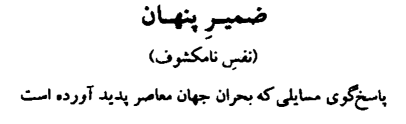
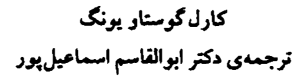


# Download from:aghalibrary.cm

کارل گوستاو يونگ مير ينهان نفس نامکشوف برگردان دکتر ابوالقاسم اساعيل بور

**ضميىر پنھان** (نفسِ نامكثوف)





یونگ، کارل گوستاو، ۱۸۷۵-۱۹۱۱. Yung, Carl Gustav ضمیر پنهان (نفس نامکشوف) پاسخگوی مسایلی که بحران جهان معاصر بديد آورده أست / كارل كوستاو يونك، ترجمه ابوالفاسم اسماعيل بور. - تهران کاروان، ۱۳۸۴. ۱۰۴ ص. ISBN 964-7033-42-7 فهرستنويسي براساس اطلاعات فيها. The undiscovered self عنوان اصلى: این کتاب قبلا تحت عنوان "خویش ناپیدا" با ترجمه مهیده رضوی توسط انتشارات موسسه فرهنگی ترجمه و ویرایش آندیشهوران در سال ۱۳۷۹ منتشر شده است. ۱. خود. الف. اسماعيل يور، ابوالقاسم، ۱۳۳۳-. ب. حنوان، ج. حنوان: حویش تاپیدا. ۹خ۹ی/BF 100/1 1771 کتابخانه ملی ایران 71761-143

# فهرست مطالب :

| ۹      | شاره                                |
|--------|-------------------------------------|
| 11     | ۱. وضع بغرنج فرد در جامعهی نوین     |
|        | ۲. دین، تعادلُبخشِ ذهنیت توده       |
| ۳۱     | ۲. موقعیتِ غرب دربرابر دین          |
| 44     | ۴. درکِ فرد از خویشتن               |
| ىگى ٥٩ | ۵ رویکردِ فلسغی و روانشناختی به زنا |
| ۷۱     | ۶. خودشناسی                         |
| ۸۳     | ۷. معنی خودشناسی۷                   |
| ۸۹     | داژ انامه                           |

#### اشاره

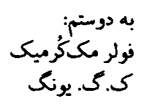
ضعبر پنهان یا نفس نامکشوف پاسخگوی مسایل بحران جهانی کنونی است. این اثر شاید موثر ترین و پیش گویانه ترین کتاب یونگ به شمار رود. در جامعهٔ ما، هیچ مسئله ای اساسی تر از گرفتاری اسفنا ک فرد در دنیای فراسازمان یافته ی امروز نیست. انسان نو بسیاری از آزادی های خود - مثل آزادی سیاسی، آزادی مذهبی، آزادی اخلاقی و معنوی - را تسلیم نیروهای مقهورکننده ی جامعه ی توده گرا<sup>1</sup> مخده است. "مقاومت در برابر توده ی سازمان یافته می تواند تنها تحت تأثیر شخصی قرار گیرد که در فردیَتِ خود و در خودِ توده به یک اندازه سازمان یافته است". یونگ همه ی کوشش خود را به هدف خود شناسی <sup>۲</sup> و خود آمایی <sup>۳</sup> زندگی نوین خویشتن که یونگ فرا دید آورده، می گشاید و بینا می کند. «این اثر کوچک به راستی در شمار آثار مهم یونگ است و برعکس آثار زندگی نوین خویشتن که یونگ فرا دید آورده، می گشاید و بینا می کند. مفصل تر و فنی تر او، با زبانی ساده نگاشته شده است. مفصل تر و فنی تر او، با زبانی ساده نگاشته شده است. بفهمد که دکتر یونگ در این کتاب چه می گوید. به هرحال، پیش نهاد می تواند بفهمد که دکتر یونگ در این کتاب چه می گوید. به هرحال، پیش نهاد می تواند خوانندگان با ذهنی باز و آگاه بدین کتاب درنگرند، چه نگاه تر در دید آمیز و بنه می کنم که

چى.بى. پريستلى<sup>۴</sup>

C F

mass society 2. self-understanding 3. self-realization
J.B. Pristly .\*
ابراهیم یونسی (تهران: جیبی ۱۳۵۲) به پارسی گردانده شده است. م.

سطحی نگر شاید سنده نیاشد.»



## ۱ وضع بغرنج فرد در جامعهی نوین

آینده چه به بار خواهد آورد؟ این پرسش از زمانهای دور و دراز -هرچند نه همیشه به یک اندازه - ذهن انسان را مشغول کرده است. از نظر تاریخی، بیش تر در اعصار تنگناهای مادّی، سیاسی، اقتصادی و معنوی است که نگاه انسان با امیدی نگران کننده به آینده معطوف میگردد و این هنگامی است که انتظارات، آر مان شهرها <sup>۱</sup> و بینشهای مکاشفه وار <sup>۲</sup> چند برابر می شود. برای نمونه، می توان به انتظارات همزاره گرای <sup>۳</sup> روزگار آگوستوس <sup>۳</sup> در آغاز عصر مسیحی، یا به همین که به پایان هزارهی دوم نزدیک می شویم، از نو در عصری پُر از خیالات مکاشفه وار نابودی جهان به سر می بریم. معنی این شکاف که نمادش «پردهی آهنین» <sup>۵</sup> است و انسانها را به دو نیمه بخش کرده، فرادش «پردهی آهنین» <sup>۵</sup> است و انسانها را به دو نیمه بخش کرده، و اخلاقی مطلق گرایی دولت در سراسر اروپا گسترش یابد، تمدن ما چه خواهد شد و چه بر سر انسان خواهد آمد؟

Utopias
apocalyptic visions
دم.
chiliastic .۴ دوره ی سلطنت قیصر آگوستوس، عصر طلایی دبیات لاتین. م.
Augustan Age .۴ دوره ی سلطنت قیصر آگوستوس، عصر طلایی دبیات لاتین. م.
Iron Curtain Age منظور حصاری است که شوروی سابق گرد کشور خود و بلوک شرق کشیده بود.م.

فمع بغرنج فرد در جامعهی نوین

دلیلی نداریم که این تهدید را سر سری بگیریم و از آن بگذریم. همه جا در غرب، اقلیتهای مخرّبی هستند که در پناه انسانیتگرایی و حس عدالتخواهي ما قرار دارند و در عين حال، مشعلهايي خانمان سوز در دست گرفتهاند و هیچچیز بازدارندهی گسترش عقاید آنان نیست، مگر خرد انتقادی لایه ای منفرد از انبوه مردمی که نسبتاً هوشمندند و اندیشهای استوار دارند. به هرحال، نباید گستردگی و ضخامت این لایهٔ فکری را بیش از اندازه تخمین زد، چون با توجه به خُلق و خوی ملی، از کشوری به کشور دیگر تفاوت دارد. از نظر منطقهای نیز به آموزش همگانی وابسته است و در معرض نفوذ عوامل آرام برهم زنندهٔ یک خصلت سیاسی و اقتصادی قرار دارد. اگر آرای عمومی را ملاک قرار دهيم، مي توانيم بر يايهي يک ارزيابي خوش بينانه، حداکثر در حدود ۴۰ درصد رأىدهندگان را درنظر گيريم. ديدگاهي نسبتاً بدبينانهتر نيز ناموجه نخواهد بود، چون موهبتِ خرد و اندیشهی انتقادی یکی از ویژگیهای برجستهی انسان نیست و حتی هرجا که به خرد و اندیشهی انتقادى برمى خوريم، آن را لغزان و ناپاىدار مى بينيم؛ هرچه بيش تر میگذرد، گروههای سیاسی بزرگتری پدید میآیند. تودهها بصبیرت و اندیشهای را که هنوز در فرد امکان وجود می یابد، در هم می شکنند، و اگر دولتِ نهادینه یا قانون سالار <sup>۲</sup>ضعیف و تسلیم شود، این امر ناگزیر به سلطهی مکتبی و اقتداری منجر می گردد.

بحث خردگرایی را میتوان تا حدی با موفقیت پیش برد و این تنها وقتی میسر است که حساسیتِ یک وضعیتِ مفروض، از اندازهٔ حاد خود فراتر نرود. اگر حرارت و احساسات از این حد بالاتر رود، دیگر امکان تاثیر بخشیِ خِرَد و استدلال از بین میرود و جایش را شعارها، رؤیاها و خیالات واهی میگیرد. به عبارت دیگر، این نوعی تصرفِ جمعی است که از نظر روانی، به سرعت مُسری میشود. در این حالت، همهی عناصری که وجودشان فقط به عنوان عناصری غیر اجتماعی تحت حاکمیت خِرَد قـابل تـحمل است، در رأس قـرار میگیرند. چنین

سير بكان

افرادی به هیچوجه هوشمندان نادری نیستند که فقط در زندانها و دارالمجانین بتوان آنها را یافت. به گمان من، برای هر مورد آشکار دیوانگی، دست کم دہ مورد ناآشکار وجود دارد که به ندرت به نقطهٔ عنانگسیختگی آشکار دست می پابند، بلکه دیدگاهها و رفتار آنها با وجود ظواهر عادی بودنشان ۔تحت تأثیر عواملی است که به طور ناخودآگاه فاسد و باژگونه است. البته به دلایلی، آمار پزشکی بسامدِ روان پریشی های پنهان <sup>(</sup> در دست نیست. اما حتی اگر تعداد آن ها کمتر از ده برابر روان پریشی های آشکار او جنایات آشکار باشد، درصد نسبتاً كم رقم جمعيتي كه آنها نشان ميدهند، بيش تر با خطر خاص همين مردم جبران مي شود. حالت ذهني آنها مثل حالت گروهي است. ک به به طور جمعی هیچانزده است و زیر سیطرهی داوری های احساساتی و آرزوها وخیال پردازی ها قرار دارد. آن ها در یک حالت «تصرف جمعی» ۲ برگزین و انتخاب شدهاند و نتیجتاً در آن حالت کاملاً احساس آرامش میکنند. آنان بنا به تجربه ی شخصی، زبان این شرایط و اوضباع را می شناسند و می دانند که چه گونه شرایط را در دست گیرند. عقايد واهي و خيالي آنان، كه محصول آزردگي خشک انديشانه <sup>۴</sup>است، به ناخردگرایی جمعی توسل میجوید و زمینهای بکر و زایا در آن مییابد، زیرا آن ها همهی انگیزهها و آزردگی هایی را که زیر چتر خرد و بصيرت، در آدمهاي بههنجارتر ديده مي شود، تـوجيه مـيكنند. بـنابر این، آنها به رغم تعداد کمشان در مقایسه با کل جمعیت، خطر ناکاند و قطعاً منشاء فساد و تباهىاند، چون شخص به اصطلاح "هـنجار" تـنها صاحب میزان محدودی از خودشناسی است.

وضع ينرتيج فرد در جاسمى نوين

- بسیاری از مردم «خودشناسی»<sup>۵</sup> را با شناختِ شخصیتهای منِ آگاه<sup>9</sup> اشتباه میگیرند. هر که کلاً دارای یک <sup>۲</sup>من آگاهی ٔ است، مطمئن است کـه خـودش را مـیشناسد. امـا **مـن تـنها درونـههای <sup>۷</sup> خـود را** میشناسد، نه ناخودآگاهی و درونههای آن را. مردم خودشناسی را با
  - 1. latent psychoses

5. self\_knowledge

- 3. collective possesion
- 2. manifest psychoses
- 4. fanatic resentment
- 6. conscious ego 7. contents

آنچه که شخص متعارف در محیط اجتماعی درباره ی خود می شناسد، می سنجند، نه با حقایق ملمو س روانی که تا حد زیادی از آنان پنهان است. از این نظر، روان چون تن رفتار می کند، با ساختاری روان شناختی و تشریحی که شخص متعارف نیز چیزهای بسیار کمی درباره اش می داند. هرچند او در روان و با روان می زید، بخش اعظم آن کلاً برای فرد عادی ناشناخته است و به معرفت علمی ویژه ای نیاز است تا خود آگاهی را با آنچه که از تن شناخته شده است، آشنا کند. تازه از همه ی آنچه که شناخته شده نیست، اما وجود دارد، می گذریم.

پس آنچه که معمولاً «خودشناسی» نام دارد و بخش اعظم آن به عوامل اجتماعی وابسته است، آگاهی بسیار محدودتر از چیزهایی است که در روان انسان میگذرد. با وجود این، شخص همیشه با این تعصب درمیافتد که چنین چیزهایی «در ما» یا «در خانوادهی ما» یا در میان دوستان و آشنایان اتفاق نمیافتد، و از سوی دیگر، شخص با همان پنداشتهای وهمی دربارهی وجود مفروض صفاتی مواجه می شود که فقط برای پوشاندن حقایق راستینِ این مورد مناسباند.

ما در این کمربندِ گستردهی ناخودآگاهی، که از نقد و نظارت خودآگاه مصون است، بی دفاع ایم و در معرض انواع تأثیرات و فسادهای روانی قرار داریم. چنان که با وجود همه ی خطرات، در برابر خطر عفونت روانی<sup>1</sup>، فقط وقتی می توانیم از خود محافظت کنیم که بدانیم چه چیزی ما را تهدید می کند، و چه گونه، کجا و چه وقت حمله آغاز فراهد شد. وقتی که خودشناسی دست آویزی برای شناخت حقایق فردی است، نظریه ها در این مورد چندان کمکی نمی توانند بکنند. زیرا هرچه یک نظریه مدعی ارزش و اعتبار جهانی باشد، کمتر می تواند برای حقایق فردی، عدالت را رعایت کند. هر نظریه ی مبتنی بر تجربه لزوم ا آماری است؛ یعنی میان گیز آرمانی<sup>۲</sup> را قاعدهمند می کند که همهی استثنائات را در دو کفهی ترازو از میان می برد و یک کیفیت متوسط انتزاعی را جانشین آن می کند. این کیفیت بسیار با ارزش است، هرچند

نسير يكان

لزوماً نیازی نیست که در واقعیت رخ دهد. در عوض، از لحاظ نظری، به صورت حقیقتی بنیادی و شکست اپذیر شکل میگیرد. همهی استثنائات در هر جهت، هرچند به یک اندازه حقیقیاند، در نتیجهی نهایی اصلاً ظاهر نمی شوند، چون یک دیگر را از بین می برند. مثلاً اگر وزن هر قلوه سنگ را در بستری از قلوه سنگ ها مشخص کنیم و وزن متوسط ۱۴۵ گرم را به دست آوریم، نشانهی آن است که آگاهی خیلی کمی از سر شتِ واقعی قلوه سنگ ها به دست آورده ایم. کسی که بر اساس این یافته ها فکر می کرد که می توانست یک قلوه سنگ ۲۰۵ گرمی را دفعهی اول بردارد، سخت نومید می شد. در واقع، شاید هرچه جُست و جویش طولانی تر می شد، نمی توانست به قلوه سنگی برخورد که درست ۱۴۵ گرم وزن داشته باشد.

روش آماری، حقایق را به صورت میانگینِ آرمانی نشان می دهد اما تصویری از واقعیتِ تجربی به ما ارائه نمی دهد. این روش، در حالی که جنبهی مناقشه ناپذیر و محترم واقعیت را منعکس می کند، می تواند حقیقتِ راستین را به شیوهای کاملاً گمراه کننده تحریف نماید. این به ویژه در مورد نظریه هایی صادق است که پایه ی آماری دارند. به هرحال، یک چیز مشخص در مورد حقایقِ واقعی، فردیّت آن هاست. اگر در این جا نکته ای بسیار ظریف نیابیم، می توانیم بگوییم که تصویر واقعی شامل چیزی جز استثنا بر قاعده نیست و در نتیجه، واقعیتِ مطلق به نحو برجسته ای دارای خصیصه ی بی نظمی<sup>۱</sup> است.

این تناقضات باید در ذهن پدید آید، به ویژه وقتی که سخن از نظریه ای است که رهنمودار خودشناسی است. هیچ خودشناسی مبتنی بر پنداشتهای نظری وجود ندارد یا نمی تواند وجود داشته باشد، چون موضوع خودشناسی، موضوعی فردی است، یک استثناء نسبی و پدیده ای بی قاعده است. اما این همگان و عموم متعارف نیستند که ویژگی فرد را مشخص میکند، بلکه افراد منحصر به فرد (the unique) تعیین کننده اند. فرد نه همچون واحدی برگشت پذیر، بلکه

ضع بغرنج فرد در جامعهی نوین

بهصورت چیزی منحصر به فرد و یکتا قابل درک است که در تحلیلی نهایی نه شناخته می شود و نه می تواند با چیزی دیگر مقایسه گردد. در عین حال، انسان به عنوان عضوی از یک نوع می تواند و باید هم چون واحدی آماری توصیف شود؛ وگرنه هیچ چیز کلی درباره اش نمی توان گفت. بدین منظور، ناگزیریم او را هم چون واحدی سنجش پذیر بینداریم. نتیجه اش نوعی انسان شناسی یا روان شناسی معتبر در سطح جهان است، شاید با تصویری انتزاعی از انسان به مثابه واحدی متوسط که ه. مه ی خصوصیات فردی از آن پدید آمده اند. اما قطعاً همین فرد انسان را درک کنم باید همهی آگاهی های علمی یک شخص متوسط را کنار نهم و همهی نظریه ها را به دور افکنم تا نگر شی کاملاً نو و دور از برسم، درحالی که شناخت انسان، یا غور در شخصیت انسان، پیش

اکنون، چه مسئلهی درک یک انسان عادی مطرح باشد یا خودشناسی، در هر دو حالت باید از همهی پنداشتهای نظری که پشت سر خود دارم، بگذرم. چون معرفت علمی نه تنها از اعتباری جهانی بهر همند است، بلکه در چشم انسانِ نو، که به عنوان تنها مرجع معنوی و روحانی به شمار می آید، درکِ فود باعث می شود که خیانت ورزم<sup>1</sup>، یعنی چشمانم را در برابر آگاهی علمی ببندم. این نوعی قربانی است که به همین سادگی پدید نیامده، زیرا نگرش علمی نمی تواند خود را این چنین آسان از چنگ حس مسئولیتش برهاند. و اگر روان شناس اتفاقا طبیبی شد که نه تنها می خواهد بیماران خود را به شیوهای علمی معرض تهدید انواع وظایف متناقضی قرار گیرد که بین دو نگرش کاملاً متضاد و متقابلاً انحصاری از معرفت، از یک سو و درک آن از سوی دیگر، وجود دارد. این تضاد را نه با این یا آن اندیشه، بل که فقط با نوعی

از تفکر دوگانه <sup>۱</sup> میتوان حل کرد: یعنی کاری را انجام دهیم درحالی که از کار دیگر نیز غافل نمانیم.

با توجه به این که مزایای مثبتِ آگاهی در اصل به نحو خاصی عمل می کند که فهم فاقد آن مزایاست، نتیجتاً قضاوت در این باره شاید معماگونه و متناقض باشد. فردی که به شکل علمی مورد قضاوت قرار گرفته، هیچ نیست به جز واحدی که خود را به طور نامحدود آ تکرار مى كند و مى تواند درست مثل يكى از حروف الفبا رقم زده شود. از سوى دیگر، برای درک و فلهم، این انسان یکتا و منخصبر به فرد است که موضوع برتر و تنها موضوع واقعی پژوهش بهشمار میرود، بهویژه وقتی که همهی آن همرنگِ جماعت شدن ها و قواعدی را که در نزد دانشمند بسیار محترم شمرده میشود، کنار گذارد. پزشک پیش از هر جيز، بايد از اين تناقض آگاه باشد. از يک سو، او به حقايق آماري آموزش علمی خویش مجهز است و از سوی دیگر، با هدف درمان شخص بیمار مواجه است که مخصوصاً برای درمان آزار روانی، به درې فرد نياز دارد. درمان هرچه کلي و اجمالي باشد، مقاومت بيمار واقعاً بیشتر و رَوَند معالجه وخیمتر می گردد. روان پزشک خود را به هر جهت ناگزیر می بیند که فردیتِ بیمار را به عنوان یک حقیقت مسلم درنظر گیرد و روشهای درمانی را به همین ترتیب منظم کند. امروز همه مىدانند كه در تمام رشته هاى پزشكى وظيفهى پزشك فقط درمان شخص بیمار است و نه درمان یک بیماری انتزاعی.

این نگرش در دنیای پزشکی فقط نمونه ای خاص از مسئله ی آموزش و تربیت به طور عام است. آموزش علمی اساساً مبتنی بر حقایق آماری و معرفت انتزاعی است و بنابراین، از تصویر غیر واقعی جهان، تصویری خردگرا به دست می دهد که در آن، فرد همچون پدیده ای صرفاً حاشیه ای، نقشی ندارد. به هر جهت، فرد به مثابه فرضی ناخردگرا، حاملِ راستین و موثقِ واقعیت است، یعنی انسان واقعی <sup>7</sup>، و نه انسان غیر واقعی و آرمانی <sup>4</sup>یا انسان به هنجار که در اظهارات علمی

2. ad infinitum 3. concrete man

وضع بغرنيج فرد در جامعهى نوين

میتوان بدان برخورد. از این گذشته، بیشتر دانشمندان علوم طبیعی درصدد ارائه نتایج پژوهشهای خود هستند، چنان که گویی این نتایج بدون دخالت انسان به دست آمده، به شیوهای که مشارکت روان را که یک عاملِ حتمی است منادیده میانگارد. (فیزیک نوین، که میگوید هیچ چسیزِ مشاهده شده مستقل از مشاهدهگر نیست، از این قاعده مستثناست.) پس، از این نظر نیز علم تصویری از جهان ارائه میدهد که ظاهراً روانِ واقعیِ انسان از آن حذف شده است و بیشتر آنتیتز «انسانیت» به شمار می رود.

تحت تاثير پنداشتهاي علمي، نه تنها روان انسان بلکه خودِ فرد و درواقع، هـمهي رويدادهـاي فـردي دچـار گـونهاي هـمسطحشدگي و فرایندی ابهام آمیزاند که تصویر واقعیت را به صورت یک میانگین مفهومي تحريف ميكنند نبايد تأثير روان شناختي تصوير آماري جهان را نادیده گیریم، چون که فرد را به نفع واحدهای مجهول الهویه ای که به صورت شکلبندی های جمعی روی هم انباشته می شوند، واپس میزند. علم به جای آن که فرد را در نظر ما واقعی و ملموس جلوه دهد، نام سازمانها و بيش از همه، تصور انتزاعي دولت را به عنوان اصل واقعیتِ سیاسی در برابر دیدگان ما قرار میدهد. پس، مسئولیت اخلاقی فرد به نحو اجتناب ناپذیری جای خود را به سیاست دولت (یا مصلحت دولت<sup>۱</sup>) میدهد. به جای تفریق یا جدا سازیِ اخلاقی و ذهنی فرد، رفاه عمومی و بالارفتِ سطح زندگی را داریم. هدف و معنی زندگی فرد (که تنها زندگی واقعی است) دیگر نه در تحول فرد، که در سیاست دولت نقش دارد و از بیرون بر فرد تحمیل می شود و شامل إعمال نظری انتزاعی است که سرانجام میخواهد همهی زندگی را جذب خود کند. فرد به گونهی فزایندهای از تصمیمگیری اخلاقی محروم است و چهگونه زیستناش دیگر دست خودش نیست و در عوض، مثل یک واحد ساختمانی مناسب اسکان می یابد و خود را هم آهنگ با معیارهای موجود سرگرم میکند، معیارهایی که موجبات تغریح و مسرّت خاطر را

ţ.

ľ

برای تودهها فراهم میکنند. فرمان روایان هم به نوبه ی خود، همانند فرمان گزاران، واحدهایی اجتماعی اند و فقط از این نظر با آن ها فرق میکنند که خود سخن گری ویژه ی آموزه ی دولتی اند. نیازی نیست که آن ها شخصیت هایی با قابلیتِ قضاوت و داوری باشند، بلکه تنها باید متخصصان معتبری باشند که به نحوی بی هوده، بیرون از حیطه ی کاریِ خود عمل کنند. این سیاست دولت است که تصمیم می گیرد چه چیزی باید آموخته و فراگرفته شود.

آموزهی ا دولتی که ظاهراً قدرت تام دارد، به سهم خود و به نام خطمشى دولت، توسط صاحب منصبان رده بالاي دولت تحت نظارت قرار میگیرد، در همین سطح است که کلِ قدرت متمرکز میشود. هرکه از طريق انتخاب يا از طريق خودباختگي به يكي از اين مقامات عاليه دست مي يابد، ديگر درخور اين مقام نيست، زيرا او خود سياست دولت است و با محدودیتهای وضعیت موجود میتواند بصیرت خود را ب.ه کار بندد. او مانند لویی چهاردهم میتواند بگوید، «دولت خود منم». بنابراین، او تنها فرد یا به هر تقدیر، یکی از معدود افرادی است که فردیت خود را می تواند به کار گیرد، کاشکی آن ها می دانستند که چهگونه خود را از آموزهی دولتی جدا سازند. اما آنها به احتمال بیشتر می خواهند بردهی خیالات و مفروضات خود باشند. این یک سویگی همیشه از نظر روان شناسی با گرایش های باژگونهی ناخود آگاه جیران سی شود. بردگی و شورش، هر دو جدا نشدنی و لازم و ملزوم یک دیگرند. از این رو، رقابت بر سر کسب قدرت و بی اعتمادی اغراق آمیز، کل موجود را از سرتا با فرامى گيرد. از اين گذشته، براى جبران بى شكلى هرج و مرج گونه ی آن، توده همیشه یک «رهبر» برای خود دست و یا میکند که تقريباً به طور لغزشناپذیری قربانی من خودآگاهی کاذب آ میشود، چنان که نمونه های بی شمار آن را در تاریخ می بینیم. این سیر تحول در لحظهای که فرد به جمع می پیوند و مهجور می گردد، به طور منطقی اجتنابناپذیر است. غیر از تراکم تودههای وسیع مردم، که فرد به

ضع بغرتج فرد در جامعهی نوین

هرحال در میان آنها گم میشود، یکی از عوامل اصلی که مسئول خواست روانشناختیِ توده است، عبارت است از خردگرایی علمی<sup>۱</sup>، که فرد را از شالودهها و از اعتبار ساقط میکند.

فرد در مقام یک واحد اجتماعی، فردیت خود را از دست داده، تنها به شمارهای انتزاعی در ادارهی آمار بدل شده است. او فقط میتواند نقش یک واحد قابل تعویض با اه میتی بس ناچیز را ایفا کند. اگر از دیدگاه خردگرا و از بیرون بنگریم، عیناً چیستیاش را درمییابیم و از این نقطه نظر، کاملاً بی هوده است که به صحبت دربارهی ارزش یا مفهوم فرد ادامه دهیم. از واقع، به سختی میتوان تصور کرد که چهگونه یک شخص حیات انسانی و فردی خود را با آن همه اعتبار، دو دستی می بخشد، درحالی که حقیقت در برابر باطل، مثل کف دست روشن است.

اگر از این دیدگاه بنگریم، فرد واقعاً اهمیتی ندارد و هر که خواست با این مسئله درگیر شود، بی درنگ خود را در بحث مغلوب یافته است. این حقیقت که فرد احساس می کند خودش یا اعضای خانوادهاش یا دوستان نزدیکش اهمیت دارند، فقط ذهنی بودنِ کم و بیش خنده آور احساس خود را به نمایش می گذارد. زیرا تعداد انگشت شمار در مقایسه با ده هزار یا صد هزار یا بهتر است بگرییم در برابر یک میلیون، محلی از اعراب ندارد. این مسئله مرا به یاد بحث با دوست متفکری می اندازد که روزی در میان انبوه جمعیت به من برخورد و ناگهان فریاد زد: «تو در این جا متقاعد کننده ترین دلیل را برای بی اعتقادی به جاودانگی ارائه کردی؛ یعنی آن همه مردم می خواهند جاودانه باشند!»

هرچه به جمعیت افزوده می گردد، فرد بیش تر نادیده گرفته می شود. اما اگر فرد، که مغلوب احساس ضعف و ناتوانی خود است، باید احساس کند که این زندگی معنی اش را از کف داده ـ که پیش از هر چیز، با رفاه عمومی و سطوح بالاتر زندگی همسان نیست ـ پس او از پیش در مسیر بردگی دولت قرار گرفته و بی آن که آن را بشناسد یا خواستارش

بر لا

<sup>1.</sup> scientific rationalism

باشد، پیرو آن شده است. انسانی که فقط از بیرون بنگرد و در برابر ارتش بزرگ شانه خالی کند، پناهگاهی ندارد که به واسطهی آن با شاهد احساسات و خرد خود مبارزه کند. اما این درست همان چیزی است که امروز اتفاق می افتد: ما همه مسحور و فریفتهی حقایق آماری و شمارهای بزرگیم و هر روز از بی اعتباری و پوچی شخصیت فرد آگاه می شویم، چون از سوی هیچ سازمان اجتماعی ارائه نشده و شخصیت نیافته است. برعکس، شخص وارهها <sup>1</sup>یی که در صحنهی جهانی گام مردم منفعل، در راستای جُنبشی تودهای یا برپایهی افکار عمومی پدید می آیند و به همین سبب، یا مررد تشویق و تقدیر قرار می گیرند یا منفور واقع می شوند. از آن جایی که نظر در این جا نقش برجسته ای دارد، نکتهی قابل بحث آن است که آیا پیام آن ها از خودشان است و خود

تحت این شرایط، جای شگفتی نیست که قضاوت فرد به نحو فزایندهای بیاعتبار میشود و اطمینانی به خود ندارد و مسئولیت تا آنجا که ممکن است، جمعی میشود، یعنی از فرد ستانده شده، به پیکرهای جمعی مبدل میشود، که به نوبه ی خود جای کارکردِ صاحبِ اصلیِ زندگی را غصب میکند، هردو مفهومی به شکل واقعیاند<sup>7</sup> ، یعنی خودمختار <sup>7</sup> شدهاند. دولت به ویژه، به شخصیتی نیمه جاندار مبدل شده که همه چیز از او انتظار دارند. در واقع، دولت فقط پوششی است برای افرادی که می دانند چه گونه آن را اداره کنند. بنابراین، دولتِ قانون مند در وضعیت و شکل ابتدایی جامعه قرار میگیرد، یعنی به صورتِ کُمونِ قبایلِ بدوی درمی آید که هر کسی باید مطیعِ جکومتِ خود مختارِ یک رئیس قبیله یا اُلیگارشی<sup>7</sup> باشد. ۲ دين، تعادلبخش ذهنيت توده

برای آزادکردنِ افسانهی دولتِ مقتدر \_یا به بیان دیگر، بواله وسی دولت مردان \_از هرگونه محدودیت کلی، ه مه ی جنبش های اجتماعی سیاسیِ متمایل به این سو، به طور تغییر ناپذیری سعی میکنند که زمینه را تحت پرشش ادیان فراهم سازند. زیرا، برای آن که فرد را به کار کرد دولت بدل کنند، وابستگی اش به هر چیز غیر از دولت باید از او سلب گردد. اما دین به معنی وابستگی و سرسپردگی به حقایقِ ناخردگرای تجربی است. این حقایق مستقیماً به شرایط اجتماعی و مادی مربوط نیست، بل که بیش تر با نگرش روانیِ فرد ارتباط دارد.

اما ممکن است که نگرشی به شرایط بیرونی زندگی داشت، آن هم وقتی که نقطهی عطفی ورای آن شرایط وجود داشته باشد. مذاهب چنین دیدگاهی را فراهم میکنند یا مدعی چنین دیدگاهیاند، دیدگاهی که فرد را قادر میسازد قضاوت و قدرت تصمیمگیریاش را اعمال کند. مذاهب گویی در برابر نیروی آشکار و اجتناب ناپذیر اوضاع و احوال، نیروی ذخیرهای به وجود می آورند تا هرکسی که فقط در این جهانِ پیرامونی میزید و به جز همین گذرگاهی که در آن گام برمی دارد زمین دیگری ندارد، در معرضِ دید قرار میگیرد. اگر واقعیتِ آماری تنها واقعیت است، پس تنها مرجع است. در این صورت، فقط یک شرط وجود دارد، و چون شرط مقابلی نیست، قضاوت و تصمیم نه تنها

دين، تعادلبخش ذهنيت توده

غیرضروری بلکه غیر ممکن است. پس، فرد فقط به کارکردی آماری محدود است و از این رو میتوان او را کارکردِ دولت یا چیزی مثل اصلِ انتزاعیِ نظم دانست.

به هر جهت، ادیان مرجع دیگری را آموزش میدهند که در تقابل با «دنیا» است. آموزهی تعلق فرد به خدا همانقدر حق بزرگی به گردن او میاندازد که دنیا. حتی ممکن است چنین پیش آید که مطلقنگری این ادعا، او را نسبت به دنیا بیگانه کند، همانطور که تسلیم ذهنیت جمعی، و از خسود بسیگانه شده است. او مسیتوانید قیضاوت و قیدرت تصمیمگیریاش را در حالت پیشین (بهخاطر آموزهی دینی)، درست مثل حالت اخیر، از دست بدهد. این همان هدفی است که ادیـان بـهطور آشکار دنبال میکنند، مگر آنکه با دولت از در مصالحه درآیند. وقتی اديان اينگونه عمل ميكنند، ترجيع مي دهم آن ها را «كيش» أ بنامم، نه «دین»<sup>۲</sup>. «کیش» باوری مشخص و جمعی را توجیه میکند، درحالیکه واژهی «دین» بیانگر رابطهای ذهنی با عوامل مابعدالطبیعی و آن جهانی آاست. کیش اقرار به باوری است که عمدتاً دنیوی است، بنابراین امری این جهانی<sup>۴</sup> است، درحالیکه معنی و مقصودِ دین (در مسیحیت، دین یهود و اسلام)، ارتباط فرد با خدا است یا مربوط به طریقت رستگاري و رهايي (آيين بودا) است. همهي اخلاقيات از ايـن حـقيقتِ بنیادی سرچشمه میگیرند، که برعکس مسئولیت فرد در برابر خدا، آن را فقط مى توان اخلاقيات قرار دادى ناميد.

کیشها چون تسلیم واقعیتِ دنیوی شدهاند، به همین اندازه خود را موظف کردهاند که برای دیدگاهها، آموزهها و رسوم خود، قوانین پیشرفتهای تدوین کنند و با انجام این کار، خود را تا اندازهای برونگرا کردهاند که عنصر موثق دینیِ موجود میعنی رابطه و مواجههی مستقیم با نقطه اتکای آن جهانی مه پس زمینه رانده شده است. دیدگاه فرقهای ارزش و اهمیت رابطهی ذهنیِ دینی را با معیار آموزهی سنتی اندازه میگیرد و هرجا که این امر بس آمدِ چشمگیری ندارد، مثلاً در کیش

1. creeds 2. religions 3. extramundane

4. intramundane

پروتستانی، یا بی درنگ سخن از تقوی، فرقه گرایی، عُرف شکنی و غیره به میان می آید، و این وقتی است که کسی مدعی است که بنابه اراده و خواست خداوند می خواهد هدایت شود. کیش در کنار دین کلیسایی نتبیت شده قرار می گیرد یا به هر تقدیر، نهادی عمومی را تشکیل می دهد که اعضای آن شامل مومنان راستین و نیز شمار زیادی از مردمی است که فقط می توان آن ها را «بی اعتنا» به مقوله ی دین توصیف کرد و آن ها کسانی اند که تنها از روی عادت به دین چسبیده اند. این جاست که تفاوت بین کیش و دین آشکار و ملموس می شود.

بنابراین، پیرو یک کیش بودن همیشه مقوله ای دینی نیست، بلکه بیش تر مقوله ای اجتماعی به شمار می رود، چنان که هیچ پایه و اساسی به فرد نمی بخشد. او برای حمایت از آن، باید منحصراً به رابطه ی خود با مرجعیتی که این جهانی نیست، متکی باشد. معیار در این جا خدمت صمیمانه به کیش نیست، بلکه حقیقتی روان شناختی است که زندگی فرد فقط و فقط توسط من (ego) و عقاید او یا به وسیله ی عوامل اجتماعی مشخص نمی شود، بلکه بیش تر از طریق مرجعیتی آسمانی معلوم می گردد. این اصول اخلاقی، هرچند متعالی، یا کیش ها، هرچند قشری و سنتی (ار تدکس)، نیست که پایه های آزادی و خود مختاری فرد را بنیان می نهند، بلکه فقط و فقط آگاهی تجربی، یعنی بی چون و چرا از رابطه ای فوق العاده شخصی و متقابل میان انسان و مرجعی آن جهانی

ایـن قـاعدهمندی انسـان جـمعی<sup>۲</sup> یـا دیـناو رِ جـمعگرا<sup>۳</sup> را خشـنود نمیسازد. در نزد انسان جمعی، خطمشی دولت اصل بـرتر اندیشه و کنش است. درواقع، هدف این بـود کـه او روشـنگر شـود و بـه هـمین ترتیب، انسان جمعی به فرد حق میدهد تا هنگامی که به عنوان عـاملی برای دولت شمرده میشود، زندگی کند. از سوی دیگر، دیـناور وقتی بپذیرد که دولت دعوی اخلاقی و واقعی دارد، به این عقیده اقرار میکند که انسان و دولتی که بر او حاکم است، هر دو زیر چتر سیادتِ «خداوند»

1. reason

قرار میگیرند و در صورت تردید، تصمیم برتر را خداوند خواهد گرفت و نه دولت. از آنجایی که من به هیچ یک از داوریهای مابعدالطبیعی تکیه نمیکنم، باید آن را به گونه ی پرسشی آشکار مطرح کنم، این که آیا «دنیا»، یعنی دنیای پدیداری انسان، و نتیجتاً طبیعت به طور عام، در «تقابل» با خداوند است یا نه. فقط میتوانم به این معنی اشاره کنم که تقابل روان شناختی میان این دو قلمرو تجربه در عهد جدید تأیید شده، بل که هنوز هم نمونه اش را در نگرش منفی دولت های مستید نسبت به دین، و نگرش کلیسا به الحاد و مادّی گری میتوان آشکارا مشاهده کرد.

همانگونه که انسان در مقام موجودی اجتماعی در دیرزمان نمی تواند بدون وابستگی به اجتماع به سر برد، به همین اندازه، فرد هرگز توجيه واقعى درباب وجود و هستي خويش را نخواهد يافت و خود اختياري معنوى و اخلاقياش را نيز در هيج جا كسب نخواهد كرد بهجز در یک اصل آن جهانی که قادر است نفوذ فوقالعاده و قدرتمند عوامل بیرونی را نسبی کند. فردی که متّکی به خداوند نیست، نمیتواند با اتکا به منابع خود در برابر مضحکه های مادی و اخلاقی دنیا مقاومت ورزد. از این رو، به تجربه ای درونی و متعالی نیاز دارد که به تنهایی می تواند او را در برابر استحالهی اجتنابناپذیر در توده نگاه دارد. تنها بصیرت عُقلابي يا حتى اخلاقي نسبت به خنثي كردن و بي مسئوليتي اخلاقي انسان تودهگرا شناختی منفینگرانه است و اندازهاش خیلی بیشتر از تزلزل در مسیر ذرّه پنداری ( فرد نیست. این بصیرت فاقد نیروی محرک عقيدهي ديني است، چون فقط خردگراست. دولت مستبد مزيت بزرگي بر خردورزی بورژوا دارد، چونکه همراه با فرد، نیروهای دینی را تحلیل میبرد. چنین دولتی جای «خداوند» را میگیرد؛ به همین دلیل، از این زاویه نگریسته می شود، مستبدان سوسیالیست بر جای ادیان تکیه میزنند و بردهداری دولتی شکلی از نیایش است. اما کارکرد دینی را به این طریق و بدون به میان آوردن تردیدهای نهانی، نمی توان مخدوش و تحريف كرد، چوڻكه اين ترديدها بي درنگ واپس زده مي شود تا از درگیری با جریان غالب و همسوی ذهنیت تودهگرا اجتناب ورزد. همیشه در چنین مواردی، نتیجه نوعی فراجبرانی<sup>۱</sup> به شکل تحجّر <sup>۲</sup> است که به نوبهی خود، همچون سلاحی برای از بین بردن شعلهی لرزانِ مخالفت به کار گرفته می شود. عقیدهی آزاد خفه می شود و حکمِ اخلاقی نیز بی رحمانه سرکوب می گردد، تنها به این بهانه که هدف، وسیله را توجیه می کند، رهبر یا رئیس حزب به صورت نیمه خدا و فراسوی نیک و بد درمی آید و هوادارانش به القابی چون قهرمانان، شهیدان، حواریون و مبلغان مفتخر می شوند. فقط یک حقیقت وجود دارد و ورای آن هیچ حقیقتی نیست. این حقیقت، بی چون و چرا و منزّه از دست برد و تاریخ دیده ایم، به شیوها و ترفندهای نامطلوب تهدید می شود. تنها رهبر حزب، که قدرت سیاسی دارد، می تواند آموزهی دولت را به گرنه ای موثق تفسیر کند، و او نیز طوری این کار را می کند که موافق رأی اوست.

وقتی فرد از طریق حاکمیت تو دهگرا به یک واحد اجتماعی شماره ی فلان... تبدیل می شود و دولت به یک اصلِ برتر ارتقا می یابد، تنها باید انتظار داشت که کارکرد دینی نیز به گردابی عظیم فرومی افتد. مشاهدات دقیق و بررسی برخی عوامل نامریی و غیرقابل نظارت نشان داده که دین *نگرشی غریزی* <sup>7</sup> و خاص انسان است و می توان در سراسر است، زیرا انسان طبیعی به یک اندازه «معرفتی» طبیعی دارد و می داند است، زیرا انسان طبیعی به یک اندازه «معرفتی» طبیعی دارد و می داند که کارکردهای خود آگاهانه در هر زمان ممکن است به واسطه ی روی دادهای غیرقابل نظارتی که هم از درون و هم از بیرون نشأت می گیرند، خنثی شود. به همین دلیل، او همواره مواظب بود که هر نوع تصمیم دشواری که محتملاً نتایجی برای او و برای دیگران در برخواهد داشت، با معیارهای مناسب سرشت مذهبی، راه سلامت خواهد پویید.

ين، تعادلبخلي ذمنيت ترده

دشوار را جدی میگیرند و همه نوع شعایر مهم به جا آورده می شود. در همه جا و در همهی اعصار، شعایر دخول و خروج وجود داشته که خاصیت جادوییاش انکار میشود و خردگرایانی که دارای بصیرت روان شناختی اند، آن را به عنوان جادو و خرافات رد میکنند. اما جادو پیش از هر چیز تأثیری روانشناسانه دارد و پایگاهی بسیار مهم احراز کرده است. اجرای عمل «جادو» به شخص نوعی احساس امنیت می بخشد که در اجرای تصمیم کاملاً ضروری است، زیرا تصمیم گیری تا حد زیادی یک سویه است و بنابراین، در ست مثل یک کار خطر آفرین احساس مى شود. حتى يك مستبد آن را لازم مى شمرد، نه تنها براى همراهی اعمال دولت که با تهدید همراه است، بلکه برای آن که مستبد با تمام قوا و با جدیت آنها را روی صحنه بیاورد. نوارهای برنجی و یرچمها، بیرقها، راهییماییها و تظاهرات میلیونی در اصل با تظاهرات ديني کليسايي، توب آتش کردن ها و آتش بازي ها براي دفع ديوان و شياطين تفاوتي ندارد. نمايش و سان ديدن القاكنندهي قدرت دولت، احساس امنيتِ جمعي يديد مي آورد كه برعكس تظاهرات مذهبي، فرد را در برابر دیوپرستی درونی محافظت نمیکند. از این رو، فارد بایش از پیش به قدرت دولت می چسبد، یعنی به توده چنگ میزند، و به این ترتيب، از نظر روان شناختی و نيز از نظر اخلاقی خود را به توده می سپارد و برای آخرین بار توان اجتماعی خود را از دست میدهد. دولت، مثل کلیسا، خواهان اشتیاق، جانافشانی و عشق است و اگر مذهب نیازمند یا مستلزم «ترس از خدا» باشد، پس دولتِ مستبد در صدد است که به نحو احسن، موجبات این ترس و وحشتِ لازم را فراهم نماید. وقتى شخص خردگرا نيروى اصلى مبارزاتىاش را بر ضد تأثير جادویی آیینی که سنت مدعی آن است به کار میبندد، در واقع بهطور

جادوییِ آیینی که سنت مدعی آن است به کار میبندد، در واقع بهطور کسامل نشسانه را از دست میدهد. نکستهی ضسروری یسعنی تأشیر روانشسناختی، مورد بازبینی قرار میگیرد، هرچند هار دو دسته مستقیماً برای اهداف متضاد خود از آن استفاده میکنند. وضعیت

1. rites d'entrée et de sortie

بلغ الم

مشابهی با توجه به مفاهیم و مفاد مخصوص به خود پدید می آید و غلبه می یابد. اهداف دین \_رهایی از شر، آشتی و مصالحه با خداوند، پاداش آخروی، و غیره \_به وعدههای این جهانی دربارهی آزادی از دغدغهی نان روزانه، توزیع عادلانهی کالاهای مادی، سعادت جهان در آینده، و کم کردن ساعات کار تبدیل می شود. بر آوردن این وعدهها مانند بهشت، دیرزمان و دور از دسترس است و این تنها قیاس از گونه ای دیگر است و این حقیقت را روشن می کند که توده ها از هدفی آن جهانی دست کشیده، به باوری کاملاً مادی چنگ زده اند، که دقیقاً با همان شور مذهبی و محدودیت هایی ستوده می شود که کیش ها در مسیری دیگر آن را به نمایش می گذارند.

برای پرهیز از تکرار غیر ضروری مطالب، نمیخواهم همهی بسرابسرنهادهای مسیان عقاید این جهانی و آن جهانی را برشمارم، بلکه فقط تأکید میکنم که یک کارکرد طبیعی که از آغاز وجود داشته، همانند كاركرد ديني، نقد ملي گرايانه و نقد به اصطلاح روشنگرانه را برنمي تابد. البته مي توان محتواي آموزهاي كيش ها را غیر ممکن جلوه داد و باعث استهزا شد، اما این روش ها به نکتهی اصلی نمی پردازند و با کارکرد دینی که پایه یکیشها را شکل می بخشد، برخورد نمیکنند. دین، به معنی نگرشی وجدانگرا به عوامل ناخردگرای روان و سر نوشت فرد \_هرچند شرورانه مخدوش گردیده \_ از نو به صورت قداست جلوهی ایزدی بخشیدن به دولت و شخص مستبد ظاهر می گردد؛ بنابه گفتهی قدیم: «طبیعت را می توان با چنگال دور انداخت، اما طبیعت همیشه از نو برمیگردد.» <sup>(</sup> بنابر این، رهبران و مستبدان با بررسی دقیق اوضاع، نهایت سعی خود را میکنند تا مسئلهی خداگونه کردن قیصر را رنگ و جلای بیشتری ببخشند و قدرت واقعى خود را فراسوى افسانه دولت پنهان كنند، هرچند، البته اين چیزی را تغییر نمی دهد .

 Naturam expellas furca tamen usque recurret
۲. وقتی این مفاله در بهار ۱۹۵۶ نوشته شد، واکنشِ درخور توجهی در شوروی (سابق) نسبت به این برخورد اعتراض آمیز پدید آمد.

چنان که قبلاً اشاره کردیم، دولت مستبد علاوه بر پایمال کردن حقوق فرد، زیر پای او را نیز از نظر روانی خالی کرد، و او را از پایه های مابعدالطبیعی وجودش محروم ساخت. حکم اخلاقی فرد فرد انسان دیگر به حساب نـمی آید، تـنها چیز مـهم عبارت است از جنبش کورکورانهی توده ها و نتیجتاً دروغ، اصل کارپردازانهی کُنش سیاسی گردیده است، دولت از این نکته نتایج منطقی برداشت کرده است، چونان که وجود میلیون ها تن برده ی دولت که کاملاً از حقوق خرد محروم بوده و دم برنیاورده اند، بر این امر گواهی می دهد.

هم دولت مستبد و هم دين فرقه گرا تأكيد خاصي بر موضوع اجتماع (community) دارند. این آرمان اساسی «کمونیسم» است و گلوی مردم را به قدری دریده که تأثیری کاملاً متضاد با اثرات مطلوب دارد، چون بی اعتمادی نفاق انگیزی را القا میکند. کلیسا نیز که مورد تأکید ماست، روی دیگر سکهی تصوری اجتماعی است و هرجا که دین آشکارا ضعیف جلوه میکند، مثل آیین پروتستانی، امید یا ایمان به «تجربهی اجتماعی»، موجبات فقدان دردناک پیوستگی را فراهم میسازد. پس به آسانی می توان دید که اجتماع (community) در سازمان تو ده ها، نهادی حتمى و ضرورى، و نتيجتاً سلاحى دوليه است. همانگونه كه جمع چندین صغر، عددی را به وجود نمی آورد، ارزش یک کُمون نیز به شکل معنوى و اخلاقي اجزاى تشكيل دهندهى آن وابسته است. به همين سبب، نمي توان از کُمون، غير از تأثير و نفوذ آشکار محيط، چيز ديگري انتظار داشت، یعنی تغییری واقعی و بنیادی چه خوب یا بد، در افراد پدید می آورد. این تغییرات تنها از برخورد خصوصی بین تک تک انسان ها به وجود مي آيد، نه از طريق تزكية كمونيستي يا تطهير مسيحي عشاء ربانی، که با درون انسان سر و کار ندارد. از رویدادهای اخیر اروپای شرقي به خوبي ميتوان ديد كه تأثير تبليغات اجتماعي واقعاً جهقدر سطحی است. ( آرمان کُمونی با این نگرش به فرد فرد انستان، تنها به قاضی میرود، انسانهایی که سرانجام اقامهی دعوی خواهند کرد.

۱. این نکته در ژانویهی ۱۹۵۷ به مقاله اضافه شده است.

c. f.

1

۳.

### ۳ موقعیت غرب در برابر دین

دنياي غرب پس از مواجهه با تحولي که در سدهي بيستم مسيحي پديد آمد، بر میراث قرانین روم باستان، گنجینهی اخلاقیات یهودی مسیحی مبتنى بر ماوراءالطبيعه و آرمان حقوق مشروع انسان تكيه زده است. دنیایی که با نگرانی از خود می پرسد: این تحول چه گونه به ایستایی مىرسىد يا باژگونه مىگردد؟ بىغايدە است كە استېداد سوسىيالىستى را به عنوان مرامی آرمانشهری رسوا کنیم و اصول اقتصادیاش را غیر منطقی بدانیم و محکوم کنیم زیرا، در وهلهی نخست، غرب انتقادگر فقط خود را موظف دانسته که گفتوگو کند و بحث هایش فقط در این سوی پردهی آهنین به گوش میرسد، و در وهلهی دوم، هاریک از اصلول اقتصادی که مورد قبول همگان است، می تواند به اجرا در آید تا هنگامی که همه آماده شوند قربانیان این نظام را هم بپذیرند. می توان به همه ی اصلاحات اجتماعي و اقتصادي دلخواه دست زد حتى اگر مانند استالین مجبور شویم سه میلیون روستایی را به ورطهی گرسنگی و قسخطی و مسرک در افکسنیم و چسند مسیلیون کسارگر را نیز سیکار و بىدستمزد به حال خود رها كنيم. دولتى از ايندست، بحران هاى اجتماعی یا اقتصادی نخواهد داشت تا از آنها به وحشت افتد. تا هنگامی که قدرتش تثبیت شده و پابرجاست ـ بعنی تا زمانی که ارتش و قوای انتظامی بسیار منظم و خوب تغذیه شده در راه باشد ـموجودیتش

۳۱

ولعيت عرب در برابر دين

را میتواند تا مدت زمانی طولانی و نامشخص حفظ کند و قدرت خود را در گسترهای بی حد و مرز افزایش دهد. پابه پای افزایش نفوس و جمعیت، برشمار کارگران بی مزد افزوده می گردد. این کار اغلب با رغبت و میل انجام می گیرد تا با هماوردان رقابت شود، و در این میانه به بازار جهانی که تا حد زیادی به دستمزدها وابسته است، توجهی نمی شود. تنها خطر جدّی از بیرون است، یعنی خطر تهدید به حملهی نظامی. اما این خطر هر ساله کاستی می یابد، نخست به خاطر آن که توان جنگی ذُوّل مستبد سخت در حال افزایش است، و دوم از آن رو که غرب نمی تواند ملی گرایی و شووینیسیم پنهانی روس ها یا چینی ها را طی نبردی برانگیزد، نبردی که تعهدات نیک آن ها را به مسیری نادرست و نومید کننده در خواهد افکند.

تا آنجا که می توان تصور کرد، فقط یک احتمال باقی می ماند، و آن درهم شکستن قدرت از درون است که به هار حال، باید در پی تحول دروني آن پديد آيد. در حال حاضر، هر نوع حمايت از بيرون، با توجه به معیارهای امنیتی موجود و خطر واکنشهای ملیگرایانه، تأثیر اندکی خواهد داشت. دولتِ مطلقگرا دارای سپاهی از هیأت مبلغان متحجر است که در امور سیاست خارجی انجام وظیفه میکنند و اینها نیز به نوبهی خود به عنوان ستون پنجم عمل میکنند و به نحوی تضمین شده در يناه حقوق و قوانين دولتهاي غربي قرار ميگيرند. علاوه بـر ايـن، اجتماعاتِ معتقد که جایگاهی بس نیرومند دارند، به نحو قابل توجهی قدرت تصميم گيرى دُوَل غربى را تضعيف مىكنند، درحالى كه غرب اين اقبال را هم ندارد که نفوذی مشابه بر رقیبان ما داشته باشد، هرچند که احتمالاً در این پنداشت به بی راهه نرفته ایم که زمزمهی مخالفت هایی در میان تودههای بلوک شرق به گوش میرسد. همیشه انسان هایی درست کار و دوستدار حق و حق طلبی هستند که دروغ و استبداد در نظرشان منفور است، اما نمي توان قضاوت كرد كه آيا آنها در نظامهاي پليسي تأثيري قاطع بر تودهها ميگذارند يا نه. (

با توجه به چنين وضعيت ناآرام، اين پرسش بارها در غرب به ميان مى آيد كه: در برابر اين تهديد از سوى شرق، چه مى توان كرد؟ هر چند غرب قدرت صنعتي قابل توجه و توان دفاعي زيادى در اختيار دارد، نمى توان به آن دل خوش كرد، چون مى دانيم كه حتى بزرگ ترين سلاحها و صنايع سنگين با سطح زندگي نسبتاً بالا كافى نيست تا گسترش آسيب روانى را با تحجر مذهبى آزمون كنيم.

غرب هنوز متأسفانه بيدار نشده و اين حقيقت را در نيافته كه کریزگاه ما به ایده آلیسم (آرمانگرایی) و خرد گرایی و دیگر نطههای مطلوب که با اشتیاق تمام بدان مینگریم، چیزی جز خشیم و هیاهو نیست. این مانند بادی است که با توفان ایمان مذهبی از جا کنده و محو مي شود، حال اين ايمان چەقدر تحريف شده و بيمارگونه به نظر مي آيد، خدا میداند. ما با وضعیتی روبه رو نیستیم که مغلوب بحث های خردگرا یا اخلاق گرا شویم، بلکه با رها کردن نیروها و باورهای عاطفی روبهروايم كه با روح اعصار جنسيت مييابد، و به تجربه نيك ميدانيم که این باورها خیلی تحت تأثیر اندیشه ی خردگرا نیستند و در عین حال، کمتر زیر تأثیر توصیه های اخلاقی اند. در بسیاری از مناطق به درستی مشخص شده که ایمان نیرومند از نوعی دیگر و غیرمادی بابد به اندازهی تریاق یا یادزهر مؤثر باشد و نگرش مذهبی که بر آن اساس بنا گردیده، تنها دفاع مؤثر در برابر خطر عفونت روانی است. متأسفانه واژهی ناچیز «باید» که همیشه در این ارتباط به کار برده می شود، اگر نگرییم کمبود یا نیازمندی، به نوعی ضعف اشاره دارد. نه تنها غرب فاقد ديسني مستحد و يگانه است که ميتواند پيش رفت ايدئولژي خشکاندیش و منتخبر را سند کند، بالکه به عنوان پدر فلسفهٔ ماركسيستي، عيناً همان ينداشتهاي معنوى يا همان بحثها و اهداف را به کار میبندد. هرچند کلیساها در غرب از آزادی کامل برخور دارند، نسبت به کلیساهای شرق، مزیتی ندارند. با وجود این، در عرصهی وسيع سياست، تأثير زيادي هم ندارند. عيب يک کيش به مثابه نهادي عمومی این است که دو صباحب و خداوندگار دارد: از سویی، وجودش را از رابطه با خداوند به دست می آورد، و از سوی دیگر، وظیفه و دِینی

مو**نب**ت غرب در برابر دین

نسبت به دولت بر گردن دارد، یعنی نسبت به دنیا، که در این ارتباط می توان به مثل مشهور «همه تسلیم در برابر قیصر...» و بسیاری از **ه**شدارهای دیگر عهد جدید تمسّک جوییم. در اعصار نخستین و نسبتاً تا زمان اخیر سخن از «قدرت مطلقهی خداوند» (رومیان ۱/۱۳ بوده است. امروز این مفهوم دیگر قدیمی شده. کلیساها برابرنهادِ عقاید سنتی و جمعیاند که در مورد بسیاری از پیروانشان دیگر مبتنی بر تجربهی درونی شان نیست، بلکه مبتنی بر باورهای نابازتابنده ( است، که به محض آن که کسی دربارهاش بیندیشد، میخواهد هـرطور شده ناپدید گردد. پس محتوای عقیدتی با آگاهی و دانش در تضاد قرار میگیرد و اغلب چنین پیش میآید که ناخر دگرایی عقاید، دیگر رقیبی برای استدلال در حوزهی دانش و معرفت نیست. اعتقاد نمیتواند جایگزین مناسبی برای تجربهی درونی شود، و در غیاب این تجربهی درونی، حتی ایمانی نیرومند که به نحوی معجزه آسا همچون فیضی از سوی خداوند به انسان رو میکند، به همان اندازه معجزه آسا میتواند از انسان جدا شود. مردم تجربهی دینی را ایمان می نامند، اما نمی توانند فکر کنند که ایمان عملاً پدیدهای ثانوی ناشی از این حقیقت است که چیزی در مرحلهی نخست برای ما اتفاق افتاده که اعتماد و وفاداری را در ما القا میکند. این تجربه محتوایی مشخص دارد که با اصطلاحات يک يا چند کيش فرقهاي مي تواند تفسير شود. اما هرچه پيشتر به اين موضوع نزدیک میشویم، امکان تضاد آن با دانش که فینفسه کاملاً بینشانه است، بیشتر میشود. به عبارت دیگر، دیدگاه کیشهای باستانی و سرشار از نمادهای مؤثر اساطیری است که اگر نیک بنگریم، در تضادی سخت با دانش قرار میگیرد. اما برای نمونه وقتی میگوییم که مسیح از جسد برخاست و عروج کرد، اگر نه به معنی واقع کلمه، بلکه به گونهای نمادین درک شود، پس موجبات تفسیرهای گوناگونی را فراهم می آورد که تضادی با دانش پیدا نمی کند و با معنی سخن یاد شده نیز یکی نیست. اعتراض به این که فهم این نکته جنبهی نمادین دارد و

ť

Ĭ

نقطه ی پایانی است بر امید مسیحیان به جاودانگی، دیگر اعتباری ندارد، زیرا مدت ها پیش از ظهور مسیحیت، انسان به زندگی پس از مرگ باور داشت و بنابراین، به هیچ وجه نیازی به عید رستاخیز مسیح نداشت تا ضمانتی برای جاودانگی او باشد. این خطر که اساطیر به معنی واقع کلمه درک شده، درست به همانگونه که کلیسا آموزش داده است، ناگهان بیاعتبار می شود. امروز بیش تر از گذشته از این حرف ها زده می شود. آیا وقت آن فرا نرسیده که به جای آن که اساطیر مسیحی را طرد کنیم، برای یک بار هم که شده، آن ها را به گونه ای نمادین درک کنیم؟

هنوز زمانِ آن فرا نرسيده كه بگوييم نتايج شناخت كلى وجه تشابه محتوم میان دین دولتی مارکسیستها و دین دولتی کلیسایی چیست. ادعای مطلق گرای انسان در باب ایزدان دولت شهر (Civites Dei) شباهت نامبارکی با «الوهیت» دولت (divinity of the state) دارد، و نتیجهی اخلاقی قدیس ایگناسیوس لویولا<sup>۱</sup> از اقتدار کلیسا («هدف وسیله را توجیه میکند») دروغی بیش نیست که همچون ابزاری سیاسی آن هم به شیوهای بس خطرناک به کار گرفته می شود. هم خواست سرسپردگي بيرويّه به دين و نتيجتاً كاهش آزادي آدمي، يعني آزادی فرد در برابر خدا و آزادی در برابر دولت، گور فرد و فردیت را کندهاند. وجود شکنندهی فرد، بعنی ذیوجودی بگانه از هر دو سو تهدید می شود و این برخلاف قول خاص بهشت مادّی و معنوی است که فرا خواهد رسيد ـو چند نفر از ما در مسيري طولاني ميتوانيم بر ضد این ضربالمثل مشهور بشوریم که میگوید «سیلی نقد به از حلوای نسيه است»؟ علاوه بر اين، غرب از همين جهاننگرهي <sup>(</sup>«علمي» و خبردگرا بهرهمند است با گیرایش آمباری و تیرازمیند و اهداف مادیگرایانهاش به مثابه دین دولتی بلوکِ شرق بدان گونه که در بالا شرح دادەام.

۱. ۱۴۹۱ Ignatius loyola ـ ۱۵۵۶ کشیش و متاله مسیحی اسپانیایی و مؤسس انجمن عیسی مسیح

یس، غرب با دو دستگیهای سیاسی و فرقهای اش، برای نیازمندی انسان جدید چه چیزی به ارمغان آورده است؟ متأسفانه باید بگوییم هیچ به جز انواع راهبُردهایی که همه به هدفی منجر میگردد که عملاً با آرمان مارکسیستی غیرقابل تشخیص است. فهم این نکته خیلی دشوار نیست که جهان بینی کمونیستی چهگونه بر این باور پای میفشرد که زمان آن فرارسيده و جهان براي تغيير کيش به بلوغ لازم دست يافته است. حقایق به زبانی سخن میگویند که از این نظر بسیار آشکار است، اما این در غرب به ما کمک نمی کند که چشممان را در برابرش ببندیم و آسيب پذيري مهلکِ خود را نشناسيم. هرکسي که يک بار آموخته که در برابر عقايد جمعي كاملاً تسليم شود و از حق هميشگي خود براي آزادي و به همین اندازه از وظیفهٔ همیشگی مسئولیت فردیاش چشم بیوشد، بر این نگرش پای خواهد نشرد و قادر خواهد شد که با همان زودباوری و فقدان نقد و انتقاد در مسیری باژگونه گام بردارد، حتی اگر عقیدهی دیگر و واقعاً «بهتر»ی به آرمانگرایی مفروضش تحمیل گردد. در این ايًام نه چندان دور، چه برسر ملت متمدن اروپايي آمده است؟ ما آلمانی ها را متهم سی کنیم به این که همه ی کارهای گذشته را از یاد بردهاند، اما حقيقت اين است كه قطعاً نمى دانيم كه مشابه اعمال گذشته در جایی دیگر اتفاق خواهد افتاد یا نه. اگر اتفاق افتاد و اگر ملتِ متمدن دیگری در برابر عفونت عقیدهای متحدالشکل و یکسبونگر به زانو درآمد، شگفتآور نخواهد بود. آمریکا خدا کند که در مسیر تغییر افتد!<sup>۱</sup> -به راستی استخوانبندی سیاسی اروپای غربی را تشکیل میدهد و به نظر میرسد که از این نظر مصون است، از آن رو که موقعیت متضاد و بیپردهای را کسب کرده، اما در حقیقت حتی شاید آسیب پذیر تر از اروپا باشد، چون نظام آموزشی آمریکا سخت تحت تأثیر جهان نگر می علمی و حقايق آماري آن است، و جمعيت آميخته و گونهگون اين کشور در خاکی که واقعاً بی ریشه و بدون پیشینه ی تاریخی است، به سختی ریشه می دواند. گونهی تاریخی و انسانگرای آموزش که در چنین شرایطی

سير بكان

شدیداً مورد نیاز است، برعکس، وجودی سیند ِ لا گونه می یابد. هرچند اروپا از این نظر مستغنی است، اما آن را به شکل خود پر ستی ملی گرایانه و شکورزی فلج کننده ای در جهت عقیم کردن خود به کار می گیرد. هدف هر دو مادی گرایانه و جمع گرایانه است و هر دو فاقد همان چیزاند که تمامیت انسان را توجیه و به خود معطوف می کند، یعنی عقیده ای که فرد انسان را به مثابه معیاری برای همه چیز مرکزیت می بخشد.

این عقیدہ به تنهایی کافی است که حادثرین تردیدها و مقاومتها را بهطور همه جانبه برانگیزد، و شخص می تواند تقریباً تا آن جا فرا رود که ادعا کند که بی ارزشی فرد در مقایسه با جمعیتی سترگ، باوری است که موجب خشنودی و یک پارچگی جهانیان می گردد. ما همه برای اطمینان میگوییم که این قرن، قرن انسان اشتراکی است؛ او خداوندگار زمین، هـوا و آب است و سـرنوشت تـاریخی مسلتها به تـصمیم و رأی او گرهخورده است. این تصویر غرورانگیز شکوه و عظمت انسان متأسفانه تنها وهمی بیش نیست و با واقعیتی کاملاً از گونهای دیگر تعادل می یابد. انسان در این واقعنگری، برده و قربانی ماشینهایی است که فضا و زمان را برای او تسخیر کرده است؛ او با توان فنون جنگی که تصور می شود نگاهبان وجود مادی اوست، رام گردیده و احساس خطر میکند؛ آزادی معنوی و اخلاقی انسان، هـرچـند کـه بـا محدودیتهایی در نیمی از جهان، تضمین شده است، با سردرگمی آشوبگرایانهای تهدید می شود، و در نیمهی دیگر آن نیز کم و بیش از بین رفته است. سرانجام، این خداوندگار عناصر و سردمدار جهان که کمدی و تراژدی را یک جا در کنار خود احساس میکند، به عقایدی چنگ زده که اعتبارش را بی ارزش می سازد و خوداختیاری اش را به پوچی بدل می کند. همه ی دستاوردها و داشته های انسان، سر عظمت او نمی افزاید؛ برعکس، او را نابود میکند، چنان که سر نوشتِ کارگر کارخانهای تحت حاکمیت توزیع «عادلانه»ی کالا، این امر را به وضوح نشان میدهد.

موقعیت غرب در برابر دین

#### ۴ درک فرد از خویشتن

شگفت آور است که انسان برانگیزنده، مُبدع و عامل این همهی، تحولات است، او منشأ همهی داوریها و تصمیمات و طرّاح آینده است که این چنین باید خود را به *ذرّهای ناچیز <sup>۱</sup>* تنزّل دهد. تضاد و ارزشگذاری تناقض گونهی انسانیت از سوی خود انسان، به راستی مایهی شگفتی است و میتوان آنرا فقط به گونهای توجیه کرد که داوریاش چندان اطمینان بخش نیست. به عبارت دیگر، انسان برای خود معمّایی شده است. اگر در نظر آوریم که او فاقد وسیلهی مقایسهی لازم برای خودشناسی است، این مسئله بیشتر قابل فهم میشود. او میداند که متمایز کند، اما در مقام موجودی آگاه و اندیشهورز که از موهبت سخنگویی برخوردار است، فاقد همهی معیارهای خودداوری است. او در این سیّاره، تنها پدیدهای است که با پدیدههای دیگر قابل مقایسه نیست. امکان مقایسه و نتیجتاً امکان خودشناسی تنها وقتی پیش خواهد آمد که بتواند با نیمه انسانهای پستاندار که در سیّارات دیگر میزیند،

بركته فرد از خويشنن

تا آن زمان انسان باید همانند مُعتکفی شود که میداند از لحاظ کالبدشناسی با انسان نماها همانندی هایی دارد، اما اگر از لحاظ ظاهر داوری کنیم، با این خویشاوندان از لحاظ روان اختلاف چشمگیری دارد. فقط با توجه به این مهمترین ویژگی نوع انسان است که او نمي تواند خويشتن را بشناسد و بنابراين، در نظر خود مثل يک راز باقي میماند. درجات متفاوت درون نوع انسان در مقایسه با امکانات خودشناسی اهمیت کمی دارد، چون که موجب رویه رو شدن یا مخلوقی می گردد که از لحاظ ساختار همانند است، اما خاست گاهی متفاوت دارد. روان ما که در وهلهی نخست باعث همهی دگرگونی های تاریخی در این سیّاره است که به دست انسان پدید آمده، به گونهی معمایی غير قابل حل، و عُجبي غير قابل فهم در آمده، موضوع معمايي هميشكي و خصیصهای است که با اسرار طبیعت سهیم گردیده است. با توجه به مدورد اخدير، ما هنوز اميد دستيابي به كشفيات و يافتن پاسخ دشوارترین مسایل را در ستر میپرورانیم. اما با توجه به روان و روانشخاسی، به نظر میرسد که تردیدی هشیارانه وجود دارد. روانشناسی نهتنها جوانترین شاخهی علوم تجربی است، بلکه در دستيابي به نكات دقيق و درست هنوز دشواري هايي دارد.

همانگونه که پنداشتِ نادرست ما از منظومهی شمسی باید از تعصب کُپرنیکی رها شود، تلاشی نیرومند و همه جانبه، تقریباً با سرشتی انقلابی لازم است تا روان شناسی را نخست از افسونِ باورهای اساطیری آزاد کند و آنگاه از تعصبی برهاند که میگوید روان از سویی فقط پی پدیداری<sup>۱</sup> از فرآیندی بیو شیمیایی در مغز، یا از دیگر سو، مقوله ای کلاً دست نیافتنی و پیچیده است. ارتباط با مغز به خودی خود ثابت نمی کند که روان نوعی پی پدیدار است، کارکردی ثانوی که به گونه ای علّی به فراینده ای بیو شیمیای و ابسته است. با وجود این، ما تنها می دانیم که کارکرد روانی تا چه اندازه با فراینده ای متغیر مغز آشفته می گردد و این حقیقتی بسیار مهم و تأثیر گذار است که

1. epiphenomenon

ני **1**י

Î

سرشت فرعی روان تقریباً استنباطی اجتنابناپذیر به نظر می رسد. پدیده های فرا روان شناسی <sup>۱</sup> به هر حال، هشدار می دهد که دقیق تر باشیم، زیرا به نسبی گرایی فضا و زمان در میان عوامل روانی اشاره دارند که توجیه ساده و شتابزده ی ما را درباره ی وجه تشابه میان پدیده ی روانی و جسمی تردید آمیز می کند. مردم به خاطر این توجیه، یافته های فرا روان شناسی را کاملاً انکار می کنند و به دلایل فلسفی یا از روی تنبلی فکری خود، آن را می توان نگر شی مسئولانه و علمی پنداشت، هرچند شیوه ای رایج و به دور از مشکلات فوق العاده ی فکری است. برای ارزیابی پدیده ی روانی باید به همه ی پدیده های دیگر که با آن هم آهنگ است، توجه کنیم و به این ترتیب، دیگر نمی توانیم به نوعی روان شناسی بپردازیم که وجود ناخود آگاه یا فرا روان شناسی را

ساختار و فیزیولُڑی مغز توجیهی برای فرایند روانی پدید نمی آورد. روان سرشتی ویژه دارد که نمی توان آنرا به چیزی دیگر کاهش داد. روان، همچون فیزیولُڑی، زمینهی تجربی نسبتاً مستقل دارد که باید اهمیتی ویژه برایش قایل شد، چون مانند پدیدهی خودآگاهی دارای دو شرط ضروری برای هستی است. بدون خودآگاهی واقعاً باید گفت که جهان وجود نخواهد داشت، چه جهان فقط تا زمانی موجودیت می یابد که آن را روان خودآگاهانه منعکس کند یا خودآگاهانه توجیه نماید. شأن اصل کیهانی است که از نظرگاه فلسفی و در حقیقت موقعیتی برابر شأن اصل کیهانی است که از نظرگاه فلسفی و در حقیقت موقعیتی برابر با اصل وجود جسمانی بدان می بخشد. حامل این خودآگاهی، فرد است عمل می کند و یا بیداری تدریجی خودآگاهی در دوران کودکی تغذیه می شود. اگر روان باید از لحاظ تجربی اهمیتی چشمگیر یابد، پس فرد می شود. اگر روان باید از لحاظ تجربی اهمیتی چشمگیر یابد، پس فرد نیز که تنها تجلی بی واسطهی روان است، باید دارای چنین اهمیتی باشد.

آن که روان فرد، درست به دلیل فردیتش، استثنایی است بر قاعدهی آماری و بنابراین یکی از مهمترین ویژگیهایش را به هنگامی که زیر نفوذ ارزیابی آماری قرار میگیرد، از دست میدهد. دوم اینکه، کلیساها تنها زمانی بدان ارج مینهند که از اصولی جزمی برخوردار باشد ـ به عبارت دیگر، تسلیم مقولهای جمعی گردد. در هر دو مورد، خواست فردیت به صورت لجاجتی خودبینانه تلقی می شود. علم به بهانهی ذهنیت گرایی، از فردیّت ارزش زدایی میکند و کلیسا آنرا از نظر اخلاقی بدعت و غرور معنوی میداند. در این مورد، نبايد فراموش کرد که مسيحيت، برخلاف ديگر اديان، در بطن خود نمادی میپروراند که محتوایش عبارت است از شیوهی فردی زندگی انسان، یعنی پسر انسان (. مسیحیت حتی روند فردیت را همچون تجسّم و وجي خود خداوند مي پندارد. از اين رو، تحول نفس از اهميتي برخوردار است که همگان به اشارت ضمنی و کاملاش پیبردهاند، زیرا توجه بیش از حد به برونه ها راه تجربه ی آنی درون را سد میکند. اگر خود اختیاری فرد راز ماندگاری بسیاری از افراد نبود، این پدیدهی بسيار تحت فشار قرار گرفته به سختی میتوانست نتيجهاش سرکوب جمعی اخلاقی یا معنوی باشد.

همهی این موانع مسئله را برای رسیدن به ارزیابی درستِ روانِ انسان دشوارتر میسازد، اما باعث شده که به موضوع مهم دیگری تا حدودی توجه شود که درخورِ یادآوری است. یکی از تجربیات عادی روانپزشکی این است که ارزشزدایی روان و مقاومتهای دیگر در برابر روشنگری روانشناختی تا حد زیادی مبتنی بر ترس بوده است، هراسی بیجهت از کشفیاتی که ممکن است در قلمرو ناخودآگاه به انسان دست دهد. این ترسها نه تنها در میان اشخاص یافت می شود که از تصویر فروید دربارهی ناخودآگاه به وحشت افتادهاند، بلکه خود بنیانگذارِ روانکاوی را نیز به دردسر انداخته است، به طوری که روزی پیش من اقرار کرد که لازم است از نظریهی جنسی خود حکمی

. Son of Man لقبی برای حضرت عیسی مسیح.

سير المان

بسازد چون این تنها و سیله ی دفاعی خرد در برابر «طغیانِ توفانِ سیاه علوم خفیّه و رمزآمیز» بوده است. فروید با این سخن میخواست این مقیدهاش را ابراز کند که ناخودآگاه هنوز خیلی چیزها را در خود نهان دارد و پرورش میدهد و ممکن است موجب تفاسیری «رمزآمیز» گردد و به راستی همینگونه است. این «بازماندههای باستانی» <sup>۱</sup> ، یا اَشکال کهن نمونه ای <sup>۲</sup> برپایه ی غرایز استوار گردیدهاند و تشریح کننده ی این غرایزاند و از کیفیتی ملکوتی برخور دارند که گاه ترس برانگیزند. غرایز ریشه کن ناشدنیاند، زیرا پایه های نهایی خود روان را می سازند. آنها را به قوه ی عقل نمی توان مهار کرد و وقتی کسی یکی از جلوههای غرایز را از میان ببرد، دوباره به شکل دیگری ظاهر می شود. ترس از روانِ ناخودآگاه نه تنها مانع خودشناسی است، بل که سدی بزرگ در برابر زیاد است که فرد جرئت نمیکند حتی خودش هم آن را بپذیرد. در این جا این مسئله پیش میآید که هر شخص مذهبی باید به طور جدی به آن این مسئله پیش میآید که هر شخص مذهبی باید به طور جدی به آن

روان شناسی که بر پایه های علمی استوار است، فقط به گونه ی انتزاعی به مسایل می پردازد؛ یعنی چنان از مقوله ی علمی دور می شود که اصلاً آن را نمی تواند ببیند. به همین سبب، یافته های روان شناسی آزمایش گاهی در موارد عملی، اغلب بسیار نامشخص و بی فایده است. عینیت فرد هرچه بیش تر قلم رو خیال را فراگیرد، دانش برگرفته از آن بیش تر عملی، مشروح و زنده خواهد بود. این بدان معناست که مقولات جُستارگری نیز بسیار پیچیده تر می شود و بی اطمینانی عوامل فردی هم آهنگ با تعداد شان، افزایش می یابد و روان شناسی فرهنگستانی از این خطر می گریزد و ترجیح می دهد که از مصونیت پیچیده و غامض پرهیز کند. این روان شناسی کاملاً آزاد است

1. archaic vestiges

روان شناسی طبی بسی دور از این موقعیت کموبیش ستودنی قرار دارد. در اینجا آزمون شونده پرسش به عمل می آورد و نه آزمونگر ۲. پزشک با حقایقی مواجه است که قدرت گزینش ندارد و اگر آزاد بود، شاید هرگز دست به انتخاب نمیزد. این بیماری یا خود بیمار است که مسایل مهم را مطرح میکند. به عبارت دیگر، طبیعت بزشک را می آزماید و انتظار پاسخی از جانب او دارد. یکانگی فرد و وضعیت او به چهرهی پزشک نگاه میافکند و پاسخ می طلبد. و ظیفهٔ او به عنوان یزشک مجبورش میکند که بر وضعیت سرشار از عوامیل تردیدآمیز فايق آيد. نخست او اصولي را بر پايهي تجربيات عمومي به کار مي بندد، اما زود تشخيص مىدهد كه اصولى از اين دست به اندازهى كافى حقايق را توجیه نمیکنند و نمیتوانند به کُنه مطلب دست یابند. هرچه فهم او نافذتر و عمیقتر شود، اصول عام بیشتری معنی شان را از دست میدهند. اما این اصول شالودهی معرفت عینی و ملاک اندازه گیری آن است. با رشد آنچه که بیمار و پزشک **ه**ر دو آن را «درک و فهم» مینامند، وضعیت به نحو روزافزونی ذهنیگرا میشود. در آغاز، هر فرصتی در معرض تبدیل به وضعیتی نامطلوب و خطرناک قرار می گیرد. ذهنی گرایی (در اصطلاحات فنی، انتقال آو ضد انتقال () جدایی و انفکاک از محیط، پدید می آورد، محدودیتی اجتماعی که نه جمع آرزویش را دارد – و وقتی فهم و درک غلبه کند، به نحو تغییر ناپذیری بدان ادامیه میدهد – و نیه متعرفت میتواند آن را متعادل کند. فیهم هرچه عمیقتر می شود، آگاهی به گونهای دیگر می شود. درک آرمانی نهایتاً منجر به این خواهد شد که در هار جمعی، به تجربه ای دیگر دست یازند - یعنی به حالت انفعال نقدناپذیر توأم با ذهنیت گرایی کامل و فقدان مسئولیت اجتماعی درآیند. تفاهم با چنین ابعادی به هر صورت غیر ممکن است، زیرا نیازمند شناسایی واقعی دو فرد مختلف است. این پیوند دیر یا زود به نقطهای میرسد که یک طرف احساس مىكند ناگزير شده فرديت خويش را قريانى كند تيا با طرف مقابل

3. countertransference ( = پادرسانش )

44

UT:

<sup>1.</sup> experimenter 2. transference (= (رسانِش )

همسان گردد. این نتیجهی اجتناب ناپذیر درک و فهم را مخدوش میکند، زیرا تفاهم پیش فرضِ حفظِ کامل فردیتِ هر دو طرف است. بنابراین، بهتر است تفاهم را به نقطه ای برسانیم که میان درک و آگاهی تعادل برقرار شود، چه تفاهم با همهی ارزمندی اش، برای هر دو طرف زیان آور است.

این مشکل رقتی بروز پیدا می کند که وضعیتهای فردی و پیچیده را ناگزیر بخواهیم بشناسیم و درک کنیم. وظیفه ی خاص روان شناسی آن است که این آگاهی و فهم را به وجود آورد. وظیفه ی اقرار گیرنده ی شيغتهى درمان روان ها نيز همين خواهد بود، البته اگر اين طور نباشد كه ناگزیر شود در مطب خود، معیار تعصب آمیز و فرقه گرای خود را در مواقع حساس به کار گیرد. در نتیجه، حقّ فرد برای زیستن به گونهای راه میانبری است به لحاظ تعصّبات جمعی و اغلب در حوزهای بسیار حسّاس محدود می شود. تنها زمانی این امر اتفاق نمی افتد که فرڈ نماد دینی، مثلاً الگوی زندگی حضرت مسیح را بهطور واقعی درک و احساس کند و بدین واسطه شایسته و لایق گردد. این که امروز چهگونه به این مسئله مینگرند، بهتر است قضاوتش را به دیگران بسیاریم. پزشک در همهی موارد، اغلب ناگزیر است بیمارانی را درمان کند که محدودیتهای فرقهای در نزد آنان اهمیت کمی دارد یا اصلاً معنی ندارد. بنابراین، حرفهی او مجبورش میکند که در حد امکان، پیش فرض هایی داشته باشد. به همین تر تیب، او ضمن احترام به عقاید و باورهای ماوراءالطبیعی (یا غیرقابل اثبات)، مواظب است که اعتبار آنها را با ارزشگذاری این جهانی نستجد. این احتیاط از آن روست که نشانه های شخصیت فرد نباید با دخالت های آزادانه از بیرون مخدوش گردد. پزشک باید این را به تأثیرات محیطی واگذارد، یا به تحول درونی خود شخص، و در بُعدی گستردهتر، به فتاوی خردمندانه یا بىخردانەاش رضايت دهد.

بسیاری از مردم شاید این احتیاط زیاد را اغراق گونه پندارند. به هر حال، با توجه به این که در هر مورد، این تأثیراتِ معکوس بارها و بارها در فرایند دیـالکتیکی مـیان دو فـرد مـؤثر است، حـتی اگـر ایـن فـرایـند

درک فرد از خویشتن

بهگونهای کاملاً برعکس پدید آید، پزشکِ مسئول از افزودن غیرلازم عوامل جمعی که بیمار از قبل بدان گردن نهاده، خودداری می ورزد. از این گذشته، او نیک میداند که حتی موعظهی ارز شمندترین احکام تنها بیمار را به خصومتی آشکار یا مقاومتی نهانی برمیانگیزد و نتیجتاً هدف درمان را بی هوده به مخاطره می اندازد. وضعیت روانی فرد امروز با آگهیها و تبلیغات گوناگون و توصیهها و پیشنهادهای کم و بیش مفید، در خطر تهدید قرار دارد، یعنی رابطهای که در طول زندگی بیمار فقط ممکن است یکبار به او پیشنهاد گردد، رابطهای که اقرار به عجز سرگیجه آور «تو باید»، «تو مجبوری» و اقرارهای مشابه را تکرار نمیکند. در برابر حملهی بی امان از بیرون که اثرش کمتر از عواقب روان فرد نیست، پزشک خودش را موظف میداند که نقش مشاوره و دفاع را بر عهده گیرد. ترس از این که غرایز سرکش فروکش خواهد کرد، احتمالی بیش نیست که دربارهاش خیلی اغراق می شود، ضمن این که می توان دید حفاظهای آشکاری در آن غرایز یا خارج از آن وجود دارد. از اینها گذشته، بُزدلی طبیعی اکثر مردم را نیز باید شناخت، نه آنکه اخلاقيات، نيكنفسي و وايسين قانون جزا – و نه حداقل آن – در نظر گرفته شود. این ترس چیزی نیست که با تلاش عظیمی مقایسه گردد که معمولاً مردم از این راه به نخستین اضطرابهای فردیت در مورد خودآگاهی یاری دهند و تنها آنها را تأثیرگذار نمایند. آنجا که این تکانه های فردی تا این اندازه شتابگر و بی تفکر در هم شکسته اند، پزشک باید آن ها را در برابر توسل ناشیانهی بیمار به کوتهبینی، سنگدلی و بدگمانی حفاظت کند.

همین طور که بحث دیالکتیکی ادامه می یابد، به جایی می رسد که ارزیابی این تکانه های فردی ضروری می شود. در آن هنگام بیمار باید اطمینان کافی در باب قضاوت به دست آورد تا قادر شود که مطابق درون بینی و تصمیم گیری خودش عمل کند، نه آن که به تقلید از قرارداد ها تن در دهد، حتی اگر با عقاید جمعی موافق باشد. ارزش هایی که به عنوان ارزش های عینی معروف شده اند، برای بیمار سودی ندارد، چون که تنها به عنوان جانشینی برای شخصیت مطرح اند و بنابراین به

ضعير بنهان

سركوب فرديت خويش ياري ميرسانند. بهطور طبيعي، جامعه واقعاً حق دارد که از خودش در برابر ذهنیت گرایی تمام عیار محافظت کند، اما تا آنجا که جامعه خود از اشخاص فردزُدا تشکیل می شود، این کاملاً به نفع فردگرایان سنگدل و شقی است. بگذارید جامعه تا دلش میخواهد گروهها و سازمانها را تشکیل دهد، تنها همین گروهبندیها و نتیجتاً خاموشی شخصیت فرد است که باعث تسلیم او می شود، چندان که به آسانی به یک مستبد بدل میگردد. متأسفانه میدانیم که اگر یک میلیون صفر را کنار هم جمع کنیم، عدد یک به وجود نمی آید. هرچیز نهایتاً به کیفیت فرد بستگی دارد، اما عادتِ کوتهنگری سرنوشتساز در روزگار ما تنها به شرط شمار زیاد و سازمانهای تودهای نگریسته می شود، هر چند میتوان اندیشید که جهان بیشتر در گرو اعمال عوام خوب نظام یافتهای است که گوش به فرمان یک فردِ دیوانهاند. متاسفانه بهنظر نمی رسد که همه به این تشخیص رسیده باشند و از این لحاظ، کوری ما بسیار خطرناک است. مردم با بی خیالی همچنان در کار سازمان دهی و معتقد به درمان موثر کنش تودهاند، بی آن که دست کم از این نکته آگاه باشند که قوی ترین سازمان ها تنها با بی رحمی های فوق العادهی رهبران و به واسطهی نازلترین شعارها شکل میگیرند.

کلیساها نیز با کنجکاوی تمام میخواهند از کنش توده به نفع خود بهره گیرند تا نقش شیطان را به بَعلَز بول<sup>۱</sup> بسپارند و این در حالی است که بسیاری از کلیساها مدعی رستگاری روح فرد هستند. آنان ظاهراً از پند و گفتار ابتدایی روانشناسی توده چیزی نشنیدهاند که میگوید فرد از نظر اخلاقی و معنوی پایین تر از توده است و به همین سبب، خود را با هدف واقعی کمک به فرد محدود نمیکنند تا به «metanoid» یا باززایی روح، یعنی به «deo concedent» (تأیید خداوند) نایل گردند. متأسفانه، بسیار واضح است که اگر فرد به راستی از نظر روحی باززاده نشود، جامعه نیز نمیتواند چنین باشد، چه جامعه در نیازمندیاش به درمان و چارهگری خود متشکل از مجموعهای از افراد است. بنابراین، در اینجا توهّمی بیش نمی بینم وقتی که کلیساها ظاهراً سعی میکنند که فرد را به یک سازمان اجتماعی گره بزنند و او را تا حد مسئولیتی نقصان یافته تنزل درجه دهند، بهجای آنکه فرد را از تودهی کاهل و بیفکر جدا کنند و ارتقا دهند و به او تابت کنند که او عامل مهمی است و رستگاری جهان در گرو رستگاری روح فرد است. درست است که گردهم آییهای تودهای این عقاید را در برابر فرد به نمایش میگذارند و میخواهند این باورها را از طريق تلقين شودهها، بر او تحميل كنند با نتيجهي ناآموزندهای که در زمان از بین رفتن مستی و جذبه، انسان تودهگرا بىدرنگ تسليم شعار آشكارتر و رساتر ديگرى مىشود. رابطەي فردیاش با خداوند، سپری نیرومند در برابر این تأثیرات زیان آور خواهد بود. آیا حضرت مسیح هارگز ماریدانش را در یک گاردهمآیی تودهای به سوی خود فراخواند؟ آیا تغذیهٔ پنجهزار نفر برای او پیروانی داشت که بعداً همگام با بقیه فریاد نزده باشند «او را به صلیب کشید!». در حالي كه حتى كوهي به نام يطروس أهم يشتش به لرزه در آمده بود. و آیا عیسی و پولس رسول پیش نمونههای آنانی نیستند که با اعتماد به تجربهی درونی شان، راه خود را در پیش گرفته اند و به عقاید عامه وقعى ننهادهاند؟

این بحث بی تردید نباید باعث شود که به واقعیتِ وضعیتِ موجود کلیسا بی توجهی کنیم و از بالا درنگریم. وقتی کلیسا تلاش می کند که به تودههای درهم و برهم شکل بخشد و افراد را به کمک تلقین به صورت اجتماعی از دیناوران باهم متحد کند و سعی دارد که چنین سازمانی را یک پارچه نماید، این نه تنها به اجرا در آوردنِ خدمات بزرگِ *اجتماعی* است، بل که نعمت بی حد و اندازه ی حیاتی معنی دار را نیز برای فرد به ارمغان می آورد. به هر حال، این ها موهبتهایی است که قاعدتاً مؤید برخی گرایش هاست و آن ها را تغییر نمی دهد. بدبختانه تجربه نشان داده که انسانِ درون گرا هرچند که در بطن جامعه می زید، تغییر پذیر نیست. محیطش برای او موهبتی نیست که تنها با تلاش و زحمت بتواند

برای خود کسب کند. برعکس، یک محیط مطلوب فقط این گرایش خطرناک را تقویت میکند که انتظار دارد هرچیزی از بیرون سرچشمه میگیرد، حتی اگر واقعیت بیرونی نتواند تغییر و دگردیسی پدید آورد، یعنی تغییر ژرفنگرانهی انسان درونگرا که از لحاظ پدیدههای تودهگرای امروز کم و بیش مبرم و ضروری است و با این وجود، مسایل بزرگتری مثل افزایش جمعیت را به میان میکشد که باعث نگرانیهای آینده است. وقتِ آن است که از خود بپرسیم واقعاً چه سرشت انسانِ فردگرایعنی سرشت انسان واقعی و نه انسانِ آماری را تشکیل میدهد.

این به سختی امکانپذیر است مگر به واسطهی فرایندِ جدیدِ خودپرورانی<sup>۱</sup>

میتوان انتظار داشت که همهٔ جنبشهای تودهای، هواپیمایی را که نمایندهی شمار زیادی از مردم است به سرعت برق سرنگون می سازد. هرجا که جمع هست، امنیت هست؛ آن چه که همگان بدان معتقدند، بی شک باید درست باشد؛ آن چه که بسیاری از مردم میخواهند، باید ارزش جان فشانی داشته باشد و ضرورت دارد؛ بنابراین باور جمع چیز خوبی است. در هیاهوی همگان قدرتی هست که کام برآوری <sup>۲</sup> را به زور می قاید؛ به هرحال، شیرین ترین آرزوها این است که به راحتی و بی همچ زحمتی به قلم رو کودکی درافکنده شویم، به به به شت پرستاری پدر و مادر، یعنی به دنیای خوشبختی و شادکامی و بی مسئولیتی. تفکر برای همهی نیاز مندی ها تدارک لازم دیده شده است. حالت رؤیا گونه و کردکانهی انسان توده گرا چندان غیرواقعی است که هرگز به این فکر نمی افتد که بپرسد چه کسی این بهشت موعود را فراهم می آورد. توازن نوی دادها به یک مقام بالای سیاسی یا اجتماعی سپرده می شود که با

میگردد؛ هرچه او بیشتر قدرت داشته باشد، فرد ضعیفتر و بیچارهتر میشود.

هرجا شرایط اجتماعی از این نوع به میزان زیاد توسعه یابد، راه را برای استبداد هموار میکند و آزادی فرد به بردگی معنوی و جسمانی بدل می شود. از آنجایی که هر نوع استبداد به صرف همین حقیقت<sup>۱</sup> غیراخلاقی و شقاوت آمیز است، در گزینش روش ها نسبت به نهادی که هنوز فرد را درنظر می گیرد، آزادی بیش تری دارد. اگر چنین نهادی در تضاد با دولت سازمان یافته باشد، زود از نقص واقعی اخلاق گرایی اش آگاه می شود و بنابراین احساس میکند که به اجبار از همان روش های دشمن خود سود می جوید بدین گونه، اغلب از نیاز، شرارت می گسترد، می شود که برای شمار زیادی از مردم و برای ارزش های آماری اهمیت زیادی قایل می شوند، چنان که در دنیای غرب این مورد را هم همیت مشاهده می کنیم.

قدرتِ سرکوبگرِ تودهها هر روز به اشکال گوناگون در برابر چشمان ما به نمایش درمی آید و بی اهمیتی و بی ارجیِ فرد حتی کاملاً به خودش نیز القا می شود، چنان که او همه ی امیدش را به این که صدایش را بشنوند، از دست می دهد. آرمان های مخدوش شده ای چون آزادی، مساوات و برادری ابداً کمکی به او نمی کنند، تازه او این خواست را به جلّادان خود، یعنی به سخن گویان تو ده ها می سپارد.

پایداری در برابر تودهی سازمان یافته فقط از سوی کسی مؤثر میافتد که او نیز در فردیت خود همچون خود توده سازمان یابد. من به عینه می بینم که این قضیه برای انسانِ امروز به راحتی قابل فهم نیست. دیدگاه مؤثرِ قرون وسطایی که انسان را جهان صغیر (microcosm) و بازتابی از کیهان بزرگ می پندارد، مدتهای مدید است که از او دور افتاده، هرچند وجود محتوم روانِ او، که جهان را در آغوش می کشد و مشروط به جهان است، ممکن است درسهای بهتری بدو بیاموزد. نه

٥.

تنها تصویر جهان کبیر (macrocosm) در او همچون وجودی روانی نقش بسبته، بلکه او این تصویر را در ابعاد بسیار گسترده، برای خودش هم می آفریند. او از سویی این «پیوند» کیهانی را به واسطهی خودآگاهی بازتابنده با خود دارد، و از سوی دیگر، به استقبال سرشت بدعتگذار و کهن نمونه وار (archetypal nature) غرایز خود می رود، که او را نسبت به محیط متعهد می سازد. اما غرایز فرد نه تخها او را به جهان کبیر می پیوندد، به یک معنی نیز، او را از هم می گسلد، زیرا امیالش او را به مسیرهای متفاوتی میکشاند. بدین گونه، او در تضاد دایمی با خود قرار میگیرد و فقط در موارد بسیار نادر ماوفق مایشود که در زندگیاش هدفی تمامعیار داشته باشد که قاعدتاً برای آن باید صميمانه سويههاي ديگر سرشتِ خويشتن را واپس زند. در چنين مواردی باید از خود پرسید که آیا این یک سویگی اصلاً ارزش نفوذبخشی دارد، در حالی که می بینیم حالت طبیعی روان انسان متضمتن رقابتی ویژه با اجزای سازندهی خود است و با رفتار این اجزا یعنی تا جدودی با گسستگی تضاد دارد. در آیین بودا آن را پیوستگی به «ده هـزار چـيز» مـينامند. چنين شـرطي بـراي نـظم (order) و تلفيق (synthesis) لازم است.

درست همان طور که حرکتهای هرج و مرج طلبانه ی جمعیت، که همگی به شکست و سرخوردگی متقابل منتهی می گردد، به میل و اراده ی یک مستبد به یک سمت خاص سوق داده می شود، به همین گونه فرد نیز در حالت گسست، به یک اصل هدایت کننده و نظام بخش نیاز دارد. من آگاهی<sup>1</sup> تمایل دارد که اراده اش این نقش را ایفا کند، اما به وجود عوامل نیرومند ناخود آگاه که سد دراه مقاصدش می شود، از بالا می نگرد. اگر من آگاهی بخواهد به هدف تلفیق دست یابد، نخست باید سرشت این عوامل را بشناسد. باید آن ها را تجربه کند، و گرنه باید دارای نمادی ملکوتی و قُدسی شود که توجیه گر آن ها باشد و به

رک فرد از خویشتن

درمییابد و آشکارا معرّف این توجیه گری است، شاید بتواند از عهده ی این کار برآید؛ اما تصور ما از نماد مسیحی، تا امروز بی تردید نتوانسته بدین کار دست یازد. برعکس، آن گسستِ موحشِ جهان درست در میان حوزههای اقتدار سفیدپوست «مسیحی» پدید می آید، و دیدگاه مسیحی ما به زندگی ثابت کرده که ناتوان است و نمی تواند از بازگشت یک نظام باستان گرا و اجتماعی هم چون کمونیسم، جلوگیری نماید.

نمیگوییم که مسیحیت به پایان راه رسیده است. برعکس، من متقاعد شدهام که این مسیحیت نیست که در اوضاع کنونی جهان به گُهنگی گراییده، بلکه پنداشت و تفسیر ما از مسیحیت این است که بذر چنین بلایی گرفتار شده است. نماد مسیحی نماد زندهای است که بذر تحولات بیشتر را در خود میپرورد و هنوز میتواند به پیشرفت خود ادامه دهد.این ما هستیم که میتوانیم افکارمان را از نو متمرکز کنیم و به طور کاملتری به اندیشههای مسیحی درنگریم. این نیازمند نگرشی است، آن هم از چشماندازی که تا کنون داشتهایم. به همین سبب، هیچ کس نمی داند چه راهها و روی کردهایی در برابر انسان گشوده شده است، کدام تجربهی درونی را میتواند از سر بگذراند و چه حقایق روانی در اسطورههای دینی نهفته است. یک هالهی ظلمانی جهانِ ما را پیشه کند یا برای چه هدفی جانفشانی کند. این مسئلهای است که همه در برابرش بیپاسخ ماندهایم.

البته این شگفت آور نیست، چون عملاً همهی برگهای برنده در دست حریفان ماست. آنها میتوانند به کُردانهای بزرگ و قدرتِ درهم شکنندهٔ شان متوسل شوند. سیاست، علم و فن آوری همه در دست آنهاست. مباحثات تحمیلیِ علم نمایانگر بالاترین درجهی و ثوق عقلانی است که تاکنون اندیشه ی بشر کسب کرده است. پس، دست کم به نظر انسانِ امروزه رسیده، انسانی که به روشن گریِ صد لایه ای پیرامون پیشینه و ظلمت روزگاران گذشته و خرافات قدیم دست یافته است. هرگز در ذهن انسان امروز خطور نمیکند که آموزگارانش خود

ضمير ينهان

به طور جدّی به بیراهه رفتهاند و میان عوامل نامتناسب، سنجشهای نادرست به عمل آوردهاند. نُخبگانِ روشنفکر که انسان همیشه از آنها پرسش کرده، تقریباً به اتفاق آرا موافقت دارند که امروز آنچه را که عملِ غیرممکن می پندارد، در اعصار گذشته نیز غیرممکن بوده است.

از اینها گذشته، حقایق دینی که شاید فرصت دیدگاهی آن جهانی (extramundane) به آدمی بخشیده باشد، در ست مثل حقایق علمی عمل میکنند. بنابراین، وقتی فرد کلیساها و سخنگویان آنها را ـ که درمان و شفابخشی روح را تضمین کردهاند ـ به باد پرسش میگیرد، به او میگویند که عضویت در یک کیش ـ که نهادی عمداً دنیوی است ـ در باور مذهبی کم و بیش سختگیر <sup>1</sup> است؛ به طوری که حقایق دینی که برای فرد پرسش انگیز شده، شامل رویدادهای واقعیِ تاریخی بودهاند؛ برخی اعمال آیینی تأثیرات معجزه آسایی دارند و مصائب مسیح به طور کِنایی فرد، با امکانات محدودی که در اختیار دارد، بخواهد بر این چیزها تأثیر فرد، با امکانات محدودی که در اختیار دارد، بخواهد بر این چیزها تأثیر بگذارد، باید اقرار کند که اصلاً آنها را نمی فهمد و تنها دو احتمال برایش وجود دارد: یا قلباً معتقد می شود، یا چنین اظهاراتی را منکر می شود، از آن رو که واقعاً غیرقابل فهماند.

درحالی که انسان امروز به آسانی میتواند فکر کند و دریابد که همهٔ «حقایق» از سوی دولت مخدوش شده، فهم او از دین به خاطر فقدان توجیه گری بسیار دشوارتر می گردد. («آیا چیزی را که می خوانی، می فهمی؟» گفت: «چه گونه می توانم بفهمم مگر کسی راهنمایی ام کند؟» اعمال رسولان ۸، ۳۵). اگر به رغم این، فرد هنوز هم همهی اعتقادات مدهبی اش را دور بریزد، به خاطر آن است که و سوسه ی مذهبی بر پایه ای غریزی استوار شده و بنابراین، کار کرد ویژه ی انسانی است. می توان خدایان را از انسان بازگرفت، مشر وط بر این که چیزی را جانشین آن کرد. رهبرانِ دولتِ توده گرا نمی توانند از روندِ ایزدشد گی اجتناب ورزند و هر کجا ناپختگی از این دست هنوز به زور پدید نیامده،

رک فرد از خویشتن

عوامل وسوسه آميز با نيروي شيطاني به جاي آنها سيربرمي آورند ـ مثل پول، کار، نفوذ سیاسی و چیزهایی همانند آن۔ وقتی هر نوع کارکرد طبیعی انسان از بین برود، یعنی فاقد توجیه خودآگاهانه و عمدی باشد، نتیجهاش آشفتگی عمومی است. از این رو کاملاً طبیعی است که با پیروزی ایزڈبانوی خرد<sup>۱</sup>، رواننژند کردن عمومی انسانِ نو باید انجام يذيرد، نوعي گسستگي شخصيت همسان يا گسست جهان امروز که يا یردهی آهنین پدید آمده است. این خط مرزی که پر از سیم خاردار است، از میان روان انسان نو میگذرد، مهم نیست که او در کدام سویهی این مرز میزید و درست **ه**مانطور که روان نژندِ نمونه از **سایهسار** <sup>ا</sup> خودآگاهی ندارد. پس فرد عادی، مثل شخص روان نژند، سایهاش را در همسایه یا در انسانی فراسوی این بخش بندی بزرگ می بیند. حتی این وظیفهای سیاسی و اجتماعی است که سترمایهداری را در یک ستو و کمونیسم را در دیگر سو همچون شیطان قرار دهند، تا چشم بروننگر را مسحور کنند و نگذارند به درون زندگی فرد درنگرند. اما به رغم ناخودآگاهی از سویه ی دیگر، همان گونه که روان نژند دل شوره ای تيره و تار دارد و فکر میکند که همه چيز عليه صرفه جويي روانی (psychic economy) اوست، به همین ترتیب انسان غربی به طور غریزی به روان خود و به «روان شناسی» بیش تر علاقه مند شده است. بدین گونه است که خواه ناخواه پزشکانی فراخوانده می شوند تا در صحنهی جهانی ظاهر شوند و پرسشهایی از او میکنند که پیش از هرچيز دربارهي صميميترين و شهانيترين حيات فرد است، اما در تحليل نهايي عبارتاند از تأثيرات بي اسطهي روح عصر (zeitgeist). این مقوله را به سبب دردنماشناسی<sup>۳</sup> شخصی، معمولاً «رواننژند»

تحليل نهايی عبارتاند از تأثيرات بی واسطهی روح عصر (zeitgeist). این مقوله را به سبب در دنماشناسی<sup>۳</sup> شخصی، معمولاً «روان نژند» می پندارند و درست هم هست، چون از خيالات کو دکانه ای تشکيل يافته که به نحو بدی با درونه های روانِ بزرگسال هم آهنگاند و بنابراين، با قضاوت اخلاقی مان واپس زده می شوند، تا آن جا که کلاً به خود آگاهی

1. Goddess of Reason

shadow side . ۲ : لایه ی تیره و پنهان وجود و شخصیت انسان.

3. symptomatology: تشخيص علايم بيمارى

ľ 54

¢ ₽ می رسند. بیش تر خیالاتِ این چنینی، در سرشت اشیا، به شکل کودکانه به سطح خود آگاهی نمی رسند، و دست کم می توان گفت که بسیار نامحتمل است که آنها هیچگاه آگاهانه بوده و آگاهانه واپس زده شده باشند. بل که به نظر می رسد که آنها همیشه وجود داشتهاند، یا به هر تقدیر، به طور ناخود آگاه پدید آمدهاند و در این حالت چندان دوام آوردهاند که دخالت روان شاس باعث گردید که از آستانهی خود آگاهی بگذرند. کُنش ورزی <sup>۱</sup> خیالاتِ ناخود آگاه فرایندی است که وقتی خود آگاهی خود را در یک وضعیتِ حاد می بیند، پدید می آید. اگر این طور نبود، خیالات به طور عادی به وجود می آمد و بعد اختلالات عام روان نژندی را در پی داشت. درواقع، خیالاتی از این دست به دنیای کودکی تعلق دارند و تنها وقتی که شرایط نابه هنجار زندگی خود آگاه، آنها را پیش از موقع تقویت می کنند، اختلالاتی پدید می آورند. این امر والدین، جو را مسموم کرده، تناقضاتی پدید آورند که تعادل روانی والدین، جو را مسموم کرده، تناقضاتی پدید آورند که تعادل روانی

وقتی یک بزرگسال دچار رواننژندی میشود، دنیای خیالانگیز کردکی از نو ظاهر میشود و شخص وسوسه میشود که بروز رواننژندی را به طور علّی توجیه کند، و ناشی از حضور خیال پروریهای کودکانه بداند. اما این نمیتواند توضیح دهد که چرا این خیالات در طول این فاصلهی زمانی هیچ نوع آثار آسیب شناختی را بیشتر نکردند. این اثرات تنها وقتی زیاد میشود که فرد علیه وضعیتی سرورد که به وسیلهی خودآگاه نتوانسته بر آن چیره شود. وقفهی به دست آمده در تحول شخصیت، گذرگاهی برای خیالات کودکانه میگشاید که البته در هر شخص پنهان است، اما تا زمانیکه شخصیت خودآگاه بتواند به راه گشودهاش ادامه دهد، هیچ نوع کنش مندی <sup>۲</sup> نشان نمی. هد. وقتی خیالات به سطح خاصی از شدّت میرسند، کم کم به

رک فرد از خویشتن

شخص بیمار قابل تشخیص است و او را به دو شخصیت با ویژگیهای متفاوت تبدیل میکنند. به هر حال، این گسستگی از مدتها پیش در ناخودآگاه به وجود آمده بود و آن وقتی بود که نیروی جاری شده از خودآگاهی (چون بی مصرف مانده) صفات منفی و نیرومند شخصیتِ ناخودآگاه به ویژه خصوصیات کودکی را تقویت کرده بود.

از آنجایی که خیالاتِ هنجارِ یک کودک در ژرفا چیزی به غیر از تخیل<sup>۱</sup> زادهی تکانههای غریزی<sup>۲</sup> نیست و نتیجتاً ممکن است تعرینهای اولیه در کاربرد کنشمندیهای آیندهی خودآگاه پنداشته شود، ادامه مییابد تا خیالات رواننژند، هرچند از نظر آسیبشناسی به واسطهی واپسزدگیِ انرژی تغییر کردهاند و شاید منحرف شوند، دربردارندهی هستهی هنجارِ غریزهاند و همچون شاخصی برای سازگاری<sup>7</sup> به شمار میروند.

بیماریِ رواننژندی همیشه متضمن تغییر و دگرگونی پویایی<sup>۲</sup> هنجارگونه و «تخیل» مناسب با آنهاست. به هر حال، غرایز بسیار محافظه کاراند و پویایی و شکل شان هم بسیار کهن پنداشته می شود. شکل این غرایز، وقتی در ذهن ظاهر می شود، مانند یک تصویر (image) به نظر می رسد که توجیه کننده ی سرشت تکانه ی غریزی به گونه ی بصری و واقعی است درست مثل یک عکس. مثلاً اگر می توانستیم به روان «بید یوکایی»<sup>6</sup> ژرف درنگریم، در آن الگویی از عقاید را می یافتیم که دارای شخصیتی ملکوتی یا مسحور کننده است، که نه تنها بید (شب پره) را وامی دارد که عمل باروری اش را روی گیاه یوکا انجام دهد، بل که به گیاه کمک می کند تا وضعیت کلی خود را «بشناسد».

غریزه چیزی نیست به جز تکانهای کور و نـامشخص، چـون ثـابت شده که با یک وضـعیت بیرونیِ مشـخص مأنـوس و سـازگار گـردیده است. این شرایط اخیر شکلی خاص و کـاستیناپذیر بـه آن مـیبخشد.

 ÷ ₹ همانطور که غریزه اصیل و بدعت گذار است، شکلش نیز کهنسال، یا بهتر است بگوییم کهنتمونهوار (archetypal) به نظر میرسد. غیریزه حتی دیرسالتر و محافظه کارتر از شکل جسمانی است.

این بررسیهای زیست شناختی به طور طبیعی برای هوموساپینس (انسان اندیشهورز) هم انجام میشود، انسانی که به رغم دارا بودن خودآگاهی، اراده و خرد، هنوز در چهارچوب زیست شناسی عمومی میگنجد. این که کنش مندی خودآگاهانه ی ما ریشه در غریزه دارد و از پویندگی آن و نیز از خصایص بنیادین اشکال اندیشه گر <sup>۱</sup> سرچشمه میگیرد، در روان شناسی انسان همان اندازه اهمیت دارد که برای همه ی اعضای دیگر سلسله ی حیوانی. آگاهی انسان اساسا شامل سازگاری دایمی الگوهای ازلی عقایدی است که در آزل (a priosi به ما بخشیده شده است. این الگوهای ازلی باید اندکی تغییر کنند، اما با نیازمندی های محیطی کاملاً مختلف و دگرگون شده هم آهنگی ندارند. اگر جریان پویندگی غریزی در کوران زندگی را باید به راه اندازیم، که برای وجودمان کاملاً ضروری است، پس واجب است که این شکلهای کهنمونه ای را به عقایدی بدل کنیم که برای چالش عصر اندازیم، که برای وجودمان کاملاً ضروری است، پس واجب است که حاضر آماده باشد.

درک فرد از خویشتن

## ۵ رویکردِ فلسفی و روانشناختی به زندگی

به هر حال، ما متأسفانه با عقاید خود، گرایش داریم که به تغییرات کلی محیط تن دهیم و لنگان لنگان در پی آن حرکت کنیم. به سختی میتوان این عقاید را به مسیری دیگر انداخت، چون تا زمانی که چیزی در جهان تغییر نمیکند، این باورها نیز کم و بیش سازگاری مییابند و بنابراین، به شیوهای خشنودکننده عمل میکنند. پس هیچ دلیل قانع کنندهای در دست نیست که چرا این عقاید باید تغییر کنند و از نو سازگار شوند. تنها زمانی که شرایط به طور چشمگیری تغییر کنند، به طوری که شکافی مسئلهی کلی جهان نگره<sup>1</sup> یا فلسفهی زندگی مطرح می شود و همراه آن، این پرسش به میان می آید که چهگونه تصاویر ازلی که جریان انرژی غریزی را کسب میکنند، باید از نو مورد توجه قرار گیرند و از نو سازگاری یابند. آنها نمیتوانند به سادگی جایگزین ترکیببندیِ خردگرای نوین شوند، زیرا بیشتر باید با وضعیت بیرونی طراحی مردند، نه فقط با نیازهای زیستیِ انسان. از این گذشته، نه تنها پلی برای دستیابی به انسان اصیل ایجاد نمیکند، بل که راه را هم بر او سد

میکند. این در حفظ اهداف آموزشی مارکسیستی است که میخواهـد مثل خود خداوند، انسان را به قالب درآورد، اما فقط در قالب دولت. امروز عقايد بنيادين ما بەنجوى چشمگير خردگرايانه شدەاند. فلسفەي ما برعکس گذشته، دیگر شیوهای برای زندگی نیست؛ امروز فلسفه منحصيراً به امری روشن فکرانه و فرهنگستانی بدل گشته است. مذاهب فرقه گرای ما با شعایر و تصوّرات کهن خود که به اندازهٔ کافی مورد تأسدند ـ دبدگاهی از جنهان را اراسه می دهند کنه در سندههای میانه مشکلاتی جدی به بار نمیآوردهاند، اما برای انسان امروز شگفتآور و غير قابل فهماند. به رغم تضاد با چشمانداز نوين علمي، غريزهاي عميق و ریشهدار انسان را به عقایدی پیوند میدهد که اگر به معنی واقع کلمه نیک درنگریم، همهٔ پیشرفتهای فکری پانصد سال گذشته به هدر می رود. این هدف آشکار نمی گذارد که انسان در ورطهی نومیدی نیهیلیستی درافند. اما حتی وقتی مانند خردگرایان، وادار شویم که با معنای تحتاللفظی او با کوته بینی و کهنه اندیشی، دین معاصر را به نقد کشیم، هرگز نباید از یاد بریم که کشیش ها مبلّغ آموزهای هستند که نمادهایش ...هرچند تفسیر شان مورد مناقشه باشد ...به ناگزیر دارای حيات ويژهى خود برمبناى شخصيت كهن نمونهاى است. نتيجتاً، درك عُقلایی به هیچ وجه در همهی موارد ضروری و حیاتی نیست، بلکه تنها وقتی مؤثر میافتد که ارزشگذاری از روی احساس و شهود آبرای افرادی که عقل در نزدشان پیش از هرچیز به منزلهٔ اعتقاد راسن است، كافي نياشد.

در این قضیه، هیچ چیز بیشتر از شکاف میان دین و دانش، برجستگی و نمود ویژه ندارد. تضاد به قدری آشکار شده که ناگزیریم از عدم تناسبِ این دو مقوله و شیوهی نگرششان به جهان سخن گوییم. با این حال، دین و دانش هر دو در ارتباط با یک دنیای تجربی اند که ما در آن به سر می بریم.

زیرا الهیات به ما میگوید که دین را حقایقی تأیید کردهاند که از نظر

ن ار بل تاریخی در جهانِ شناخته شده ی ما محسوس و دریافتنی اند، از جمله می گوید که حضرت مسیح به صورت یک انسانِ واقعی زاده شد، اعجازی چند از او سر زد و سرنوشتی رنج آور داشت و در روزگار پونتیوس پیلاطُس<sup>۱</sup> درگذشت و پس از مرگ، به آسمان عروج کرد. الهیاتِ امروز هر نوع گرایش به اسطوره های نوشتاری را که از سده های نخستین برجای مانده، و نیز درک نمادین آن ها را رد می کند. در واقع، خود مُتألّهان اخیراً ـبی آن که تسلیم «دانش» شوند ـتلاش کرده اند که از دینِ خود «اسطوره زدایی» کنند و در عین حال، در نکات بسیار مهم و حساس، با آزادیِ تمام مرزبندی نمایند. اما برای خردِ انتقادی، مثل روز روشن است که اسطوره جزء مکمل و ذاتی همه ی ادیان است و بنابراین، نمی توان آن را از برداشت های دینی جدا کرد و

شکاف میان دین و دانش نشانه ی خود آگاهی در هم شکافته <sup>۲</sup> است که ویژگی مهم اختلال ذهنی در روزگار ما است. گویی به سان دو شخص متفاوت، درباره ی یک چیز هریک از دیدگاه خود نظر داده باشند، یا گویی یک شخص با دو چهار چوب فکری مختلف، تصویری از تجربه های خود را طرح افکنده باشد. اگر برای «شخص»، اصطلاح «جامعه ی نوین» را جای گزین کنیم، آشکار است که «جامعه ی نوین» از یک گسستگی ذهنی <sup>۳</sup>، یعنی از اختلال روان نژندی رنج می برد.

از این نظر، اصلاً اهمیتی ندارد که یک جریان، سرسختانه به راست و جریانی دیگر به سمت چپ کشیده میشود. این همان چیزی است که با نوعی افسردگی ژرف، در روح رواننژند هر یک از ما اتفاق میافتد و همین افسردگی است که بیمار را به سمت پزشک میکشاند.

همان طوری که در بالا به اختصار یاد کردم ـدر عین این که از برخی جزئیات مهم غافل نیستم که حذف شان باعث گیج کردن خواننده می شود ـپزشک باید با هردو نیمه ی شخصیت بیمار پیوند برقرار کند، زیرا تنها از هر دو نیمه ی وجودی او \_و نه فقط از یک نیمه با سرکوب

Pontius pilate 2. split consciousness
mental dissociation

ویکرد فلسفی و روانشناختی به زندگی

نیمه ی دیگر است که او می تواند تمامیت و کلیّت یک انسان را شکل بخشد. شِقَّ اخیر همان چیزی است که بیمار در سراسر زندگی اش موجِدِ آن بوده، زیرا جهاننگرهی نوین راهنمایی دیگری بدو نمی کند.

وضعیت فردی انسان اساساً همانند وضعیت جمعی است. او «جهان صغیری اجتماعی» <sup>۱</sup> است که در مقیاسی ناچیز، کمیتهای جامعه را بزرگ، یا برعکس به گونهی واحدی بسیار کوچک و به طور متراکم، گسستگی جمعی <sup>۲</sup> را منعکس میکند. این گسستگی جمعی محتمل تر است، به طوری که تنها حاملِ بی واسطه و واقعیِ حیات، همان شخصیت فرد است، اما جامعه و دولت، آرایی قرار دادی اند و فقط وقتی که نمایانگر تعدادِ خاصی از افراد باشند، واقعیت دارند.

این یکی از حقایق روزگار ماست که خیلی کم به آن توجه شده است، لامذهبی به گونه ای ارتداد آمیز به این دستاورد ویژه ی دوران مسیحی منحصر گردیده است که : اقتدار کلمه <sup>7</sup> یا اقتدار لوگوس <sup>7</sup> خصیصه ی مهم ایمان مسیحی ما را رقم میزند. کلمه به راستی خدای ما شده و همچنان باقی مانده است، حتی اگر مسیحیت را از روی حرفهای افواهی بشناسیم. کلماتی چون «جامعه» و «دولت» چندان ملموس و واقعی شده که تقریباً شخصیت یافته اند.<sup>6</sup> به عقیده ی عامه ی مردم، «دولت» غیر از آن که پادشاهی تاریخی است، بخشنده ی خستگی ناپذیر همه ی خوبی هاست؛ همه به «دولت» توسل می جویند، او را مسئول می دانند و شکایت خود پیش او می برند و از این نوع باور ها بسیار است. جامعه به یک مرتبه ی متعالی اخلاقی ارتقا داده شده؛ و درواقع، با

ظاهراً کسی متوجه نیست که تکریم کلمه، که در مرحله ی خاصی از تحول تاریخی ضرورت داشت، اکنون به سایه ای تیره و تار و خطرناک مبدّل شده است. میخواهم بگویم که کطمه، در پی سده های متمادی آموزش و پرورش، ارزشی جهانی مییابد و یکی از حلقه های اصلی پیوند با خداوند را تشکیل میدهد. پس با یک دینِ شخصیت یافته و با

1. social microcosm

- 3. The supermacy of word i
- 4. Logos 5. personified
- 67

سير ندان

<sup>2.</sup> collective dissociation

**دولتی** شخصیت یافته روبه روایم؛ اعتقاد به کلمه نوعی زودباوری و سادهلوحی است، و خود کلمه شعاری دوزخی و فریبنده است. در پی این زودباوری، تبلیغات و آگهی است که شهروندان را با فساد و مصالحهی سیاسی اغفال میکنند و دروغ تا حدّی است که تاریخ جهان به خود ندیده است.

بنابراین، کلمه، که اساساً بیانگر وحدت همهی انسانها و وحدت آنان به هیأت یک انسان بزرگ است، در روزگار ما سرچشمهی سوءظن و بیاعتمادی نسبت به همگان است. خوش باوری یکی از بدترین دشمنان ماست، اما وسیلهای است که روان نژند همیشه بدان توسل میجوید تا آدم بیاعتقاد و شکاک را در آغوش کشد یا وجودش را افسون کند. مردم فکر میکنند که شما فقط باید به یک نفر «بگویید» که او «باید» دست به کاری بزند تا در مسیر درست قرار گیرد. اما این که او روان شناس متوجه شده است که با گفتن، قانع کردن، گوش زد کردن و و آگاهی موثق از پرسش نامهی روانی بیمار خود کسب کند. بنابراین، به گوشهی خلوت و روزنه های ذهنش راه یابد، تا به آن درجه که از بروان شناس ناگزیر است با فردیتِ شخص رنجور رابطه برقرار کند و به گوشهی خلوت و روزنه های ذهنش راه یابد، تا به آن درجه که از طرفیت یک آموختار یا حتی مدبّر و رهنمودار وجدان<sup>۱</sup> فرا رود.

عینیتِ علمی روانشناس، که هیچ کم ندارد، او را قادر می سازد که بیمارش را نه تنها یک انسان بلکه به گونهی نیمهانسانی<sup>۲</sup> ببیند که مثل یک حیوان در بندِ تن است. پیشرفت علم علاقهاش را فراسوی مرتبهی شخصیت خودآگاه، به جهان غریزی ناخودآگاه کشانده است، جهانی که زیر سیطرهی جنسیت و قوای محرکه (یا خود پیش بری<sup>۳</sup>) وابسته به مفاهیم دوگانهی اخلاقی آگرستین قدیس<sup>۲</sup>، یعنی میل<sup>۵</sup> و غرور<sup>2</sup> بوده است. نـزاع مـیان این دو غریزهی بنیادی (حفظ نوع و خودپایی<sup>۲</sup>) سرچشمهی تضادهای بیشمار است. بنابراین، آنها عامل مهم

رویکرد نلسنی و روان شناختی به زندگی می قضاوت اخلاقیاند که هدفش جلوگیری از این برخوردهای غریزی تا حد ممکن است.

همان طوری که در بالا توضیح داده ام، غریزه دو جنبه ی اساسی دارد: از سویی، جنبه ی پویلی، رانِش <sup>۱</sup> یا حرکت <sup>۲</sup>، و از دیگر سو، معنی و قصد ویژه. کاملاً احتمال دارد که همه ی کار کردهای روانی انسان بنیادی غریزی داشته باشد، چنان که حیوانات نیز آشکارا این گونه اند. به آسانی می توان دریافت که غریزه در رفتار حیوانات همچون فرمان روای روح <sup>۳</sup> عمل می کند. این مشاهده فقط وقتی تردید آمیز است که ظرفیت یادگیری به تدریج بیش تر می شود، از جمله، در میمون های پیش رفته و در انسان. در حیوانات، در نتیجه ی ظرفیت یادگیری آنان، غریزه تغییرات و دگرگونی های بی شماری را پشت سر می گذارد؛ اما در انسان متمدن، غرایز چندان شکاف خور ده اند که تنها شمار کمی از غرایز اساسی را با اطمینان به شکل اصلی شان می توان شداخت. مهم ترین آن ها عبارت اند از دو غریزه ی بنیادی و مشتقات آن ها، و

با این حال، پژوهشگران دریافتهاند که در پیروی از تُبَعاتِ غرایز، به پیکربندیهایی برخوردهاند که با اطمینان نمیتوان آنها را به گروهی نسبت داد. نمونهای میآوریم:

کاشفِ قدرتِ غریزه دچار تردیدهایی بود و نمیدانست که آیا نمود آشکار و مسلمِ غریزه ی جنسی را نمیتوان به عنوان «تنظیم قدرت» توجیه کرد. فروید خود را ناگزیر میدید که افزون بر غلبهی جنسی، وجود «غرایز من»<sup>۴</sup> را تصدیق کند. این خود پذیرش آشکارِ دیدگاهِ روانشناسی آدلر<sup>۵</sup> بود. با توجه به این عدم اطمینان، خیلی شگفت آور نیست که در بسیاری موارد، علایم رواننژندی را با هر نظریه و اغلب بدون تناقض میتوان توجیه کرد. این معما بدان معنی نیست که این یا

¢. £

drive
drift
spiritus recto
ego instincts
Adlerian psychology
Adlerian psychology
مکستب یا آموزهای روانشیناسی منسوب به فلیکس آدلر
(۱۹۳۷-۱۸۷۰)، که می گوید رفتار در تلاش های نیم آگاهانه (subconscious) پدید می آید تا بدی ها و معایب را جبران کند و نیز رواننژندی نتیجه فراجبران (overcompensation) است.
فرهنگ مصور فریتیج، ۱۹۷۵ (م.)

آن دیدگاه، یا هر دوی آنها، نادرست است. بلکه هر دو دیدگاه نسبتا ارزشمندند و بر خلاف برخی ترجیح دادن های یک سونگر و جزمی، وجود و رقابت دیگر غرایز را مجاز می شمارند. هرچند، چنان که گفته ام، مسئله ی غریزه ی بشر موضوع ساده ای نیست، احتمالاً پُر بی راهه نرفته ایم اگر بگوییم که ظرفیت یادگیری، که تقریباً از صفات اختصاصی انسان و مبتنی بر غریزه ی تقلید است، در حیوانات نیز یافت شده است. در سر شتِ این غریزه است که گُنش های غریزی دیگر را مخدوش کند و نهایتاً تغییر شان دهد، چنان که فی المثل در آواز پرندگان، در آن هنگام که ملودی های دیگری اختیار میکنند، می توان مشاهده کرد.

هیچ چیز انسان را نسبت به کار اصلی غرایز بیشتر از ظرفیت یادگیری به شگفتی نمیاندازد، که به رانِشی اصبل در تغییر و تبدیل پیشروندهی شیوههای رفتار انسان مبدل می شود. ظرفیت یادگیری بیش از هرچیز دیگر، مسئول شرایط تغییر یافتهی وجود ما و نیاز به سازگاریهای جدید است که تحدن به بار میآورد. همچنین سرچشمهی اختلالات روانی و مشکلات بیشماری است که بیگانگی پیشروندهی انسان از بنیاد غریزی خود به وجود می آورد، یعنی **بسی دیشکی ( و ه**مسانی با معرفتِ خودآگاه، و دلبستگی اش به خودآگاهی به واسطهی ناخودآگاه. نتیجه این که، انسان نو خود را تنها زمانی می تواند بشناسد که از خویشتن خویش آگاه شود، یعنی ظرفیتی که شدیداً به شارایط ماحیطی وابساته است، رانشای بارای ماعرفت و نظارتی که مستلزم یا مستوجب تغییراتی در گرایشات اصلی غریزه است. بنابراین، خودآگاهی انسان اساساً خود را از طریق مشاهده و جستارگری جهان پیرامونی سازگار میکند و همین ویژگیهای جهان است که او باید سرچشمه های روانی و فنّی خود را تطابق دهد. این هدف چندان دقيق و تحقق آن چندان سودمند است که انسان در اين فـرايـند، خود را فراموش می کند و سیرشت غیریزیاش را نیادیده می گیرد و تصوری از خویشتن را به جای وجود واقعیاش میگذارد. به این طریق، انسان به طور نامحسوس به جهانی کاملاً تصوری درافکنده میشود که فرآوردههای کُنشِ خودآگاهش، بـه طـور پیشرونده جـایگزین واقعیت میگردد.

جداییِ انسان متمدن از سرشت غریزی، ناگزیر او را به تضاد میان خودآگاه و ناخودآگاه، روح و طبیعت و دانش و دین، فرامیافکند؛ و هنگامی که خودآگاهیِ انسان دیگر قادر نیست جنبهٔ غریزی اش را نادیده گیرد یا واپس زند، این شکاف آسیب شناسانه می شود. مجموع افرادی که به این مرحله یحاد رسیده اند، دست به جنبشی توده ای میزنند و مدعی اند که قهرمانِ سرکوب شدگان اند. مطابق گرایش فراگیرِ خودآگاهی به جست و جوی سرچشمه ی همه ی بیماری ها در جهان بیرون، فریاد مردم برای دگرگونی های سیاسی و اجتماعی گوش فلک را کر می کند. آن ها چنین می پندارند که این دگرگونی ها به طور خودکار مشکل بسیار عمیق ترِ شخصیت شکنی را حل خواهد کرد.

از این رو، هرگاه این خواست برآورده شود، شرایط سیاسی و اجتماعی بروز پیدا میکند که دوباره همان بیماریها را به شکل تغییر یافته بازمیگرداند. آنچه بعداً اتفاق میافتد، واقعاً برعکس است: فرودست به فرادست ارتقا مییابد و سایه جای روشنی را میگیرد و چون فرودست اغلب هرج و مرجطلب و شورشگر است، آزادیِ ستمدیدگانِ «رهایی یافته» باید متحملِ محدودیت شدیدی گردد که در قانونِ دراکُن<sup>1</sup> میتوان یافت. اینها همه اجتنابناپذیر است از آنرو که

انقلاب کمونیستی انسان را در پایگاهی بس پایین تر از آن قرار داده که روان شناسی جمعی دموکراتیک بدو بخشیده است، زیرا آزادی اش را نه تنها در بُعد اجتماعی بلکه در بُعد اخلاقی و معنوی سلب میکند. غرب غیر از مشکلات سیاسی، از وضع نامساعد روان شناختی نیز در عذاب بوده، به طوری که حتی در ایام اقتدار نازیسم آلمانی از خود

¢. ₹ 1

بیزاری میجسته است. وجود یک دیکتاتور باعث میشود که خود را فراموش کنیم و به سایه مان پناه جوییم. او آشکارا در آن سوی جبههی سیاسی است، در حالی که ما در سویهی نیکی هستیم و از داشتن آرمانهای حق و حقطلبی به خود میبالیم. آیا یکی از دولت مردان مشهور اخیراً اعتراف نکردہ که «**میچ** خیال شـرارت بـاری» را در سـر نپرورانده است؟ او در اینجا به نام تودهی انبوه مردم میگوید که انسان غربی در خطر از دست دادن سایهی خویش است، خطر از دست دادن تعیین هویت خویش با شخصیتی جعلی و همسان شمردن جهان با تصویری انتزاعی است که خردگرایی علمی رقم زده است. مخالف معنوی و اخلاقی او، که درست مثل خودش واقعی است، دیگر نه در آغوش او، که فراسوی مرز تقسیمبندی جغرافیایی میزید، که دیگر معرفِ سَدَّ سياسی برونی نيست، بلکه بيشتر به گونهی شهديدآميزی انسان خودآگاه را از انسان ناخودآگاه جدا میسازد. تفکر و احساس ا تضادِ درونی خود را از دست میدهند و آنجا که گرایش دینی بدون هیچ تأثیری رشد کرده باشد، حتی خدا هم در سلطهی کارکردهای روانی عنان گسیخته، نظارت ندارد.

فلسفه ی خردگرای ما نگران این مطلب نیست که شخص دیگری در وجود ما ـ که به گونه ی تحقیر آمیزی به صورت «سایه» توصیف می شود ـ با نقشه ها و مقاصد خود آگاه ما همدردی می کند و آشکارا نمی داند که ما در وجود خود سایه ای واقعی داریم که وجودش در سرشت غریزی ما جای گرفته است. پویایی و خیال پروری غرایز با هم پیشینه <sup>1</sup>ای را شیکل می بخشند که هیچ انسانی بدون خطر کردنی بزرگ نمی تواند از آن چشم پوشد. نقض یا نادیده گرفتنِ غریزه، از نظر جسمی و روانی نتایجی تأسف بار به بار می آورد که پیش از هرچیز، برای از بین بردن آن ها، باید به درمان پزشکی توسل جست.

بیش از پُنجاه سال است که ما به این نکته پی برده ایم یا می تو انستیم پی ببریم که ضمیر ناخود آگاه به عنوان متعادل کننده ی ناخود آگاه در

۶۷

رویکردِ فلسفی و روانشناختی به زندگی

انسان وجود دارد. روان شناسیِ بالینی همهی دلایل مبرم تجربی و آزمایشگاهی آن را مشخص کرده است. یک واقعیت روانی ناخودآگاه هست که آشکارا بر خودآگاهی و درونههای آن نفوذ میکند.

همه ی این ها را می شناسیم، اما هیچ نتیجه ی عملی از آن به دست نیاورده ایم. ما هنوز مثل گذشته فکر می کنیم و عمل می کنیم، گویی منفرد<sup>1</sup> بودیم و نه دوگانه<sup>۲</sup>. از این رو، خود را بی خطر، منطقی و انسانی می پنداریم. ما به بدگمانی انگیزه های خود نمی اندیشیم یا از خود نمی پرسیم که انسان درون و باطنِ ما درباره ی چیزهایی که در جهان بیرون انجام می دهیم، چه احساسی دارد. اما عملاً جنبه ی سبک سر، سطحی نگر و غیر منطقی و جود ما، که از نظر روانی نیز پاک است، و اکنش ضمیر ناخود آگاه را نادیده می انگارد.

شخص ممکن است معدہ یا قلب خود را بی اهمیت و شایسته ی تحقیر بداند، اما نمی تواند از پُرخوری و تقلای زیاد دست بردارد که عواقبی سخت بر کل وجود او به بار می آورد. اما ما فکر می کنیم که اشتباهات روانی و عواقب آن تنها با چند کلمه برطرف میشود. زیرا «عنصر روانی» در نزد بسیاری از مردم منزلتش کمتر از باد هواست. در عین حال، هيچ کس نمي تواند انکار کند که بدون روان، اصلاً جهان و دست کم، انسان وجود نخواهد داشت. همهچیز درواقع به روح انسان و کارکردهای آن بستگی دارد. روح انسان شایستهی آن است که بیشتر از هرچیزی بدان توجه کنیم، بهویژه امروز که هـرکسی مـیدیرد کـه شادي و اندوهِ آينده نه در گرو حملهي جانوران و حشي يا فجايع طبيعي یا خطر بیماری های واگیر و جهانگستر، بلکه فقط و فقط در گرو تغییرات روانی در انسان است. تنها یک اختلال نامحسوس در تعادل روانی چند فرمان روا کافی است که جهان را به خاک و خون کشد و جنگ هستهای به راه اندازد. وسایل فنی لازم برای این کار در دسترس هر دو طرف متخاصيم هست. اندكي تعمق آگاهانه كه تحت نظارت خصيم دروني قرار نگيرد، به راحتي ميتواند کارساز باشد، چنان که قبلاً

مسبر بهان

نمونهاش را در یکی از «رهبران» دیدیم. خودآگاهیِ انسانِ نو هنوز بـه اعیان بیرونی، که او آنهـا را یکسـره مسـئول دانسـته است، وابسـته است. گویی که تصمیمگیری در گروِ آنهاست. حالت روانیِ برخی افراد که زمانی میتواند از رفتار عناصر خلاص شود، چیزی است که خیلی کم بدان توجه شده، هرچند بیخردیهایی از ایـن دست هـر روز دیـده میشود و ممکن است برای هر کسی رخ دهد.

تنهایی و حُزن ضمیر خودآگاه در جهان ما، پیش از هرچیز به سبب فقدان غريزه است و دليلش نيز بيشرفت انديشهى بشر در طول سدههای گذشته است. انسان هرچه بیشتر بر طبیعت چیره شده و دانش و مهارت بیش تری کسب کرده، امور طبیعی و تصادفی و هرچه را که جنبهی ناخردگرا دارد بیشتر تحقیر کرده است. از جمله روان عینی <sup>۱</sup> که به همه چیز شبیه است جز به ضمیر خودآگاه. ضمیر ناخودآگاه، برعکس ذهنیت گرایی <sup>۲</sup> اندیشهی خود آگاه، عینی است و اساساً خود را به شکل احساسات، خیالات، عواطف، تکانهها <sup>۳</sup>و رؤیاهای متضاد نشان میدهد که هیچ یک از آنها را شخص در خود نمی پروراند، مگر آنکه به گونهی عینی با آن مواجه شود. حتی امروز هم روان شناسی تا حد زیادی علم درونه های خود آگاه است که تا حد ممکن، با معیارهای جمعی سنجیده می شود. روان فرد فقط یک حادثه و یک پدیده ی «اتفاقی» است، درحالی که ضمیر ناخو دآگاه که تنها به شکل واقعی میتواند خود را بنمایاند، فرضاً موجودی «ناخردگرا» است، روی هم رفته فراموش شده است. این نتیجهی بی توجهی یا بیدانشی نبوده، بلکه حاصل مقاومت بی واسطه در برابر تنها امکان وجود شخصیت دوم روانی در کنار من (ego) بوده است و ظاهراً تهدیدی است برای من که اقتدارش محل تردید قرار میگیرد. از سویی، فرد مذهبی عادت کرده که خود را تنها صاحب خانه نيندارد. او معتقد است كه خداوند، و نه خود او، تصمیمگیرندهی نهایی است. اما چند نفر از ما جرئت میکنیم به مشیّت خداوند دل بسیاریم و کدام یک از ما احساس نگرانی و دست پاچگی

رویکرد فلسفی و روان شناختی به زندگی

نخواهیم کرد اگر که ناگزیر شویم بگوییم که فرمانی که از سوی خداوند نازل میشود، بیاثر است.

تا آنجا که میتوان قضاوت کرد، فرد مذهبی مستقیماً زیر نفوذ واکنش از سوی ناخود آگاه است. او قاعدتاً این را کارپرداختِ وجدان مینامد. اما چون همین پسزمینه ی روانی واکنش هایی غیر از واکنش های اخلاقی پدید می آورد، مؤمن وجدان خویش را با معیار سنتی اخلاق گرا و نتیجتاً با ارزشی جمعی می سنجد که در این تلاش، کلیسا پی گیرانه از او حمایت می کند. تا زمانی که فرد به باورهای سنتی متکی است و شرایط زمانی اش نمی خواهد بیش تر بر خودمختاری <sup>1</sup> فردی تکیه کند، می تواند از وضعیت خود راضی باشد.

اما وقتی انسانِ مادیگرای بیدین و متکی به عوامل بیرونی در جمع ظاهر میشود، وضع بهگونهی دیگری است، چنانکه امروز می بینیم.

پس مؤمن ناگزیر می شود حالت دفاعی بگیرد و باید بر پایه ی باور هایش، خود را به دین بسپارد. او دیگر تاب تحمل قدرت وحشتناک و القاکننده ی توافق همگانی<sup>۲</sup> را ندارد و از تضعیف کلیسا و بی ثباتی پنداشتهای جزمی کاملاً آگاه است. کلیسا برای خنثی کردن آن، ایمانِ بیش تر را توصیه می کند، چنان که گویی این موهبت خداوندی به اراده ی نیک و خشنودی انسان بستگی دارد. به هرحال، جای گاه دین و ایمان، خود آگاهانه نیست بل که تجربه ای دینی و خود به خودی است که ایمان فرد را در پیوندی بی واسطه با خداوند قرار می دهد.

در اینجا باید بپرسیم: آیا تجربهای مذهبی و پیوندی بیواسطه با خداوند دارم و از این رو آیا این اطمینان مرا به عنوان یک فرد از مستحیل شدنِ در جمع بازمیدارد؟

## ۶ خودشناسی

به پرسشی که در بخش پیش مطرح کردیم، تنها وقتی می توان پاسخ مثبت داد که فرد مایل باشد خواست های نیرومند خرد آزمایی و خودشناسی را بر آورد. اگر او به میل قبلی خود عمل کند، نه تنها حقایق مهمی را دربارهی خود کشف خواهد کرد، بل که سودی روان شناختی نیز عاید شخواهد شد. او موفق خواهد شد که خود را شایسته ی توجهی جدی و علاقه ای دل سوزانه بپندارد. فرد گویی دستی به سوی تشخیص شأن انسانی خود فراز خواهد گرفت و نخستین گام را به سوی شالوده های خود آی هی اش برخواهد داشت - یعنی به سوی ضمیر ناخود آگاه، تنها سرچشمهی تجربهٔ دینی که دست یافتنی است. مطمئنا نمی خواهیم بگوییم که آنچه که ناخود آگاهش می نامیم، با خداوند یکی است یا جای او را خواهد گرفت. ضمیر ناخود آگاه واسطه ای است که ظاهراً تجربه ی دینی از آن جاری می شود. اما علت دیگر چنین تجربه ای ظاهراً تجربه ی دینی از آن جاری می شود. اما علت دیگر چنین تجربه ای خداوند مسئله ای فرق طبیعی و شهودی است.

فرد مذهبی از مزیتی بزرگ برخوردار است، چون وقتی پاسخگوی این مسئلهی مهم است که در زمانهی ما همچون تهدیدی تلقی می شود: او عقیدهای شفاف درباب راهِ وجود باطنیاش دارد که مبتنی بر رابطهٔ او

11

نودشاسی

با «خدای» خویش است. کلمهٔ «خداوندگار» را داخل گیومه قرار می دهم تا نشان دهم که ما با عقیده ای انسان گونه <sup>۱</sup> سر و کار داریم که پریایی و نمادگرایی اش از صافی واسطه ی روان ناخود آگاه می گذرد. هر که دست کم بخواهد به سرچشمه ی چنین تجربیاتی نزدیک شود، هیچ مانعی ندارد که به خدا معتقد باشد یا نه. بدون این روی کرد، تنها در موارد نادر است که ما به آن تغییر کیش های معجزه آسایی شهادت خواهیم داد که تجربه ی پولس حواری در دمشق، پیش نمونه ی آن است. این تجربه ی دینی دیگر نیازی به استدلال ندارد. اما همیشه تر دید آمیز خواهد بود که آیا آن چه که دانش ما بعدالط بیعه و الهیات، خدایش می نامند، بستر واقعی چنین تجربیاتی است یا نه.

در واقع این پرسشی بیهوده است و خود پاسخگوی خود است، به این دلیل که قداستِ تجربهی دینی به طور باطنی غلبه دارد. هر که این تجربه را داشت، **مغلوبِ** آن شده و بنابراین، در موقعیتی قرار نمیگیرد که تسلیم اندیشههای بی ثمر مابعدالطبیعی یا شناخت شناسانه شود.

اعتماد مطلق خود بهترین گواه این امر است و نیازی به دلایل انسان انگارانه نیست.

باتوجه به غفلت عمومی نسبت به روان شناسی و تعصب و پیشداوری علیه آن، دیگر روان شناسی را باید دانشی بداقبال بر شمرد، چنان که تجربه ای که به هستی فرد معنا می بخشد، ظاهراً باید ریشه در رسانه ای داشته باشد که بی شک تعصبات هر کس را بر می انگیزد. یک بار دیگر چنین تردیدی را می توان مشاهده کرد: «از ناصره <sup>۲</sup> چه نیکویی سرخواهد زد؟» ناخود آگاه، اگر مانند نوعی سطل زباله در زیر ذهن خود آگاه، عنصری تمام عیار پنداشته نشود، به هر تقدیر «تنها سر شتی حیوانی» فرض می شود. به هر حال، واقع امر این است که ضمیر ناخود آگاه تشکل و گستره ای نامشخص تعریف شده، چنان که بیش از اندازه بها دادن یا کم بها دادن آن امری واهی است و تعصبی

1. anthropomorphic

۲. Nazareth : شهری در فلسطین که حضرت مسیح کودکیاش را در آنجا سپری کرد. نیز به پیروان مسیحی این شهر نیز اطلاق میگردد.

بیش نیست و محلی از اِعراب ندارد. در هر حال، این داوریها از زبان مسیحیان خیلی غیرعادی و مشکوک به نظر میرسد، چون پیامبرشان خود بر روی کاههای یک اصطبل و در میان حیوانات اهلی زاده شد. اگر او در پرستشگاهی چشم به جهان میگشود، بیش تر به کام عامهی مردم خوشایند بود. به همین طریق، تودهی مادینگر در مراسم عشای ربّانی، در جست وجوی تجربه ای قدسی است، چون بیش تر از روح فرد، پس زمینه ای بی نهایت تحمیلی برایش فراهم میکند. حتی کل جامعهی مسیحی نیز در این تصور واهی و مخرّب سهیم اند.

پافشاری روان شناسی بر اهمیت فرایندهای ناخود آگاه برای تجربهی دینی چندان محبوبیت نیافته و این امر در نزد راست گراها نسبت به چپگراها بیشتر است. برای راستِ سیاسی، عامل تصمیم گیرنده عبارت است از مکاشفهای تاریخی که از بیرون به انسان رسید؛ در نزد چېگراها اين پوچې محض است. آنها ميگويند که انسان اصلاً کارکرد دینی ندارد، مگر آنکه بخواهد به آموزهی حزبی اعتقاد داشته باشد و آن هم وقتى است كه ناگهان خواهان ايمانى بسيار قوى باشد. مهمتر از این، کیشهای متعدد مدعی چیزهای بسیار مختلفاند و هریک از آنها ادعا ميكند كه به حقيقت مطلق دست يافته است. باوجود اين، امروز در یک دنیای واحد به سرمی بریم که فاصلهی کشورها را با ساعت اندازه میگیرند نه با هفته و ماه. نژادهای غیربومی دیگر شهرفرنگ موزههای قومشناسی نیستند. آنان همسایههای ما شدهاند و آنچه دیروز امتیاز ویژهی قوم شناس محسوب میشد، امروز مسیطهای سیاسی، اجتماعی و روانشیناختی است. فیضاهای ايدئولُژيكي كمكم ارتباط ايجاد ميكنند، درهم ادغام مي شوند، و زمان آن هم چندان دور نخواهد بود که مسئلهی درک ستقابل در این زمینه هوشمندانله شلود. شلخص بلدون درک دیبررس دیندگاه فارد دیگر، بىتردىد نخواهد توانست خودش را بفهماند. بصيرت مورد نياز براى این کار پیامدهایی برای هر دو طرف خواهد داشت.

تاريخ بی شک آن هايی را ناديده خواهد گرفت که احساس میکنند که وظيفهی شان تحمل اين تحول اجتنابناپذير است. به هر حال، ممکن

۷۳

نو د **ئناس**ى

است به طور دلخواه و از نظر روان شناسی لازم باشد که به ضروریات و خوبی های سنت خود وفادار باشیم. به رغم همهٔ تفاوت ها، اتحاد ابنای بشر به طرز جذّابی نمود پیدا خواهد کرد. آموزه ی مارکسیستی هستی خود را بر این مبنا شرطبندی کرده است، در حالی که غرب امیدوار است به کمک فن آوری و اقتصاد به بقای خود ادامه دهد. کمونیسم اهمیت عظیم عنصر ایدئولُژیکی و جهان شمولی اصول اساسی را نادیده نگرفته است. مللِ خاورِ دور در ضعف ایدئولُژیکیِ ما سهیماند و درست همانند ما آسیب پذیرند.

ارزیابی عامل روان شناختی محتملاً مستلزم انتقام جوبی تلغ و گزنده است. بنابراین، زمان آن فرا رسیده که در این موضوع با خود همراه شویم. در حال حاضر، این باید آرزویی پرهیزگارانه باشد، چون خودشناسی، که ضمناً آدم را سخت بی وجهه جلوه می دهد، ظاهراً هدفی ناخوشایند و آرمانگراست، بوی اخلاقگرایی می دهد و تحت سلطه ی سایه ی روان شناختی است که معمولاً هر وقت لازم باشد انکار می شود یا دست کم درباره اش صحبت نمی شود. درواقع، وظیفه ی ما در این عصر بسیار دشوار است. اگر نخواهیم بار دیگر، گناه خیانت احساس کنیم. ایس وظیفه به گردن شخصیت های ره در و در خود در این مصر بسیار دشوار است. اگر نخواهیم بار دیگر، گناه خیانت ادر این عصر بسیار دشوار است. اگر نخواهیم بار دیگر، گناه خیانت در این عصر بسیار دشوار است. اگر نخواهیم بار دیگر، گناه خیانت در این مصر بسیار دشوار است. اگر نخواهیم بار دیگر، گناه خیانت در این مصر بسیار دشوار است. اگر نخواهیم بار دیگر، گناه خیانت در این مصر بسیار دشوار است. اگر نخواهیم بار دیگر، گناه خیانت در این مصر بسیار دشوار است. اگر نخواهیم بار دیگر، گناه خیانت در این مصر بسیار دشوار است. اگر نواهیم بار دیگر، گناه خیانت در این مون از آن ما انتظار داشت که به وجدان خود رجوع کند. اما دارند. میتوان از آن ها انتظار داشت که به وجدان خود رجوع کند. اما دارد، متأسفانه چندان خوش بینانه نیست.

چنان که می دانیم، طبیعت نسبت به نعمتهای خود چندان گشاده دست نیست که مواهب قلبی را نیز با هرش و درایتی متعالی پیوند دهد و یگانه کند. قاعدتاً هر جا کسی حاضر باشد، دیگری نیست، و هر جا قابلیتی تمام و کمال یافت شود، کلاً به قیمت حذف بقیه تمام شده است. اشتقاق میان عقل و احساس، که در به ترین موقعیتها به یک دیگر می رسند، مرحله ای بس در دناک در تاریخ روان بشری است.

¢ ₽

ť

معنی ندارد وظیفه ای را که زمانه بر دوش ما گذاشته، به صورت خواستی اخلاقی قاعده مند کنیم، ما در به ترین شرایط تنها می توانیم وضعیت روان شناختی جهان را به قدری روشن سازیم که حتی با نزدیک بینی بتوانیم آن را مشاهده کنیم و سخنان و عقایدی را مطرح کنیم که حتی گوشهای سنگین هم بتوانند آن را بشنوند. می توان به افراد فهیم و خوش نیّت امیدوار بود و بنابراین، نباید از تکرار اندیشه ها و بصیرتهای ضروری خسته شد. سرانجام، خواهیم دید که حتی حقیقت و نه فقط دروغ عامه پسند می تواند همه گیر شود.

با این سخنان، دوست دارم توجه خواننده را به مشکلی اصلی، که با آن مواجه است، جلب کنم. ترس دولتهای خودکامه از وضعیت فعلی انسان کمتر از نقطهی اوج همهی ظلم و ستمهایی نیست که نیاکان ما در گذشتهای نه چندان دور خود را به خاطر آن مقصر شمردهاند. غیر از وحشیگریها و به راه انداختن حمامهای خون از سوی اقوام مسیحی، که سراسر تاریخ را پر کرده است، اروپاییان برای همهی جنایاتی نیز که در دوران استعمارگری بر ضد سیاه پوستان مرتکب شدهاند، باید پاسخگو باشند. از این نظر، انسان سفید پوست درواقع باری بسیار سنگین به دوش میکشد و تصویری از سایهی انسان معمولی را به ما مینمایاند که به سختی میتواند با رنگهای تیرهتر مصور گردد. شرّی عظیم یافته ؛ به طوری که در نزد کلیساییان، سخن از گذاه نخستین و نسبت دادن آن به خطای نسبتاً معصومانه آدم در رابطه با حوّا حسن تعبیری بیش نیست. وضع بس وخیمتر از این است و دست کم گرفته شده است.

از آنجایی که در همه جای جهان باور دارند که انسان فقط همان است که خود آگاهش از خود میداند، خود را بیزیان می پندارد و بر شرارت خود، حماقت را هم می افزاید. انسان انکار نمی کند که حوادث وحشتناکی اتفاق افتاده و هنوز هم اتفاق می افتد، اما همیشه این «دیگران»اند که ایسن حوادث را موجب می شوند. و وقتی چنین روی دادهایی به گذشته ی نزدیک یا دور تعلق دارد، سریعاً و به طور

V۵

خودشناسي

مناسبي به درياي فراموشي فرو ميروند، و حالت ذهنيت آشفته و مزمن باز میگردد که ما آن را «به هنجاری» <sup>۱</sup> می نامیم. نقطهی مقابل و تکاندهندهی آن این حقیقت است که هیچ چیز سرانجام ناپدید نشده و هیچ چیز بهبود نیافته است. شر، گناه، عذاب ژرف وجدان، و بی اعتمادی ابهام آمیز در برابر چشمان ماست، البته اگر بتوانیم آنها را ببینیم. انسان این چیزها را انجام داده است؛ من انسانم، و سنهم خود را از سرشت انسانی برگرفته ام؛ بنابراین، مثل بقیهی انسان ها مقصّر م و قابلیت و میل به انجام دوبارهی آنها به طور ثابت و تغییرناپذیری در هر زمان در من هست. حتى اگر در مقام قضاوت قارار گليريم، شاريک جرم نبوديم، با توجه به سرشت انسانی خود، همیشه بزهکارانی بالقوه هستيم. در واقع امر، ما تنها فرصت مناسب را نيافته ايم كه به نزاع دوزخي كشيده شويم. هيچ يك از ما بيرون از سايهي سياه جمعي انسانيت قرار نداريم. چه اين جنايت را نسل هاي قبل انجام داده باشند يا امروز اتفاق افتد، نشانه ی خلق و خوبی است که همیشه و در همه جا حاضر است ـو بنابراین هرکسی حق دارد صاحب «تخیلی شرارت بار» باشد، زیرا فقط احمقان دایماً شرایط وجودی و طبیعت خبود را نبادیده میگیرند. در حقیقت، این غفلتورزی بهترین وسیلهای است که او را به ابزار شرارت بدل میکند. بیزبانی و سیادهلوجی هیمانقدر کمی مفید است که برای بیمار وبایی و آن هایی که در مجاورت او قرار دارند، از سـرایت بـیماری نـاآگاهاند. بـرعکس، آنهـا بـه فـراافکنی <sup>۲</sup> شرارتِ ناشناخته به «غیر» تن میدهند. این کار موقعیتِ منتخاصم را به مؤثر ترین نحو تقویت میکند، زیرا فراافکنی حامل ترسی است که ما بی اختیار و پنهانی احساس میکنیم که شرار تمان را به سویه ای دیگر سپردهایم و طرف متخاصم نیز با تهدیدات خود رعب و وحشت به دل ما مى اندازد.

š

ľ

می رسیم، تعصبی که سد راه بزرگی در برابر سیاستهای ماست. به ما میگویند که باید از شرّ دوری گزینیم و در صورتِ امکان، بدان دست نیازیم یا اصلاً به فکرش نیفتیم. زیرا شر نیز از موارد بدیمنی است که تابووار و موحش است. این نگرش به شر و غلبه ی آشکار بر آن، گرایش بدوی ما را برملا میکند تا در برابر شر چشم فروبندیم و آن را به یک مرز یا مرزی دیگر واپس رانیم، مانند بلاگردانِ عهد عتیق که تصور می شد که شر را به برهوت خواهد راند.

اما اگر دیگر کسی از این شناخت دست برندارد که شار، سی آن که انسان هرگز آن را انتخاب کرده باشد، در خود سرشتِ انسسان مقیم شده، پس به صورتِ همدستِ مقابل و برابر خیر، بر مرحلهی روان شناختی فائق میگردد. این شناخت مستقیماً به دوگانهانگاری روان شيناختی أستجر سي گردد کيه از قبل به طور ناخود آگاه در دودستکی سیاسی جهان و حتی به صورت کسیختکی ناخودآگاهانه در خود انسان مدرن نمایانده است. دوگانهانگاری در پی این شناخت پدید نمی آید؛ بلکه، ما در شرایطی در هم گسیخته باید از نو آغاز کنیم. اندیشهای تحملناپذیر میبود اگر که ناگزیر بودیم مسئولیت این همه تقصيرات را شخصاً به گردن گيريم. بنابراين، ترجيح مىدهيم شر را به مُجرمان فردی یا گروهی از بزهکاران محدود کنیم، در حالی که دستهای خود را در بیگناهی میشوییم و از گرایش کلی به شرارت سر باز میزنیم. این زهدمآبی را مدتهای مدید نمی توان ادامه داد، زیرا تجربه نشان داده که شر در انسان وجود دارد، مگر مطابق دیدگاه مسيحى، شخص مايل باشد اصل مابعدالطبيعي شر را مبنا قرار دهد. مزیت بزرگ این دیدگاه آن است که وجدان انسان را از مسئولیتی چنین سنگین میرا کند و آن را با خدعه و نیرنگ به گردن بیندازد، با برآورد درست روان شناسانهی این حقیقت که انسان بیشتر قربانی ساخت رواني خويش است تا آفرينندهي آن. ملاحظهي اين که شر در روزگار ما هرچیز را که تاکنون نوع انسان را عذاب داده است، در سایهای

بسیار ژرف و تیره قرار میدهد، باید از خود پرسید چهگونه برای همهی پیشرفتهای ما در دستگاه قضایی، در پزشکی و فن آوری ، برای همه مراقبت هایمان در زندگی و برای سلامتی، دستگاههای غول آسا و نابودگری اختراع شدهاند که نژاد بشری را به آسانی میتواند ریشهکن کند.

هیچ کس فکر نمی کند که <mark>فیزیک دان های هستهای گروهی</mark> بزه کاراند، چون با تلاش آنان است که ما گُل سرسبدِ خلاقیت انسان، یعنی بمب **م**یدروژنی را به آنان مدیونیم. حجم گستردهی کار فکری که صرف پیشرفت فیزیک هستهای شده، توسط انسانهایی به وجود آمده که زندگی خود را وقف هدف خویش کردهاند، با بیش ترین تلاشها و قربانی کردن خود، و دستاورد اخلاقی شان چه آسان موهبت اختراع چیزی مفید و برکت بخش برای انسانیت را به آنان عطا کرده است. اما هرچند نخستين گام در مسير اختراعات مهم و حساس ممکن است بازده یک تصمیم خودآگاهانه باشد، در اینجا و هرجای دیگر، این عقیدهی خودجوش حدس یا شهود مسهم بزرگی دارد. به عبارت دیگر، ناخودآگاه نیز همکاری دارد و اغلب سیار مؤثر است. پس تنها تلاش خودآگاه نسبت که مسئول عواقب کار خود است؛ در یکچا یا در جاهای دیگر، ناخود آگاه نیز با اهداف و مقاصد کاملاً مشخص دخیل است. اگر سلاحی در دستتان بگذارد، هدفش نوعی خشونت است. شناخت حقيقت هدف غايي علم است و اگر در پي اشتياق به نور، خود را به خطری بزرگ درافکنیم، پس باید بیشتر به تقدیر بیندیشیم تابه قصد و ارادهی قبلی. فقط انسان امروز نیست که میتواند نسبت به انسان عتیق یا ابتدایی به شرارت عظیمتری دست زند. او تنها وسیلهای مؤثرتر و غیرقابل مقایسه در اختیار دارد که با آن، گرایش خود را به شرارت تشخیص میدهد. چون خود آگاهی اش وسعت یافته و تفکیک گردیده، پس بر سرشت اخلاقیاش نیز سرپوش گذاشته شده است. این است مسئلهی بزرگی که امروز با آن روب روایم ضرد به تنهایی کفایت نمیکند.

از لحاظ نظری، این قدرت خرد است که می تواند جلوی آزمایش های

نسير بنهان

V٨

شکافتِ هستهای را که بُعدی جهنمی یافته، بگیرد تنها از آنرو که بسیار خطرناک است. اما ترس از شری که هیچ کس در وجود خویش نمی بیند بلکه همیشه در نهاد شخص دیگر مشاهده میکند، هر بار خرد را مهار میکند، هرچند میداند که استفاده از این سلاح به معنی پایانی برای جهان انسانی کنونی ماست. ترس از نابودی جهان به بدترین شکل ما را تباه میکند، اما با وجود این، احتمال وقوع آن مانند ابری تیره فراز سر ماست تا بدان هنگام که بر شکاف جهان گستر روانی و سیاسی پلی کشیده شود \_پلی که به اندازهی وجود بمب ه یدروژنی اطمينان بخش باشد. اكر خود آكاهي جهان كستر بتواند نشو و نما يابد به طوری که همه بخش بندی ها و همه ی تضادها به خاطر گسیختگی ضدّین در روان باشد، پس هرکس واقعاً میفهمد که در کجا باید نبرد کند. اما اگر حتی کوچکترین و شخصی ترین اضطراب های روح فرد \_ که فینفسه بسیار بیاهمیتاند ـناخودآگاه و ناشناخته باقی بمانند، چنان که تا کنون مانده اند، به انباشت و تولید گروه های توده گرا و جنبشهای تودهای ادامه میدهند که تحت نظارتی منطقی درنمی آیند یا فرجام خوبي نخواهند داشت. همهٔ كوششهاي بلاقصل براي انجام اين کار چیزی جز بازی موش و گربه نیست که بیش از همه واله و شیدای وهمی است که خود را به گلادیاتور بدل سازند.

عامل تعیین کننده در فرد استان هست، استانی که پاسخ دوگانهانگاری خویش را نمی داند. با روی دادهای اخیر در تاریخ جهان، این مغاک ناگهان دربرابرش دهان گشوده است، یعنی پس از آن که انسان قرنها با باوری آسوده میزیست و خدای واحدی انسان را به نگارهی خویش مثل یک واحد خُردی آفریده بود. حتی امروز مردم به طور وسیع این حقیقت را نمی دانند که هر فرد در ساختار موجودات متعدد جهان، سلولی بیش نیست و بنابراین، پای او نیز در مناقشات آنها به طور علّی به میان کشیده می شود. انسان منفرد می داند که به عنوان فرد، کم و بیش بی معنی است و خود را قربانی نیروهای غیرقابل کنترل احساس می کند، اما از سویی دیگر، در درون خود، «سایه» <sup>۱</sup> و دشمنی خطرناک می پرورد که مستلزم یاری دهندهای نامریی در

بود شاسی

سازوکارهای تیرهی غول سیاسی است. در سرشت پیکرهای سیاسی همیشه میتوان شرّی از گروه متخاصم دید، درست مثل این که فرد گرایشی نامیرا داشته باشد به این که از هرچیزی که نمیشناسد و نمیخواهد دربارهی خود بداند خلاص شود و تقصیر را به گردن دیگری بیندازد.

هيچ چيز بيشتر از اين رضايت اخلاقي و فقدان مسئوليت، تأثير تفرقهانگيز و بيگانه کننده در جامعه ندارد، و هيچ چيز بيشتر از واپس زنی متقابل فراافکنی ها، تفاهم و آشتی پدید نمی آورد. این تعدیل ضروری نیازمند انتقاد از خود است، زیرا کسی نمی تواند به کسی دیگر بگوید که آنها را واپس زند. او آنها را فینفسه و بهتر از هر کس که از خود شناخت دارد، نمی شناسد. ما تعصبات و وهم هایمان را فقط وقتی مىشناسىم كه با معرفتِ روانشناختى گستردەترى دربارەى خود و ديگران، بتوانيم دربارهي حقانيتِ مطلق پنداشتهاي خود ترديد کنيم و آنها را به دقت و از روی وجدان با حقایق عینی بسنجیم. به اندازهی کافی مضحک است که «انتقاد از خود» در کشورهای مارکسیستی محبوبيت بيشتري دارد، اما در آنجاها اين كار پيرو مالحظات ايدئولژيكي است و در خدمت دولت است و نه در خدمت حقيقت و عدالت در داد و سند مردم با یک دیگر. دولتِ تو ده گرا قصد بهبود تفاهم متقابل و رابطهی انسان با انسان ندارد؛ بلکه در تلاش انهدام با سلاح اتمی و در صدد انزوای روانی فرد است. هرچه افراد به یکدیگر وابسته نباشند، دولت استحکام بیشتری می یابد و برعکس.

تردیدی نیست که در کشورهای دموکراتیک نیز، فاصله ی میان انسانها خیلی بیشتر است تا هدایت به سمت رفاه عمومی یا سودی در جهت نیازهای روانی ما. به راستی همه گونه تلاش انجام میگیرد تا به کمک آرمان گرایی، اشتیاق و وجدان اخلاقی مردم، تضادهای آشکار اجتماعی را از بین ببرند؛ اما مخصوصاً همه فراموش میکنند که ناگزیر از خود انتقاد کنند و به این سئوال پاسخ دهند که چه کسی خواستِ آرمانگرا را به میان میکشد؟ آیا اتفاقاً کسی است که از سایه ی خود و میگذرد تا مشتاقانه خود را به برنامه ای آرمانی سوق دهد که عذر و

نسبر بکان

- **^**+

بهانه ی خوبی برایش بتراشد؟ اخلاق گرایی را چهقدر محترم می شمارند و به عینه دیده می شود؟ در حالی که با رنگهای فریبنده، جهانی دیگرگونه، باطنی و ظلمانی را می پوشانند. هر کس اول باید مطمئن شود آدمی که از آرمان ها سخن می گوید، خود آرمانی است، به طوری که سخنان و اعمالش بیش تر از آن چیزی است که به نظر می رسد. آرمانی بودن غیر ممکن است و بنابراین فرضی انجام نیافتنی است. چون ما معمولاً از این نظر شامّهٔ تیزی داریم. بیش تر آرمان گرایی هایی که تبلیغ می شود و برایش تظاهرات انجام می گیرد، نسبتا آن ها نیز آشکارا پذیرفته گردد. بدون این تعادل، امر آرمانی فراسوی قابلیت انسانی است و به خاطر جمود و خشکی اش، می ایر زیردنی می شود و به دروغی، البته از نوع خیرخواهانه اش، تنزل می اید. دروغ شیوه ی نامعقول تسلط بر مردم و سرکوب آن هاست و راه به جایی نمی برد.

از طرف دیگر، شناختِ سایه به نوعی میانه روی منجر می شود که ما برای تأیید نقایص بدان نیاز داریم. و درست همین شناخت و ملاحظهی آگاهانه است که هرجا رابطه ای انسانی می خواهد تثبیت گردد، ضرورت می یابد. رابطه ی انسانی مبتنی بر تمایز و کمال نیست، زیرا این ها فقط تأکید کننده ی تفاوت ها هستند یا درست نقطه ی مقابل را فرامی خوانند؛ از این گذشته، رابطه ی انسانی بر نقص مبتنی است، بر زمینه و انگیزه ی و بی دفاع و نیاز مند پشتی بانی است ـ یعنی متکی به ضعیف نیاز مند دیگری است. شخصِ کامل به دیگری نیاز ندارد، اما مواجه نمی شود تا احتمالاً ناگزیر گردد که در موقعیتی بدتر قرار گیرد و مراجه نمی شود تا احتمالاً ناگزیر گردد که در موقعیتی بدتر قرار گیرد و مراجسته ای می یابد، این کُرنش به راحتی میسّر می گردد.

خو دشناسی

۸١

اندیشههایی از این دست را نباید احساساتیگریِ تصنعی پنداشت. مسئلهی روابط انسانی و هـمبستگی درونیِ جـامعهی مـا بـاتوجه بـه سرکوب تودهی انسان با سلاحهای هستهای، بسیار حیاتی است، چـه روابط شخصی انسانها با بی اعتمادی همه گیر سست گردیده است. هرجا عدالت زیر سئوال رود و جاسوسی و ترور در کار باشد، انسانها به انزوایی درافکنده می شوند که البته هدف و مقصود اصلی دولت مستبد است، چون مبتنی بر تراکم بسیار عظیم واحدهای اجتماعی ناتوان شده است. جامعهی آزاد برای مواجهه با این خطر نیازمند نوعی تعهد و التزام با خصیصه ی آزاد برای مواجهه با این خطر نیازمند نوعی نوع عشق مسیحی به همسایه. اما تنها همین عشق به هم نوع است که بیش از همه از فقدان تفاهم پدیدآمده از طریق فراافکنی رنج می برد. بنابراین، خیلی به نفع یک جامعهی آزاد است که به مسئله روابط انسانی از دیدگاه روان شناختی اندیشه کند، زیر ا هم بستگی واقعی و نتیجتا توان مندی چنین جامعه ای به این دیدگاه وابسته است. هرجا عشق بازمی ایستد، قدرت، خشونت و وحشت آغاز می شود.

این اندیشه ها به منظور دست آویزی به آرمان گرایی نیست، بلکه فقط برای ارتقای خود آگاهی وضعیت روان شناختی است. نمی دانم کدامیک ضعیف تر است: آرمان گرایی یا بصیرت و درون بینی عامه؟ تنها می دانم که برای دگرگونی های روانی که بتواند پایدار بماند، به زمان نیاز داریم. بصیرتی که کم کم دارد جوانه میزند، به نظر من بیش تر از آرمان گرایی نامنظم ـ که بعید است مدت زیادی دوام آورد ـ اثرات دراز مدت دارد.

## ۷ معنی خودشناسی

آنچه که عصر ما به عنوان «سایه»<sup>۱</sup> بخش پایین تر روان را در نظر میگیرد، شامل چیزی بیش از جنبهی منفی آن است. صرف این حقیقت که به واسطهی خودشناسی، یعنی با کشف روح خود، به غرایز و جهان تخیل برمی خوریم، باید پرتوی بر قدرتهای خواب بین روان بیفکند، که به ندرت از آن آگاهیم تا هنگامی که همه چیز به خوبی و خوشی سپری شود. آنها عبارتاند از توان مندی هایی با بیش ترین پویایی، و تماماً به آمادگی و نگرش ذهن خود آگاه بستگی دارد که آیا هجوم این نیروها و فاجعه را می خواهند. به نظر می رسد که روان شناس تنها شخصی است فاجعه را می خواهند. به نظر می رسد که روان شناس تنها شخصی است نیروا او تنها کسی است که خود را ناگزیر می بیند که در سر شت انسان نیروها و افکاری را جست و که خود را ناگزیر می بیند که در سر شت انسان نیروها و افکاری را جست و کند که بارها و بارها فرد را قادر کرده است راه درستش را در تاریکی و خطر پیدا کند. روان شناس برای چنین کار دقیقی باید بسیار صروری پیشه کند، او به «بایدها» <sup>۲</sup> و «ناگزیرها» <sup>۳</sup>ی سنتی تکیه نمی کند و اجازه می دهد که شخصی مقابل همه

نی خردنامی

تلاشش را به کار بندد و خود را در نقش سادهی یک مشاور و پندآموز راضی میکند. همه از پوچی موعظه در باب چیزهای مطلوب آگاهاند، اما بیچارگی عمومی در این وضعیت بسیار اسفناک است، و وحشتناک تر این که هر کس ترجیح میدهد اشتباه گذشته را تکرار کند به جای آنکه مغز خود را دربارهی یک مسئله ذهنی به کار گیرد. علاوه بر این، همیشه در درمان یک شخص منفرد و نه دههزار نفر، یکی از مسایل این است: رنجی که فرد متحمل میشود ظاهراً نتایج مؤثر تری دارد، هرچند همه به قدر کافی میدانند که هیچ چیز اصلاً اتفاق نیفتاده مگر تغییراتی که در فرد به وجود آمده است.

تأثیر بر روی همهی افراد، که هر کسی مایل است مشخص شده باشد، ممکن نیست در طی صدها سال کار آمد باشد، زیرا تغییر و تحول معنوی انسان در پی قرنها حرکت آهسته صورت میگیرد و چیز شتاب انگیزی نیست یا در طی فرایند اندیشهای فردگرا متوقف نمی شود و به تنهایی می تواند برای نسلی شربخش باشد. به هر حال، آن چه در دسترس ماست، تغییری است در افرادی که فرصت یافته اند یا این فرصت را به وجود آورده اند که در حلقه ی آشنایی شان با دیگران در به این امر شناخته شده می اندیشم که هرکه به اعمالش بصیرت دارد و میگذارد. عمق بخشیدن و گسترش خود آگاهی نوعی تأثیر پدید می گذارد. عمق بخشیدن و گسترش خود آگاهی نوعی تأثیر پدید می آورد که اقوام ابتدایی آن را «مانا» (نیروی جادویی) می نامیدند. مانا شخصیت ناخود آگاه است و تأثیرش فقط تا مدتی دوام دارد که نیت و معبارت است از نفوذی غیرارادی در ناخود آگاهی دو می تأثیر پدید

تلاش برای خودشناسی نیز روی همرفته مانع چشمانداز به بود اجتماعی نمی شود، چون عاملی هست که، هرچند کاملاً نادیده گرفته شده، مربوط به نیمی از انتظارات ماست. این همان روح زمانه<sup>(</sup>ی

Š.

ناخودآگاه است که نگرش ذهن خودآگاه را جبران میکند و بر تغییرات آينده پيشي ميجويد. نمونهي برجستهاش هنر نوين است: هـرچـند بـه نظر میرسد که هنر نوین به مسایل زیبایی شناختی می پردازد، اما واقعاً کار آموزش روانشناسی را برای عموم مردم برعهده دارد و این کار را با در هم شکستن و نابود کردن دیدگاه های زیبایی شناختی قبلی آنان در باب این که چهچیزی در شکل زیباست و کدام محتوا معنی دار است، انجام میدهد. خوشایندی فرآوردهی هنری جای خود را به متنزعات َبِيروح دَهني تَرِينَ سَرِشْتَ انْسَانِي مِيسَبِارِد کَه با بِيحوصلگي در را به روی شادی رمانتیک و طبیعی توأم با احساسات و عشق اجباری شان به اشیاء، محکم می بندد. این نکته با زبانی صریح و جهانی به ما میگوید که روح پیامبرانهی هنر از رابطهی عینی کهن جدا گشته و در حال حاضر \_به جهنم ظلمانی ذهنیتگرایی روی آورده است. هنر تا آنجا که مي توانيم دربارهاش قضاوت كنيم، بي شك در ظلمت خود آن چه را كه انسانها را کنار هم گرد می آورد و به شمامیت روانی آنان معنی می بخشد، هنوز کشف نکرده است. از آن جایی که برای رسیدن به این مقصود، اندیشه لازم به نظر میرسد، ممکن است چنین کشفیاتی برای ديگر زمينه هاي تلاش، باژگونه جلوه کند.

هنر بزرگ و والا تا کنون همیشه باروریاش را از اسطوره و از فرایند ناخود آگاه نمادسازی گرفته است که قرنها ادامه دارد و تجلی ازلی روح انسان است و ریشهی همهی آفرینشها در آینده خواهد بود. تحول هنر نوین با گرایش ظاهراً نیهیلیستیاش به تجزیه را باید به عنوان نشانه و نمادی از حالت نابودی جهان درک کرد و نیز نوزایی جهان که نشانهاش را در این عصر برجای گذارده است. این حالت در همه جا از نظر سیاسی، اجتماعی و فلسفی احساس می شود. ما در عصری به سر می بریم که یونانیان آن را «karpós» نامیدهاند، یعنی «زمان مناسب» برای «دگردیسی ایزدان»، یا به عبارتی، دگردیسی آگاهانهی ما نبود، بیانگر انسان ناخود آگاهِ درون ماست که در حال تغییر است. اگر انسانها به واسطهی قدرت فن آوری و علم در پی

یمنی خودشناسی

نابودی خویش نیستند، پس نسلهای آینده باید به این دگرگونی مهم توجه کند.

هم در آغاز عصر مسیحی و هم امروز با مسئلهی عقبماندگی اخلاقی مواجهایم، چون که با تحولات علمی، فنی و اجتماعی ما همگام نبوده است.

هرچه بیشتر خطر کنیم، بیشتر به ساخت روان شناختی انسان نوین وابسته می شویم. آیا او قادر است در برابر اغوای استفاده از قدرتش به منظور به آتش کشیدن جهان، مقاومت ورزد؟ آیا از راهی که در آن قدم گذاشته، آگاه است، و از وضعیت کنونی جهان و از وضعیّت روانی انسان چه نتایجی باید بیرون کشید؟ آیا او می داند که به نقطهای رسیده که اسطورهی زندگی ــنگاه دار انسانِ درونی را که مسیحیت برایش ارزشی بزرگ قایل شده، از دست می دهد؟ آیا او تشخیص می دهد که آن چه ذخیره کرده، فاجعهای است که گریبانگیر او خواهد شد؟ آیا او حتی می تواند بفهمد که این فاجعه است؟ و سرانجام، آیا فرد می داند که او پارسنگی است که تعادل را برهم خواهد زد؟

شادی و خشنودی، خونسردی روح و بی معنایی زندگی را تنها فرد میتواند تجربه کند نه دولت، که از سویی، چیزی نیست به جز قرار دادی برای افراد مستقل و از دیگر سو، دایماً تهدیدی است در جهت فلج کردن و سرکوب فرد. روان پزشک یکی از کسانی است که چیزهای بسیاری دربارهی شرایط آسودگی روح می داند که در بر آورد اجتماعی چیزهای نامحدودی بدان وابسته است. شرایط اجتماعی و سیاسی زمانه مطمئناً اهمیتی فوق العاده دارند، اما در اهمیتشان برای شادی یا اندوهِ فرد، تا آنجا که آنها را تنها عامل تعیین کننده به شمار آور دهاند، سیار مبالغه کردهاند. از این نظر، همهی اهداف اجتماعی ما به اشتباه، روان شناسیِ فرد را نادیده گرفتهاند، فردی که آنها بارها قصد داشتند تنها او هامش را ارتقا دهند.

بنابراین، امیدوارم روان پزشکی که در طولِ حیاتِ درازمدتِ خود، خود را وقف علت و معلول اختلالات روانی کرده، ممکن است اجازه یابد با فروتنیِ تمام ـکه به عنوان یک فرد با وجودش عجین شده ـعقیدهاش نسبر بکان

را درباره ی مسایل بر آمده از بطن جهان کنونی ابراز کند. من نه به سبب خوش بینی فزاینده و نه به خاطر عشق به آرمان های والا فریفته شده ام، بل که فقط شیغته ی سرنوشت انسان شده ام، این ذرّه ی ناچیزی که جهانی بدو وابسته است و اگر معنی پیام مسیحیت را به درستی دریا بیم، حتی خداوند نیز غایتش را در او می جوید.

## واژەنامەي فارسى ـ انگليسى

utopia fanatic resentment resentment experimenter psychic infection psychic preparedness state doctrine extramundane demythologization demythologize ideational forms archetypal forms stirring doctrine transference ideation epistemological speculations mass man humanism anthropomorphic

anthropoid

آرمانشهر، مدينهى فاضله آزردگی خشک اندیشانه آزردگی، رنجش آز**مونگ**ر آسيب رواني، فساد رواني آمادکی روانی آموزهي دولتي آنجهانی، فراجهانی اسطورەزدايى اسطورهزدایی کردن اشكال اندىشەگر اشكال كهن نمونهاى اضطراب، هيجان آموزه انتقال، رسانش اندىشەكرى اندیشههای شناخت شناسانه انسان جمعى انسان گرایی انسانگونه، انسان انگارانه انسان نما



humanitarian انسانیت اندیش انسانيت انديشي humanitarianism intramundane اينجهاني archaic vestiges بازماندهای باستانی بدبینی، بدگمانی cynicism بصيرت يا رؤياي مكاشفهوار apocalyptic vision حالت كسست dissociated state منآگاهی ego-consciousness بههنجارى normality پرداختِ وجدان operation of conscience dynamism یویندگی، یویایے پیپدیدار epiphenomenon يبشكوبانه prophetic ييشنمونه prototype cosmic correspondence ييوند كيهاني collective possesion تصاحب جمعي fanaticism تعصب، تحجر تكانه impulse individual impulses تكانههاى فردى suggestion تلقين توافق همگانی، اجماع consensus omnium توده، جمع mass جامعهی تودهگرا mass society جامعهی تودهگرا mass society highly organized society جامعهى فراسازمان يافته intoxication جذبه، مستى، از خودىي خودى جهان صنغس microcosm social microcosm جهان صغير اجتماعي جهان کس macrocosm جهان نگره weltanschauung mental state حالت ذهني حركت drift

E I

9+

rational collective rationality fanatic mass-mindedness self self-examination unconsiousness reflecting consciousness split consciousness self-realization self-preservation self-nourishment self-assertion self-judgment self-knowledge autonomous individual autonomy undiscovered self self-understanding apocalyptic images lunatic asylum inventory psychic inventory affective judgment symptomatology content conscious content unconscious content psychological dualism constitutional state collective believer hypostatized

خردگرا، عقلانی خردگرایی جمعی خشک اندیش، متعصب خواست توده، ذهنیت توده خود، خویشتن، نِفْس خودآزمایی خو.د**آگاه**ی خود آگاهی بازتابنده خود آگاهی شکافته خودآمابي خردیاہے خوديرورائي خودييشبرى خودداوري خودشناسى، شناخت نفس خودمختار، خودکار خودمختاری فردی، خودگردانی فردی خودٍ نامكشوف، نفس نامكشوف خويشتن شناسي خبالات مكاشفهوإن دارالمجانين، يناهكاه ديوانكان داشتهها داشته های روانی داوري احساساتي دردنماشناسی، شناخت علایم بیماری درونه، محتوا درونهي خودآگاه درونهي ناخودآگاه دوکانهانگاری روان شناختی دولت قانونسالار، دولت نهادينه ديناور جمعگرا، مؤمن جمعگرا **ذاتانگا**ر

راژ دنامه ی فارمی - انگلیسی

ذاتانگاری hypostatization ذات، کو هر hypostasis ذرّه پنداری، تبدیل به ذرات atomization atomization of the individual ذرّه پندارې فرد ذرّ هي ناچين quantité négligeable ذهنیت کرایی، ذهنی کرایی subjectivism رانش drive رمزآميز، غيبي occult روانپريش psychotic روانيريشي psychosis روانپریشی آشکار manifest psychosis روانپريشي پنهان latent psychosis روانشناسي باليني medical psychology رواننژند psychoneurotic رواننژند کردن neuroticize رواننژندی psychoneurosis ساختار روان شناختى \_كالبد شناسانه psychological-anatomical structure سازگاری adaptedness سایه (لایهی بنهان وجود و شخصیت انسان) shadow سرشت كهننمونهوار archetypal nature سرکش، آشوٺگر anarchic شخصواره personage intuition شهود ضد انتقال، بادر سانش countertransference عُرفشكني eccentricity عفونت رواني psychic infection عقايد واهي و خيالي chimerical ideas علايم رواننژندي neurotic symptoms علوم خفيّه، رمزكرايي occultism غرايز سركش anarchi instincts فراافكني projection

ني. م

overcompensation overcompensative parapsychology highly organized de-individualized individual individualist individualism individuality irrational datum datum wish-filfulment activity activation dissociation collective dissociation ideal average psychic epidemic state absolutism absolutism criteria numinosity ego conscious ego ego-conscious ego-consciousness inflated ego-consciousness irrational collective irrationality shortsightedness psychic attitude instinctive attitude

فراجبران فراجبراني فراروانشناسي فراسازمان يافته فردزكا فرد، فردی فردگرا فردگرانی فرديّت، تفرّد فرض غير عقلاني فرض، مفروض کام برآوری كنش مندى، فعاليت كنشورزى، فعاليت كسستكى كسستكي اجتماعي متوسط آرمانی، میانگین آرمانی مُسرى روانى، واگير روانى مطلق گرایی دولت مطلق گراہے، مطلق اندیشے معتار، ملاک ملكوت، قداست من من آگاه من آگاه من - آگاهي، من خود آگاهي من خود آگاهی متورّم ناخردگرا، غير عقلاني ناخردگرایی جمعی نزديكىينى، كوتەبينى نگرش روانی نگرش غريزي

واژمنامهی فارسی \_انگلیسم

| subconscious     | نيمآگاهانه                                |
|------------------|-------------------------------------------|
| subconsciousness | نیم <sup>ّ</sup> آگا <b>ه</b> ی           |
| quasi-human      | نيمه انسان                                |
| chimerical       | واهي، خيالي                               |
| psychic being    | وجود روانی                                |
| plight           | وضع اسفناک، وضع بغرنج                     |
| chiliastic       | هزاره گرا (اعتقاد به هزار سال سلطنت مسيح) |

ضمير پنهان 94

## واژەنامەي انگليسى \_فارسى

absolutism activation activity adaptedness affective judgment anarchic anarchi instincts anthropoid anthropomorphic apocalyptic images apocalyptic vision archaic vestiges archetypal forms archetypal nature atomization atomization of the individual autonomous chiliastic chimerical chimerical ideas collective believer

مطلق گرایی، مطلق اندیشی كنشورزى، فعاليت كنشمندى، فعاليت سازگاری داوري احسباساتي سرکش، آشو ٻکر غرايز سركش انساننما انسانگونه، انسان انگارانه خيالات مكاشفهوإن بصبرت یا رؤیای مکاشفه وار بازمانده های باستانی اشكال كهن نمونهاي سرشت کهننمونهوار ذره ينداري، تبديل به ذرات ذرّه بنداری فرد خودمختار، خودکار هزاره کرا (اعتقاد به هزار سال سلطنت مسیح) واهي، خيالي عقايد واهي وخيالي ديناور جمعكرا، مؤمن جمعكرا



collective dissociation collective irrationality collective possesion collective rationality conscious content consensus omnium cosmic correspondence conscious ego constitutional state ادينه content countertransference criteria cynicism datum de-individualized demythologization demythologize dissociated state dissociation doctrine drift drive dynamism eccentricity ego ego-conscious ego-consciousness ego-consciousness epiphenomenon epistemological speculations 4 experimenter extramundane

خشک اندیش، متعصب fanatic fanaticism تعصب، تحجر آزردگی خشک اندیشانه fanatic resentment highly organized فراسازمان بافته جامعهى فراسازمان يافته highly organized society انسانگراہی humanism humanitarianism انسانيت انديشي humanitarian انسانيت انديش **ذات، گو ه**ر hypostasis hypostatization ذات انگاری hypostatized ذات انگار متوسط آرمانی، میانگین آرمانی ideal average انديشەكرى ideation اشكال انديشهكن ideational forms impulse تكانه individual قرد، فردى individual autonomy خودمختاری فردی، خودگردانی فردی individual impulses تکانههای فردی individualism فردگرانی individualist فردگرا individuality فر دکت، تفرّ د من خود آگاهی متورّم inflated ego-consciousness instinctive attitude نگرش غريزي جذبه، مستى، از خودبىخودى intoxication intramundane اينجهاني intuition شهود inventory داشتهما ناخردگرا، غيرعتلاني irrational irrational datum فرض غيرعقلاني latent psychosis روانيريشي ينهان lunatic asylum دارالمجانين، يناهكاه ديوانكان **جهان کن**یں macrocosm

واژمنامهی انگلیس - فارسی

روانپريشي آشكار manifest psychosis توده، جمع mass انسان جمعي mass man mass-mindedness خواست توده، ذهنيت توده <u>جامعەي تودەگرا</u> mass society medical psychology روانشناسي باليني حالت ذهني mental state جهان صغير microcosm رواننژند کردن neuroticize neurotic symptoms علايم رواننژندي normality بەھتجارى numinosity ملكورت، قداست رمزآميز، غيبي occult علوم خفيّه، رمزگرايي occultism operation of conscience يرداخت وجدان overcompensation فراجيران فراجيراني overcompensative فرا روانشناسی parapsychology شخص واره personage وضيع اسفناك، وضيع بغرنج plight فرا افکئی projection پیشگویانه prophetic يبش نمو نه prototype psychic being وجود رواني مُسرى روانى، واكيرِ روانى psychic epidemic psychic infection عفونت رواني psychic infection آسيب رواني، فساد رواني psychic inventory داشتههای روانی آمادکی روانی psychic preparedness نگرش روانی psychic attitude ساختار روان شناختى حكالبدشناسانه

psychological-anatomical structure

• •

دوگانه انگاری روان شناختی psychological dualism psychoneurotic رواننژند رواننژندی psychoneurosis psychosis روانپریشی روانپریش psychotic ذرهى ناچيز quantité négligeable نيمة انسبان quasi-human خردگرا، عقلانی rational خود آگاهی بازتابنده reflecting consciousness آزردگی، رنجش resentment خود، خویشتن، نفس self self-assertion خودييشىرى خودآزمايي self-examination خودداوري self-judgment خودشناسى، شناخت نفس self-knowledge خوديروراني self-nourishment خوديايي self-preservation خودآمايي self-realization خويشتن شناسى self-understanding سایه (لایهی پنهان وجود و شخصیت انسان) shadow نزدىكىينى، كوتەبىنى shortsightedness خود آگاهی شکافته split consciousness جهان صغير اجتماعي social microcosm مطلق گرایی دولت state absolutism آموزهي دولتي state doctrine اضطراب، هيجان stirring نيمآكاهانه subconscious subconsciousness نيم آ**کاه**ي ذهنیتگرایی، ذهنیگرایی subjectivism suggestion تلقىن دردنماشناسی، شناخت علایم بیماری symptomatology انتقال، رسانش transference

واژەنامەي انگليسي ـ نارسي

unconscious content خودآگاه خودآگاهی خودآگاهی unconsiousness نفسِ نامکشوف منفسِ نامکشوف undiscovered self نرمان شهر ، مدینه ی فاضله weltanschauung جهان نگره کامبر آوری کامبر آوری

مسير بنهان 1...

「「「「「「」」



ضعیر پنهان برایر نهاد نفس یا درون کشف ناشده ی عر انسان است شناخت روان آدمی وکشف درون هرفرد درزمرهٔ مسائل مهم روان شناسی وروان کاوی درجهان معاصر است که یونگ، بزرگترین روان کاو قرن بیستم دراین اثریه کاوش و تحلیل در این باره پرداخته است. یونگ نخست قر دیت انسان را درجامعه مدرن می شکافد، آنگاه به دین به عنوان وزنه تعادل بخش ذهنیت جمعی بشر و موقعیت غرب دربرابر دین می پردازد و مسائلة درک قرد از خویشتن و دیدگاه فلسفی و روان شناختی زندگی مورد تحلیل قرار میگیرد. آبنده پیش روی ماست. چقدر از درون تامکشوف خوه آگاهی داریم ؟ جهان مدرن چه آینده ای در پیش خواهد داشت؟ ذهن پیچیده و روحیات درونی انسان چه مرزهایی راخواهد گشود؟ و در هایرسش دیگر که یونگ به شیوه ی تحلیلی بدان پاسخ می دهد.



