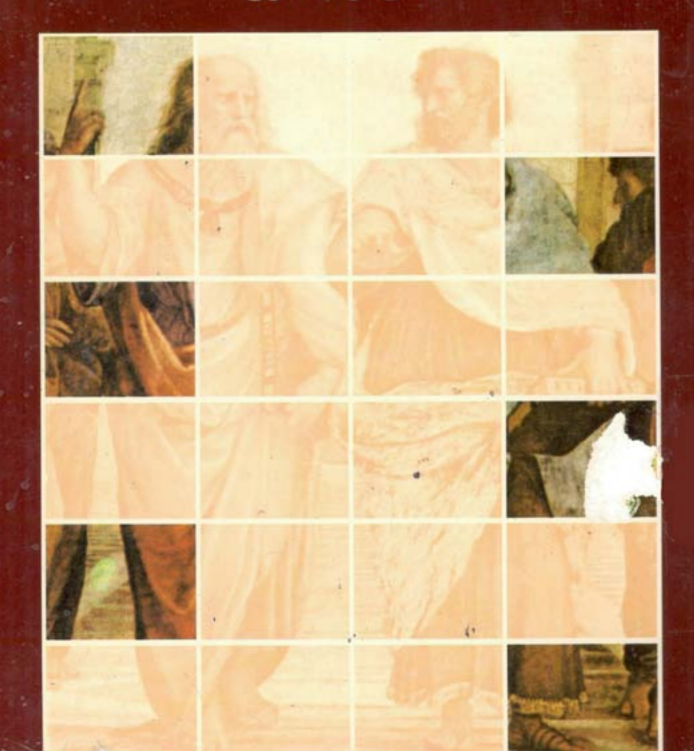
دبلیو. کی. سی. گاتری

# تاریخ فلسفهی یونان

(8)

الياييان

مهدى قوام صفري



# تاریخ فلسفهی یونان

(/)

الياييان پارمنيدس . زنون . مليسوس

دبلیو. کی.سی. گاتری

ترجمهی مهدی قوام صفری



this is a persian translation of

A HISTORY OF GREEK PHILOSOPHY

by W. K. C. Guthrie, Cambridge university press,
1962, vol.II, pp. Xiii-121



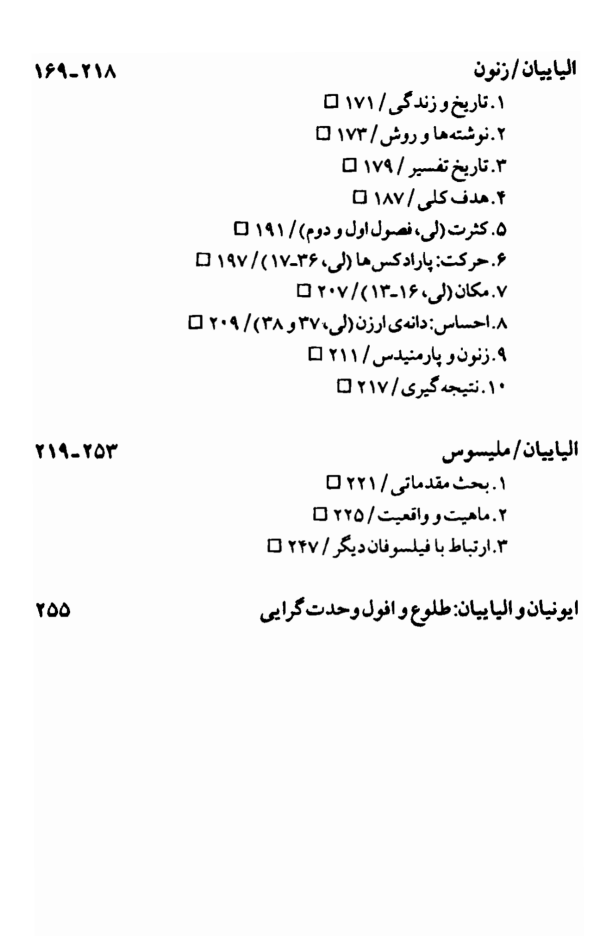
تهران، کریمخانزند، آبان شمالی، خیابان ۲۲، شمارهی ۲۲

تاریخ فلسفه ی یونان (۶) الیا ییان دبلیو. کی.سی. گاتری ترجمه ی مهدی قوام صفری چاپ اول ۱۳۷۶ چاپ و صحافی: سوره تیراژ: ۲۳۰۰ نسخه تیراژ: ۲۳۰۰ نسخه تلفن پخش ۸۳۷۵ مان بها در سراسر کشور ۷۵۰ تو مان حق چاپ و نشر این اثر برای شرکت انتشاراتی فکرروز محفوظ است.

نابک: ISBN: 964-5838-62-2 ۹۶۴-۵۸۳۸-۶۲-۲

Download from: aghalibrary.com

| ٧      | سخنناشر                                          |
|--------|--------------------------------------------------|
| ٩      | <b>پیش گف</b> تار                                |
| 10     | یادداشت <i>ی</i> دربارهی منابع                   |
| 19     | ليست اختصارات                                    |
| YY_18A | الماييان/ پارمنيدس                               |
|        | ۱. تاریخ و زندگ <i>ی  </i> ۲۵ 🗆                  |
|        | ۲. نوشته ها / ۳۱ 🏻                               |
|        | ۳.مسئلهی اصلی/۳۳ 🏻                               |
|        | ۴. درآمد / ۳۷ □                                  |
|        | ۵. دو راه پژوهش: یکی درست، دیگری غیر ممکن / ۵۱ 🗆 |
|        | ۶. راه درست و غلط / ۶۳ 🏻                         |
|        | ۷. تنها راه راستین: نشانهای «آنچه هست» / ۷۳ 🛘    |
|        | ۰۸ راه غلط آنچه به نظر میرندگان می رسد /۱۳ ؛ 🗆   |
|        | ۹. نظریهی پیدایش جهان و جهان شناسی / ۱۲۷ 🗖       |
|        | ۱۰. نظریهی معرفت: نفس ۱۴۵ 🏻                      |
|        | ۱۱.وجود و ظاهر /۱۵۳ 🏻                            |
|        | ضمیمه:اضداد در پارمنیدس/۱۶۳ □                    |
| ۵      |                                                  |



## سخنناشر

اندیشه های فیلسوفان یونان، دست کم، یکی از سرچشمه های هرگونه اندیشه ی فلسفی در هر دوره ی تاریخی و در هر ناحیه ی جغرافیایی است و درک دُرست مکاتب فلسفی بعد از آن، خواه در شرق و خواه در غرب، مستلزم آشنایی عمیق با این اندیشه هاست. عدم آشنایی با زبان یونانی و گزارش حکایت وار و تحریف شده ی در پارهای از موارد به افسانه شباهت دارند ـ و با این همه، بسیار مختصر فلسفه های یونانی در منابع عربی قدیم، موجب شده اند که آشنایی ما با فلسفه ی یونانی، به ویژه در بعضی مراحل تاریخی آن، جدا سطحی و گذرا باشد. برای ایرانیان که در سُنت وسیع فلسفه ی اسلامی بار می آیند، لازم است عمیقاً با فلسفه ی یونانی، که اینک در جای جای منابع فلسفه ی اسلامی حضور دارد، آشنا شوند.

بدین منظور، پس از بررسی های بسیار و با درنظر گرفتن تمام جوانب، تاریخ فلسفه ی یونان، اثر دبلیو. کی. سی. گاتری، استاد سابق فلسفه ی قدیم در دانشگاه کمبریج، انتخاب و به دست ترجمه سپرده شد. هرچند ممکن است در زبان آلمانی نظیری برای این اثر پیدا شود، اما بی تردید به لحاظ جامعیت و دقت در گزارش عقاید یونانیان و جمع آوری دیدگاه های گوناگون موجود درباره ی هر مسئله ی مهم و نقادی های موشکافانه ی نویسنده اش، به صراحت می توان گفت که در هیچ

زبان دیگری نظیر ندارد. بخشهای مختلف این اثر گرانقدر، آراء و عقاید فیلسوفان یونانی را از تالس تا ارسطو به نحو گستردهای در بر می گیرد.

بسیار خوشوقتیم که اینک برگردان فارسی این پژوهش بزرگ به همت و قلم مترجمین محترم آقایان حسن فتحی و مهدی قوام صفری به محافل فلسفی و فکری جامعه تقدیم می شود. انشاءالله به زودی تمام مجلدات این مجموعهی بزرگ، تقدیم دوستداران حکمت و فلسفه خواهد شد.

کتاب حاضر جلد ششم (با در نظر گرفتن تقسیم بندی ما) از مجموعه ی تاریخ فلسفه ی یونان اثر گاتری است.

# **پیش گ**فتار

برای عنوان این جلد ۱، به جای «فیلسوفان پیش از سقراطی»، «سُنّت پیش از سقراطی» را انتخاب کرده ایم، تا به این حقیقت اعتراف کنیم که همه ی کسانی که در این جلد مطرح شده اند در معنای دقیق کلمه پیش از سقراطی نیستند. (در فصل ۶ به این مطلب خواهیم پرداخت.) در این جلد نیز همان خط یا تبار فیلسوفانی را دنبال خواهیم کرد که به همان مسایل علاقه داشته اند و توانستند براساس زمینه ی مشترکی در مبارزات عقلانی شرکت کنند، و هر یک از آنها کوشید که دیدگاه های دیگران درباره ی این مسایل را تصحیح یا اصلاح کند. بسیاری از این فیلسوفان را در قدیم به عنوان فیلسوفان فیزیکی یا طبیعی می شناختند، و من در نظر داشتم که از این فیلسوفان فیزیکی یا طبیعی می شناختند، و من در نظر داشتم که از این فیلسوفان فیزیکی یا طبیعی می شناختند، و من در نظر داشتم که از این می توصیف در عنوان کتاب استفاده کنم؛ اما فلسفه ی طبیعی به سختی می تواند راه حقیقت پارمنیدس و پارادکسهای زنون را در خود بگنجاند، و

۱. مقصود، جلد دوم متن انگلیسی است، که در ترجمه ی فارسی در چهار مجلد (۹،۸،۷،۶) منتشر خواهد شد \_م.

علایق مشترک آنها را به خوبی می توان به عنوان پژوهشی دربارهی ماهیت واقعیت و رابطهی آن با پدیده های محسوس توصیف کرد. پژوهش آنها شامل انسان هم می شود، اما هم فردیت انسان و هم جنبه های اجتماعی اش بیشتر به عنوان پیوستی بر نظریه های تکاملی مربوط به پیدایش کیهان مطرح است. تا آنجا که اصطلاحات جدید را می توان اطلاق کرد، باید گفت آنها بیشتر با جنبه های فیزیکی و اجتماعی انسان شناسی سروکار داشتند تا با اخلاق و سیاست. در حالی که دیگران انسان را در مرکز مطالعهی خود و جهان او را فقط زمینهی بحث قرار می دهند، و از این طریق شالوده های نظریهی اخلاقی و سیاسی اروپایی را پی میریزند. از آنجا که این دو گونه متفکر هم عصرند، و با آثار و کارهای یکدیگر آشنایی دارند، از این رو در میانشان موانع نفوذ ناپذیر نمی تواند وجود داشته باشد، و از این جاست که می بینیم دموکریتوس، که طبیعی دان است، در باب موضوعات اخلاقی و سیاسی نیز مطلب نوشته است، هر چند شارحانش (شاید عاقلانه) بر روی نظریهی اتمیاش درباب جهان واقعی به عنوان موفقیت اساسی او تمرکز کردهاند. از سوی دیگر انسانگراها نیز از نظریه های علمی رایج به عنوان اساسی برای تعلیماتشان در باب ماهیت و رفتار انسان استفادهی فراوان بردهاند. با وجود این، آنها به طور کلی اهداف کاملاً متفاوتی را دنبال کردهاند، «پیش از سقراطیان» پیشرفت دانش را از برای خود آن جست و جو می کردند، و سوفسطاییان و سقراط به طرق دیگری می کوشیدند زندگی بهتر را کشف و دنبال کنند. درست است که فیلسوفان ایتالیایی، مانند فیثاغوریان، و همچنین امپدکلس، طریقی از زندگی را تعلیم دادند، اما این چیزی بود که فقط از طریق فهمی دربارهی جهان به دست می آمد، و ویژگی ذاتاً دینی آن با نگرش شک آورانهی سوفسطاییان هیچ وجه مشترکی نداشت. این حقیقت که امپدکلس یکی از سرآمدان سیاست در شهرش بوده است بازتاب اندکی در اشعارش دارد. انسان گرایی را، که در کنار تداوم نظریهی مابعدالطبیعی و علمی قدیم در قرن پنجم رشد یافت، فعلاً کنار می گذاریم، تا در جلد بعد به آن بپردازیم.

از بررسى كنندگان جلد اول هم به سبب توجه شان به آن و هم به سبب انتقادهای جدا به جا و مناسبشان تشکر می کنم. یکی از نقدها بر نکتهای دست گذاشته است که مرا بسیار به خود مشغول داشته است، یعنی، بر ترتیب گزارش. من ترتیب زمانی فیلسوفان را حفظ کردم، و قبل از گذشتن به دیگری، هر یک از آنها را به عنوان فرد کاملی بررسی کردم. در باب شیوهای که منتقد من و بی تردید دیگران، ترجیح می دهند مطالب بسیاری گفته اند، یعنی شیوه ی تقسیم براساس موضوعات، و بررسی جداگانه ی هر مسئله یا دستهای از مسایل ـ مانند فیزیک اشیاء، منشأ حرکت، کیهان شناسی، منشآ حیات \_ که متفکران مطرح کردهاند. مشکل این شیوه این است که هیچ کدام از مسایل به واقع جدا نیست. نتیجه گیری این مردان در باب ساختار نهایی اشیاء و علت حرکت یا ماهیت نفس دروناً با اظهارات آنها در باب مسایل دیگر ارتباط دارد و از آنها تأثیر پذیرفته است. هر یک از این موضوعات ما را با نظامی کاملاً سازگار با جزیباتش مواجه می سازد. آسان است دیدن این که چگونه ایده های شخصی درباره ی «اصول نخستین» ماده می تواند در آنچه او در باب پیدایش جهان و جهانشناسی و ستارهشناسی می گوید مؤثر افتد؛ ۱ اما ممکن است بعضی گمان کنند که دست کم بعضی از موضوعات کوچک مانند مغناطیسم یا عقیم بودن قاطران را (که برای فیلسوفان ما یا برای کسانی که آنها را گزارش کردهاند جذابیت چندانی نداشته است) می شد از تفکرات نظری مابعدالطبیعی یا کیهانی بزرگ جدا کرد، و این شیوه بی شک برای کسانی که میخواهند به دیدگاههای قدیم درباره ی این یا آن جنبه از

نقادی که موجب این ملاحظات شده است، یعنی استفان تولمین در کتابش (p. 296) Architecture of Matter (p. 296) توجه کرده است که چگونه این امر، حتی امروز نیز درست مثل زمان آغاز شدن دانش واقعیت دارد.

علم طبیعی سریعاً مراجعه کنند و یا مجملی از آن را به دست آورند، دارای امتیازاتی است. با وجود این حتی چنین نیز نیست.

این تنها انگیزه ی من نبوده است. باید صادقانه بگویم که من بیشتر به مردم و فیلسوفان علاقه دارم تا به نظریه ها و فلسفه امید می برم که این امر به معنای توجه کمتر به تحول ایده ها نباشد، اما این به معنای ترجیح دادن ارایه ی صاحبان این ایده ها به عنوان شخصیت های منفرد است، که به عقیده ی من، حتی اطلاعات ناقص ما اجازه می دهد که آنها را شخصیت های منفرد ببینیم. فلسفه های آنها حاصل مقابله ی خلق و خوهاست (چنانکه، شاید، همه ی فلسفه ها چنین است)، و این علایق بشری است که من بیش از هر چیز کوشیده ام آن را مطرح کنم. این امر در هیچ کسی بیش از امپد کلس به طور واضح ظاهر نشده است، و به همین سبب من در معرفی او در این باره مطلب اند کی گفته ام. برای خوانندگانی که علایق شان جهت دیگری دارد، فهرست مفصلی از مطالب فراهم آورده ام، و همچنین نمایه ای ترتیب داده ام که برای آسان و سریع یافتن مطالب و موضوعات مجزا کارآیی اش از آن بیشتر است که اگر کتاب به شیوه ی دیگری نوشته می شد داشت. به این دلیل بیشتر است که اگر کتاب به شیوه ی دیگری نوشته می شد داشت. به این دلیل ترجیح دادم که خودم آن نمایه را تهیه و تنظیم کنم، و از این رو مسئولیت ترجیح دادم که خودم آن نمایه را تهیه و تنظیم کنم، و از این رو مسئولیت ترجیح دادم که خودم آن نمایه را تهیه و تنظیم کنم، و از این رو مسئولیت ترجیح دادم که خودم آن نمایه را تهیه و تنظیم کنم، و از این رو مسئولیت

ما نمی توانیم تفاوت بین فلسفه را آن چنانکه در دوره ی مورد بحث مان درک شده بود و ، فلسفه را آن چنان که غالباً امروز چنان می فهمند ، دست کم در کشور خودمان ، مکرراً برای خودمان یادآوری کنیم . این کار را می توان به کمک دو تعریف جدید و قدیم به طور مختصر انجام داد . تعریف اول در ۱۹۶۰ ارایه شده است: «اکنون مقیاس نسبتاً خوبی در میان فیلسوفان وجود دارد که دانش آنها همان چیزی است که موضوع درجه دوم می نامند . فیلسوفان نه دنیا را تغییر می دهند و نه آن را توصیف و حتی تبیین می کنند . کار آنها فقط بررسی راهی است که بدان راه درباره ی جهان سخن می گوییم .

می گویند، فلسفه درباره ی سخن گفتن سخن می گوید.» در کنار این عقیده، اظهار نظری مربوط به قرن اول پ. م را بیاوریم: «فلسفه، یعنی تفسیر جهان، چیزی نیست جز پی گرفتن حکمت؛ و حکمت، همانگونه که فیلسوفان باستان تعریف کردهاند، از دانش امور الهی و انسانی، و دانش علتهای به وجود آورنده ی این امور تشکیل می شود.» ا

در یادداشتها معمولاً فقط به عنوان کوتاه کتابها، و تاریخ و صفحه ی مقاله ها ارجاع داده ام. نام کامل کتابها و عنوان کامل مقاله ها را در گتاب شناسی می توان دید. به مجموعه ی شاخص متون یونانی پیش از صفراطیان، که از آن دیلز است و کرانتس آن را دوباره ویرایش کرده است (به اختصار DK؛ نگا: کتاب شناسی)، در صفحات آتی بسیار ارجاع داده شده است. در این مجموعه تحت نام هر فیلسوف متون را به دو بخش تقسیم کرده اند. اول (A) که بر اظهار نظرها مشتمل است، یعنی شروح مراجع بعدی یونانی در باب زندگی و آموزه های فیلسوف، یا تفسیر نوشته های او؛ در بونانی در باب زندگی و آموزه های فیلسوف، یا تفسیر نوشته های او؛ در بخش دوم (B) آنچه به عقیده ی ویراستاران نقل و قول های اصیل از خود فیلسوف است جمع آوری شده است. ما در این کتاب قبل از شماره ی فقره ی کلمه ی «پاره» را آورده ایم، ولی در مورد « A » همان حرف را حفظ کرده ایم.

این جلد اصلاحات بسیاری به سر دسموند لی Sir Desmond Lee، این جلد اصلاحات بسیاری به سر دسموند لی G. S. Krik (م. این میان دکتر جی. اس. کریک ، F. H. Sandbach دکتر جی. ای. آر. لوید همهی می - G. E. R. Lloyd که در این میان دکتر لوید همهی دست نوشته را خواند مدیون است. البته من در هر موردی پیشنهادهای آنان را نپذیرفتم، و مسئولیت هرگونه داوری نادرست برعهده ی من است؛ نمایه ی

<sup>1.</sup>A. J. Ayer, *Philosophy and Language* (inaugural lecture 1960, reprinted in *Clarity is not Enough*, ed. H. D. Lewis, 1963, p. 403); and Cicero, *De officiis*, 2. 2. 5.

فقرات را آقای جان بومن John Bowman کامل کرده است. ذکر نام محققانی که بارها در موارد مخالفت نامشان را آورده ام، و ابنها کسانی هستند که عمیقاً به آثارشان مدیونم، اجتناب ناپذیر بوده است. امید می برم که این سپاسگزاری مرا بپذیرند که ارجاعات مختصر به آثارشان به هیچ وجه نشان دهنده ی عمق قدردانی ام در باب همه ی آنچه از آنها آموخته ام نیست. همچنین به هنگام خواندن نمونه های چاپی متوجه شدم که در ارجاع به عناوین یا نام خانوادگی نویسندگان زنده ناهماهنگی هایی رخ داده است، امیدوارم این اختلاف های کاملاً جزیی موجب آزردگی خاطر آنها نشود.

دونینگ کالج کمبریج دبلیو.کی.سی.جی

# **پادداشتی** دربارهی منابع

هر باب کم بودن میراث مان از آثار اصیل یونانی در جلد ۱ فارسی (۶۲ و همد) توضیحاتی آوردم. در مورد پیش از سقراطیان مخصوصاً، به قطعات و تفسیرهای نویسندگان بعدی وابسته هستیم. مسایل ناشی شده از این امر را همواره تشخیص دادهاند، و شروح و توضیحات کافی در هلب ماهیت منافع در آثار گوناگونی در دسترس است، که از این میان اثر جی. اس. کریک در RA، ۷-۱، بهترین است. (شروح دیگر را می توان در اوبروگپرشتر، ۲۶-۱، تسلر، نگرشها « «۲۰۵۰» برنت، ۲۵۳» ۱۲۰۸ پرشت، ۲۱۰۸، از این جهت من درصد دارزیابی کلی این منابع برنیامده م، و به جای هافت.) از این جهت من درصد دارزیابی کلی این منابع برنیامده م، و به جای آن در مورد منابع مربوط به هر متفکر خاصی اگر مسئله ای به نظرم رسیده است مطرح کرده ام. (درباب اهمیت کلی ارسطو از این جهت به ویژه صفحات ۱۰۱-۹۹ جلد اول فارسی را ببینید.) اما بعضی از دیدگاه ها را باید در این جا از برای معقول ساختن ارجاعات ضروری به «آثنیوس»، «عقاید» و در این جا از برای معقول ساختن ارجاعات ضروری به «آثنیوس»، «عقاید» و در این جه و به جا این جه و به این جا از برای معقول ساختن ارجاعات ضروری به «آثنیوس»، «عقاید» و ههلو تارخ. جُنگ» با «استوبائوس» منتخات به طور مختصر تکرار کنم.

تئوفراستوس شاگرد ارسطو یک تاریخ عمومی درباره ی فلسفه ی قدیم، و چند کتاب درباره ی بعضی از پیش از سقراطیان به طور خاص نوشت. از این آثار فقط قطعاتی باقی مانده است، هر چند این قطعات بخش بزرگ تر کتاب درباره ی احساس را شامل هستند. این آثار تئوفراستوس بنیان آنچه را امروز سُنّت عقایدنگاری می دانند تشکیل می دهد، سُنّتی که اشکال گوناگون دارد: «عقاید» برطبق موضوعات، زندگی نامه ها، یا گاهی «توالی» گوناگون دارد: «عقاید» برطبق موضوعات، زندگی نامه ها، یا گاهی «توالی»

طبقه بندی مواد عقایدنگارانه در کتاب ماندگار هرمان دیلز، عقاید نگاری یونانی Doxographi Graeci (برلین، ۱۸۷۹) صورت گرفته است، که همه ی پژوهشهای بعدی در باب پیش از سقراطیان به این کتاب دین بی حساب دارند. مجموعه ی آثار متفکران نخستین را به عنوان دوکسای بی حساب دارند. مجموعه ی آثار متفکران نخستین را به عنوان دوکسای δοξαι برا این رو «عقاید» از این رو «عقاید نگاری» یا τά ἀρέσκοντα (به لاتین «Placita و این مجموعه ها یا تلخیصها در المحتفاند. دو گونه از این مجموعه ها یا تلخیصها در دست است، خلاصه و Pitome که به غلط به پلوتارخ نسبت دادهاند، و قطعات فیزیکی Φυσικαὶ ἐκλογαί Physical Extracts که در جُنگ معلمات فیزیکی Theodore استوبایوس (جان اهل استوبای، احتمالاً قرن پنجم میلادی) آمده است. از ارجاعی در اسقف مسیحی تثودورت Theodoret (نیمه ی اول قرن پنجم) برمی آید که هر دوی این مجموعه ها به آفتیوس برمی گردند، و دیل هر دوی آنها را در دو ستون موازی به عنوان عقاید آفتیوس چاپ کرده است. خود آفتیوس، که به جز در این مورد ناشناخته است، احتمالاً به قرن دوم میلادی متعلق است.

بین تئوفراستوس و آئتیوس یک تلخیص رواقی متعلق به حداکثر قرن اول پ. م وجود دارد، که در گزارشهای عقایدنگاراندی وارو varro و vetusta سیسرون می توان آن را شناسایی کرد، و دیلز آن را عقاید باستانیان Placita نامیده است.

عقایدنگاری های موجود در رد بر همدی الحادها Refutation of all عقایدنگاری های موجود در رد بر همدی الحادها Stromateis (مجموعه مطالب الوتارخ دروغین در یوسبیوس Euscbius حفظ شده اند، که مستقل از آئتیوس به نظر می رسد.

کتاب زندگی های فیلسوفان Lives of Philosophers اثر دیوگنس لائرتیوس (احتمالاً قرن سوم میلادی) به طور کامل موجود است، و موادی از منابع گوناگون هلنیستی را که ارزش یکسان ندارند در خود گنجانده است.

خلاصه، اطلاعات ما درباره ی فیلسوفان پیش از سقراط پیش از همه اول بر منتخبات یا نقل قول هایی از آثار آنها مبتنی است که به صورت از یک جمله ی مختصر در مورد آناکسیمندر (و شاید از آناکسیمنس این هم نمانده است) تا تقریباً کل راه حقیقت پارمنیدس باقی ماندهاند. دوم، ما گاهی در افلاطون یاد و بحثی درباره ی اندیشه ی پیش از سقراطی داریم، و گزارش و انتقاد منظم تری نیز در ارسطو وجود دارد. سرانجام اطلاعات مابعد ارسطوییای وجود دارد که (به جز چند استثناء که به هنگام بحث درباره ی منابع هریک از فیلسوفان یاد خواهد شد) به خلاصه های مختصر، و گاهی تحریف شده ی اثر تئوفراستوس مبتنی است، و این تحریف ها چنانند که مورد پذیرش اندیشه ی رواقی باشند. دیدن ذهن یونان باستان در درون این مورد پذیرش اندیشه ی محقق پیش از سقراطیان است. این که آیا این کار ارزش دارد یا نه، چیزی است که هیچکس بهتر از هرمان دیلز احق پاسخ دادن ندارد، که در اواخر حیاتش، در سخنرانیی که پس از مرگش منتشر شد، هادن ندارد، که در اواخر حیاتش، در سخنرانیی که پس از مرگش منتشر شد، اظهار داشت: «من از اینکه بهترین بخش نیروهایم را فقط پیش از سقراطیان کردهام، خودم را خوش اقبال می دانم.»

<sup>1. «</sup>Ich schätze mich glücklich, dass es mir vergönnt war, den bestn Teil meiner kraft den Vorsokratiken widmen zu können» (Neue Jahrbb. f. d. Klass. Altertum, 1932, 75).

برای جزیبات مربوط به منابع، خواننده را به شرح پیشگفته ی کریک ارجاع می دهم. علاوه بر آن، ارزیابی اثر تاریخی تئوفراستوس، که او را منصف تر از گزارشات قدیم تر نشان می دهد، در سی. ایچ کان، آناکسیمندر ۱۷-۲۴، Anaximander

# ليست اختصارات

به طور کلی عناوین آثار ذکر شده در متن را چندان مختصر نکردهام که مشکلی ایجاد کند؛ با این حال، نام بعضی از مجلات و کتب بسیار تکرار شده است، که به شرح زیر به آنها ارجاع دادهام.

#### مجلات

AJA American Journal of Archaeology.

مجلهی امریکایی باستان شناسی.

AJP American Journal of Philology.

مجلهی امریکایی لغت شناسی.

CP Classical Philology.

لغتشناسي كلاسيك.

CQ Classical Quarterly.

فصل نامهی کلاسیک.

CR Classical Review.

بررسی کلاسیک.

HSCP Ilarvard Studies in Classical Philology.

JHS Journal of Hellenic Studies.

مجلەيمطالعات ھلني.

PQ Philosophical Quarterly.

فصل نامهي فلسفي.

REG Revue des Études Grecques.

مجلهي مطالعات يوناني.

TAPA Transactions of the American Philological Association.
نشریهی ارتباطات لغت شناسانهی امریکایی.

### آثار دیگر

ACP H. cherniss, Aristotle's Criticism of Presocratic Philosophy.

ایچ. چرنیس، انتقاد ارسطو از فلسفهی پیش از سقراطی.

CAH Cambridge Ancient History.

تاريخ باستان كمبريج.

DK Diels-Kranz, Fragmente der Vorsokratiker.

دیلز ـ کرانتس، پارههای پیش از سفراطیان.

EGP J. Burnet, Early Greek Philosophy.

جى. برنت، فلسفهى يونان باستان.

HCF G. S. Krik, Heraclitus: the Cosmic Fragments.

جی اس. کریک، هراکلیتوس: پاره های جهانی.

KR G. S. Krik and J. E. Raven, The Presocratic Phikosopher.

جي.اس. كريك و جي.اي. راون، فيلسوفان پيش از سقراطي.

LSJ Liddell - Scott - Jones, A. Greek - English

Lexicon, 9th ed.

لايدل ـ اسكات ـ جونز، فرهنگ لغت يوناني ـ انگليسي، ويرايش نهم.

OCD Oxford Classical Dictionary.

فرهنگ کلاسیک اکسفورد.

RE Realencyclpädie des klassischen Altertums, ed. Wissowa, kroll et al.

داشنامه ی روز گار باستان، ویرایش ویسووا و کرول و دیگران.

TEGP W. Jaeger, Theology of Early Greek Philosophers.

دبليو. يگر، الهيات نخستين فيلسوفان يونان.

ZN E. Zeller, Die Philosophie der Griechen, ed. W. Nestle.

الیاییان: پارمنیدس

# ۱. تاریخ و زندگی

نام پارمنیدس فلسفه ی پیش از سفراطی را به دو نیمه تقسیم کرده است. نیروهای استثنایی او در استدلال، تأملات نظری درباب منشأ و ساختار جهان را متوقف ساخت، و موجب شد که اندیشه ی نظری در خطوط متفاوتی از نو آغاز شود. در نتیجه تشخیص موقعیت زمانی او نسبت به فیلسوفان دیگر آسان تر است. خواه او مستقیماً به هراکلیتوس حمله کرده باشد خواه نه، آشنایی او با هراکلیتوس باور نکردنی است زیرا او هراکلیتوس را به همراه کسنوفانس و دیگران معرفی نکرده است. حتی اگر نشناختن الیاییان از سوی افسوسیان شاهد مطمئنی در باب تاریخ نباشد، به لحاظ فلسفی هراکلیتوس را باید به دوره ی ماقبل پارمنیدسی بدانیم، در صورتی که امپدکلس و آناکساگوراس و لئرکیپوس و دموکریتوس، همه قطعاً مابعد یارمنیدسی اند.

تاریخ تقریبی او را، افلاطون به هنگام توصیف ملاقات او با سقراط، در

۱. نگا، جلد ۵ فارسی، ۲۰۸ ، یادداشت ۲، و صص ۸۴ و بعد در پایین.

زنون و پارمنیدس یک بار برای شرکت در جشن بزرگ پان آتنایا Great Panathenaea به آتن آمدند. پارمنیدس سالخورده بود، در حدود شصت و پنج ساله، با موهایی کاملاً سفید، و ظاهری مشخص، و زنون نزدیکی های چهل بود. ... سقراط در این زمان بسیار جوان بود.

از این فقره برمی آید که پارمنیدس چهل سال، یا اندکی بیشتر، از سقراط مسن تر بوده است، زیرا افلاطون به سختی می تواند سقراط را «بسیار جوان» توصیف کند مگر اینکه سن او زیر بیست و پنج باشد. از آنجا که سقراط در ۴۷۰/۶۹ متولد شده است، پس پارمنیدس تقریباً در سال های ۱-۵۱۵ متولد شده است.

این درست است که، دیوگنس لائرتیوس (۹، ۲۳) شکوفایی او را در المپیاد ۶۹ أم (۱-۲.۵) گزارش کرده است، و این با گزارش افلاطون در تعارض است. برنت در این مورد به درستی به شیوههای مکانیکی آپولودوروس، که منبع دیوگنس است، توجه کرده است. محتمل است، منشأ ارجاع او در این مورد نیز، مانند مورد کسنوفانس، بنای شهر الیا باشد، آپولودوروس شکوفایی کسنوفانس را مانند سال تولد «شاگرد»اش فرض کرده بود. از تولد تا شکوفایی را چهل سال دانسته اند. به طریق مشابه گفته اند که زنون شاگرد پارمنیدس نیز ده المپیاد بعد شکوفا شده است. همان طور که برنت می گوید، نباید به اینگونه تلفیقها چندان اهمیت داد. از سوی دیگر

<sup>1.</sup>Burnet, EGP, 169 f.; KR, 263 f.

نیز نگا: ته نه تتوس، ۱۸۳ و سوفیست، ۲۱۷ در این باره دیدگاه های متفاوتی و جود دارد، فی المثل نگا:

ZN, 681-3 (note); Ueberweg-Praechter, 81 f.; Mansfeld, Offenbarung, 207.

اللاطون، ملاقات سقراط و پارمنیدس خواه تاریخی باشد خواه نه، دلیلی برای دادن اطلاعات دقیق دربارهی سن آنها ندارد مگر این که از صحت آن اطمینان داشته باشد.

گفتن اینکه پارمنیدس در چه سنی شعر فلسفی اش را نوشته است، فیر ممکن است. در پاره ی ۱ سطر ۲۴ الهه او را ۲۵۵۹۶ (تحت اللفظی، هجوان» یا «مرد جوان») خطاب می کند. اما این بر بیش از ارتباط او با الهه به عنوان شاگرد الهه یا پذیرنده ی الهام او دلالت نمی کند. در برندگان آریستوفانس، راوی الهامات، پیستتاریوس Peisthetarius را، که قطماً مردی جوان نیست، به همین طریق خطاب می کند. ا

براساس روایتی که به اسپوسیپوس، خواهر زاده ی افلاطون، برمی گردد پارمنیدس قانون گذار بود و الیا دست کم بعضی از قوانینش را به او مدیون است. ۲ تئوفراستوس، و پس از او نویسندگان بعدی، پارمنیدس را شاگرد کسنوفانس دانسته اند، ارسطو هر چند اظهار نظر نکرده است، اما گزارش کرده است که «می گویند» چنین است (مابعدالطبیعة، ۲۲ م ۹۸۶). گاملاً ممکن است این گزارش راست باشد. پارمنیدس بسیار جوان تر بود، و

1.θέσπιε κοῦρε, *An.* 977.

نگا:(Nestle, ZN, 728 پیش بینی شده به وسیلهی)

W. J. Verdenius, Mnemos. 1947, 285

دیوگنس لائرتیوس، ۹، ۲۳، به نقل از اسپوسیپوس «در کتاب اول دربارهی فیلسوفان». پلوتارخ (Adv. Col. 1126 a) اضافه می کند که شهروندان هر سال براساس قانونهای پارمنیدس سوگند می خوردند. ارجاع مبهمی نیز در استرابو ۶، ۱، ص ۲۵۲ وجود دارد (دیلز ـ کرانتس، ۸۱ و ۱۲). دلیلی در دست نیست که دربارهی فعالیتهای سیاسی پارمنیدس، مانند دیگر فیلسوفان پیش از سقراطی، تردید کنیم، اما ملاحظات عبرتانگیز یگر را (ارسطو، ترجمه ی انگلیسی، ضمیمه ی ۲، ص ۴۵۴، یادداشت ۱) را باید مورد توجه قرار دهیم. ای. ال. مینار (55–41 بارمنیدس با مفاهیم فلسفی اش در باب بود و نمود تردید دارد.

به هنگام مرگ کسنوفانس، که عمری طولانی داشت، تقریباً چهل ساله بود. هر دو در مگنا گراسیا زندگی کردند، و تأثیر تصور کسنوفانس در باب وحدت در پارمنیدس روشن است، خواه این تأثیر از نوشتههای او باشد، خواه از برخورد شخصی. ا

تنها گزارش دیگر درباره ی زندگی پارمنیدس این است که او در زمان فیثاغوریان بوده است. دیوگنس این گزارش را مفصلاً نقل کرده است (۱، ۲۱):

هر چند او شاگرد کسنوفانس بود، از او پیروی نکرد. او همچنین با آمنیاس پسر دیوخایتس فیثاغوری نیز ارتباط داشت، که مردی فقیر بود ولی شخصیتی عالی داشت، و شاگرد آمنیاس شد. وقتی او مرد، پارمنیدس برای او آرامگاهی ساخت، زیرا پارمنیدس اشرافزاده و شروتمند بود، و این آمنیاس بود، نه کسنوفانس، که پارمنیدس را به سوی زندگی زاهدانه هدایت کرد.

آمنیاس، که به جز در این مورد ناشناخته است، محتمل نیست که جعلی باشد، و آرامگاه (۴۵۵۵) به همراه کتیبهاش باید چیزی ماندگار بود

که خودش می تواند سند این گزارش باشد. پروکلوس (تفسیر پارمنیدس، کتاب اول، ص ۴۱۹،۴، دیلز ـ کرانتس، ۸۴) به سادگی می گوید که پارمنیدس و شاگردش زنون «همان طور که نیکوماخوس ضبط کرده است، هر دو نه تنها الیایی بوده اند، بلکه همچنین از اعضای مکتب فیثاغوری نیز بوده اند». این که پارمنیدس زمانی هوادار مکتب فیثاغوری بوده است از آثار

۱. اینکه بیان خود ارسطو باید فقط از سخن تصادفی افلاطون در سوفیست، ۲۴۲ d که ذکری از ارتباط آن دو در میان می آورد، ناشی شده باشد، در نظر خود من بسیار بعید استِ، هر چند دیگران متفاوت فکر می کنند. (نگا: KR، ص ۲۶۵)

خودش نیز برمی آید، اما او قطعاً از این مکتب برید، همان طور که با همهی نظام های فلسفی قبلی نیز قطع کرد.

#### ۲. نوشته ها

او در وزن شعر شش وتدی هومر و هسیود نوشت، و شعر تا مدتی طولانی حفظ شده بود. سیمپلیکیوس کل این شعر را در دست داشته است و به دلایلی که خودش می گوید آن را به طور مفصل نقل می کند (فیزیک، ۱۲۴/۲۶):

ابیات پارمنیدس دربارهی وجود واحد بسیار نیستند، و من میل دارم آنها را به این تفسیر ضمیمه کنم، هم برای تأیید آنچه گفتهام و هم به سبب کمیاب بودن کتاب. ۱

۱. دیلز (Lehrgedicht, 26) گفته است که نسخه ی سیمپلیکیوس عالی است، و احتمالاً این نسخه در کتاب خانه ی آکادمی بوده است، هر چند پروکلوس از نسخه ی دیگری استفاده کرده است. او بی آنکه سندی ارایه کند، اضافه می کند که نسخه ی ارسطو به خوبی نسخه ی تئوفراستوس نبوده است. ممکن است پاره ی ۱۶ مثالی باشد از آنچه دیلز در ذهن داشته است، اما احتمالاً توجیه مطلب این است که تئوفراستوس بیشتر دقیق بوده است و کمتر انتخاب کنندهای فی البداهة.

سپس پنجاه و سه بیت نقل می کند و پس از آن می گوید: «پس اینها هستند ابیات پارمنیدس درباره ی وجود واحد.» می توان فرض کرد که سیمپلیکیوس در این جا فقط ابیات مربوط [به وجود خدا] را کامل نقل کرده است. ما هم اکنون بر روی هم ۱۵۴ بیت در دست داریم، که توزیع آنها یکسان نیست. شعر پارمنیدس، پس از درآمدی که سی و دو بیت است، دو بخش دارد، که به ترتیب با حقیقت و پندار سروکار دارد. دیلز حدس زده است که در حدود نه دهم بخش اول باقی مانده است، در صورتی که از بخش دوم فقط در حدود یک دهم باقی مانده است. خوشبختانه بخش اول مهم تر است، و سیمپلیکیوس دست کم در نقل کلمات خود پارمنیدس در این باب خوش ذوقی اش را نشان داده است.

سبک شعر متغیر است. اظهار نظر پروکلوس در باب وراه حقیقت اصلی، که پارمنیدس در آن می کوشد آموزه ی جدید و پارادکسیکال و حدت وجود و نتایج آن را توضیح دهد، که واین بیشتر شبیه نثر است تا شبیه شعر ه، اگر اصلاً چیزی باشد کوتاهی در بیان حقیقت است. پارمنیدس هر چه استدلالهای منطقی و دقیقش را پیش می برد، بیشتر با موانع روبه رو می گردد. می توان کوشش او را برای انتقال آن دسته از مفاهیم فلسفی که در مورد آنها هنوز تعبیری وجود ندارد احساس کرد، و بعضی از ابیات به ندرت به طور کلی ترجمه پذیرند. از سوی دیگر ا درآمد نیز سرشار از تصورات اسطورهای است، و در شوری دینی قدم گذاشته است که نادیده گرفتنش نامعقول است. پاره های وراه گمان و نیز علایم بیان شاعرانه را نشان می دهد.

۱. همانطور که دیلز خاطرنشان کرده است، پارمنیدس بذله گو بوده، و از آوردن جناس هم خودداری نمی کرده است. نگا: ص ۱۴۲، پایین. مباحث مربوط به انتقاد از سبک او در قدیم را دیلز جمع آوری کرده است:

Lehrgedicht, 5 ff.

#### ۳. مسئله ي اصلي

شعر پارمنیدس مسایل خاصی مطرح می کند، و بهتر است قبل از مواجهه با متن شعر ابتدا مسایل اصلی آن را بررسی کنیم. در درآمد الهه به او نوید می دهد که دو گونه اطلاعات در اختیار او خواهد گذاشت: اول، حقیقت درباره ی واقعیت، سپس آراء میرندگان، که به غلط بودن آنها بدون ابهام تصریح می شود. «با وجود این تو آنها را خواهی آموخت» (پاره ی ۱ بیت استنتاج می کند که کلا راستاند، و از جمله به این نتیجه می انجامد که استنتاج می کند که کلا راستاند، و از جمله به این نتیجه می انجامد که جهان ادراک شده از طریق حواس، غیر واقعی است. در این جا (پاره ی ۸، بیت ۵۰) الهه از سخن گفتن در باب حقیقت باز می ایستد، و بقیه ی تعلیم هفریبنده تواهد گفت «تا هنیچیک از داوری های مردم بر تو سبقت نجوید». سپس بخش دوم شعر هیچیک از داوری های مردم بر تو سبقت نجوید». سپس بخش دوم با شروع از فرض یک جفت اضداد، «آتش» و «شب» یا روشنایی و تاریکی، به صورت فرض یک جفت اضداد، «آتش» و «شب» یا روشنایی و تاریکی، به صورت

روایت فرایند تکاملی پیش می رود. از سوی دیگر، «راه درست» تأکید می کند که واقعیت به معنای دقیق واحد است و باید باشد، و هر تغییری در آن غیرممکن است: قبل و بعد وجود ندارد، و توضیح به مثابه رشته ای بی زمان از استنتاج های منطقی آشکار می شود.

اصل مطلب اینجاست. چرا پارمنیدس به خودش زحمت نقل جزیبات جهان شناسی را می دهد در حالی که پیش از این ثابت کرده است که اضداد نمی توانند وجود داشته باشند و هیچ نظریهای در باب پیدایش جهان وجود ندارد زیرا کثرت و تغییر مفاهیمی ناپذیرفتنی هستند؟ آیا جهان شناسی در چشم او هیچ اهمیتی ندارد و آن را صرفاً نقل می کند، تا به همراه همهی اینگونه کوششها در باب تبیین پیدایش جهان، رد کند؟ اگر چنین است، پرسش دیگری مطرح می شود: آن چیست؟ بعضی فکر می کنند که آن عبارت است از نظام کیهانی خاصی که پارمنیدس با آن مخالفت کرده است، فی المثل نظام کیهانی هراکلیتوس یا فیثاغوریان. دیگران، براساس کلمات خود الهه درباره ی «آراء میرندگان» به طور کلی، پیشنهاد کردهاند که مقصود آن ترکیبی است از آنچه مردم عادی در باب جهان باور دارند؛ عدهای نیز گفته اند که این مطالب اصیل و حاصل فکر خود پارمنیدس است، و اما مقصود از آنها نشان دادن این است که حتی پذیرفتنی ترین شرح در باب ماهیت جهان محسوس، کلا غلط است. این انتقاد حاصل انگیزهای است که متی بذیرفتنی ترین شرح در باب ماهیت جهان محسوس، کلا غلط است. این انتقاد حاصل انگیزهای است که متی بذیرفتنی ترین شرح در باب ماهیت جهان محسوس، کلا غلط است. این انتقاد حاصل انگیزهای است که اله بیان کرده است، «که هیچیک از داوری های میرندگان بر تو صبقت الهه بیان کرده است، «که هیچیک از داوری های میرندگان بر تو صبقت

انتقادهای پارمنیدس از متفکران قدیم تر، به استثنای ممکن هراکلیتوس،
روشن نیستند. نمی توان گفت که کوششهای کی. رایش در یکسان گرفتن
قش قش آناکسیمندر با ناموجود، و یافتن اشارهای به نظریه ی زایش درباره ی
فیثاغوریان در عبارت παλίντροπος κέλευθος از پاره ی ۶، بیت ۹، قرین
موفقیت بوده است. درباره ی دومی نگا:

H. Schwabl, Anz. f. d. Altertumswiss, 1956, 146 f. بعضی در پارهی ۴، انتقاد از آناکسیمنس را یافته اند، اما رک، ص ۸۴ در پایین.

نجویند (یا بهتر از عقاید تو نباشند)».

نظر بدیل این است که فرض کنیم پارمنیدس توضیحات فوق درباره ی جهان محسوس را، شاید براساس زمیندهای عملی، ارایه داده است تا گویا بگوید که: من حقیقت را به شما گفتم، به نحوی که اگر درباره ی جهان که ظاهراً در آن زندگی می کنیم سخن بگویم، شما بدانید که این سخنان غیرواقعی است و نباید بر آنها گردن نهید. اما درنهایت، این چیزی است که به نظر ما می رسد؛ حواس ما هر اندازه گمراه کننده باشند، باید بخوریم و بنوشیم و سخن بگوییم، دستمان را از برخورد با آتش و خودمان را از مقوط در پرتگاه باز داریم؛ و خلاصه چنان زندگی کنیم که گویا اطلاعات حواس ما اصیل اند. از آن جا که میرندگانیم باید با این حواس فریبنده کنار حواس می توانم دست کم به شما کمک کنم تا این عالم را بهتر از دیگران در بالید.

اینهایند مسایلی که پارمنیدس ارایه می کند: ماهیت «راه پندار» و ارتباط آن با «راه حقیقت». با وجود این موفقیت مهم پارمنیدس، همانگونه که انتظار می رود، در خود راه حقیقت نهفته است.

#### ۴.درآمد۱

کرنفورد، با مقابلهی پارمنیدس و هراکلیتوس، نوشت (افلاطون و

۱. ممکن است بعضی فکر کنند که شرح زیر دربارهی درآمد، سطحی است و مشکلات مربوط به جزیبات در آن نادیده گرفته شدهاند. بحث مفصل را مى توان در Offenbarung des Parmenides, ch. J. Mansfeld 4 یافت. بررسی مفصل آن در این جا غیرممکن است، و خواندن بررسی مفصل مانسفلد Mansfeld ، همچون خواندن بررسی بعضی از محققان، در من این تردید را به وجود آورده است که آیا نشر همهی سیر عرفانی پارمنیدس و چپاندن آنها در قالب الفاظ مشروع است یا نه. قطعاً بعضی از تفسیرهای مانسفلد حدسی است، فی المثل، آین ایده که εἰδώς در بیت ۳ متضمن این است که پارمنیدس قبلاً الهامش را از الهه دریافت کرده است و بنابراین در راه بازگشت خویش است (که مانسفلد براساس این تفسیر مطالب زیادی گفته است)، یا ادعای ارتباط بین λάϊ νος οὐδός در بیت ۱۲ و «دیوار استوار» جهان در ۳۷ A. کتاب او کامل و مستقل است، و سرشار از نتایج محققان قبلی است، که خواننده می تواند به آنها مراجعه کند. این کار برای محصلان جدی پارمنیدس ضرورت دارد، به ویژه شاید از جهت ارتباطش به تعیین آنچه در اصطلاح شناسی بعدی صورت منطقی استدلال هایی هستند که او قبلاً مى توانسته است از آنها استفاده كند. اما هر كس بايد به راه خويش رود. در این جا رویکرد، متفاوت است، و من سعی نکردهام همدی آنچه را که متفاوت با مانسفلد اندیشیدهام یادداشت کنم.

بارمنیدس ، ۲۹): «هراکلیتوس بیامآور لو گوس است که فقط می تواند به صورت تناقضاتی ظاهری بیان شود؛ پارمنیدس پیامآور منطقی است که هیچ تناقض ظاهری را تاب نمی آورد.» در توصیف وی، هر دو پیام آور نامیده شدهاند. اطلاق این کلمه بر شخص منطقی شاید تعارض آمیز باشد، با وجود این درست است که پارمنیدس از جهت ادعای مرجعیت برای تعالیمش با هراکلیتوس یکی است. او به صورت شعر حماسی نوشت، و آشکارا این کار را در توافق با این عقیدهی کسنوفانس انجام داد که شعر حماسی را نباید به راویان اسطورهها واگذاشت. شاعر باید، برای مطابق شهرت خویش زیستن، توانایی خود را در نوشتن حقیقت اثبات کند، نه در داستان سرایی. اما برای یونانی، نعمت شاعری، یعنی بدون کمک ننوشتن. شاعران دیگر موز خودشان را دارند. هومر با توسل به او آغاز می کند، و هسیود جزیبات چگونگی آمدن موزها و تعلیم به خودش را شرح می دهد. این مَجاز نیست، بلکه عقیده ی اصیلی را بیان می کند و آن اینکه شاعر حقیقت را عمیق تر از دیگران درمی پابد. هراکلیتوس، با نوشتن به صورت نثر، به ندرت می تواند ادعا کند که حقیقتی را به دست آورده است که جاویدان است. هنگامی که پارمنیدس در ابیات مقدماتی شعرش می گوید که آنچه می خواهد بگوید، الههای آن را پس از سیر سحرآمیزش در سراسر دروازه های شب و روز به او الهام کرده است، ادعای مشابهی در شیوهی مُنتى شاعران مى كند.

درآمد ۱ را، که آن را در اصل نه به سیمپلیکیوس بلکه به سکستوس مدیونیم، می توان چنین ترجمه کرد:

پارهی ۱، سکستوس، بر ضد ریاضی دانان، ۲،۷۰ از این جا به بعد گزارش ما به صورت ترجمه ی شعر به همراه تفسیر خواهد بود. ترجمه سرشار از مشکلات و امکانات بدیل است. این مشکلات و امکانات دیگر را بررسی، و از ترجمه ی مختار در یادداشت ها دفاع خواهیم کرد. مسایل کلی تر تفسیر را در متن خواهیم آورد.

مادیانی که مراحمل می کنند تا به آنجایی که دلم همواره می خواست مرا می کشند، تا اینکه مرا به جاده ی پر آوازه ترین خدا [یعنی: خورشید] می آورند و در آن قرار می دهند، جاده ای که مرد دانش را در همه ی شهرها می برد. من بر روی این جاده کشیده می شدم،

بیت ۱. φέρουσι. زمان حال بر عادت دلالت دارد: پارمنیدس شخصیتی φέρουσι. است که اینگرنه سفرهای روحانی برای او تجاربی منظم هستند (Morrison, JHS, 1955, 59) در باب انتخاب ίκάνοι رک: ایلیاد، چهارم، (kühner-Gerth, II, 2. 452) ۲۶۳).

بیت ۲ معنی دهد (Wege u. Formen, 159, n. 4) منکر این است که این کلمه (یگر). فرانکل (Wege u. Formen, 159, n. 4) منکر این است که این کلمه همواره معنای «پر آوازه» داشته باشد و می گوید که  $\phi \eta \mu \eta$  بیشتر به معنای خریدار است. وردنیوس نیز از او پیروی می کند، 12 ،LSJ. Parm. از سوی دیگر، از پیندار نقل می کند،  $\pi$  (Isthm, 8. 64  $\theta \rho \eta vos$   $\pi$  معادل  $\pi$  معادل  $\pi$  معنای مشهور و پرآوازه است. هر دو معنا می تواند درست باشد. نیز رک:  $\pi$  (Mansfeld, Offenbarung, 229, n. 1).

بیت ۳. که شیر دادن آن به که اشتاین و ویلاموویتس و دیلز ـ کرانتس تغییر داده آن به  $\delta \propto i \mu o v \in c$  نیست، که اشتاین و ویلاموویتس و دیلز ـ کرانتس تغییر داده اند. دیگران آن را  $\delta \propto i \mu o v \in c$  دانسته اند و گفته اند که بر الههای که در بیت ۲۲ معرفی می شود دلالت می کند. محققان متعددی تشخیص داده اند که پارمنیدس خود را در حال سفر در آسمان در ارابه ی خورشید می بیند، که به واقع کاملاً آشکار است. او، مانند فانتون، دختران خورشید را به عنوان راهنما و ارابه ران دارد (ابیات ۹، او، مانند فانتون، دختران خورشید را به عنوان راهنما و ارابه ران دارد (ابیات ۹، ک۲۲)، چرخ شعله ور است (بیت ۷)، مبدأ خانه ی شب است (بیت ۹؛ مخصوصاً نگا:  $\delta \propto i \mu o v o o$  اده اند. (سکستوس در تفسیرش  $\delta \propto i \mu o v o o$  را با حرف اندازه کم تشخیص داده اند. (سکستوس در تفسیرش  $\delta \propto i \mu o v o o$  را با حرف تعریف می آورد، هر چند کسی نمی تواند قطعاً بگوید که او کدام خدا را در نظر داشته است.) همان گونه که فرانکل خاطر نشان کرده است، ضمیر مربوط را هم با

و هم با δονίμονος یکسان می توان به کار برد (همان، ۱۶۰). نمی دانم چرا پارمنیدس اسبان را مادیان قرار داده است (رک: Pindar, Ol, 7. 71)، اما این در تشخیص مطلب لازم نیست مؤثر باشد.

شده اند. برنت ویگر آنها را به این معنا گرفته اند که راه پارمنیدس از همهی شهرها شده اند. برنت ویگر آنها را به این معنا گرفته اند که راه پارمنیدس از همهی شهرها می گذرد، که این موجب شده است برنت پارمنیدس را سوفیست بداند، و یگر متن واجنان تغییر دهد که با بیت ۲۷ ناسازگار آید (نگا::۱۱ (نگا::۲۱ بیت ۱۳ بیت ۲۷ ناسازگار آید (نگا::۲۱ بیت ۱۳ بیت ۱۳ بیت ۱۳ بیت ۱۳ بیت ۲۷ ناسازگار آید (نگا::۱۱ بیت ۱۳ بیت

ودن ون داند، اما εἰδώς کلمه و εἰδώς وظعاً آهنگ عرفان دینی دارد، اما εἰδώς بودن و εἰδώτα φῶτα برای کسی امتیاز شایسته است که از مسیر خورشید پیروی می کند، کسی که همه چیز را می داند، زیرا در همه ی شهرها می رود (او دیسه، یازدهم، ۱۰۹ ، ایلیاد، سوم، ۲۷۷).

زیرا اسبان عاقل مرا در آن می بردند، با کشیدن در ارابه، و دوشیزگان راه می نمودند. و چرخ شعله در کاسه ی چرخ صدا می داد، و از هر دو طرف به وسیله ی چرخهای گردنده کشیده می شد، همچنان که دختران خورشید، با ترک گفتن خانه ی شب، مرا با شتاب به سوی روشنایی می راندند، در حالی که روبنده ها را با دست هاشان از سرشان بس می زدند.

بیت ۴. معنای πολύφραστοι قطعی نیست. جدیدترین بحث در این باره بحث ای. فرانکوت است در Phronesis, 1958. او می گوید این کلمه به معنای

«فصیح» است. اسبان، مانند اسبان آخیلس، از نعمت نطق (سخن گفتن) برخوردارند. (رک، ص 10. یادداشت ۲، در پایین.) من در باب پذیرفتن این ترجمه تردید دارم زیرا احساس می کنم که این نوع معرفی کردن این گونه ایده ی مهم غیر منتظره و عجیب است. اما ممکن است درست باشد.

بیت ۶. قراثت Χνοίησιν ἵει دیلز) کاملاً قطعی نیست. رک: دیلز ـ کرانتس، همان جا.

- σύριλλος ἀὐτήν. معمولاً وصدای نی لبک ترجمه کردهاند» (البته نه دیلز - کرانتس، ۲۶۶). اما σῦριγξ مطمئناً باید همان معنایی را بدهد که در بیت ۱۹ دارد، یعنی:کاسهی چرخ.

بیت ۷. کران به معنای «درخشیدن» همراه با گرمای ناشی از سرعت ( $\delta$ 010 $\tilde{\chi}$   $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{\chi}$  $\tilde{$ 

δινωτοῖσιν. شاید، چنانکه در هومر است، به معنای «برگشتن» بدون اشاره به حرکت باشد.

بیت ، σπερχοίατο ، و نرازی رک: بیت ، نرازی و فرانکل همان ، ۱۵۹ همان که چنانکه و س ۷ م خاطر نشان کرده است (اکنون نگا: ، ۷ م کاطر نشان کو ده است (اکنون نگا: ، Offenbarung, 232 f دختران خورشید ، با ترک گفتن خانه ی شب ، مرا همراهی می کردند ، به هر حال از این جا لازم نمی آید که این ایده ی مهم را متضمن باشد که مادیان مطرح شده در بخش اول ، راننده ندارند .

بیت ۱۰. بعضی درباب پس زدن روبنده ها معنای نمادین می گویند، و بارو هجزیباتی می آورد که مطمئناً از بعضی داستان های کهن برمی آید». اما این جز بازتابی مبهم از هومر نیست: درآمد سرشار از اینگونه بازتاب هاست. نوسیکا و دوشیزگانش می رقصند (او دیسه، ششم، ۱۰۰)، و سوگواری هکوب (ایلیاد، بیست و دوم، ۴۰۶).

دروازه های راه های شب و روز آن جاست، که در بین درگاه و آستانه ی سنگی قرار دارد. خود آنها، سر به آسمان کشیده اند، و با درهای بزرگ پر شده اند، که عدالت تلافی کننده، کلیدهای متناوب آنها را در دست دارد. دوشیزگان با او به نرمی سخن گفتند، و ماهرانه قانعش کردند تا میله را از دروازه ها به آرامی بردارد. درها عقب رفتند و فضایی فراخ بین آنها آشکار شد، هنگامی که محورهای اصلی با برنز میخ کوب شده در کاسه ی چرخهای شان به نوبت چرخیدند. دوشیزگان درست از میان آنها ارابه و اسبها را در شاهراه کشیدند.

بیت ۲۰. αμοιβούς. ۱۴ به خودی خود به معنای «کلیدها» بی است که متناوباً دروازه ا را می بندند و باز می کنند، یا متناوباً از یکدیگر رد می شوند. در یونانی حماسی κληῖδες یا مانع عرض لنگه های در می شوند، تا آن را ببندند (فی المثل، ایلیاد، دوازدهم، ۴۵۵) یا آویخته می شوند که با آن می توان از خارج با به حرکت درآوردن آنها در را بست (چنانکه در او دیسه، بیست و یکم، ۴۷).

دربارهی قفل های یونانی نگا:

Diels, Lehrgedicht, 116 ff.; E. Pottier in Daremberg-Saglio, III, 603 ff.

و برای ارجاعات بیشتر نگا: περόνοι و γόμφοι کارکرد متفاوت απερόνοι و γόμφοι کارکرد متفاوت مسلط کارکرد متفاوت اشته باشند، اما برطبق شهادت باستانشناسی های اخیر می توان فرض کرد که به داشته باشند، اما برطبق شهادت باستانشناسی های اخیر می توان فرض کرد که به معنای میخکوبی با برنز باشند. نگا: Rabinson and Graham, Olynthus 8 علی رغم طبیعت فنی معنای میخکوبی با برنز باشند. نگا: 1938), 235-4; Robinson, 1bid. 10 (1940), 295 توصیف، مایلم فکر کنم که پرسش از اینکه چرا «کلیدها» را جمع آورده است بیشتر شبیه پرسش از این است که چرا قدیس پیتر کلیدهای (به جای کلید) آسمان را دارد. با این حال نگا: ۱۹۵۵ می Mansfeld, Offenbarung, 240.

با برنز میخکوب شده، به جای برنزی: محورها معمولاً از πολυχάλκους. با برنز میخکوب شده، به جای برنزی: Robinson and Graham, loc.) چوباند، طرف پایین آن حفاظ برنزی دارد

و الهه با مهربانی به من خوش آمد گفت، دست راستم را در دستش گرفت، و مرا با این کلمات مورد خطاب قرار داد:

مرد جوان، که همراه ارابه رانان فناناپذیر و اسبانی که تو را می کشید به خانه ی من آمده ای، بر تو درود می فرستم. اقبال بد تو را به سفر در این راه نکشانده است ـ و به واقع این بسیار از گام های آدمیان به دور است ـ بلکه حق و عدالت. بر تو لازم است همه چیز را بیاموزی، هم دل نالرزان حقیقت خوب گرد آمده را و نیز آنچه را در نظر میرندگان می آید، که در آن هیچ یقین راستین نیست. با این حال تو این چیزها را نیز خواهی آموخت، یعنی آنچه را به نظر می رسد قطعاً وجود دارد، که به واقع همه چیز است.

بیت ۲۸. اینکه Θέμις او را به سوی الهه می آورد به معنای این است که سفر او مُجاز است.

بیت ۲۹. (یک εὐκυκλέος (ἄπαξ λεγόμενον قرائت سیمپلیکیوس است. پروکلوس: εὐκυκλέος (ἄπαξ λεγόμενον است. پروکلوس: εὐφεγγέος؛ سکستوس و کلمنت اسکندرانی و پلوتارخ و دیوگنس لائرتیوس εὐκυκλέος. قرائت اخیر تا زمانی که دیلز ρύπειθεός دیوگنس در اثبات کرد پذیرفته شده بود (Lehrgedicht, 55-6). جی. جی. جامسون در اثبات کرد پذیرفته شده بود εὐπειθέος (μρhronesis, 1958, 21 ff εὐπειθέος).

بیتهای ۲-۳۱ مشکلات فراوانی به وجود آوردهاند و آنها را به طرق گوناگون تفسیر کردهاند. ترجمه ی بالا به پیروی از اون در ۲ ( 1960, 88 مورت گرفته است، که در آنجا روایت بسیار قدیمی بحث شده است. نستله ترجمه های بسیاری را در ZN, 733, n. 1 داده است.

بیت ۳۲. دیلز با قرار دادن آپوستروف بعد از آخرین حرف δοκίμως و حذف میت ۳۲. دیلز با قرار دادن آپوستروف بعد از آخرین حرف δοκιμόω و حذف δοκιμάω ا

آن را نادیده گرفته است. نگا: Kranz, SB Preuss. Ak. 1916, 1170، نگا: Owen, Loc. cit. 87 and W. R. Chalmers in Phronesis, اعتراض 1960, 7.

کرانتس ۱۹۳۵٬۳۵۸ را در دیلز ـ کرانتس حفظ کرده است، اما قرائت περ کرانتس حفظ کرده است، اما قرائت περ ὅντα در متن سیمپلیکیوس بسیار بهتر جا افتاده است، و من در حفظ آن از اُون پیروی کرده اما، همان طور که او می گوید، «بر این اساس تفسیر چندان فرق نمی کند.»

ویژگی مهم ترجمه ی اُون این است که ۱۵۸ ۵۵ ۵۵ ۵۵ می تفسیر الهه نیست، بلکه محتوای آرای میرندگان را خلاصه می کند که او قول می دهد تعلیم کند. اگر این را در نظر داشته باشیم، بسیاری از مشکلات از بین می رود. برای تفسیر مانسفلد نگا: Offenbarung, 128, 156 ff. او در مورد تفسیر اُون بحث نمی کند، هر چند به جز این مورد، خلاصه ی مفید و جامعی از ترجمه های بدیل ارایه می کند.

ویژگی های اساسی درآمد اینها هستند. پارمنیدس نسبت به میرندگان دیگر دارای امتیاز می گردد. او، مانند یک فائتون ـ بسیار خوش اقبال، در سراسر آسمان، در ارابه ی خورشید با دختران خورشید برای راندن او، کشیده می شود. سفر مرحله به مرحله روایت نمی شود، بلکه نکته های مهم به شیوه ی امپرسیونیستی مطرح می شوند. این سفری است از شب به روز. جایی که رفتن به آن ممنوع است، و بر اهمیت این نکته با انگشت گذاشتن بر جزییات دروازه تأکید شده است، دروازه ای که نگهبان آن شخص عدالت است. هیچکس نمی تواند بدون اجازه عبور کند، یعنی، تا اینکه رضایت الهی و حق عبور او را تصدیق کند.

از میان دروازه، جاده درست به خانهی الههای می رود که نام برده نشده است، احتمالاً نه بلافاصله، زیرا پارمنیدس از ادامهی مستقیم سفر در طول راه ارابه (άμαξιτός) سخن می گوید؛ اما نمی توانیم بگوییم فاصله چه اندازه

بوده است، زیرا او وقت را برای امور غیر ضروری تلف نمی کند، بلکه فقط نکات انتقادی سفر را روشن می کند. الهه دست او را در دست می گیرد، و قول می دهد که «همه چیز» را به او بیاموزد، هم حقیقت را و هم آنچه را میرندگان به غلط باور دارند.

این روایت آشکارا به آنچه پس از آن میآید خصلت الهام الهی می بخشد، اما گفتن اینکه پارمنیدس چه اندازه جدا به این امر عقیده داشته است آسان نیست. عناصر اسطورهای درآمد بیشتر ، مُنتی است. بسیاری از عبارت پردازی آن از هومر و هسیود اخذ شده است. الههای که شعر را عبارت پردازی آن از هومر و هسیود اخذ شده است. الههای که شعر را می سازد به موز نویسندگان حماسی مربوط است، که همچنین می توان آن را والههای دانست که در مطلع ایلیاد آمده است: «بسرای، الهه، از خشم.» هنگامی که هومر در آغاز نام بردن کشتی ها موزها را به کمک می طلبد، اضافه می کند (ایلیاد، دوم، ۴۸۵): «برای شما الهههایی هستند، و حاضرند و همه چیز را می دانند.» سرود هسیود را موزها به هنگامی که او در دامنه ی هلیکون Hclicon گوسفند می چراند به او می آموختند، و شایان توجه است که به او گفتند (پیدایش خدایان، ۲۷ و بعد): «ما می دانیم چگونه غلطهای بسیاری بگوییم که راست در نظر آیند، و می دانیم هنگامی که بخواهیم،

۱. فی المثل، رک: بیت ۵، با ایلیاد، دوم، ۲۹۰، اودیسه، ششم، ۲۵۱، بیست و چهارم ۲۲۵؛ بیت ۱۵ با هسیود، پیدایش خدایان، ۹۰، اودیسه، شانزدهم ۷۸۶۰ نوزدهم ۵۰۶؛ بیت ۲۵ با ایلیاد، هجدهم ۲۸۶۰؛ بیت ۲۷ با ایلیاد، ششم ۲۰۲، اودیسه، نهم ۱۱۹. ای. ای. هاولوک حتی در ۱۹۶۸ ششم ۲۰۲، اودیسه، نهم ۱۹۹. ای. ای. هاولوک حتی در ۱۹۶۸ استدلال می کند که سفر اودیسئوس الگوی ابتدایی سفر پارمنیدس است، و مضمون این اودیسه در بخشهای فلسفی شعر ادامه یافته است.طبیعتا او می پذیرد که اسبان و ارابه به مجموعه ی متفاوتی از تداعی ها تعلق دارند او می پذیرد که اسبان و ارابه به مجموعه ی متفاوتی از تداعی ها تعلق دارند اول دیلز پیشنهاد کرد)، اما این مطلب در نظر او آن اندازه که ممکن است اول دیلز پیشنهاد کرد)، اما این مطلب در نظر او آن اندازه که ممکن است دیگران بگویند استثناء بزرگی نیست. مانسفلد نیز شباهتهایی با اودیسه را مطرح کرده است: Offenbarung, 230.

حقیقت را چگونه بر زبان آوریم.» پارمنیدس تحت تأثیر سُنتی کهن قرار داشت، هر چند او این سُنت کهن را در جهت اهداف جدید به کار بست، آنجا که گفت، الهه گفت که به او هم حقیقت را خواهد آموخت و هم چیزهایی را که راست نیستند ولی راست به نظر می رسند. همچنین اشاراتی وجود دارند که به آشنایی او با اشعار ارفهای دلالت دارند، ۱ اما همهی این انعكاسات در سطح الفاظ صادقاند، و بيش از اين اثبات نمى كنند كه پارمنیدس در سُنت شعر قدیم تر و معاصر گام برداشته است. (بورا مفاهیم مشابهی در پیندار و با فولیدس و سیمونیدس و دیگران نقل کرده است.) هیچ اشارهای در تعلیم او وجود ندارد که فی المثل بر این دلالت کند که بارمنیدس با ویژگی های آموزه های ارفهای موافقت کرده است. ویژگی عمومی درآمد بیشتر (البته نه چندان بی ارتباط) جریان «شمنیستی» نخستین اندیشه ی دینی یونانی را نشان می دهد، که شخصیت های نیمه افسانه ای ماندن آیتالیدس Aithalides و آریستئاس Aristeas و اباریس Abaris و ایپیمنیدس Epimenides و هرموتیموس Hermotimus ارایه کردهاند. دربارهی آیتالیدس نقل کردهاند که هرمس به او این عطیه را بخشیده بود که  $\langle \psi \rangle$ وحش می توانست در عین حال به هادس و به بالای زمین برود ( $\psi$ 

۱. در این مورد ارجاع به Δίκη πολύποινος شایان توجه است. رک: ارفئوس، پارهی ۲۳ ( ارفئوس، پارهی ۲۳ ) را پارهی ۱۵۸ دیلز و دیگران دموستنس کاذب ۲۵/۱۱ (ارفئوس، پارهی ۱۵۳ ( ارفئوس، پارهی ۱۵۳ ) را به عنوان مشابه نقل کردهاند تا ثابت کنند شعر قدیمی است. در این باب نگا: Gruppe, Rhaps. Theog. 708; Dieterich Kl. Schr. 412 (.; kren, De theogoniis, 520

در دنبالدی شعر، رد میرندگان در پاره ی ۶ بیت ۴ و بعد به پاره ی ۲۳۳ ارفئوس شیاهت دارد. هم در پارمنیدس و هم در نویسنده ی ارفهای سرزنش میرندگان اولاً متوجه نادانی آنهاست. از این رو ۳۵۱۵ و ۵۵۲۵ در بیت ۳ احتمالاً رازآموزی دینی آن را دارد. نگا: بارو، ۱۰۹) همچنین می توان نوری را مقایسه کرد که تازه واردین الئوسیسی Eleusinian در جهان آخرت ارزانی می شود و یکی از شادمانی های عمده ی آنهاست.

دیلز - کرانتس). آریستئاس سفرهای سحرآمیز مشابهی انجام می داد و می توانست در یک زمان در دو جا ظاهر شود (هرودوت، چهارم، ۱۳ و بعد)، و روح هرموتیموس عادت کرده بود که بدنش را در جست و جوی دانش ترک کند (پلین، ۱۳، ۱۳، ۱۳، ۱۳). اپیمنیدس در حالی که بدنش در خواب بود به الهههای حقیقت و عدالت وارد می شد (اپیمنیدس، پارهی ۱، دیلز - کرانتس)، که تجربهاش را به تجربهی پارمنیدس نزدیک می کند.

آنچه در این جا توصیف شد شبیه سفری روحانی در بالای زمین با هدف کسب دانش است. دیلز به شباهت اینگونه سفر به سفرهای شمنهای سیبریا و جاهای دیگر، مدتها پیش از این توجه کرده است، و افزایش مواد تطبیقی از زمان او به این سو فقط شباهتها را تصدیق کرده است. آنها همچنین می توانستند در سفرهای روحانی روحشان را، گاهی در سراسر

۱. دیلز، Lehrgedicht و بعد، با ارجاع به رادلف، Aus Sibirien، دوم، ۳ و بعد، با ارجاع به رادلف، ۸ دوم، ۵ و بعد، ۳ و بعد، کی. مولی ۲ نیز شهود ۷۱۶٬۰۰۱ پارمنیدس را با شعر شمن در K. Meuli بنیز شهود مرتبط دانسته است. دادز Dodds در Gks دانسته است. دادز ۱۷۱، ۱۹۳۵ در مطرح مسل ۵، برخورد تاریخی واقعی بین یونانیان و فرهنگهای شخصی متمرکز در سیبریا را، از طریق تجارت و استعمار، مطرح کرده است.

در باب سفرهای شمنی به طور کلی نگا: Prophecy که فصل آخر آن («سفرهای روحانی شمنها») به جهانی بودن این سفرها تأکید می کند. در میان مسایل اصلی این سفرها همچنین توجه داشته سفرها تأکید می کند. در میان مسایل اصلی این سفرها همچنین توجه داشته باشید که این سفرها هم «به آسمانهای روشن بالا» و هم به زیرزمین انجام می شوند، و اینکه «در انجام این سفرها، مردان عموماً از موجودات و به ویژه از زنان فوق طبیعی استمداد می طلبند». (رک: هلیادس) دبلیو بورکر زنان فوق طبیعی استمداد می طلبند». (رک: هلیادس) دبلیو بورکر «اعمال شمنی در قرن ششم ب. م در جنوب ایتالیا هنوز رایج بوده است.» با این حال، شاید اثر الیاده Eliadc درباره ی شمنیسم (از ۱۹۶۴ ویرایش تجدید نظر شده ی انگلیسی در دسترس است) در باب استفاده ی آزاد از این کلمه در ارجاع شده ی انگلیسی در دسترس است) در باب استفاده ی آزاد از این کلمه در ارجاع به اعمال و عقاید یونانیان به ما هشدار می دهد. نگا: بخش مربوط به ایده تولوژی و فن آوری های شمنی بین هند و داروپاییان (صص ۲۷۵ و بعد).

آسمان، رها سازند. و از این طریق دانشی فوق انسانی به دست آورند.

پارمنیدس در این سُنت دینی و مکاشفهای apocalyptic منطق ریشه داری را انتخاب کرده است که در قلب شعرش جای دارد. او اهل جنوب ایتالیا بود، جایی که دین عرفانی حضور دارد، و اغاب فیثاغوری هستند؛ و فیثاغورس اعتقاد داشت که تجسد دوبارهی آیتالیدس و هرموتیموس است (ديوگنس لائرتيوس، هشتم، ۵-۴؛ ديلز ـ كرانتس، ۱۴/۸). كسي نمي تواند در اینکه درآمد تجربهی اصیلی را توصیف می کند تردید کند. در باب ابزار ادبی آن نمی توان گفت که با محتوای اصلی شعر ناسازگار است، شعری که مطالب را بسیار بهتر از نثر آناکسیمنس یا آناکساگوراس منتقل می کند. با این حال، روشن است که پارمنیدس عقل گرایی از گونهی ایونیایی نبود، از این رو هشوار است بفهمیم که در تفسیر آثار او عنصر غیر عقلانی را تا چه اندازه باید جدی بگیریم. او، مانند شخصیت های دیگر یونان باستان، در چهارچوب غیر عقلانیت ابتدایی به پیشرفت عقلانی چشمگیری دست یافت. خود او تا چه اندازه از عقلانیت رها بود؟ بارو خاطرنشان می کند (همان، ۹۸) که در حالی که اسلافش به واقعیت ابزارهای عرفانی عقیده داشتند (في المثل، اييمنيدس به گفت و كو با خدايان در غار دیکتائیان عقیده داشته است)، «پارمنیدس آشکارا تمثیل سازی می کند». دروازه ها و جاده های شب و روز از هسیود و او دیسه ، اخذ و به هم آمیخته شدهاند، ۱ اما از نظرگاه او سفر از دروازه های شب به روز روشن گر پیشرفت از نادان به سوی دانش یا حقیقتی است که او را در طرف دیگر بیدار می کند. جاده (ὁδός) تصور شاعرانهی شایعی است، اما برای پارمنیدس، که در سراسر شعر آن را می آورد، نماد «جادهی پژوهش» است. مسیر مستقیم

έγγυς γάρ Νυκτός τε καὶ «Ηματός εἰσι κέλευθοι.

۱. هسیود در، پیدایش خدایان، ۷۴۸، از شب و روز سخن می گوید که از یکدیگر استقبال می کنند، و ظهور یکی ناپدید شدن دیگری است. پارمنیدس در ۱/۱۱ لفظاً او دیسه دهم، ۸۶ را الگو قرار داده است:

(κέλευθος) به حقیقت می انجامد، غلط رفتن پیروی کردن از «کورهراه تشخیص ناپذیر» (αταρπός) است. از این رو او «از ایده ها و تصوراتی استفاده کرد که در آن عصر آشنا بودند، اما آنها را در خدمت به هدفی جدید به کار برد، و به ویژه آنها را بر حوزه ی خویش در پژوهش دانش اطلاق کرد» (همان، ۱۱۲).

با وجود این، همراه با موافقت با بارو در اینکه استفاده ی پارمنیدس از تمثیل باید آگاهانه و عمدی باشد، نباید فراموش کنیم که، حتی در فقراتی که این را نشان می دهند، زمینه ی بحث زمینه ای ماقبل فلسفی است. اودیسه ی روحانی شمن همواره برای جست و جوی دانش بوده است. یکی گرفتن «جاده یا سفر = جست و جوی دانش = روایت انتقال دهنده ی نتیجه های این جست و جو» از آن خود او نیست، بلکه از قبل در آن دسته از اعمال شمنی حاضر است، که اشعار پارمنیدس بازتاب های هر چند دور آن را دارد. ا

از این رو باید نسل و تبار دینی پارمنیدس و وسعت آن را همواره در ذهن داشته باشیم، اما نباید در این باب اغراق کنیم. او فلسفه اش را از طریق در آمدی که بر عناصر اخذ شده از شعر دینی قدیم تر و در بعضی موارد از ریشه های شمنی مشتمل است، در زبان الهه گذاشت؛ اما نباید او را «شخصیتی رواناً بی ثبات، که ندایی او را به سوی زندگی دینی دعوت کرده است» آ بدانیم. چند نقل قول از مقالهی بارو احتمالاً می تواند ما را به حقیقتی که در این باب می توانیم دریابیم نزدیک تر سازد. پارمنیدس «به عنوان منطقی صرف نمی نویسد بلکه به عنوان کسی می نویسد که تجربه ی عنوان مناشرند». او خاصی دارد که مشابه تجربه ی کسانی است که با خدایان معاشرند». او جوی حقیقت را چیزی شبیه تجربه ی عرفانی تلقی کرد، و در این

مولی این را نشان داده است، همان، ۱۷۲ و بعد.

<sup>.</sup> تعریف دادز از شمن Gks and Irrational, 140.

باره با استفاده از سمبلهای دینی نوشت، زیرا احساس کرد که خود این کار نوعی فعالیت دینی است. در عین حال بارو درآمد را تنها براساس ریشههای آن توضیح نداده است: «پارمنیدس آشکارا تمثیل سازی می کند. تمثیل البته ممکن است بر چیزی شبیه به تجربهی عرفانی مبتنی باشد، اما تجربهی عرفانی هرگز تمثیل نیست. ... پارمنیدس ماجرای روحانی را به صورت الفاظ ضبط نکرده است، بلکه جست و جویش از حقیقت را در جامهی تمثیل درآورده است. اگر این اظهارات نشانی از ناسازگاری داشته باشند، احتمالاً ناسازگاری در ذهن خود فیلسوف است، یعنی در تنش بین باشند، احتمالاً ناسازگاری در ذهن خود فیلسوف است، یعنی در تنش بین بارمنیدس، اگر این اظهارات نشانی و انقلابی خود بارمنیدس. اگر این اظهارات نشانی و انقلابی خود پارمنیدس. ا

کلمات منتقد حساسی هم چون هرمان فرانکل نیز ارزش نقل دارند. او می گوید، پارمنیدس فیلسوف است، و شخص در متنی فلسفی به این فرض تمایل دارد که موضوع، مستقل از زبان، که امری عرضی است، از خود سخن می گوید. «با وجود این بدفهمی های بسیار بنیادی نتیجه می شود، و بسیاری از بهترین و منفرد ترین و زنده ترین [بخش ها] در خود آموزه مفقود شده است، مگر اینکه ذهن مان را برای خواندن اثر به عنوان شعری حماسی آماده کنیم، و از طریق زبان، پدیده های تاریخی واقعی را به دست آوریم ( Formen بایی یکی است و به این به ویژه درباره ی پارمنیدس صادق است (همان، ۱۵۸). (ترجمه از آلمانی از خودم است).

# ۵. دو راه پژوهش: یکی درست، دیگری غیرممکن

(پارهی ۲) اکنون بیا، خواهم گفت (و تو حفظ کن کلمات مرا آنگاه که شنیدی) راههای پژوهش را که تنها باید بدان اندیشید. یکی، که آن هست و این که برای آن غیرممکن است نباشد، راه یقین است (زیرا ملازم حقیقت است). دیگری، که آن نیست، و اینکه آن ضرورتاً باید نباشد، و من می گویم این راهی است که به کلی پژوهش ناپذیر است؛ زیرا تو نه می توانی آنچه را نیست بشناسی - این غیرممکن است - نه آن را بر زبان آوری، (پارهی ۳) زیرا آنچه می تواند اندیشیده شود و آنچه می تواند باشد همان چیز است.

2.5. ἡ δ ώς οὺκ ἔστιν τε καὶ ώς χρεών ἐστι μὴ εἶναι.

کرانتس (SB Preuss. Ak. 1916, 1173) کرانتس (οὐκ ἔστιν (SB Preuss. أرفته است، يعنى: علاوه بر آنچه هست، ناموجود مىرسد که چيزى وجود ندارد، گرفته است، يعنى: علاوه بر آنچه هست، ناموجود نيز هست. به عقيده ي او، ۶/۱ نيز اين مطلب را نشان مي دهد، که او آن را، به پيروي

از دیلز، چنین ترجمه می کند: «شخص باید بگوید و فکر کند که حفقط> آنچه هست، هست: زیرا وجود هست، اما نا وجود نیست (das Nichtseinde).» راه غلط اول، که پیدایش و تباهی و حرکت مکانی و تغییر را با خود آورده است چنین فهمیده شده است. این راه عموم مردم است. راه غلط دوم که در پارهی ۶ از آن یاد شده است، راه پیروان هراکلیتوس است. این تفسیر به نظر می رسد که ارزش گفتن را دارد، اما غیر محتمل است. جدا از ترجمهی ۶/۱ (در این باره یادداشت بعد را بینید)، کرانتس در مقالمی خود نیمه ی دوم ۱/۵ را ترجمه نکرده است. البته این فقره در دیلز ـ کرانتس، بدون تفسیر، ترجمه شده است، اما ترجمه ی او را اگر به طور کلی در نظر آوریم تحکمی و غیرطبیعی به نظر می رسد.

ترجمهی بارهی ۳ به پیروی از تسلر و برنت صورت گرفته است. مصدر در معنای حالت مفعول با واسطه آمده است، و معنای تحتاللفظی چنین است: «چیز واحدی هم برای اندیشیدن است هم برای بودن،، که دقیقاً مشابه ٤ἰσι ٧٥ῆσαι در ۲/۲ است. این قرائت همچنین ترجمهی ۶/۱ را به صورت زیر توجیه می کند: «ضرورت دارد که آنچه از آن سخن می رود و اندیشه می شود وجود داشته باشد»، یعنی: «آنچه بتوان از آن سخن گفت و دربارهاش اندیشید باید وجود داشته باشد». نگا: برنت، EGP، ۱۷۳، یادداشت ۲. من هنوز فکر میکنم که این محتمل  $\pi$ رین ترجمه است، حتى اگر اين استدلال برنت قاطع نباشد كه مصدر خالى نمى تواند مسندالیه جمله واقع شود. (در این باره نگا: ,Heidel, Proc. Am. Ac. 1913) 720, and Verdenius, Parm. 34 f. اين ترجمه (مانند روايت هولشر كه مانسفلد در Offenbarung, 63 نقد کرده است) مستلزم این ناسازگاری نیست که ٧٥٤٤٧ را مجهول و ٧٥٤٤ را معلوم بگيريم (اگر سخن گفتن با اين اصطلاحات زمانی که εΐναι فعل متعدی نیست درست باشد). ترجمهی مختار مانسفلد نیز شبیه این ترجمه است. او می گوید که این یاره متضمن وحدت اندیشه و وجود نیست (چنانکه ممکن است کسی چنین فکر کند)، بلکه فقط متضمن این است كه «متعلق انديشه در عين حال متعلق وجو د نيز است» (همان، ٤٧).

مسنداليه فعل «هست» نام برده نشده است. معمولاً گفته اند كه مسنداليه آن «آنچه هست» است، یعنی: پارمنیدس یک همانگویی منطقی اظهار کرده است: آنچه هست، هست. في المثل، ديلز و كرنفورد چنين گفته اند. برنت آن راجسم یا جسمانیت و مادیت تفسیر کرده است: «گفتن اینکه آن هست به این معناست که، جهان ملا Plenum است. ۱ این نتیجه گیری، همان طور که راون خاطرنشان کرده است، «دست کم عجولانه است». وردنیوس بیشنهاد کرده است: «همهی آنچه وجود دارد، یعنی مجموع چیزها»، این نیز شاید عجولانه است. دیگران هرگونه جست و جوی موضوع را غلط دانستهاند. «در دورهی باستان عبارت ٤٥٦١ (آن است) پارمنيدس در شعرش اصلاً هیچ موضوع معینی نداشت.» راون و فرانکل چنین پیشنهاد کردهاند که «پارمنیدس» فعل است را «اولاً به اصطلاح غیر شخصی به کار برده است، تا حدودی شبیه «باران می آید it rains»، «باریدن رخ می دهد »». پروفسور اُون بر این دیدگاه اعتراض کرده است که چیز معینی باید در مد نظر باشد «زیرا پارمنیدس در ادامه ویژگیهای گوناگون موضوع ٤٥٣ آش را اثبات می کند». راه حل خود اُون این است که «آنچه اظهار می شود که هست به سادگی عبارت است از آنچه می توان دربارهی آن سخن گفت یا اندیشید»، و این واقعاً ذکر شده است، نه اینجا در بارهی ۲، بلکه در بارهی ۴/۶/۱ «آنجه

او در یادداشتی که زماناً متأخر است (Μπεπος, 1962, 237) عقیدهاش در باب این پیشنهاد را که مسندالیه ἀληθείη است اصلاح کرده است، و گفته است که ἀληθείη نه به معنای مقوله ی منطقی، بلکه به معنای «طبیعت راستین اشیاه» مسندالیه است. او ما را دعوت می کند تا پاره های ۸/۵۱ و ۱/۲۹ را مقاسه کنیم.

۲. نگا: مقالهی أو Eleatic Questions» در ۱۹۶۰، و ۱۹۶۰، منابع دیگر دیدگاههای ذکر شده در بالا را می توان در این مقاله یافت به جز برنت (.EGP, 178 f.). پاتین Patin و کالوگرو Calogero نیز معتقدند که ἄστιν موضوع معینی ندارد. بررسی مفصل عقاید محققان در این باره در Offenbarung, 45-55 آمده است. خود او نیز عقیده دارد که ضرورت ندارد

مى توان دربارهى آن سخن گفت و انديشيد بايد باشد.»

از این رو انتخاب جدی موضوع بین «آنچه هست» و «آنچه می توان درباره ی آنسخن گفت و اندیشید» دایر است. این انتخاب به یک معنا جدی به نظر نمی رسد، زیرا پارمنیدس در هر صورت این دو را یکی می داند، و به قول خود اون «هیچکس انکار نخواهد کرد، همان طور که از استدلال برمی آید، که که که آنچه هست] توصیف صحیح موضوع است». او به بیان نشده دانستن موضوع اعتراض می کند و می گوید: «این کار هست را به ممانگویی منطقی برمی گرداند، و نیست را به تناقض، در صورتی که پارمنیدس ضروری می بیند که برای هست و علیه نیست استدلال کند هاما این اعتراض او صرفاً منطقی است. او اینها را از آغاز فرض نمی کند.

در گفتن این که چیزی هست، پارمنیدس بی شک چیزی را در نظر داشته است که می توان درباره ی آن سخن گفت و اندیشید، زیرا او آشکارا این دو را یکی می داند. پس این توصیف درستی از موضوع است، همچنان که آنچه هست، نیز است. با وجود این، در نظر محققانی همچون کرنفورد، که فرض می کند در پاره ی ۲ پارمنیدس به سادگی می گوید که «آنچه هست، فرض می کند در پاره ی ۲ پارمنیدس به توانایی اثبات چیزی به وسیله ی همانگویی غفلت دارند، یا آنها از عدم توانایی اثبات چیزی به وسیله کم همانگویی غفلت دارند، یا اینکه پارمنیدس از دیدن این حقیقت ساده غفلت کرده است، اعتراضی کاملاً منصفانه نیست.

تاریخ اندیشه ی یونانی تا زمان پارمنیدس، ممکن است دیدگاهی متفاوت را مُجاز دارد، زیرا ویژگی جدی شعر قطعی است. پارمنیدس بعدها با دقت حیرت آوری استدلال می کند که وقتی کسی گفت که چیزی هست، خود را از گفتن اینکه آن بود یا خواهد بود، و از نسبت دادن آغاز زمانی یا تباهی زمانی به او، یا هرگونه تغییر و حرکت به او بازداشته است. اما این

در گزارهی منطقیای که پارمنیدس اظهار کرده است دنبال موضوع بگردیم (ص ۵۸). او در این بحث از اُون یاد نمی کند.

درست کاری است که ملطیان انجام دادند. آنها فرض کردند که جهان همواره در حالت کیهانی کنونی نبوده است. آنها جهان را از یک جوهر استنباط کردند، که معتقد بودند این جوهر به طرق مختلف تغییر و حرکت می کند \_ گرم تر یا سرد تر، خشک تر یا مرطوب تر می شود، رقیق تر یا غلیظ تر می گردد \_ تا اینکه توانست جهان نظم را پدید آورد. (رک: پارمنیدس، ۱-۸/۴۰) البته اگر به آنها [ملطیان] گفته می شد که «آنچه هست، هست، آیا نیست؟» آنها باید می پذیرفتند. پارمنیدس در رد کردن عقیده ی آنها آن اندازه درصد د این نیست که همانگویی را اثبات کند که درصد د این است نشان دهد که متفکران قدیم تر، همچنین مردم عادی، هرگز آن را خوب صورت بندی نکرده اند، و به این ترتیب از مستلزمات آن طفره رفته اند. این شاید اولین بار است، اما قطعاً نه آخرین بار، که فیلسوفی فکر می کند که به همین دلایل، ضروری است با همانگویی آغاز کند. ا

پارمنیدس فقره ی طولانی ای را که به عنوان پاره ی ۸ شناخته شده است، اینگونه شروع می کند که «آن هست» (یعنی، بنابر تفسیر دیلز، این همانگویی را مطرح می کند که آنچه هست، هست»، و سپس پیش می رود و اثبات می کند، اما نه این بیان را که «آن هست»، بلکه بعضی «نشانها» (σήματα) را در این راه؛ یعنی، بعضی صفتها را که هر آنچه هست باید آنها را داشته باشد. آن باید جاودان و تقسیمناپذیر و بی حرکت و مانند آن باشد، هر چند مردم تاکنون از سر بی دقتی می گویند که آنچه هست باشد، می تواند به وجود آید، خود را تقسیم کند، حرکت کند، منهدم گردد. حتی این جا در پاره ی ۲ نیز بیشتر به نظر می رسد که «آنچه هست» اثبات شده است یا برای آن استدلال شده است. آن بیان شده است و گفته شده است که

۱. «حرف ها تکراری و ناچیز، هنگامی که به صورت آشکار و نهان انکار می شوند یا فراموش می شوند یا نادیده گرفته می شوند، چنانکه در فلسفه اغلب چنین است، تأیید مسلم به شمار می آیند»

<sup>(</sup>J. R. Bambrough, Proc. Aris. Soc. 1960-1, 215).

درست است. پارمنیدس از برای کامل کردن مطلب، سپس متضاد آن را ذکر می کند (هر چند، همان طور که اُون و دیگران موافقند، هیچکس این راه را برنگرفته است)، و به طور مختصر آن را به عنوان ادراک ناشدنی کنار می گذارد. در این جا و در پاره ی ۸، اگر با هم لحاظ شوند، او به هم نوعان خودش می گوید: «آنچه هست، هست. شما این را همانگویی می نامید، و من نیز چنین می نامم، اما شما به هست نیروی کامل و شایسته ی آن را اعطا کنید: شما با گفتن آنچه هست، مانع فرایند پیدایش و تباهی و تغییر یا حرکت شده اید.»

تکرار می کنم، این به معنای انکار این ادعا نیست که آنچه هست، به قول پارمنیدس، چیزی است که می توان دربارهاش سخن گفت یا اندیشید: او خودش چنین می گوید، اما این استدلال که هیچکس این را ضروری نمی بیند که برای اثبات یک همانگویی استدلال کند، نمی تواند این امکان را رد کند که اگر در ۲/۳ موضوع بیان می شد، مطلب اینگونه می بود: «آنچه هست، هست، و نمی تواند نیست باشد.» علاوه بر آن، در همان قرن گرگیاس فکر می کرد که استدلال در مورد تناقض منطقی امکان دارد: او «اثبات کرد» که آنچه هست نیست (۵۷۵ کن کن کن را را می شود انجام که آنچه هست نیست (۵۷۵ کن کن کن را را می شود انجام داد، پس مطمئناً در همان مرحله از اندیشه یا اندکی قبل از آن، استدلال برای داد، پس مطمئناً در همان مرحله از اندیشه یا اندکی قبل از آن، استدلال برای اثبات یک همانگویی نیز می تواند هم ممکن و هم ضروری در نظر آید. ا

اهمیت این کار در پاره ی ۸ ظاهر می شود. در آن جا او این بیان را که ۱۱ نیست ۱۵ به عنوان امری غیرممکن کنار می گذارد. برای او در این باب این توجیه کفایت می کند که موضوع چنین سخنی نمی تواند در ذهن ما بیاید، زیرا آنچه نیست، را نمی توان تشخیص، و به دیگری نشان داد. به سختی می توان سبک سری سوفیست مآبانه ی اواخر قرن پنجم را به او نسبت داد.

۱. گرگیاس، پارهی ۱۴دیلز ـ کرانتس، دوم، ۲۸۰/۱۱ و بعد. نیز نگا: Reinhardt, Parm. 36.

سوفیست ها از منطق الیاییان استفاده می کردند تا محال بودن همه ی دانش را نشان دهند، چنانکه گرگیاس با دفاع از برنهاد وآن نیست و این کار را انجام داد. او ضمن مسخره کردن عنوان درباره ی طبیعت یا موجود، که عنوان عمومی آثار فیلسوفان طبیعی است، رساله ای نوشت تحت عنوان درباره ی ناموجود یا درباره ی طبیعت، که در آن برای اثبات این سه برنهاد استدلال کرد: (آ) که عدم موجود است، (ب) که اگر عدم موجود باشد نمی توانیم دانشی درباره ی آن کسب کنیم، (ج) که اگر کسی آن را بشناسد نخواهد توانست به دانش خویش هویت جمعی ببخشد.

پارهی ۳ را معمولاً مطابق آنچه در بالا آمد ترجمه کردهاند: «همان چیز است که می تواند اندیشیده شود و می تواند باشد.» به طریق مشابه، ۶/۱: «آنچه از آن سخن گفته شود و دربارهی آن اندیشیده شود، باید باشد (یعنی: موجود باشد).» ۱

یافتن هرگونه برابر انگیسی دیگر دشوار است، اما این فقط بر عدم کفایت ترجمه و بر این حقیقت تأکید می کند که زبان و اندیشه جدایی ناپذیراند. براساس این ترجمه، آن سخن به سادگی به نظر می رسد که اشتباه است. بدیهی است که سخن گفتن و اندیشیدن درباره ی موضوعی که نیست ممکن است، مانند اسبان تک شاخ unicorns و پادشاه فعلی فرانسه که محبوب فیلسوف قرن بیستم باشد.

درست است که فلسفه در این مورد پیشرفت کرده است، اما برای مورخین با گفتن اینکه پارمنیدس اشتباه کرده است موضوع خاتمه نمی یابد. «اشتباه» او راه فهمیدن مفاهیم متفاوت درباره ی فرآیندهای ذهنی و گفتار را

۱. برای روایت مانسفلد، یادداشت ترجمه را ببیند. او منکر این است که پارهی ۳ مستقیماً دنبالهی پارهی ۲ است و یک بیت حداسی پیشنهاد می کند که اگر بین این دو پاره بیاید منطق بیان پارمنیدس منز خواهد بود (ص ۸۲).

برای ما می گشاید، راهی که یونانیان باستان بدان قایل بودهاند. افعل ترجمه شده به اندیشیدن درمازهی (noein) در زمان او و قبل از آن نمی تواند تصور خیالی امر ناموجود را دربر بگیرد، زیرا این فعل اولاً به عمل تشخیص بی واسطه مربوط می شود. این فعل در هومر اندکی بیش از دیدن معنی می دهد؛ در هر صورت آن با حس بینایی پیوند خورده است، چنانکه در ایلاد ، پانزدهم، ۴۲۲: وهنگامی که هکتور با چشمان خودش دید (ἐνόησεν ὀφθαχλμιόσοιν) که عموزاده اش بر خاک افتاده است. هو دقیق تر از آن، این فعل هنگامی به کار می رود که بیننده از طریق دیدن شیء انضمامی ناگهان معنای کامل موقعیت را تشخیص دهد. آفرودیت برای هلن، با نقاب پیرزن برایش ظاهر می شود: فقط هنگامی که هلن با سوراخ کردن نقاب پیرزن برایش ظاهر می شود: فقط هنگامی که هلن با سوراخ کردن نقاب تشخیص می دهد که با یک الهه سروکار دارد فعل noein به کار رفته است (ایلیاد، سوم، ۹۹۶). از این رو این فعل می تواند به معنای نشاندن تأثر راست بر جای تأثر دروغ باشد، البته نه به صورت فرآیند استدلال، بلکه به مثابه بر جای تأثر دروغ باشد، البته نه به صورت فرآیند استدلال، بلکه به مثابه روشنگری ناگهانی، یعنی دیدن با ذهن. ۲ به طریق مشابه می تواند به معنای روشنگری ناگهانی، یعنی دیدن با ذهن. ۲ به طریق مشابه می تواند به معنای روشنگری ناگهانی، یعنی دیدن با ذهن. ۲ به طریق مشابه می تواند به معنای

کی. فن فریتس خاطر نشان کرده است که مطالعه ی تاریخ اصطلاحات علمی و فلسفی یونانی فرصت بی نظیری برای پژوهش در باب ارتباط بین اندیشه ی فلسفی و ماقبل فلسفی فراهم می آورد. چرا که یونانیان اصطلاحات فلسفی شان را در درون زبانشان توسعه دادند، نه مانند ما از طریق منافع خارجی. از این رو اصطلاحات آنها یا کلماتی است که مستقیماً از گفتار عامیانه گرفته شده اند و یا جرح و تعدیل اینگونه کلمات است. (, 1943, 79).

۷۰ برای مثالهای بیشتر و تحلیل ۷όος و ۷όος در هومر نگا: ۲۰ برای مثالهای عالی او و CP, 1943, 79-83 آنچه در اینجا گفته شد بیشتر مدیون مقالهی عالی او و کسانی است که در باب کاربرد کلمات در فلسفهی پیش از سقراطی از او پیروی کردهاند؛ مقالهی او در ۲۲۳-۴۲،۱۹۴۳، و ۲۲۳-۴۲، و ۱۲-۳۴، آمده است. (رک: جلد ۵ فارسی، ۴۲۶، یادداشت ۱) نتیجه گیری او در باب هومر این است که همه معانی ذکر شده در این جا را «می توان از یک مفهوم اصلی و بنیادی بر گرفت، مفهومی که می توان به عنوان تحقق یک موقعیت آن را

دیدن اشیاء از فاصله ی زمانی یا مکانی نیز باشد. (رک: پارمنیدس، ۴/۱) قوه ی انجام این کار (noos یا nous نوس) ممکن است از طریق نیروی فیزیکی یا انگیزهای قوی از عمل باز ایستد، اما در هومر هرگز فریفته نمی شود، و در بعضی از آثار مکتوب باقی مانده از دوره ی قبل از پارمنیدس، فقط به ندرت می تواند فریفته شود. ا

بر این حال خاص نوس از طریق این عقیده تأکید شده است که نوس چیزی خارج از قوای دیگر است، و مانند آنها بر آلات بدنی، و مخصوصاً بر آلات بدنی انسانی، وابسته نیست. شخصیتی در هلنا Helena اثر اثوریپیدس می گوید (۱۰۱۴ و بعد): «نوس شخص مرده به واقع زنده نیست، با این حال آن عقلی (یا قوه ی شناخت، μνώμη) فناناپذیر دارد، هنگامی که در اثیر فناناپذیر درآید.» در بیت دیگری از همان شعر، مستقیم تر، آمده است که (پاره ی ۱۰۱۸): «نوس هر یک از ما خداست.» خود ارسطو، در زمانی که اندیشه ی عقلانی بسیار بیشتر از زمان پارمنیدس پیش رفته بود، با آن همه بلوغ عقلانی و تحلیل دقیق قوا و فعالیتهای ذهنی، احساس می کند که باید اشتباه ناپذیری نوس را تصدیق کند، و بین فعالیت

تعریف کرده.

۱. فن فریتس (۲۹۵, 1945, 226) سه فقره در هسیود یافته است که در آنها کا ۷۵۰ نه تنها ضعیف بلکه فریفته شده است. فقرات اینهایند: پیدایش خدایان، ۷۵۷ روزها و آثار ۵۲۳ ، Erga و ۳۲۳ ، اما پیدایش خدایان، ۷۵۲ منبع داستان مشهور پرومتئوس و زئوس است. پرومتئوس سهمها را تقسیم می کند کند کند کند کند کند ۷۵۵ نوس زئوس را تقسیم می کند با می انیشد) بفریس و زئوس زئوس را بفریبد ۱۰ در صورتی که، همان طور که هر کسی می داند، نوس زئوس فریفته نشد. در روزها و آثار، ۳۲۳، ۵۵۵ همانه و کند که کند که در آن ۷۰۵۵ ، به تعبیر فن فریتس، از طریق انگیزه تضعیف فقره ای در هومر که در آن ۷۰۵۵ ، به تعبیر فن فریتس، از طریق انگیزه تضعیف می شود، نزدیک است. تنها شاهد فریفته شدن نوس می تواند روزها و آثار، ۳۷۳ باشد، که زنی شهوت انگیز نوس یکی را می فریبد. به هر حال این سه فقره روشن می کند که چگونه «انتقال از ضعیف شدن ۷۵۵۷ به فریفته شدن آن آسان روشن می کند که چگونه «انتقال از ضعیف شدن ۷۵۵۷ به فریفته شدن آن آسان است» (فن فریتس، ۲۲۶، ۱۹۴۵، ۲۲۶).

آن و فرآیند استدلال قیاسی عمیقاً تمیز دهد. او در تحلیلات نانوی Posterior Analytics می نویسد: «از میان حالات اندیشیدن که بدان طریق حقیقت را کسب می کنیم بعضی همواره راست اند، بعضی دیگر خطاپذیراند \_ فی المثل، عقیده (گمان) و حساب \_ در صورتی که شناخت علمی و نوس همواره درست اند.»

ارسطو حتی حالات مبهم و رازواره ی نوس را حفظ می کند، به عنوان وآنچه تنها آن از خارج در ما می آید و الهی است، همچنین هر چند از آموزه های دینی فناناپذیری و تناسخ (تجسد دوباره) بیزار است، می پذیرد که پسوخه psyche شاید ممکن است به هنگام فساد انسان زنده باقی ماند ـ ونه همه ی آن، بلکه نوس». اکار کرد شایسته ی آن تحصیل حقایق کلی به نحو بی واسطه و شهودی است، مانند جهش استقرایی، و به این ترتیب می توان به مقدمات اولیه یا اصولی که استدلال قیاسی بر آنها مبتنی است اطمینان داشت.

پس عقیده ی عمومی یونانی این بود که در میان نیروهای شناخت در انسان، قوه ی درک بی واسطه ی ماهیت راستین موضوع یا موقعیت وجود دارد، که با درک بی واسطه ی کیفیات ظاهری از طریق حواس، سنجیدنی است، اما بسیار ژرفتر از آن است. در خود فلسفه ی یونانی... نوس هرگز

۱. تحلیلات ثانوی، ۱۰۰ ب ۵، ترجمه ی آکسفورد؛ پیدایش حیوان ۷۳۶ ب ۲۷؛ مابعدالطبیعه فقط یگر (متن مابعدالطبیعه فقط یگر (متن آکسفورد، ۱۹۵۷) کلمات مربی را در میان کروشه می آورد. او دلیل این کارش را ذکر نکرده است، اما در این مورد هر خواننده ای تردید دارد، به جای این کلمات می توان او را ارجاع داد به درباره ی نفس، ۴۱۳ ب ۲۵، جایی که ارسطو می گوید که نوس دبه نظر می رسد که غیر از پسوخه است، و فقط آن می تواند به عنوان ازلی از فاسد شدنی جدا شود». لازم نیست در این جا آموزه ی مبهم تقسیم نوس به فعال و منفعل در درباره ی نفس، دفتر سوم، فصل پنجم را اضافه کنیم، اما ارسطو همچنین به ما می گوید که دست کم طبقه ی از نوس جدا و ازلی است (۴۳۰ الف ۲۲).

صرفاً نور خشکی نیست که ما گاهی از سر عادت عقل میخوانیم.ه ا پارمنیدس هنگامی که می گوید هر آنچه درک شود باید وجود داشته باشد، مقصودش درک شدن به وسیلهی همین قوه است.

می ماند ناممکن بودن ذکر کردن، یعنی سخن گفتن درباره ی آنچه نیست. این نیز برای نخستین متفکران یونانی که راهگشای اندیشه ی منطقیاند به هیچ وجه محال نیست. در پایان پاره ی ۲ فعل جمله عبارت است از phrazein، که، هر چند اغلب «بگو» ترجمه کردهاند، در زبان حماسی که پارمنیدس به کار برده است، و اندکی بعد از آن نیز، به معنای نشان دادن است. او در ۶/۱ به کار می برد که کلمه ی متعارف برای دیدن، سخن گفتن از، یا معنی دادن است. با وجود این، دلایلی در دست است که ثابت می کنند این کلمه نیز تاریخی دارد (شاید مرتبط با یکی گرفتن سحر آمیز نام با شیء) که برای یونانیان مشکل می سازد که ببینند کسی می تواند منطقاً درباره ی آنچه نیست سخن بگوید. «چیزی نگفتن» در یونانی به معنای خاموش ماندن نیست: بلکه بیان مرتب بی معنا سخن گفتن است، می توان براساس یعنی اظهار سخنی است که به واقعیت مربوط نباشد. دشواری مسئله ای را که در این جا منطق ابتدایی پارمنیدس به بار آورده است، می توان براساس که در این جا منطق ابتدایی پارمنیدس به بار آورده است، می توان براساس توجه بسیار زیاد افلاطون به حل این مسئله دریافت، که مدت ها پس از آن با

<sup>1.</sup>James Adam, Cambridge Praelection, 33.

آن دسته از متفکران که عدم کفایت ادراک بشری را در برابر ادراک الهی می آورند از کلمات ۲۰۵۷ و ۷۵ آ۷۰ در این ارتباط استفاده نمی کنند. رک: هراکلیتوس، پارههای ۷۸، ۷۹، ۲۸؛ آلکمایون، پارهی ۱؛ کسنوفانس، پارهی ۳۴. نزدیک ترین آنها به این مبحث این سخن کسنوفانس است که خدا از نظر ۷όημα شبیه انسان نیست. خود پارمنیدس، در سرزنش میرندگان، اولین کسی است که از πλακατόν νόον آنها سخن می گوید (۶/۶). این که کسی زمانی این کار را باید انجام دهد اجتناب ناپذیر است، اما در این صورت سخن باید رنگ و بوی پارادکس یا استعمال کلمات ضد و نقیض οχγματον را تحمل کند، مانند χγκ و ۲۷۴.

### این زبان دربارهی آن می نویسد:

به نظر می رسد که ضرورتاً نتیجه می شود که سخن گفتن از آنچه اچیزی انست، سخن گفتن از هیچ به طور کلی است. آیا نباید در این گونه موارد به کسی که چیزی می گوید هر چند ممکن است از هیچ سخن بگوید حتی اجازه هم ندهیم؟ آیا نباید تأکید کنیم که او حتی هنگامی که کلماتی را به درستی درباره ی «چیزی که نیست» به کار می برد، چیزی نمی گوید ه؟

۱. سوفیست ، ۲۲۷ c ، ترجمه ی کرنفورد. کرنفورد در تفسیر آن مینویسد کردن استدلال بالا دشوار است زیرا عبارت (PTK, ۲۰۵): «ترجمه کردن استدلال بالا دشوار است زیرا عبارت (PTK, ۲۰۵) تا به دو طریق به کار رفته است، (۱) «سخن گفتن از چیزی» که کلمات شما بر آن دلالت می کند؛ و (۲) «بیان یک معنا» یا چیزی معنی دار گفتن که متضاد «چیزی نگفتن» یا «بی معنا سخن گفتن» (۵ὖδὲν λέγειν) است. اما این ابهام، استدلال را باطل نمی کند.»

برای بقایای عقیده ی کلی و حدت نام و شیء در اندیشه ی پارمنیدس رک: Dicls, Lehrgedicht, 850

۲. معنای عبارت لاتین: «می اندیشم، پس هست، زیرا می اندیشم، ۱ م.

### ۶. راه درست و غلط

(پارهی ۶) آنچه دربارهی آن می توان سخن گفت یا اندیشید باید باشد، زیرا برای آن ممکن است که باشد، اما برای هیچ ممکن نیست که باشد، از تو می خواهم که این را در نظر داشته باشی، زیرا این راه پژوهش نخستین راهی است که من از آن [تو را منع می کنم].

اما همچنین از این یک، که در آن میرندگان، در حالی که هیچ چیز نمی دانند، دوسره در حیرتند؛ زیرا درماندگی در دلشان ذهن خطاکارشان را هدایت می کند. آنها این سو و آن سو برده می شوند، هم لال هم کور، سر درگم، گروهی بی قضاوت، که اعتقاد دارند بودن و نبودن همان است و همان نیست، و مسیر هر چیزی یکی است که بر روی خودش باز می گردد.

(پارهی ۷) زیرا هرگز نمی توان پذیرفت، که چیزهایی که هستند نیستند، اما تو اندیشهات را از این راه پژوهش بازدار؛ و مگذار عادت ناشی از تجربهی بسیار در طول این راه بر تو فشار آورد، و چشم بی توجه و گوش پر از صدا و زبان را سئوال پیچ کند، بلکه به وسیلهی

## عقل (لو گوس) داوری کن، این تکذیب پر جنجالی را که من می گویم.

۱۶/۱ ساختار همان ساختار پارهی ۲/۱ و پارهی ۱۳ است. چنین است در برنت، ۶/۱ ۱۷۴، تادداشت ۱، که خاطرنشان میکند که سیمپلیکیوس از ۱۷۴، EGP، یادداشت ۱، که خاطرنشان میکند که سیمپلیکیوس از SB Preuss. Ak. 1919, 1173، و در دیلز ترجمه حمایت میکند: «ضرورت دارد گفتن و اندیشیدن اینکه فقط آنچه هست، هست، هست، هست.

۶/۳. کلمه ی آخر این سطر در نسخه ی خطی سیمپلیکیوس نیامده است، اما دیلز براساس ۷/۲ کلمه εἴργω را به جای آن گذاشته است.

βροτοὶ εἰδότες οὐδέν. ۶/۴. رک: جلد ۴ فارسی ۱۲۵۰

πλά 30νται = , πλά ττονται. در مورد شکل (πλά 30νται) نگا: دیلز، ν۲، Lehrgedicht

سره باره و بعد. رک: ارفئوس، پاره ی Κ στη ۲۳۳ ( کرایان به باره ی ۶/۵ و بیمنیدس، ۶/۵). عموماً دیلز (همان، ۶۸) با هسیود، پیدایش خدایان، ۲۶، و اپیمنیدس، پاره ی ۱، و پیامبران یهودی مقایسه می کند. ἄκριτα ممکن است ارتباط خاصی برای پارمنیدس داشته باشد: آنها نمی توانند بین بودن و نبودن و نبودن کرد ( باره ی ۱۵/۸۱۵). دهند (پاره ی ۵/۸/۱۵): مانسفلد، ۸۷، ۵/۹ ( ۱۵۵۵)

۸/۴۰ برای ۵۵ نه ۴۸رک: ۸/۴۰.

۶/۹. πάντων: ومسیر همهی آنها (یعنی: میرندگان) بر روی خودش باز میگردده. نگا: ۲۷۲، ۲۷۲، یادداشت ۱. اُوِن در ۱۹۶۰، ۲۷۷ آن را آشکارا چنین گرفته است.

المرد وقتی افلاطون این بیت را فقل می کند (سوفیست، δαμῆ، ۷/۱)، نسخه ی خطی، و ۵٬۵ می کند (سوفیست، ۲۳۷۵)، نسخه ی خطی، و ۵٬۵ می کند. در سیمپلیکیوس، که آن را در سه ارسطو، مابعدالطبیعه، ۱۰۸۹ الف ۴ فرق می کند. در سیمپلیکیوس، که آن را در سه از تقل می کند، و آمده است. (نگا: راس، در ارسطو. همانجا،) احتمالاً درست است، اما استفاده ی مشابهی از ۵αμάσω نمی توان نقل کرد. دبلیو. بورگیو (۳۸ می ۱۱eln. 1955, ۲۳۳) پیشنهاد کرده است که پارمنیدس دبلیو. بورگیو (۵۳۲ می ۱۹۵۵، ۱۱eln. 1955, ۵۳۳) پیشنهاد کرده است که پارمنیدس دبلیو. بورگیو (۵۳۰ می ۱۱eln. 1955, ۵۳۳)

این دو نقل قول، که به منابع متفاوت مدیونیم، احتمالاً هر دو از یک فقره ی طولانی شعر برگرفته شده اند. در سه بیت اول مقصود پارمنیدس به نحوی آزارنده فشرده است، اما او آشکارا استدلال می کند که متعلق گفتار و اندیشه باید وجود داشته باشد. زیرا به ظاهر می تواند وجود داشته باشد؛ اما بنابراین نمی تواند هیچ باشد، زیرا «هیچ» نمی تواند وجود داشته باشد؛ اما اگر متعلق اندیشه چیزی است، پس وجود دارد. پس الهه، با اثبات وجود متعلق اندیشه چیزی است، پس وجود دارد. پس الهه، با اثبات وجود باشد، فرصت می یابد خاطرنشان کند که «هیچ» نمی تواند وجود داشته باشد، فرصت می یابد خاطرنشان کند که این راه (که باید راه این اندیشه باشد، فرصت می یابد خاطرنشان کند که این راه (که باید راه این اندیشه باشد) اولین راهی است که باید از آن

اجتناب شود. این راه یکی از دو راهی است که در پارهی ۲ ذکر شد، و به عنوان راهی که پیروی از آن غیرممکن است کنار گذاشته شد.

الهه بلافاصله پیش می رود و راه سوم را ذکر می کند، که مانند راه دوم باید از آن اجتناب شود. همان طور که کرنفورد خاطرنشان کرده است (CQ)، ۱۹۳۳، ۹۹)، در پارهی ۲ تصریح نشده است که دوراهی که در آنجا ذکر میشود شامل همهی «راههای ممکنی است که بدان طریق می توان اندیشید»؛ و کرنفورد نتیجه می گیرد که الهه در نظر دارد در اینجا سه راه معرفی کند، حقیقتی که فقط طبیعت تکه پارهای متن آن را پوشانده است. با وجود این، بارهی ۲ شدیداً حاکی از این است که آن دو راه، راههای دیگر را نیز در بر می گیرند، و شاید بتوانیم بگوییم که پارمنیدس بدون اینکه به ساختار منطقی شعرش آسیب رساند از دوگانگی اولیه سخن می گوید. «راه سوم» مستقل از دو راه دیگر نیست، بلکه حاصل خلط نامشروع آن دوست. برای پارمنیدس امکان سومی متمایز از «آن هست» و «آن نیست» و جود ندارد. سرزنش میرندگان در پارهی ۶ مبتنی بر این عقیدهی آنهاست که «بودن و نبودن همان است و همان نیست». این بیان در پارهی ۷ رد شده است، «جیزهایی که نیستند هستند» فقط تعبیر دوبارهی این است: این «راه نا موجود نیست، بلکه عقیده ی ذکر شده ی میرندگان است، یعنی: آنچه نیست می تواند از طریق شدن یا تغییر باشد» (کرنفورد، همان، ۱۰۰، یادداشت ۳). درستی این مطلب از طریق ابیات بعدی با ارجاع به چشمها و گوشها و زبان نشان داده شده است؛ و با وجود این، این عقیده که «برای هیچ غیرممکن است که وجود داشته باشد» (نخستین راه غلط، که در پارهی ۶ بر ضد آن تنبه داده شده است) به سختی می تواند به عنوان «راه» جدایی، از راهی که با این کلمات توصیف می شود «چیزهایی که هستند نیستند»، کاملاً تميز داده شود.

با وجود این به واقع سه راه وجود دارند، یکی درست و دو غلط: (۱) این

عقیده که آن هست»، یعنی: چیزی وجود دارد و کلمهی «هست» باید با تمام نیرویش بر آن اطلاق شود؛ (۲) انکار «آن هست»، یا گفتن این که هیچ وجود دارد؛ (۳) خلط بین «هست» و «نیست». دربارهی راه دوم مطلب زیادی نمی گوید، زیرا هیچکس پیرو آن نیست. راه سوم عقیدهی میرندگان را می نمایاند، که در درآمد عقیدهی نادرست توصیف شده است. گفته می شود که این راه نتیجهی عادت و به کار بستن حواس است، و بر این عقیده مشتمل است که «آنچه نیست هست» و بر اینکه «بودن و نبودن همان هستند و همان نیستند».

در این مورد استدلال لازم نیست که مردم عقیده دارند که «بودن و نبودن همان نیست»؛ حواس هیچکس این را منکر نیست. اما، پارمنیدس می گوید، که آنها هم چنین فکر می کنند که «آنچه نیست هست» و اینکه «بودن و نبودن همان است». هنگامی که پارمنیدس پیش می رود تا لوازمات این بیان «آنچه هست، هست» را استنباط کند، روشن می گردد که مقصود او از سرزنش رفتار میرندگان عبارت است از انکار عقیده به هرگونه تغییر و حرکت و شدن یا نابود شدن آن چیزی است که هست، عقیدهای که طبیعتاً نتیجهی به کار بستن چشم ها و گوش ها و آلات حسی دیگر است. رد منطقی این عقیده در یاره ی ۸ خواهد آمد.

در این باره بسیار بحث کردهاند که آیا این اعتقاد کلاً یا بعضاً متوجه هراکلیتوس است یا نه. هیچ شاهد خارجی وجود ندارد که در این باره کمک کند: فقط می توانیم بگوییم که ممکن است، اما قطعی نیست، که پارمنیدس کتاب شخصی دیگری را خوانده باشد. اگر خوانده باشد، بی تردید ذهن منطقی او را برآشفته است. کرانتس از این دیدگاه برنایس پیروی کرده است

۱. مانسفلد (Offenbarung، ۲۱ و ۲۴) آشکارا فکر می کند عقیده ی میرندگان در باب وجود خودشان است که محل مناقشه است. او در این مورد استدلال نکرده است، و سخنش مطمئناً غیر محتمل است.

که هراکلیتوس تنها موضوع انتقاد است و تا آنجا پیش رفته که آن را به مثابه یکی از «شالوده های تاریخ پیش از سقراطیان» دانسته است. راینهارت در همان سال، این نکته را انکار کرد، و فن فریتس اظهار کرد که «راینهارت قطعاً ثابت کرده است که پارمنیدس در آن فقره ی مشهور در باب خطای «دوسره میرندگان» هراکلیتوس را در مد نظر ندارد».

به ندرت می توان در این باب «برهان قطعی» آورد، اما می توان چند ملاحظه به عمل آورد. اول، زبان پارمنیدس (یا زبان الهه) روشن می کند که انتقاد فوق متوجه همه ی فیلسوفان است، و به فیلسوف خاصی محدود نیست. فقط می توان پرسید که آیا هراکلیتوس به عنوان نماینده ی برجسته ی «گروهی که داوری ندارند» در ذهن پارمنیدس بوده است یا نه. منشأ خطای آنها اعتماد به چشم و گوش است، و هراکلیتوس گفته بود که متعلقات بینایی و شنوایی را ترجیح می دهد (پاره ی ۵۵)، که این گفته اش با سخن دیگرش در تعارض نیست که چشمان و گوش ها، اگر نفس بی شعور باشد، گواهان بدی هستند (پاره ی ۷۰۱). او حقیقت را در لوگوس دید، و پارمنیدس نیز این کلمه را در ۷/۵ به کار می برد، شاید، همان طور که کرانتس گمان می کند، برای مقابله ی لوگوس راستین در برابر

<sup>1.</sup>Bernays, Ges. Abh. I, 62, n. 1; Kranz, SB Preuss. Ak. 1916, 1174.

کرانتس در یکی از مقالات بعدیاش (۱۱۲۱، ۱۹۵۹, ۱۹۵۱) بیشتر نه خود هراکلیتوس، بلکه پیروانش را موضوع این نقد می داند. او رسالهی هیپوکراتی (بقراطی) De viciu (دربارهی حیات) را به عنوان مثالی در باب هراکلیتوس مآبی ذکر می کند. از آنجا که خود او نقط ده سال فاصله بین کار هراکلیتوس و کار پارمنیدس فرض می کند، و کار هراکلیتوس را به پس از ۴۹۰ و کار پارمنیدس را به پس از ۴۸۰ متعلق می داند، زمان زیادی به کار بردن عبارت «پیروان هراکلیتوس» (نخستین بار افلاطون ذکر کرده است) یا «مدعیان پیروی از هراکلیتوس» (ارسطو، مابعدالطبیعة، ۱۰۱۰۵۱۱) وجود نداشته است. درباره ی ارجاعات به محققان دیگر در هر دو طرف نگا:

Mansfeld, Offenbarung, I, nn. I and 2.

لو گوس دروغین. همچنین، هر چند «بودن و نبودن، همان هستند، و همان نیستنده را می توان حالت ذهن انسان متعارف دانست، سبک این عبارت نشان دهندهی پارادکسهایی است که هراکلیتوس مطرح کرده است، نه کس دیگر. اهراکلیتوس حتی اگر نگفته باشد که دما هستیم و نیستیم، (پارهی ۴۹a، گیگون و کریک این پاره را مجعول دانستهاند)، جملاتی از قبیل «آرزو می کند و آرزو نمی کند» (۳۲)، «با امور متضاد موافق است» (۵۱)، «در حالت تغییر ساکن است، (۸۴۵)، وزنده و مرده، بیدار و خوابیده، جوان و پیر همان هستند ، (۸۸) لب حماقتی را نشان می دهند که پارمنیدس در این جا محکوم می کند. هیچ کس غیر از هراکلیتوس چنین جملاتی نگفته است، و علاوه بر آن، آموزهی یکسانی اضداد در پارهی ۸۸ بر اساس پدیدهی تغییر از یکی به دیگری مطرح شده است، و پدیدهی تغییر چیزی است که در چشم پارمنیدس مستلزم وجود چیزی است که نیست. هراکلیتوس، بیش از مردم متعارف، کل جهان را بر فراشد پیوستهی تغییر و ستیزه مبتنی ساخته است. او بیش از هر کس دیگر در قطب مخالف فلسفهی هستی بی حرکت قرار دارد. در یر تو همهی این ملاحظات است که کلمهی «عقب گرد» در ۶/۹ را باید در نظر گرفت، کلمهای که بعضی اشارهای اشتباه ناشدنی به «حکم عقب گرد» هراکلیتوس در بارهی ۵۱ دانسته اند. (نگا: جلد ۵ فارسی، 439، یادداشت ۳.) اعتماد بر کلمه ی واحد نامعقول است، اما شاید غیر ضروری هم باشد. جایی که هیچ عبارت واحدی قانع نکند، ممکن است تأثیر عبارات مركب مهم باشد.

پس در زبان پارمنیدس اشاراتی هست دال بر اینکه هراکلیتوس از نظر وی بزرگ ترین متخلف است، بی شک برای اینکه، در حالی که مردمان دیگر

رک: ارسطو، مابعدالطبیعة، ۱۰۰۵b۲۳: هیچ کس نمی تواند هم بودن و هم نبودن چیز واحدی را بپذیرد، چنانکه بعضی گمان می کنند که هراکلیتوس چنین گفته است.

به صورتی نامدون مبهماند، او از تصریح به تناقض اکراه ندارد، اما انتقاد شامل همهی «میرندگان نادان» است، چه فیلسوف باشند چه نباشند. نکتهی آن این است که آنچه هست، هست، و نمی تواند نباشد. اظهار این نکته مخالفت با کل عقیده ی عامه است، که بر اساس آن چیزی به عنوان پیدایش، یعنی فرایند به وجود آمدن، وجود دارد. این فرایند مستلزم آن است که شیء واحدی در زمانی نباشد و در زمان دیگر باشد. از این رو مردم اشیاء را اینگونه تصور می کنند که گویا بین بودن و نبودن پس و پیش می شوند، و این اندیشه ای است که «دور خودش می چرخد».

علاوه بر آن، الهه در محکوم کردن این طریق، پارمنیدس را در مقابل مجبور شدن در این راه به وسیلهی «عادت تولید تجربه» می آگاهند، که دوباره به نظر نمی رسد الهه تنها آموزه ی فیلسوف خاصی را در نظر داشته باشد. آنچه او به واقع به پارمنیدس توصیه می کند در بیت بعد ظاهر می شود: باید به حواس اعتماد کرد، ا بلکه در عوض باید با عقل داوری کرد. در این جا حواس وعقل بار اول مقابل یکدیگر قرار می گیرند، و گفته می شود که حواس فریبنده اند و فقط به عقل باید اعتماد کرد. این لحظه ی سرنوشت مسازی در تاریخ فلسفه ی اروپایی است، که هر گز نمی نواند تکرار شود. این که حواس کوچکی است که در هر صورت پاسخی ندارد، اما نمی توانیم با برنت موافق کوچکی است که در هر صورت پاسخی ندارد، اما نمی توانیم با برنت موافق باشیم (۲۸۲ ، EGP) که «پارمنیدس، برخلاف عقیده ی بعضی، پدر ایده آلیسم نیست؛ برعکس، کل ماتریالیسم بر دیدگاه او در باب واقعیت ایده مبتنی است».

برنت به این واقعیت اشاره می کند که پارمنیدس، با آنکه هنوز به

۱. دست کم به گوش و چشم. احتمالاً این درست است (نگا: , Mansfeld این درست است نگان (نگا: ) (Offenbarung, 43 که زبان در این جا بیشتر ابزار سخن گفتن است تا ابزار حشیدن.

دورهای متعلق است که کلمهی asomaton \_ غیر جسمانی \_ هنوز اختراع نشده بود، وحدت monism را بی وقفه دنبال می تند تا نتیجه ی منطقی نهایی آن را به دست آورد، و به این ترتیب به واقعیت واحدی دست می یابد که «ملایی است کروی و بی حرکت و جسمانی ». اما بیایید در این باب اندیشه كنيم، و به خاطر آوريم كه حتى فيلسوف متأخرى مانند افلاطون به هنگام اشاره به دو نوع وجود، که طبیعتاً باید جسمانی و غیر جسمانی بنامیم، از اصطلاحات جسماني somatikon وغير جسماني asomaton استفاده نمی کند: این کلمات حتی هنگامی که در زبان یونانی وضع شدند، نسبتاً به ندرت به کار می رفتند. او از محسوس (aistheton) و معقول (noeton) سخن می گوید. aistheton را می توان، هر جا که یافت شود، با جسمانی یکی دانست، و noeton نيز نه تنها به معنى «معقول» است، بلكه همچنين همه جا بر بی جسم و فناناپذیر دلالت می کند. بنابراین نکته ی اساسی این است که پارمنیدس نخستین کسی بود که بین aistheton و noeton تمیز داد ـ بین داده های چشمها و گوشها از یک سو و لوگوس از سوی دیگر ـ و گفت که دومی واقعی و راستین است و اولی غیر واقعی است. مادی و غیر مادی مفاهیمی هستند که او به زحمت آنها را می فهمید: آنچه مهم است این است که به چشم وی، واقعیت نمی تواند دیده شود یا شنیده شود، احساس شود یا چشیده شود، بلکه فقط می تواند از طریق فرایند استدلالی دیالکتیکی، از گوندای که او بار اول به کار می بندد، استنتاج شود. با نظر به اهمیت بسیار تمیز بین معقول و محسوس برای افلاطون، و اینکه او تا چه اندازه معقول را در مقابل محسوس ستایش می کرد، دشوار می توان از این نتیجه گیری خودداری کرد که کسی که راه ویژهی ایدهآلیسم او را بار اول گشود پارمنیدس بود. بی دلیل نیست که افلاطون از او با تعبیر «شخصیتی محترم و حيرت آور» ياد مي كند.

## ۷. تنها راه راستین: نشانهای «آنچه هست» الف)آن ازلی است، هرگز پدید نمی آید و تباهی نمی پذیرد

(پارهی ۸، ابیات ۱ تا ۲۱) تنها یک راه برای سخن گفتن از آن باقی می ماند، و آن این که همست. در این راه نشان های فراوان است بر این که چون وجود دارد، پدید نیامده و تباهی ناپذیر، کل، یگانه، بی حرکت و بی انجام است. (۵) آن در گذشته نبود، در آینده نیز نخواهد بود، زیرا الان هست، یکپارچه، یکی و پیوسته.

(۶) زیرا کدام پیدایش را برای آن خواهی جست؟ آن چگونه و از چه چیزی رشد یافت؟ من به تو اجازه نخواهم داد بگویی یا فکر کنی «از آنچه نیست»، زیرا گفته نمی شود یا اندیشیده نمی شود که «آن نیست». (۹) و کدام نیاز آن را برخواهد انگیخت که دیر تر یا زود تر، از هیچ آغاز شود؟ از این رو یا کاملاً هست یا نیست.

(۱۲) نیروی دلیل نیز تاب نمی آورد که از آنچه نیست چیزی علاوه بر خودش پدید آید. بنابراین عدالت غل و زنجیرش را شل نمی کند و

اجازه نمی دهد آن به وجود آید یا تباه شود، بلکه آن را سخت نگه می دارد. (۱۶) حکم در این باب چنین است: آن هست یا آن نیست. اما این حکم پیش از این داده شده است، و ضرور تا چنین است، که یک راه به مثابه ی نااندیشیدنی و ناگفتنی، کنار گذاشته شود، زیرا آن راهی راستین نیست، و اینکه راه دیگری وجود دارد و واقعی است. (۱۹) پس آنچه هست چگونه می تواند به وجود آنچه هست چگونه می تواند به وجود آید؟ (۲۰) زیرا اگر به وجود می آمد، نیست بود، همچنین است اگر در آینده نیز به وجود بیاید. از این رو پدید آمدن خاموش شده است، و از تباه شدن چیزی شنیده نمی شود.

بیت 1. Φος ὁδοῖο (خبر مفعولی)، که سیمپلیکیوس آورده است، عبارتی ناجور است، اما غیرممکن نیست، و از تعبیر ὁδοῖο ὁδοῖο که سکستوس آورده است، بسیار محتمل تر است.

بیت ۴. قرائت κ نسب از قرائت οῦλον μουνογενές τε نگاد بسیار بهتر است از قرائت خطیف کرانتس، اما این انتخاب ἐστι γάρ οὐλομελές (در دیلز ـ کرانتس، اما این انتخاب دیلز نیست). در باب معنای پسوند γενής ـ نگا: سی. ایچ. کان، آناکسیمندر، ۱۵۷، یادداشت ۱.

بیت ۴. بین ۱۹ به معنای بی پایان از نظر زمانی و جاویدان است، چنانکه مطرح نشده است) به معنای بی پایان از نظر زمانی و جاویدان است، چنانکه سیمپلیکیوس پذیرفته است. اُون (۲۵، ۱۹۶۰، ۱۹۶۰ و بعد) به جای آن ۱۸δέ آگوده است (که به معنای دیگری درست است) به این دلایل: (۱) که تذکدون آورده است (که به معنای دیگری درست است) به این دلایل: (۱) که منافذ منط منافز منط منافز آگری در بایده نشده است: در هومر این کلمه به معنای انجام نیافته یا به ثمر نرسیده است، (۳) که فهرست حاضر نشانها برنامه ریزی آن چیزی است که [بعداً] به طور مفصل بحث شده است، از این رو انتظار می رود که در این لیست چیزی باشد که به استدلال ۱۱۵ که مکن است درست باشد. از سوی دیگر ممکن است کسی مربوط باشد. این مطلب ممکن است درست باشد. از سوی دیگر ممکن است کسی

ابیات ۲۱-۲۱. من این ابیات را فقط پس از تردیدهای فراوان به صورت بالا ترجمه کردهام. ترجمه یدیل این است (اگر قرائت درست باشد) که ۵٬۵۲۵ را دال بر «آنچه هست» بگیریم: «... بگذار همه چیز به وجود آید، آنچه هست، از آنچه نیست». کرنفورد، افلاطون و پارمنیدس، ۳۷، نیز چنین خوانده است و کریک راون، ۲۷۴ و بعد، و دیگران از او پیروی کردهاند. اخذ این معنا از متن یونانی اندکی مشکل است، هر چند بیشک این امکان دارد که ۵٬۵۲۵ بدون سابقه دستوری در معنای «آنچه همواره دربارهی آن سخن می گوییم» به کار رود. (رک: گادامر در Festschr. Reinhardt ، پیادداشت ۴.) همین مطلب در ابیات کادامر در ۱۶۹۳ با کلمات دیگری بیان شده است: «علاوه بر آنچه هست، چیز دیگری نه استد و نه خواهد بود» براساس این تفسیر آنچه پارمنیدس در اینجا ارائه می کند استدلالی است بر وحدت و کلیت هستی واحد، و دلیل اسلی من در نبذیرفتن این تفسیر و قرائت این است که به نظر می رسد این تفسیر با استدلال هایی که بر ضد پیدایش و تباهی هستی در سراسر این بخش آمدهاند تداخل می کند. بر کلیت همچنین از استدلال هایی مانند استدلال های کاد. بر کلیت همچنین از استدلال هایی مانند استدلال های ۱۴۴۰ بر می آید، در ۲۶۰ بحث شده همچنین از استدلال هایی مانند استدلال های ۱۴۴۰ بر می آید، در ۲۶۰ بحث شده است.

کارستن، و بعدها راینهارت (پارمنیدس ، ۴۲) مشکل را با ته خواندن  $\mu\dot{\eta}$  حل کردهاند، که در این باره متن را ببینید. بسیاری از مفسرین جدید آن را رد کردهاند، هرچند اغلب توافق دارند که  $\dot{\mu}\dot{\eta}$  را، که غیر منتظره (و خارج از وزن) است، در بیت ۳۳ وارد کردهاند.

بیت χαλάσασα πέδησιν. ۱۴، γαλάσασα κέδησιν ا

است. کرانتس مدعی است که این تعبیر شبیه تعبیر هومری αλληλων است. کرانتس مدعی است که این تعبیر شبیه تعبیر هومری αλεώμεθα (بلیاد، ششم، ۲۲۶) است، جایی که مونرو و آلن (Ο.С.Τ) قرائت گرده شد. قرائت سیمپلیکیوس πέδησιν است، که دیلز (Lehrgedicht, 78, 153) چنین معنا کرده است: «زنجیرهایش را شل می کند». بیت ۴. κέκριται ، ۱۶

بيت ١٩. عبارت ترجمه شده در بالا چنين است:

اکنون بحث درباره ی موضوع اصلی آموزه ی پارمنیدس را شروع می کنیم، و از جمله ی ساده ی esti: «آن هست» یا «چیزی هست» نتایجی را به دست می آوریم. این کلمه تا کنون برای دلالت بر معانی فعل «بودن» فارسی به کار رفته است؛ و به معنای چیزی است که از کلمه ی «هست» اراده می کنیم، هر چند ممکن است کسی این عبارت کتاب مقدس را که «قبل از آن که ابراهیم باشد، من هستم» را مقایسه کند، و اسم «موجود» بر معنای شیء یا مخلوقی موجود دلالت دارد. آن هم چنین مانند فارسی، به صورت محمول یا رابطه نیز می آید ـ مانند: «سفید هست»، «بزرگ تر است از» ـ هر چند باید توجه داشت که رابط در جملات غیر وجودی مکرر حذف می شود: در زبان یونانی، «سقراطِ حکیم» (کوشش دستوری، یا معناشناختی برای کامل است. در آن زمان هنوز هیچ کوشش دستوری، یا معناشناختی برای کامل است. در آن زمان هنوز هیچ کوشش دستوری، یا معناشناختی برای تمیز بین معانی متفاوت کلمه ای خاص به عمل نیامده بود، و پیش از این تمیز بین معانی متفاوت کلمه ای خاص به عمل نیامده بود، و پیش از این که فرض کنند هر کلمه ای معنای «خاصی» دارد. پارمنیدس فرض می کند

که این معنای خاص، معنای وجودی است، و براساس این فرض نتایج خاصی استنباط می کند که تصور عموماً پذیرفته شده در باب جهان واقعی را نقش بر آب می کند. ویژگی های ضروری واقعیت در ابیات ۴-۳ از پاره ی فهرست شده اند: آن ازلی، بی حرکت، یکی و پیوسته است، و گذشته و آینده درباره ی آن بی معناست. در سطور آینده این ویژگی ها یکی یکی اثبات شده اند.

مفاد اصلی فقره ی ترجمه شده در این جا اثبات این مطلب است که «آنچه هست» نمی تواند در لحظه ی خاصی در گذشته به وجود آمده باشد، یا در آینده رو به نقصان رود. باید پذیرفت که اگر کسی شهامت حذف حرف نفی در بیت ۱۲ را داشته باشد، چنانکه راینهارت بر آن اصرار دارد، در این صورت استدلال بر ضد صیرورت بهتر ظاهر می گردد. این امر هرگونه پدید آمدن را باطل می کند، یعنی آن نمی تواند از آنچه نیست (۹-۷) یا از آنچه هست (۱۲ و بعد) پدید آید. عبارت گرگیاس که راینهارت نقل می کند به واقع شاهدی بر ضد حرف نفی نیست. آن عبارت چنین است:

آنچه هست نمی تواند به وجود آید. اگر آید، یا از آنچه هست می آید یا از آنچه هست می آید یا از آنچه نیست. اما از آنچه هست نمی آید، زیرا اگر موجود است نمی آید، نمی تواند به وجود آید بلکه قبلاً هست؛ نیز از آنچه نیست نمی آید، زیرا از نادموجود هیچ چیز پدید نمی آورد.

این بیان، دو نیمه ی استدلال را متقارن می کند، اما تعبیر اخیر شبیه شکل پذیرفته شده ی بیت ۱۲ در نظر می آید، و به واقع از ترجمه ی اراثه شده در بالا در مقابل ترجمه ی کرنفورد حمایت می کند. اگر کسی بخواهد حرف نفی را کنار گذارد، به این دلیل است که آن به ندرت می تواند با قدرت دیالکتیکی ای

۱. گرگیاس پارهی ۳، دیلز - کرانتس، براساس سکستوس، بر ضد ریاضی دانان، ۷/۷۱. نیز یادداشت های مربوط به ترجمه در صفحه ی قبل را ببینید.

که پارمنیدس در جای دیگر نشان می دهد سازگار افتد، زیرا او نخست این را رد کرد که آنچه هست از آنچه نیست پدید آید و برای این کار از این بیان قاطع استفاده کرد که آنچه نیست، حتی نمی تواند بر زبان آید، و سپس به دنبال آن این استدلال غیر ضروری و ضعیف تر را می آورد که «آنچه نیست» نمی تواند چیزی جز خودش را پدید آورد. دلیل این کار ممکن است این باشد که پارمنیدس از این که در دهان جهان شناسان چیزی گذارد که خودشان اصولاً آن را هم چون امری بدیهی پذیرفته اند لذت می برد. از هیچ هیچ سزاوار است، همان طور که ارسطو گفته است، اصلی از اندیشه ی یونانی بود. «پیدایش از ناموجود غیرممکن است؛ همه ی فیلسوفان طبیعی در این باره اتفاق نظر دارند » (فیزیک، ۱۸۷۵۳۴).

با این حال اگر بیت ۱۲ با این استدلال شروع می شد که «آنچه هست نمی تواند از آنچه هست پدید آید»، به طور رضایت بخشی ادامه می یافت. داوری و حکم در آنچه قبلا آمده است مستتر است: تنها بدیل ها عبار تند از بودن و نبودن، و دومی رد شده است. از این رو درباره ی وجود تنها در زمان حال می توان اندیشید». قرائت و معنای بیت ۱۲ هر چه باشد، استدلال ابیات بعدی باید همین نکته باشد. چنان که سیمپلیکیوس، پس از نقل فقره ی مذکور، چنین تفسیر می کند (فیزیک، ۲۲/۸۲): «او آشکارا درباره ی وجود راستین این را اثبات می کند که پدید نیامده است؛ نه از چیزی موجود، زیرا هیچ چیز بر آن تقدم وجودی ندارد، و نه از نا موجود، زیرا نا موجود معدوم است؛

استدلال مربوط به تباهی ناپذیری آنچه هست چندان روشن نیست، اما این نکته از تنها بدیل های موجود، یعنی دهست» و «نیست»، و رد بدیل دوم به روشنی برمی آید؛ زیرا این فرض که آنچه هست می تواند تباه شود با این فرض برابر است که بتوان گفت در آینده ممکن است نباشد. این نکته همچنین برهان دیگری بر ضد پیدایش آن است، زیرا انکار «آن هست» نمی تواند در مورد گذشته بیش از مورد آینده صادق آید. به واقع گذشته و آینده در مورد واقعیت معنا ندارند (بیت ۵)، و خود این نکته مؤید برهان ابیات ۹ و ۱۰ است: حتی اگر فرض شود که چیزی می تواند از عدم به وجود آید، این سئوال پیش می آید که علت پیدایش آن در زمان خاصی چیست؟

این است دومین پیشرفت بزرگ عقلانی، که هم فی نفسه و هم به لحاظ تأثیر در فلسفه ی بعدی با تمیز بین محسوس و معقول، یعنی تمیز بین زمان و ابدیت، یا تشخیص ازلی به مثابه ی مقوله ای جدا از پایندگی، سنجش پذیر است. هنگامی که چیزی را صرفاً پاینده تصور کنیم، به واقع آن را زمانی کرده ایم. می گوییم این چیز همان طور که الان هست، هزاران سال قبل نیز بود و در آینده نیز خواهد بود. اما «بود» و «خواهد بود» در مورد امر ازلی معنا ندارد، و امر ازلی زمانی نیست. از این جاست که افلاطون گمان می کرد که جهان فیزیکی «بوده است و مر زمان نیز خواهد بود»)، اما ازلی (کنده فیزیکی «بوده است و مر زمان نیز خواهد بود»)، اما ازلی (کنده فیزیکی «بوده است و مر زمان نیز خواهد بود»)، اما ازلی (کنده فیزیکی شبه اندازه و سال ها زنده است و

همه ی اینها اجزای زمان هستند، و «بود» و «خواهد بود» صورتهای زمان هستند که به وجود آمدهاند؛ و ما در بی فکر سرایت دادن اینها به موجودات ازلی اشتباه می کنیم. می گوییم آن بود و هست و خواهد بود؛ اما فقط «هست» واقعاً بر آن صادق است... آنچه همواره و بی تغییر هست نمی تواند به مرور زمان پیرتر یا جوان تر گردد، نیز هرگز نمی تواند چنین شود؛ همچنین نه الان و نه در آینده نمی تواند تحول یابد.

بیمانوس ۳-۳۸۵، ۳۸۵۲ (ترجمه ی کرنفورد). استدلال فرانکل، در این Wege u.) که کلمات پارمنیدس بر این تمایز دلالت ندارد مرا قانع نکرد (Formen, ۱۹۱, n.۱ میرسد که به نظر میرسد که بیشتر بر سلب گذشته و آینده تأکید دارد تا بر محدود کردن آن در هر صورت.

به جهت بلوغ فکری و کثرت منابع افلاطون، اغراق در ارزیابی بحث او در باب نخستین مردانی که در مورد «آنچه هست» اینگونه سخن گفتند که:
«آن در گذشته نبود، و در آینده نیز نخواهد بود، زیرا هم اکنون هست» دشوار است.

ازلیت (به معنای تباهی ناپذیری) یک واقعیت را البته ملطیان مطرح کرده بودند. آناکسیمندر آپایرون خویش را با اوصاف بی مرگ و تباهی ناپذیر و نامحدود وصف کرد. او در عین حال مدعی شد که در درون آن، از طریق «جدا شدن»، هستهای به حاصل می آید که جهان از آن رشد می کند. آنچه بارمنیدس خاطرنشان می کند این است که اگر واقعیت ازلی و واحد است، پس هرگز نمی تواند نقطه ی آغاز (آرخه) جهان کثرات باشد. اما ازلیت و وحدت آن بذیرفته شده است. درست همان طور که «آنچه هست»، اگر بدید مى آمد، از آنچه نيست پديد مى آمد، به همان سان هر چيز ديگر نيز چنين است؛ و این غیر ممکن است. از این رو واقعیت فقط ازلی نیست بلکه واحد هم هست. این مطلب هرگونه ایدهی جهان رشد کننده و زنده را کنار می گذارد، جهانی که هم ملطیان و هم فیثاغوریان توصیف کرده بودند. در پارهی ۱۹، در تقابل با واقعیت، بر عنصر زمان در جهان تخیل مردم تأکید شده است: «به این ترتیب این اشیاء در ظاهر به وجود می آیند و اکنون هستند، و در آینده نیز به پایان خواهند رسید؛ و مردم برای تمیز دادن آنها از یکدیگر به هر کدام نامی مینهند. اگر چیزی هست، پس هیچ چیز نمی تواند بر آن احاطه داشته باشد (περιέχον)، هیچ مخزنی از جوهر تازهای وجود ندارد که از آن تغذیه کند، مانند آپایرون اطراف گونیمون gonimon آناکسیمندر یا «نَفَس نامتناهی» محاط بر «بذر» کیهان فیثاغوری. حتی کثرت آشکار چیزهای موجود نیز توهمی است که مردم عادی بدان باور دارند. پارمنیدس همدی این مطالب را در استدلال دووجهین سادهای اراثه کرده است که ارسطو به نحوی روشن و مختصر آن را خلاصه کرده است: «آنچه هست به وجود نمی آید، زیرا قبلاً هست؛ و هیچ چیز نمی تواند از آنچه نیست یدید آید.» ا

## ب)آن پیوسته و تقسیمناپذیر است

(۸/۲۲-۵) تقسیم پذیر نیست، زیرا تماماً یکسان است. وجودش در یک جهت تمام تر نیست، تا اینکه این امر مانع پیوستگیاش باشد، همچنین وجودش در جهت دیگر ضعیف تر نیست، بلکه همهی جهاتش سرشار است از آنچه هست. از این رو کاملاً پیوسته است، زیرا آنچه هست به آنچه هست نزدیک است.

به استدلال این ابیات باید پاره ی ۴ را ضمیمه کرد، که جای دقیقش در شعر قطعی نیست:

اما به چیزهایی بنگر که، هر چند دورند، قطعاً برای ذهن حاضراند؛ زیرا تو نخواهی توانست آنچه هست را برای خودت از آنچه هست جدا کنی، یا آن را به مثابه امری پراکنده، در هر جهت و روش، در نظمآوری، یا یکجا دریافت کنی.

۸/۲۲ در تأکید بر ۴۵۲۱۷ از أون پیروی کرده ام و ۵µ۵۲۵۷ را حالت قیدی گرفته ام (۵µ۵۲۵۷ و بعد). این با معنای بیت بعد مناسب است، اما روشن است که در نکات بسیاری از تفسیر أون پیروی نکرده ام. به ویژه به نظر می رسد که او در پارمنیدس تشخیص هر گونه ارجاع مستتر به جهان شناسان قدیم تر را دال بر این می گیرد که هاستد لال او مبتنی است» بر فرض های آنان، یا بر اینکه هاو بر استد لالش موضوعی از جهان شناسی قدیم تر تحمیل می کند»، و به این ترتیب این ارجاعات

۱. نیزیک، ۱۹۱۵۳۰.

را با اهمیت او در مقام «پیش آهنگی آگاه و بنیادین انسازگار می داند (همان، ۹۳، ۹۵). این کار ممکن است نقادی خوبی از بعضی از بخشهای تفسیر کرنفورد باشد، اما دلیل این نمی شود که تقریباً همه ی اشارات به جهان شناسان را از داه حقیقت کنار بگذاریم. پارمنیدس مقدمات آنها را به درون نتیجه گیری منطقی ای می راند که به وی اجازه می دهد از آنها ببرد و او را پیش آهنگی بنیادین نشان می دهد.

۱۹۵۶ کویک راون βεβούως را با ۸εῦσσε تفسیر می کنند: «استوار بنگر ه» اما به نظر می رسد که تر آیب کلمات بر ضد این است. ولاستوس نیز چنین کرده است، روایت او از این بیت منحصر به فرد است: «استوار بنگر با ذهن، به چیزهای غایب که گمان می رود حاضراند. ه (۱۹۲۶، TAPA) ۷۲، ۱۹۴۶، ۷۲ و بعد.) هولشر استدلال کرده است که کمان می رود حاضراند. ه (۵μως می کو بعد.) مرتبط دانست (۵μως) را باید با λεῦσσε مرتبط دانست (۵μως) را باید با λεῦσσε مرتبط دانست (Mansfeld, Offenbarung, 212).

منعندی بیجاست، اما دلیل به کار بردن حد اوسط (اگر این آن چیزی باشد که منعندی بیجاست، اما دلیل به کار بردن حد اوسط (اگر این آن چیزی باشد که منعندی بیجاست، کرنفورد و کریک ـ راون به سادگی وجدا شدن» ترجمه کردهاند. دیلز (Lehrgedicht, 64) گفته است که حد اوسط برای این به کار رفته است تا نشان دهد که مقصود جدا شدن به معنای لغوی نیست، بلکه جا گرفتن در ذهن است. او تفاوت δρίσειν با δρίσειν را مقایسه می کند.

مشکلات فوق العاده ای که در این پاره دیده اند (که در این باره نگا: de

می رسد که ساختگی است. مانسفلد فرض می کند که این پاره به راه گمان متعلق می رسد که ساختگی است. مانسفلد فرض می کند که این پاره به راه گمان متعلق است (Offenbarung, 208). استدلال او اینهاست: (۱) به سبب وجوه وصفی جمع در بیت ۱. به نظر من این بر بیش از قصد نویسنده در فقرهای عمومی دلالت دارد. (۲) در بیت ۲ حروف تعریف قبل از ۴۵۷ و ۱۵۷۲۵ دست کم بر دو کاکن در این در برعکس، حکم به جدا نکردن آنچه هست از آنچه هست (یعنی: از خودش) بر وحدت تأکید دارد. (۳) κόσμος شی تواند بر جهان معقول دلالت کند. دقیقاً: به این دلیل است که وجود نمی تواند در سراسر آن پخش شود (اگر کند. دقیقاً: به این دلیل است که وجود نمی تواند در سراسر آن پخش شود (اگر کسی آن را هجهان ترجمه کند)، یا برطبق آن (اگر هنظم، ترجمه ی خوبی باشد). کسی آن را هجهان آمده است که در راه حقیقت دیگر تکرار نشده است ولی در راه گمان بسیار آمده است. شاید چنین باشد، اما آیا این چیزی را اثبات می کند؟ پارمنیدس در انکار این که حقیقت در آراء میرندگان است، بسیار محتمل است که پارمنیدس در انکار این که حقیقت در آراء میرندگان است، بسیار محتمل است که آن را در عبارت پردازی خودش نیز انکار کرده است.

سند این که پارمنیدس، در نقدش به اندیشهی قدیم تر، به ویژه هراکلیتوس را در مد نظر داشته است متواتر است. بنابراین، این نقد مربوط است به مقایسه ی انکار هر گونه پراکندگی و جمع شدگی در پاره ی ۴ و تأکید بر حضور اشیاء غایب در ذهن با بیان هراکلتیوس بنابر نقل پلوتارخ (پاره ی ۹۱): «پراکنده می شود و دور می رود.» تقسیم ناپذیری واقعیت در ۸/۲۲ نیز ممکن است توصیف هراکلیتوس از روشاش در آغاز کتابش را به یاد ما آورد (پاره ی ۱): «هر چیز را تقسیم کن و نشان بده که چگونه است.»

پارهی ۴ با تجلیل استعداد ذهن، یا بصیرت (آشکارا در تقابل با حواس) در حاضر ساختن اشیاء دور شروع می شود. زمینه ی این امر قبلاً

۱. تعداد تعجبآوری از محققان معتقدند که در اینجا مقصود آناکسیمنس است. به نظر من این بسیار دور رفتن است.

آماده شده است، چرا که از قدیم، از جمله هومر، کارکرد نوس noos احضار اشیاء دور از نظر مکان و زمان دانسته اند، اما برای پارمنیدس، در هر جا در آن واحد حاضر بودن که برای ذهن دست می دهد، واقعیتی عینی است. حواس بر این دلالت دارند که بعضی چیزها این جا هستند، بعضی آنجا، و اینکه اشیاء از یکدیگر دور می شوند و یا به یکدیگر نزدیک می گردند، درست همان طور که هراکلیتوس گفته است (به واقع هراکلیتوس می گوید که در هر لحظه اشیاء هر دو کار را انجام می دهند)، و عقیده بر این است. در حقیقت کوسموس نمی تواند و جود داشته باشد، زیرا نظم متضمن ردیف کردن بیش از یک واحد است. اگر ما به توصیه ی الهه در نادیده گرفتن حواس و داوری براساس عقل عمل کنیم، خواهیم دید که وجود هر گز نمی تواند از خودش جدا شود.

ابیات ۵-۸/۲۲ در باب تقسیم ناپذیری و پیوستگی وجود بحث می کنند، یعنی درباره ی دو وصفی که در فهرست مقدماتی ابیات ۵-۵ ذکر شده اند. از آنجا دَوَران فقط بین «هست» و «نیست» دایر است، وجود ذومراتب نیست: «وجود یا باید کاملاً باشد، یا اصلاً نباشد» (بیت ۱۱). تا کنون، تنها شکل ادراک پذیر وجود، وجود جسمانی بوده است. بنابراین هنگامی که پارمنیدس برای نخستین بار ایده ی ذومراتب بودن وجود را (از برای نشان دادن منطقاً محال بودن آن) روشن ساخت، آن را به مثابه ی مراتب تراکم درک کردند، که این کار زبان این ابیات را عقلانی تر ساخت. فقدان هم جنسی که ممکن است از وجود «آنچه هست» نتیجه شود، کم و بیش می تواند سبب شود که آن جدا گردد و تقسیم شود. هماهنگی دقیق با این

<sup>1.</sup>Cf. von Fritz in CP, 1943, 91.

او ایلیاد، پانزدهم، ۸۰ و بعد را ذکر می کند، که در آنجا نوس شخص سیاح «پرندهی سریع» در سراسر زمینهایی که دیده است توصیف شده است.

حکم که «هست» مانع این است زیرا که: «همهی آن (یکسان) از آنچه هست سرشار است»، یعنی پیوستاری است بی تفاوت.

این استدلال، همچنین هرگونه نظریه از نوع نظریهی ملطیان در باب پیدایش جهان از آرخهی واحد را، نیز غیرممکن میگرداند. اگر آپایرون آناکسیمندر واقعاً، و بدون تمایزات درونی، واحد بود، در این صورت هیچ تمایز درونی در آن ظاهر نمی شد. برای اینکه کیهانی به حاصل آید، باید آمیزهای نابرابر وجود داشته باشد که کیهان از فقدان هم جنسی موجود در آن آغاز شود. غلیظ و رقیق شدن فرایند جهانی آناکسیمنس نیز به طریق مشابه کنار گذاشته شده است.

در این ادعا که آنچه هست، تقسیم ناپذیر و پیوسته است، بی آنکه بین اجزای جدای وجود درز و شکافی باشد، «زیرا آنچه هست به آنچه هست نزدیک است»، انکار پارمنیدس در باب خلا را داریم. انکار خلا ویژگی مخصوصاً نظام جهانی فیثاغوری بوده است. در این نظام اجزایی را که جهان از آنها ساخته شده بود از یکدیگر جدا می کردند، اجزایی که گمان می کردند در عین حال هم واحدهای حسابی هستند، هم نکات هندسی، هم اجزای فیزیکی. فیثاغوریان این ریز ترین اجزا را در ظهور فیزیکی جهان، با هوا یکی گرفتند، هوایی که کیهان آن را در شکل نامتناهی محاط تنفس میکند تا اجسام درون آن را از یکدیگر جدا سازد. مسلم است که متفکران قدیمتر و معاصر پارمنیدس از دستیابی به تصور فضای خالی یا خلا بسیار دور بودند. پارمنیدس این متفکران را با مفهوم خلاً روبهرو ساخت، و نشان داد که خلا براساس مقدمهی وحدتگرایانه آنان نیز تصوری محال است. از آنجا که وجود هنوز جسمانی و محسوس تصور می شود، از این رو فضای خالی فقط در جایی تصور دارد که وجود نباشد. اما جایی که وجود نباشد، فقط نا۔موجود می تواند باشد، یعنی: فضای خالی نا۔موجود است. تأثیر این اندیشهی انقلابی چنان بزرگ و پاینده بود که بعدها وقتی لئوکیپوس و دموکریتوس میخواستند وجود فضای خالی را اثبات کنند، فقط توانستند آن را در شکل پارادکسی جسورانه انجام دهند \_ «آنچه نیست، درست به اندازه ی آنچه هست، وجود دارد» \_ و این پارادکس را اینگونه تبیین می کردند که مقصودشان از «آنچه هست» جسم و از «آنچه نیست» خلااست. ا

۱. دموکریتوس، پارهی ۱۵۶، نگا: جلد ۹ فارسی، رک: ارسطو، مابعدالطبیعة، ۹۸۵b۴ و بعد. گمان می کنم اکنون ضرورت دارد که از این تفسیر خوب جا افتادهی ابیات ۵-۲۲ در مقابل مجادلهی اُون مبنی بر اینکه ارجاع به پیوستگی كلًا زماني است (٩٧،١٩٤٠، ٦٩) دفاع كنيم. عبارت ٥٥٥٥ الماني است (٩٧،١٩٤٠) دفاع كنيم. έστιν به روشنی نکتهی جدیدی معرفی می کند: این بر لغو δλεθρος در بخش قبل وابسته نيست. حقيقت δμοῖον در بخش قبل وابسته نيست. نحوی پذیرفتنی بر نتیجه گیری بیت ۱۱، πάμπαν πελέναι χρεών نحوی پذیرفتنی بر οὐχί ، مبتنی است، که معنای آن این است که در این جا هیچ فرایند زمانی پیدایش وجود ندارد که اجازه دهد «آنچه هست» ذره ذره به وجود آید. بلکه آن یکباره پابرجاست، و این پیامد مشروع بیشتری دارد، و آن این که در هر لحظهی خاصی (یا در زمان حال پیوستهای، که تنها چیزی است که منطق یارمنیدس اجازه می دهد) «آنچه هست» کاملاً موجود است، نه تا اندازهای موجود؛ و از این جا می توان این نتیجه را به دست آورد که آن پیوسته است البته نه از جنبهی زمانی، بلکه واقعاً «با خودش پیوند خورده است». ۲۳ در بیت ۲۳ نمی تواند دلالت زمانی داشته باشد. أون ذکر συνεχές در بیت ۶ را حاصل انکار گذشته و آینده در بیت قبل می داند، و معتقد است که معنای آن را این سئوال معین می کند که: «زیرا کدام زایشی را برای آن جست و جو خواهی کرد؟ ۱ اما ابیات ۲-۳ همه ی ویژگی های ۲۵ دُون را برشمرده است، که از بیت ۶ به بعد یکی یکی ترضیح داده شدهاند. عبارت γένναν κτλ برهان نخستین ویژگی (ἀγένητον) را آغاز می کند: عبارت فوق به συνεχές ربط ندارد.

سُلمسن (Aris.'s System, 4) می گوید که هر چند بیان ۱۳۵۷ می گوید که هر چند بیان ۱۳۵۷ کند، و گلسکده و کند، و گلسکده و گلسکته و گلسک

## ج)آنبی حرکت است، و کاملادر حدود قرار دارد

(۱۳۲-۲۳) اما بی حرکت، در چنگ بندهای نیرومند، بی آغاز یا بی انجام است، زیرا به وجود آمدن و تباه شدن به دور رانده شدهاند و اعتقاد راستین آنها را رد کرده است. (۲۹) فی نفسه در مکان واحدی، همان می ماند و جایی که هست ثابت باقی می ماند؛ زیرا ضرورت نیرومند آن را در بندهای رشته ای که آن را احاطه کرده است نگه می دارد، (۳۲) زیرا اجازه داده نشده است که آنچه هست ناقص باشد؛ زیرا آن فاقد نیست، بلکه آن از طریق نبودن، فاقد همه چیز خواهد بود.

ابیات ۳۰-۲۹. تغییرات نسخه بدلها (که دیلز ـ کرانتس ضبط کردهاند) در معنا تأثیر ندارند.

بیت ۲۳. بیتی بسیار مشاجره برانگیز. سیمپلیکیوس چنین خوانده است: بیتی بسیار مشاجره برانگیز. سیمپلیکیوس چنین خوانده است؛ که بی وزن در کشر ۲۵ρ οῦν ἐπιδευές. μὴ ἐὸν δ ἄν παντος ἐδεῖτο است. سئوال این است که آیا در این جا باید وزن را شکست. برگ و تسلر و دیلز و محققان انگلیسی عموماً (برنت، کرنفورد با تردید، کریک ـ راون؛ اما نه اُون، ۲۵۰ محققان انگلیسی عموماً (برنت، کرنفورد با تردید، کریک ـ راون؛ اما نه اُون، ۱۹۶۰ می بادداشت ۵) چنین رای داده اند. کرنفورد ترجمه می کند: واگر بود (ناقص؟) به هر چیزی محتاج می بود». فراید لندر با ἐπιδεές (سه هجایی) خواندن (ناقص؟) به هر چیزی محتاج می بود». فراید لندر با ἐπιδεύξ (سه هجایی) خواندن (ناقص؟) به هر چیزی محتاج می بود». فراید لندر با ἐπιδευές (سه هجایی) و فرانکل کرده است (دیلز ـ کرانتس، دوم، یادداشت ۱)، و فرانکل کرده امر (Gnomon, 1931, 479, п.1) و وردنیوس (Festschr. Reinhardt, 63ff.) کرده اند.

موضع من براساس دو نکته است: اگر ۱گو مسندی است، نمی تواند بر موضع من براساس دو نکته است: اگر ۱گو مسندی است، نمی تواند بر کم مُدَد کا این مُدَد کا این مُدوری در این به واقع پارمنیدس واژه ی کلیدی اش گور اربط مسرف به کار نبرده است. در این جا  $\mu \acute{n}$  را باید حفظ کرد، هر چند رشته ی تفکر

بیان پارمنیدس در این ابیات و در ابیات بعد به شدت حماسی و دینی می شود. قافیه ی دو بیت از این ابیات مستقیماً از هومر اخذ شده اند. یکی از این دو می گوید که چگونه «سرنوشت زنجیر کرده است» واقعیت را و آن را بی حرکت ساخته است (بیت ۳۷)، و این آن لحظه ی دراماتیک را به یاد خواننده می آورد که چگونه «سرنوشت زنجیر کرده است» هکتور را، تا هنگامی که بقیه ی اهل تروا به درون شهر می روند، هکتور در بیرون دیوار شهر بماند و با آخیلوس مواجه شود و بمیرد. کلمات و عبارات دیگر نیز شعر را در همان سطح بلند نگه می دارند. است. ضرورت و سرنوشت، ناقص بودن، با فرمان راستین (دhemis) متضاد بودن است. ضرورت و سرنوشت ، یعنی

۱. دو قافیه ی هومری عبارتند از ۵μφὶς ἐέργει (بیت ۳۱) و ἀμφὶς ἐεργει (بیت ۳۰). چنین است ایلیاد، سیزدهم، ۷۰۶ و بیست و دوم، ۵. ۵. ἀτελευτήτω ἐπὶ ωτι (νο است ἀτελεύτητον ατελεύτητον ε α المورد این دادن است ἀτελεύτητον (و در یکم، ۵۲۷ زئوس می گرید که آنچه با تکان دادن سرش تأیید می کند ἀτελεύτητον نخواهد بود. این درست مثل گفتن این است که آن لا است که آن می کند τετελεσμένον ἔσται (رک: پارمنیدس، ۸/۴۲)، که در هومر مشترکا به معنای «انجام یافت» و «کامل شد» آمده است. قدما برای ترجمه معنای «انجام یافت» و «کامل شد» آمده است. قدما برای ترجمه داشته اند.

عبارت ΑΕΥάλων εν πείρασι δεσμῶν بیت ۲۶) طنینی جدی و باشکوه دارد. (δεσμαι (δεσμαν با هم در Αρ. با هم در (δεσμαν دارد. (δεσμαν و πείρατα و δεσμοι (δεσμαν) امدهاند، جایی که تقریباً هم معنایند؛ و مقایسه ی بین ایلیاد، چهاردهم، ۲۰۰ و بعد:πείρατα γαίης `ωκεανόν و شاعر ناشناختهای را می طلبد که فرفوریوس نقل کرده است:

ωκεανός τῶ πᾶσα περίρρυτος ἐνδέδεται χθών.

Schol. ad II. 18, 490, quot. Onians, Origins of European المنابع به بیت ۲۶ نیز (ک: او دیسه، دوازدهم، ۱۷۹. زبانی مشابه به بیت ۲۶ نیز در توصیف هسیود از مار ظاهر می شود (پیدایش خدایان، ۲۳۵).

آنانکه Ananke و مویرا Moira، در روز پارمنیدس موجودات شخصی اند، که از این میان آنانکه در بخش دوم شعر نیز ظاهر می شود. درست همان طور که از این میان آنانکه در بخش دوم شعر نیز ظاهر می شود. درست همان طور که او وجود واحد را در بندهای peirar نگه می دارد و همکارش مویرا آن را بی حرکت در بند می آورد (پایین، ابیات ۸-۲۷)، به همین سان در جهان نیز، آن چنان که بر میرندگان ظاهر می شود، او خودش آسمان را «به زنجیر می کشد» یا وادار می کند که حدود ستارگان را نگه دارد (۱۰/۶). نسبت بین دو جهان واقعیت و پدیدار هر چه باشد، زبان هر یک از آنها طوری طراحی شده است که دیگری را به خاطر ما می آورد؛ و آنانکه که آسمان و ستارگان را که دوایر ستارگان حول آن می گردند نگه می دارد. این آنانکهی کیهانی دوباره در نظریهی پیدایش خدایان ارفه ای ظاهر می شود که نوافلاطونیان از آن آگاه در نظریهی پیدایش خدایان ارفه ای ظاهر می شود که نوافلاطونیان از آن آگاه بوده اند ، جایی که او «در کل کیهان امتداد می یابد، و به حدود (perata) آن دست می یابد» در مورد جنبهی دینی فقره، و اشارهی آن به کارکردهای شنتی آنانکه، باید به این واقعیت توجه شود که کل این شرح، الهامی از سوی شنتی آنانکه، باید به این واقعیت توجه شود که کل این شرح، الهامی از سوی الهه است.

پارمنیدس در اینجا با تمام قدرت زبانی که در اختیار دارد تأکید می کند که واقعیت تماماً بی حرکت است. این تبیین همان چیزی است که در فهرست مقدماتی وعده داده شده بود (بیت ۴). با وجود این، ممکن است سئوال شود که پارمنیدس چگونه فکر می کند که دراین جا ثابت می کند که

۱. افلاطون، جمهوری، ۴۱۷۵، ۴۱۷۵ ارفئوس، پارهی ۵۴ کرن. دربارهی تاریخ نظریههای پیدایش خدایان اُرفهای و عناصر موجود در آنها نگا: Guthrie, نظریههای پیدایش خدایان اُرفهای و عناصر موجود در آنها نگا: Prph. and GR. Rel. 73ff البته تاریخ بخش خاصی مهم تر است تا تاریخ کل نظریهها. دیلز و کرن اعتقاد دارند که گرد آورندهی روایت مقدس در این جا بر افلاطون استناد کرده است (33 Kern, De theogy.). اینکه افلاطون با نظریههای پیدایش خدایان اُرفهای آشنا برده است از ارجاعاتش به این نظریهها معلوم می شود، فی المثل هذا سره ۴۶۵، جایی که یک سطر کلمه به کلمه نقل می کند.

واقعیت به این معنا بی حرکت است که در یک جا ثابت مانده است (بیت ۲۹). کنار گذاشتن به وجود آمدن و تباه شدن فقط ناممکن بودن آغاز و انجام داشتن را ثابت می کند. به قول فرانکل، نبود کینسیس (وحرکته) در یونانی شامل بی تغییر بودن است، اما حتی اگر این نظر درست باشد (در این باره نگا: جلد ۴ فارسی، ص ۹۱)، آنچه در این جا لازم است برعکس است: یعنی اثبات اینکه بی تغییر بودن شامل فقدان حرکت مکانی است. از سوی دیگر، پارمنیدس در ابیات بالا نشان داده است که واقعیت واحد و تقسیم ناپذیر و پارمنیدس در ابیات بالا نشان داده است که واقعیت واحد و تقسیم ناپذیر و بافتن دلیل وی دشوار نیست، و ویکهارچه سرشار از وجود است. به این ترتیب یافتن دلیل وی دشوار نیست. اگر همه ی آنچه وجود دارد ملایی پیوسته و واحد است، پس نه جایی برای حرکت کل وجود دارد و نه هیچ بخشی از آن می تواند در درون کل جابه جا شود. ا

دو محقق انگلیسی، جی. اس. کریک و آم. سی ستوکس، اخیراً براساس (Phronesis, 1960, 1-4) رأی فرانکل دیدگاهی پیش نهادهاند. آنها مدعی اند که پارههای پارمنیدس تبیین از طریق کمال وجود را حمایت نمی کنند، و این تبیین را به قرائت سطحی افلاطون، شای تتوس، ۱۸۰۴ شده، نسبت می دهند، فقرهای که من برای حمایت از تفسیر تا حال پذیرفته شده، آوردن آن را ضروری ندیده ام. به عقیده ی آنها استدلال از نبود خلا را نخستین بار ملیسوس پیش نهاد. من با این نظر مخالفم، همان طور که با این نظر نیز مخالفم که این استدلال «بدی» بر ضد حرکت است (1963, 1963)

۱. این تبیین روشن را تا زمانی که فرانکل دیدگاه بدیلش را ارائه کند عموماً پذیرفته بودند. او استدلال می کند که حرکت مکانی نوعی تغییر است، و هرگونه تغییری مستلزم تصور به وجود آمدن و از بین رفتن است. اما این، اظهار کردن چیزی است که پارمنیدس نگفته است، همچنین این که هرگونه حرکت مکانی مستلزم به \_ وجود \_ آمدن و انهدام باشد امری است که بدون تبیین فی نفسه روشن نیست. استدلالی که پارمنیدس می توانست براساس مقدماتش ارائه کند قطعاً این است: حرکت هر چیز مستلزم این است که به جایی رود که قبلاً در آن جا «نبود»، و اینکه آن چیز فعلاً در جایی «نیست» که قبلاً بود؛ و چون «نیست» اندیشیدنی نیست، حرکت در مکان نیز ادراک ناشدنی است. اما اگر این همان چیزی باشد که پارمنیدس از ما می خواهد آن را درک کنیم، پس او این تخیلات فراوانی برای خوانندگانش باقی گذاشته است.

حرکت ناپذیری کامل واقعیت، یعنی، غیرممکن بودن کیسیس به هر معنایی از کلمه، برای پارمنیدس اوج پیام محسوب است. شکوه زبان وی در این نکته از این جا ناشی می شود. بیان باشکوه و معرفی الههی بزرگ آذانکه در مجاب ساختن ما سهمی کمتر از منطق ندارند، زیرا، همان طور که دیگر شاعران قرن پنجم سروده اند وقدرت آنانکه شکست ناپذیر است، و هیچ طلسم و افسونی نمی تواند بر ضد او کارگر افتد. او همچنین عمداً تصور خدای وحدت وجودی کسنوفانس را در ذهن ما می آورد و که همواره در یک جای می ماند، و به هیچ روی حرکت نمی کند، و فقط اندکی بر قوت زبان می افزاید. آندیشه ی پارمنیدس را این الوهیت کیهانی تحریک می کند، الوهیتی که نه از جایی به جایی حرکت می کند و نه در معرض کون و فساد الوهیتی که نه از جایی به جایی حرکت می کند و نه در معرض کون و فساد را در همهی اشکالش انکار کرد. پس از او راه برای مفهوم کینسیس فراگیری که در ارسطو می یابیم باز شد، و چهار شکل حرکات مکانی و رشد و تغییر کیفی و کون و فساد را به خود گرفت. "

.( 29

أون، ترتیب استدلال پارمنیدس را دقیقاً برعکس می کند، که برای من بسیار شگفت انگیز است: «نتیجه این است که، چون حرکت نمی تواند وجود داشته باشد، پس جایی برای حرکت وجود ندارد» (CQ)، ۱۹۶۰، ۹۹، با ارجاع به بیت ۴۲).

1.Aesch. P.V. 105; Eur, Alc. 965ff. Cf. IIel. 514, and Maass, Orpheus, 268ff.

۲. کسنوفانس، پارهی ۲۶/۱:

αἰεὶ δ' ἐν ταὐτῶ μίμνει κινούμενος οὐδέν.

ταὐτόν τ εν ταὐτῶ τε μενον καθ έαυτό : $\Lambda/$ Υ۹- $\Upsilon$ 0 ,  $\Lambda/$ Υ9- $\Upsilon$ 0 ,  $\Lambda/$ Υ9- $\Upsilon$ 0 ,  $\Lambda/$ Υ9- $\Lambda$ 0 ,  $\Lambda/$ Υ9- $\Lambda$ 0 ,  $\Lambda/$ Υ9- $\Lambda$ 0 ,  $\Lambda$ 0

۳. رک:جلد ۴ فارسی،ص ۹۱.

در این ابیات همچنین مفهومی معرفی می شود که آشکارا برای پاژمنیدس اهمیت بسیار دارد و آن مفهوم peirar یا peiras (جمع: peirat) پاژمنیدس اهمیت بسیار دارد و آن مفهوم peirar یا جمعند که با شکل نثری آن، است. اینها شکل حماسی و شعری کلمه ای هستند که با شکل نثری آن، یعنی با پراس peras، قبلاً، و مخصوصاً به هنگام گزارش آرای فیثاغوریان، آشنا شدیم. با متضاد این کلمه، یعنی با آپایرون، نخستین بار به عنوان آرخهی آناکسیمندر برخورد کردیم. آپایرون بی مرز و نامعین است، و پراس را معمولاً هحد، ترجمه کرده اند. در پارمنیدس کلمهی peiras را بارها و بارها می شنویم. واقعیت در مواند. در پارمنیدس کلمه می قرار دارد (بیت ۲۶): یک می شنویم. واقعیت را در بندهای peiras نگه می دارد (بیت ۲۳): یک peiras نهایی وجود دارد (بیت ۲۲): واقعیت در درون peirataی خویش قرار دارد (بیت ۲۹). حتی در جهان، آنگونه که بر میرندگان خطاکار ظاهر می شود، آنانکه آسمانها را در peirataی ستارگان را نگه می دارد (۱۰/۷).

از ابیات ۲۶ و ۳۱ برمی آید که peirata و بندها) به یکدیگر تغییر پذیرند، و این با کاربرد peirat در هومر و سُنّت حماسی سازگار است. سرود هومری در تمجید آپولوی کودک می گوید که به زودی بندهای قنداقش را از هم می گسلد: «بندها دیگر تورا نگه نخواهد داشت، و همهی peirata از بین خواهد رفت.» هنگامی که همراهان ادیسئوس او را به تیر بستند، تا در امنیت به سیرنها گوش کند، peirata های اطرافش را محکم بستند. peirata در هسیود مارپیچهای ابلیس هستند که در درون آنها سیبهای طلایی هسپریدس را محافظت می کند. مفهوم ثابت این واژه حلقه سیبهای طلایی هسپریدس را محافظت می کند. مفهوم ثابت این واژه حلقه

۱. برای شرح کامل تری در این باب، که از برخی عناصر نظری خالی نیست، نگا: 
Onians, Origins of Eur. Thought, 310ff 
کلمه در هومر، مانند کلم تر این باب که نیست، نگا در او دیسه، نهم، ۲۸۴ آمده 
کلمه در هومر، مانند کلم کرفتری در او دیسه، نهم، ۲۸۴ آمده 
است، و گاهی هم به همراه کام کرفتره (به علاوه کام قره کرفتره کرفتره است؛ اما هیچکدام از اینها با دوازدهم، ۷۷)، کرفتره گرد نیست.

زدن است: چنانکه اکتانوس، که آن را رودخانه ی گردی تصور می کردند که زمین را دور می زند، در ایلاه peirar نامیده شده است، و در شعر بعد آمده است که اکتانوس با جریان یافتن در اطراف زمین آن را محصور می کند. ایشرفت از معنای ملموس به معنای انتزاعی این واژه به احتمال زیاد بیش از عکس آن صادق است، می توان پذیرفت که واژه ی peirar در آغاز به بندی مادی، مانند طناب یا زنجیر بوده است. البته واژه ی peras در قرن پنجم پ.م کاربرد عمومی دیگری غیر از «حد» نداشته است، خواه حدی مکانی و زمانی و خواه معنایی انتزاعی؛ اما پارمنیدس در سُنتی حماسی می نویسد، چنانکه شخص احساس می کند که در دنیای زبان و اندیشه ی هومر و هسیود قدم گذاشته است، و این نکته ممکن است اهمیتی داشته باشد.

به نظر می رسد که استدلال محصور ساختن تمام واقعیت در peirala چنین باشد: آنچه آپایرون است ضرورتاً بی پایان، و ناکامل است، و هرگز هر اندازه از آن بر کل کاملی مشتمل نیست. اما واقعیت نمی تواند ناکامل باشد. زیرا ناکامل به معنای این است که تا اندازهای «نیست»، اما همان طور که می دانیم، کسی نمی تواند نا موجود را با «تا اندازهای» یا با «از بعضی جهات» یکی بگیرد: پس دَوَران بین هست و نیست دایر است. هاقد بودن» با «نیست» یکی است، از این رو اگر چیزی باشد، فاقد همه چیز است. ممکن است ابیات دشوار ۳-۳۲ را با چنین شیوه ای توضیح داد.

پارمنیدس در این قطعه ی کوتاه انقلاب عقلانی اش را در دو جهت بیشتر پیش برده است. انکار تغییر و حرکت همه ی تجربه ی بشری را به مثابه ی توهم محکوم می کند و امکان هر گونه نظریه ای در باب پیدایش جهان را یکباره کنار می گذارد؛ و تأکید بر محصور بودن جهان در درون peirata به ویژه اساس نظام آناکسیمندری را ویران می سازد.

برای قدردانی از تأثیر عظیم پارمنیدس ضرورت دارد نگاهی اجمالی بر

۱. برای ارجاعات و متون یونانی نگا: بالا، ص ۸۸، یادداشت ۱.

خلفش افلاطون بیفکنیم. علاوه بر نکاتی که پیش از این به آنها توجه کردیم، مقایسهی توصیف افلاطون از «آنچه واقعاً موجود است» باز از آن پارمنیدس در این نکته جای تردید باقی نمی گذارد که ریشه ی تاریخی بعضی از عناصر در اندیشه های اوست. دو مثال در این باب کفایت است. در فایدون ۷۸۵ در این باره که «هر چیزی که فینفسه موجود است» می خوانیم که «آن شکلی از وجود را همواره و همان حفظ می کند، و هر گز هیچ تغییری را در هیچ جهت نمی پذیرد». این واقعیت بی تغییر را، انسان فقط با ذهن قوی می تواند تحصیل کند (۵۶c، این واقعیت بی تغییر را، انسان فقط با ذهن قوی می تواند تحصیل کند (۵۶c، این و شنیدن حقیقت را برای انسان به همراه ندارد (۶۵۵). در تیمانوس هم آمده است (۲۷۵):

به عقیده ی من ما باید قبل از هر چیز تمایز زیر را در نظر داشته باشیم: چیست آنچه همواره هست و صیرورت ندارد، و از سوی دیگر چیست آنچه همواره می شود و هرگز نیست؟ یکی از طریق ذهن و استدلال درک شدنی است، دیگری به وسیله ی گمان و حواس غیر عقلانی حدس زدنی است، می آید و می رود، اما هرگز واقعاً هستی نیست.

مفهوم مابعدالطبیعی هستی بی تغییر، و این تصور معرفت شناختی که دانش فقط به هنگام برخورد ذهن با متعلق واقعی و ثابت و غیر حسی دانش به حاصل می آید، دو اساس افلاطون گرایی اند. هر چند این آموزه کاملاً با پارمنیدس تطبیق نمی کند، اما بدون پارمنیدس، هم مابعدالطبیعه و هم نظریهی معرفت این آموزه بسیار متفاوت می بود.

(د)تکرار رؤوس مطالب:به\_وجود\_آمدن و حرکت مکانی تغییر نامهایی بی محتوا هستند

واندیشهی آنچه می تواند اندیشیده شود [ادراک شود] و اندیشه و آن هسته یک چیز هستند؛ زیرا بدون آنچه که هست، که در آن [یعنی: که براساس آن، یا نسبت به آن] اندیشه بیان می شود [یا آشکار می گردد]، تو نخواهی توانست اندیشه را بیابی. هیچ چیز جدا از آنچه هست وجود ندارد یا نمی تواند وجود داشته باشد، زیرا سرنوشت آن چنان او را در بند کشیده است که کل و بی حرکت باشد. از این رو همه چیز باید نام چیزی باشد که میرندگان برآنند [یا توافق کرده اند] که آنها را راستین [واقعی] بدانند: پیدایش و تباهی، بودن و نبودن، تغییر مکان و تغییر رنگ.

بیت ۳۴. این بیت را به طرق متفاوت فهمیدهاند، و باید پذیرفت که تفسیرهای متفاوت ممکن است. در ترجمه ی بالا ἔστι پس از νόμηα در نظر گرفته ایم و Οῦνεκεν Οῦνακεν از است و انکل، کرانتس، فرانکل، کرانتس، کریت در راون نیز چنین فرض کردهاند. (برای کالوگرو، کرنفرود، فن فریتس، کریت در راون نیز چنین فرض کردهاند. (برای روایتهای قدیم تر نگا: ۶۹۴، یادداشت ۱.) همچنین ۷۵εῖν از نظر ساختار مشابه ۷۵εῖν و ۲/۲ گرفته ایم. ساختار مشابه ۷۲εῖν و ۲/۲ گرفته ایم. دیگران (دیلز، فن فریتس، وردینوس، ولاستوس) عقیده داشته اند که هم این جا و میم در پاره ی ۳ موضوع این است: هاندیشه همان ...است.»

همچنین قرائت دیگری از ٥٤٧٤κ٤٧ در معنای «آنچه از برای آن» یا «آنچه به دلیل آن» وجود دارد، که به مثابه هدف و بنیاد اندیشه است. دیلز چنین خوانده است، و نگا: هولشر در ۱۹۵۶، ۱۹۵۶، ۳۹۰ و بعد. تفسیر سیمپلیکیوس نیز همین بوده است (فیزیک، ۸۷/۱۷):

**ἕνεκα γὰρ** τοῦ νοητοῦ, ταὐτὸν δἔ εἰπεῖ, τοῦ ὄντος, ἐστι τὸ νοεῖν τὲλος ὄν αὐτοῦ.

فن فریتس به ٥٤٧٤ همان ساخت دستوری را داده است، اما یادداشت کرده است که در یونانی قدیم این کلمه بیشتر معنای علیت یا پیامد منطقی می دهد تا هدف، و چنین ترجمه می کند: «٧٥٤٢ و علت یا شرط ٧٥٤٢٠ یکی هستنده هدف، و چنین ترجمه می کند: «٧٥٤٢ و علت یا شرط ٧٥٤٢٠ را یونانی باستان و از جمله هومر به خوبی حمایت می کند. با این حال این کلمه را می توان به آن معنا گرفت بی آنکه ترجمه ی نصف بیت ارایه شده در این جا به هم بخورد، چنانکه سیمپلیکیوس این کار را کرده است: «آنچه می تواند اندیشیده شود، همان است که علت یا شرط اندیشه است»، یعنی: (همان طور که سیمپلیکیوس اضافه می کند) کن ۲۵ می

از این رو، غیر از تفاوتهای جزیی، دو تفسیر اصلی وجود دارد. یکی (که از میان محققان جدید ولاستوس طرفدار آن است، نگا: ۱۹۵۳، ۱۹۵۳، ۱۹۵۳، ۱۹۵۳ وجود و اندیشه را یکسان می داند؛ و بنابر دیگری (که در این جا ما آورده ایم) بیت مورد بحث آنچه را قبلاً در پاره ی ۲/۶-۸ و پاره ی ۳ آمده است تکرار می کند، یعنی این مطلب را تکرار می کند که فکر کردن (۷۵ آ۷۵) درباره ی آنچه نیست غیرممکن است: بدون شیء موجود اندیشیدن وجود ندارد. تابعیت اندیشه در ترجمه مانسفلد (Offenbarung, 65) به عقیده ی من روی هم رفته روشن نیست.

بیت ۳۵. برای قرائت متفاوتی از πεφατισμένον، که بر تصوری از منطق صوری پارمنیدس مبتنی است، نگا: مانسفلد، همان، ۸۵.

بیت ۳۶. متن احتمالاً تحریف شده است، زیرا سیمپلیکیوس آن را به دو روایت نقل می کند، که یکی از آنها ( δύδὲν γὰρ ἔστιν ἢ ἔσται. Phys. 86. 31) نقل می کند، که یکی از آنها ( آن

بیت ۳۷. Μοῖρ' ἐπέδησεν از هومر اقتباس شده است (بالا، ص ۸۸، یادداشت ۱).

بیت ۳۸. این بیت را افلاطون در نثای تتوس ۱۸۰۵ به این صورت نقل کرده است ۵٬۵۷ کند مرور تقل کرده است ۱۳۸ کند مرور کند و بید و کرانتس شده و بی دقت آن دانسته اند. اما (فی المثل، دیلز ـ کرانتس) آن را روایت تلخیص شده و بی دقت آن دانسته اند. اما سیمپلیکیوس نیز آن را دو بار به همین صورت نقل کرده است (فیزیک، ۲۹/۱۸ و ۱۴۳/۱۰) بی آنکه به نثای تتوس ارجاع دهد، و بنابراین بسیار محتمل است که پاره ی جدایی باشد، خواه کرنفورد در معنی کردن آن و قرار دادن آن در شعر برحق باشد خواه نباشد، خواه کرنفورد در معنی کردن آن و قرار دادن آن در شعر برحق باشد خواه نباشد (Plato's Theory of Knowledge, 94, п.I).

قرائت متفاوت، ۵۷٥μασταν است (این صورت در ۹/۱ تکرار شده است)، که وود باری (۱۲۵-۴۰، ۱۹۶۳، ۱۹۶۳) آن را پذیرفته است. بنابراین قرائت ترجمه چنین است: در مورد آن است (یعنی: ۲۵ ۲۵) همه ی نامهایی که انسانهای میرنده ساخته اند. شاید چنین باشد، اما، همان طور که بحث من نشان خواهد داد، من فکر می کنم که اعتراضات موجود به قرائت عموماً پذیرفته شده آن اندازه که وود باری فکر می کند قوی هستند.

بیت ۴۰ بارمنیدس نمیخواهد ε καί οὐχί .۴۰ به نظر میرسد که پارمنیدس نمیخواهد بیت ۳۰ ε γίγνεσθαί است. بیان او از کمال به دور است (زیرا مشابه کوید که γίγνεσθαί τε καὶ ὄλλυσθαι است که هر دو غیر واقعیاند)، اما آنچه او باید درصدد انکار آن باشد هم بودی بودن و نبودن است (اکنون مانسفلد نیز چنین فکر می کند: ۱۴۲، Offenbarung)

این هشت بیت را معمولاً، و به درستی، تکرار نتیجه های اصلی ای دانسته اند که قبلاً درباره ی واقعیت به دست آمد، و پس از این ابیات بیان کامل و روشنی، همچنین عمدتاً و نه کلاً مکرری، از تأثیر نابود کننده ی آن نتایج درباره ی آنچه عموماً واقعیت می پندارند آمده است. این ابیات را اینگونه می توان تعبیر کرد: هر اندیشه ای باید موضوعی واقعی داشته باشد. کسی نمی تواند چیزی را بدون درک کردن وجود آن (رک: ۸-۲/۷) درک کند

(بشناسد، تشخیص دهد: فعل به کار رفته عبارت است noein) ، زیرا اندیشه بر «آنچه هست» موضوعی واقعی مبتنی است. این موضوع واقعی واحد و کل و بی حرکت است. نتیجه می شود که پیدایش و تباهی (که متضمن هم آغوشی بودن و نبودن است) و حرکت مکانی و تغییر کیفی همه غیر واقعی اند. برخلاف عقیده ی ثابت کسانی که این «اسمها» را به کار می برند، اینها کلمات محضی هستند که بر واقعیتی دلالت ندارند. این مطلب در پایان بخش دوم شعر تکرار شده است، جایی که الهه، به هنگام توصیف کیهان فیزیکی و کثیر الاجزاه، نتیجه می گیرد که (پاره ی ۱۹):

از این رو ظاهرا این چیزها به وجود آمدهاند و اکنون هستند، و همانگونه که رشد کردهاند سرانجام در آینده پایان خواهند یافت؛ و آدمیان به هر یک از آنها نامی نهادهاند.

از نظر پارمنیدس این ایده متضمن تناقض نیست که قوای خطاکار میرندگان نامهایی اختراع کنند که به هیچ واقعیتی متعلق نباشند، هر چند هاندیشیدن به، یا اظهار، آنچه نیست، غیر ممکن است. هنگامی که آدمیان اصطلاح تغییر را به وجود آوردند، آنها به واقع «چیزی نگفتند» (۵نونون نگفتند» (۸έλουσι میکنند؛ اصلاً در این مورد عمل noein وجود ندارد. کلمهی noein در این زمینه معادل کلمهی «معنی» در فارسی است. از آنجا که میرندگان بر چیزهای دیگری که واقعی نیستند نام می نهند، شاید فرض شود که آنها باید درباره ی این چیزها بیندیشند ؛ اما آنچه آنها بر زبان می آورند صرفاً کلماتی بی محتوا و بی معنا هستند. بر زبان این کلمات نه مستلزم بازشناسی و نه مستلزم تحصیل است، زیرا این کار فقط نامیدن اشیاء غیرواقعی است. افلاطون برای دیدن مشکل منطقی در این جا، مجبور بود که غیرواقعی است. افلاطون برای دیدن مشکل منطقی در این جا، مجبور بود که دوش به دوش پارمنیدس بایستد و زبان و اندیشهای را، که چندان در

مسئلهی ظاهر و به نظر رسیدن بدون بودن، و مسئلهی اشیایی که نیستند ولی بر زبان میآیند ـ همهی اینها سرشار از مشکلات است، همانگونه که همواره در گذشته چنین بوده است. دریافتن این امر مشکل است که شما به چه معنا می توانید بگویید یا بیاندیشید که غلط وجود واقعی دارد، بی آنکه همزمان با باز کردن دهانتان دچار تناقض گویی بشوید (سوفیست، ۲۳۶۰).

این مسئله که آیا اسامی «طبیعیاند» یا «قراردادی»، برای ما مسئلهای عجیب است، و در اواخر قرن پنجم پ. م مسئلهای زنده بود. این مسئله مانند بسیاری از معماهایی که سوفسطاییان از آنها لذت می بردند، در پارمنیدس ریشه دارد. پاسخ خود او به این مسئله روشن است. به عقیده ی او نامهای داده شده به اشیاء در جهان تجربه بی توانند «طبیعی» باشند؛ اما نه چنانکه ممکن است بعضی فکر کنند، به این دلیل ساده که این نامها صرفا قراردادهایی هستند که بر اشیایی دلالت می کنند که می توانند به اسم دیگری خوانده شوند (چنانکه وقتی شخصی متولد می شود، او را هر چه بنامیم فرق نمی کند)؛ بلکه به این دلیل که هیچ متعلق واقعی وجود ندارد که اسم و نام بر آن دلالت کند.

محدودیتهایی که موقعیت پیشگام پارمنیدس تحمیل میکند همچنین به احتمال زیاد پاسخ کسانی را فراهم می آورد که استدلال میکنند او آگاهانه و قاصداً اندیشه را با وجود یکی گرفته است، و بنابراین آنچه فکر میکند چیزی است که هست، واقعیت واحد او خدای ارسطو را در فعالیت عقلانی محض پیش بینی میکند: «وجود الیایی ذهن است» (ولاستوس). ولاستوس، به غیر از پارهٔی ۱۸۳۴ و پاره ی ۳، که در این جا متفاوت از ترجمه ی او ترجمه کردیم، بر استدلال غیرمستقیمی نیز اعتماد میکند که ترجمه ی او ترجمه کردیم، بر استدلال غیرمستقیمی نیز اعتماد میکند که

بنابر آن اندیشه که می شناسد به سختی می تواند وجودی انکار شده داشته باشد. از این رو این اندیشه دست کم باید جزیی از وجود باشد (زیرا وجود واحد است)، و از آنجا که وجود «همه شبیه یکدیگر» است بنابراین نمى تواند بدون وجود كل آن، بخشى از وجود باشد. خوشبختانه ما كل راه حقیقت را در دست داریم، و با اطمینان می توانیم بگوییم که پارمنیدس چنین نیاندیشیده است؛ و قرار دادن استدلالها در دهان پارمنیدس خطرناک است، حتی اگر این استدلال ها از نظرگاه ما نتیجه ی اجتناب ناپذیر گفته های او باشد. در این مورد این سخن بسنده است که بگوییم هم ولاستوس و هم دیگران در تبیین نظریهی معرفت انسانی پارمنیدس جداً بر پارهی ۱۶، به مثابهی دیدگاه خود او، تکیه کردهاند. اما پارهی ۱۶ از «مخلوط» عناصر در جهارجوب انسانی سخن می گوید و آشکارا به راه گمان متعلق است. مخلوط (همانگونه که عموماً پذیرفتهاند) باید از دو جهانشناسی متضاد، که در این بخش از شعر توصیف شدهاند، یعنی از آتش یا روشن (رقیق) و شب یا تاریکی (غلیظ) مرکب شده باشد: که از میان آنها وأنجه غالب مي آيد انديشه است، (۱۶/۴؛ دربارهي اين ياره صص 67 و بعد را در پایین ببینید). ممکن است مفسران در این فرض شان برحق باشند که پارمنیدس این پاره را جدا تبیین چگونگی خطا کردن ذهن میرندگان بداند؛ و این به سختی می تواند فرض واقعیت واحد بی تغییر را معلل کند. در هر صورت این چندان به حساب نمی آید، و پارمنیدس نیز به نظر نمی رسد که کثرت متضمن را در اعتبار تبیینش قطعی تلقی کرده باشد. با وجود این، اگر فرض کنیم که پارمنیدس بدون پیشرفت به این نتیجهی جالب تر که ۱۱ نجه هست، باید خود به خود اندیشیدن باشد خود را به این ایده تسلیم کرده است که اندیشیدن دربارهی «آنچه هست» ممکن است، در این صورت تناقض وحدت هستی شدیدتر از آن خواهد بود که لازم است در

<sup>1.</sup>Gnomon, 1953, 168.

این جا فرض کنیم. پارمنیدس چنین ایده آلیستی نبود. ۱

نکته ی تازهای که در این تلخیص آمده است انکار این است که آنچه هست می تواند تغییر رنگ دهد. ذکر رنگ، بی تردید بر تغییر کیفی به طور کلی دلالت دارد، و این انکار، بدون هرگونه توضیحی به همراه [انکار] پیدایش و تباهی و، بودن و نبودن آمده است. به واقع در زمان پارمنیدس این گونه تغییر را موردی از صیرورت می دانسته اند. تا آن زمان بین جوهر و کیفیت، آگاهانه تمیز نداده بودند. بنابراین خواه یکی بگوید که همان چیز (شیء رنگین) هست و نبست (یعنی: سفید است و سفید نبست، در آن زمان بنجم کاربرد محمولی و وجودی کلمه فرق نمی کرد؛ و این ابهامی بود که بعدها سوفسطاییان روشن کردند) و خواه، براساس آنچه نگرش اوایل قرن پنجم سوفسطاییان روشن کردند) و خواه، براساس آنچه نگرش اوایل قرن پنجم سفید) وقتی که شیء به وسیلهی آن متعین شود هست، و وقتی که شیء تغییر رنگ دهد نبست (ناپدید می شود)؛ [مطلب یکی است]. براساس هر یک از این دو فرض، اگر تغییر رخ دهد، چیز واحدی هم هست و هم نیست، یا چیزی است غیر از آنچه هست ـ و این در تغییر مکانی بسیار روشن تر یا چیزی است به نحوی که نشان دادن محال بودن آن به استدلال و برهان جداگانه ای

## آنوشبیه گویی گردهاست

(۹-۲۲-۹) اما از آنجا که حد بیشتری وجود دارد، آن از هر جهت کامل است، مانند گویی خوش تراش، هر جهتش از مرکز یکسان؛ زیرا اصلاً ممکن نیست در این یا در آن جهت بزرگ تر یا کوچک تر باشد؛ زیرا نه آنچه نیست وجود دارد، تا مانع رسیدن آن به مشابهش گردد، نه ممکن است که آنچه هست این جا بیشتر و آن جا کمتر از آنچه هست باشد، زیرا کلاً دست نخورده است؛ از آن جا که یکسانی در هر جهت با خویش، حدهایش را یکسان ملاقات می کند.

بیت ۴۳ بیشتر «گوی» است تا «کُره». این کلمه احتمالاً معنایی ملموس دارد که در هومر آمده است، آنجا که نایوسیکا Nausica و خدمتکارش با σφαίρη بازی می کنند (ادیسه، ۴۰/۶)، ملموس و انضامی تر از معنای بعدی آن، که عبارت است از اطلاق بسیار عمومی آن بر هر چیز کروی شکل. (رک: جی، جامسون، ۱۵٬۱۹۵۸، ۱۵٬۱۹۵۸، یادداشت ۳.) خواه پارمنیدس «آنچه هست» را ممتد بداند خواه نه، این نکته را باید در نظر داشت که او «آنچه هست» را با کره فقط

Wege u. Formen, 206, n. 2.

مقایسه می کند، که البته غیر از کروی نامیدن آن است. مقایسه با گوی، پیش نهاد می کند که آن کروی است. (اُون با این نکته موافق است، CQ، ۱۹۶۰، ۹۵، ۹۵، ۹۵، ۱۹۶۰)

بیت گلمه است، که در قرن بیت گلمه است، که در قرن بین کاربرد موجود این کلمه است، که در قرن پنجم در جاهای دیگر به معنای «حریف یکدیگر بودن» نیروهای متخاصم در نزاع (هرودوتوس، اول، ۸۲/۴)، نیروهای برابر (هرودوتوس، پنجم، ۴۹/۸)، برابر از نظر تعداد (با  $\pi\lambda\eta\theta\epsilon$ ، توکودیدس، ۴/۹۴)، یا برابر ساده (توکودیدس، ۳/۳۹) نظر می رسد که این کلمه معنای خاصی از برابری متعادل یا gleichgewichtig داشته باشد که بعضی از مترجمان به آن معنا گرفته اند.

بیت ۴۹ بیت قرار دارد (است، خودش را میبابد)». به طور کلی فکر درون حدودهایش قرار دارد (است، خودش را میبابد)». به طور کلی فکر میکنم که معادل دانستن کلمات، از طریق تفکیک آنها، با κῦρω مطلقآ بیشتر به کاربرد معروف آن مربوط است تا به این فرض که κῦρω مطلقآ برای «بودن» و «مناسب بودن» به کار رفته است. در هر صورت این امر در آموزه تأثیر ندارد.

در این چند بیت حرف ربط «زیرا» سه بار و تعبیر «از آنجا که» دوبار آمده است: و این یعنی نمونه ی دقیق آنچه از سراسر شعر ظاهر می شود، یعنی، نظم محتویات آن در هیئت استدلال قیاسی صوری اصالت این شیوه و نیروی عقلانی به کار رفته برای آغاز کردن آن، به راحتی می تواند آشنایی آنها در نوشته های بعدی را توجیه کند. به هنگام قدردانی شایسته از اینگونه نوشته ها، لازم نیست فرض کنیم که این پیشگام بزرگ قادر بوده است یکباره

استدلالی طولانی را بر طبق قاعده های دقیق استنتاج کشف کند. گاهی عبارتی که از طریق «زیرا» یا «از آنجا که» به عبارت دیگری مبتنی است، چیزی بیش از تکرار عبارت قبل با کلمات دیگر نیست؛ و گاهی پس از «زیرا»، نتیجه گیری به صورت دینی یا مَجازی بیان می شود. چنانکه در بیت ۲۹ واقعیت در مکان واحدی به صورت ثابت باقی می ماند، زیرا آنانکه آن را در بندهای peiras نگه می دارد؛ و در بیت ۲۸ آوردن «زیرا آن کلاً دست نخورده است» به سختی دلیلی قانع کننده بر یکسانی وجود اضافه می کند. (صفت هم معنای همانظ برخورد شدید یا سرقت است.)

پارمنیدس در تکرار مطالب خویش تردید به خودش راه نمی دهد، چنانکه به واقع، با توجه به تازه و مشکل بودن آموزه اش نیز، این کار او عاقلانه است. ما در این جا دوباره با بیان ابیات ۲۳ و ۲۴ مواجه هستیم، که می گویند واقعیت چیزی است که نمی تواند از این جهت یا از آن جهت بزرگ تر یا کمتر باشد. بیان شعر در این جا اندکی تغییر کرده است، اما با توجه به تصور پارمنیدس از واقعیت، «بزرگ تر یا کوچک تر» به همان معناست. در قطعه ی قبل آمده است که واقعیت «یکپارچه» و ملایی پیوسته است، و در این جا گفته شده است که فواصلی از ناموجود وجود ندارد تا اجزاء وجود همگن را از یکدیگر جدا کند.

دشواری این قطعه در این است که ارجاع به شکل کروی و زبان فضایی آن در باب «هر جهتش از مرکز یکسان» را چگونه باید تفسیر کرد. آیا «برترین حد» و حدودی وجود دارند که واقعیت «به طور یکسان با آنها برخورد می کند» (یا شق دیگر اینکه «واقعیت در درون آنها قرار دارد»)، حدودی که حدود گسترش فضایی اند؟ خلاصه، پارمنیدس در باب وجود راستین واحدش چگونه قانع شده است؟ آیا صرفاً مفهومی می داند یا چیزی می داند که واقعاً فضا را اشغال کرده است؟

در باب بعضی چیزها درباره ی واقعیت تردیدی وجود ندارد. از جمله اینکه واقعیت از طریق بصیرت عقلانی تحصیل می شود نه از طریق حواس. بی حرکت و بی زمان است، نه تغییر کیفی دارد نه تغییر مکانی. واحد و کاملاً همگن و تقسیم ناپذیر است. همه ی اینها آشکارا نشان می دهد که واقعیت جسمی نیست که فی المثل مانند زمین مکان اشغال کند.

ممکن است کسی براساس این قطعیات، چنین استنتاج کند که peirata یی که این همه بر آنها تأکید می شود، و واقعیت در بندهای آن ثابت و استوار مانده است، به هیچ رو حدودی مکانی نیستند، بلکه برای نشان دادن تغییر ناپذیری وجود واحد به تعبیر آمدهاند. تعابیری از نوع ودر آن احاطه می شود» یا وآن را احاطه می کند» صرفاً تعابیری مَجازی اند، هر چند این تعابیر به مثابه تعیین بلافصل این نکته می آیند (و این امر وضعیت را اندکی دشوار می کند) که چرا واقعیت، همچون خدای کسنوفانس، همواره در یک مکان باقی می ماند. بر این اساس، ابیات ۳-۲۲، برخلاف آنچه ظاهراً به نظر می رسد، نمی گویند که وآنچه هست» حدودی دارد و کروی است، بلکه فقط می گویند که، همان طور که گفته شد که زماناً متغیر نیست، مکاناً نیز متغیر فیست. در نتیجه، مکان کنار گذاشته شده است، همان طور که با انکار گذشته فی آن زمان کنار گذاشته شده بود. واقعیت صرفاً از این جهت با کُره مقایسه شده است که و هیچ چیز در مورد جهتی از آن صادق نیست که در مورد جهت دیگرش صادق نباشد. یکسانی آن مانند تعادل کامل گوی نسبت به مرکزش دیگرش صادق نباشد. یکسانی آن مانند تعادل کامل گوی نسبت به مرکزش دیگرش صادق نباشد. یکسانی آن مانند تعادل کامل گوی نسبت به مرکزش می باشد.» ا

۱. این تفسیر، اگر من پارمنیدس را درست فهمیده باشم، برخلاف دیدگاه اُون در مقالدی استادانه اش در ۲۹۶۰، است که جمله ی اخیر را از آن نقل کرده ام اما من پارمنیدس را از چشم اندازهای گوناگونی نگریسته ام تا مبادا که او را بد تفسیر کنم. در هر صورت قدرت استدلال اُون را فقط می توان بر اساس کلمات خود او درک کرد. او به درستی به مشکل برطرف نشدنی بیان توجه کرده است که پارمنیدس را مواجه کرده است برای کنار

من فکر می کنم پیوند peirala، یعنی بندها یا حدود احاطه کننده، با زمینه های مکانی بسیلر مهم تر از این است. وضعیت زمانی متفاوت، و به واقع متضاد است. اگر «آنچه هست» در هر لحظه به طور کامل وجود دارد، و هرگز در هیچ لحظه ای به هیچ معنایی معدوم نیست، پس نباید حدود زمانی داشته باشد؛ و ایده ی واقعیت بدون حدود زمانی برای پارمنیدس شگفتانگیز و عجیب نیست، ایده ای که پیش از این، کسنوفانس که پارمنیدس بسیار به وی مدیون است، در باره ی آن بحث کرده است. از سوی دیگر اگر واقعیت حدود مکانی نداشت، در این صورت برطبق ایده های آن زمان هر گز به صورت کامل موجود نبود. چنانکه خود او در ابیات ۲۹ و بعد می گوید: «در جایی که هست ثابت باقی می ماند، زیرا آنانکه آن را در بندهای peiras که او را از هر جهت محدود می کند نگه می دارد، زیرا آنچه هست نباید ناقص باشد.» همچنین در ابیات ۳-۲۲: «زیرا یک حد بر ترین وجود دارد، آن از هر جهت همچنین در ابیات ۳-۲۲: «زیرا یک حد بر ترین وجود دارد، آن از هر جهت کامل است، مانند گویی گرد».

مشکل مفسر جدید این است که خودش را فقط با دو بدیل مواجه می بند: یا چیزی برای همیشه نامعین باشد، یا جایی که آن توقف می کند، چیزی دیگر، یا دست کم، فضای خالی باشد؛ در صورتی که برای پارمنیدس فقط «آنچه هست» وجود دارد و چیزی دیگر، حتی فضای خالی نیز، وجود ندارد، زیرا آن، «آنچه نیست است». پس آنچه هست چگونه می تواند در درون به نظر بعضی، به فضل باشد، مگر به معنای مَجازی بی تغییر بودن؟ به نظر بعضی،

گذاشتن و انکار هرگونه تغییر مکانی و زمانی زبانی به کار بندد که متضمن تمایزات زمانی و مکانی است. زبانی که مجبور است بگوید آنچه موجود است پیوسته است...؛ و همان باقی می ماند؛ و در تمام جهات یکسان است. درست همان طور که پارمنیدس نامعقولیت ۴۵۵۱ کا فقط می تواند از طریق انکار وجود بعضی از حالات ثابت کند، به همین سان او پوچی تمایزات زمانی و مکانی را فقط به وسیله ی برهانی نشان می دهد که آنها را به کار می بندد (ص ۱۰۰).

فی المثل اُون، چنین می آید که اگر ما کرویت واقعیت را جدی بگیریم، باید فرض کنیم که پارمنیدس براساس پیوستگی استدلال کرده است، استدلالی که در ابیات ۵-۲۲ برای این به کار برده است تا ثابت کند واقعیت جزئی ندارد که با عدم هم مرز باشد، «تا ثابت کند که واقعیت از هر جهت مرزی با عدم دارد که از مرکز فاصله ی برابر دارند».

این امر به نظر پارمنیدس عجیب بی معنا بوده است. این بر مفهوم اقلیدسی مکان به مثابه نامتناهی مبتنی است، مفهومی که هنوز به آگاهی غربی رخنه نکرده است. این پرسش که: «اگر همدی آنچه هست متناهی و کروی است، پس در ورای آن چه چیزی هست؟» پرسشی است که پارمنیدس برای پرسیدن آن از خودش انگیزهای نداشته است. (این پرسش را بار اول ملیسوس مطرح کرد، پایین ص ۲۳۲ را ببینید.) اگر، برخلاف روند تاریخی، ما آن را از پارمنیدس بپرسیم، باید پاسخ دهد که نه چیزی وجود دارد (زیرا هر آنچه هست در واقعیت گنجانده شده است) و نه عدم است دارد (زیرا عدم وجود ندارد و هرگز نمی تواند به تصور درآید). واقعیت تام پارمنیدس بیشتر شبیه فضای خمیده و متناهی اینشتاین است تا مفهوم اقلیدسی، که هنوز بر تفکر متعارف ما تسلط دارد. آ افلاطون می گوید: «اندیشمندان شما مانند ملیسوس و پارمنیدس تأکید کردند که همه چیز واحد است و همواره در درون مرزهای خودش قرار دارد زیرا جایی نیست که واحد است و همواره در درون مرزهای خودش قرار دارد زیرا جایی نیست که این واحد در آن حرکت کند» (ثای تنوس، ۱۸۰۵).

۱. نگا:

Cornford, The Invention of Space (1936).

در این باره به ویژه رک: ملاحظات وایتساکر در باب مفهوم اینشتاینی مکان در
 The Relevance of Science, 1٤٥ به ویژه به جملهی: «فراتر از حد معینی نه ممکن است کهکشانهای دیگری وجود داشته باشد، و نه فضای خالی خواهد بود، بلکه همان کهکشانها در این سوی حد وجود خواهند داشت.»

این ایدهای هلنی بود، ایدهای سرشار از اهمیت، و به عقیده ی بعضی دارای نتایج خطرناک برای علم، که وحدت و کمال مکانی از آن گردی است، از جمله شکل کروی در اجسام صُلب و کرویت در سطوح یا حرکت. آنچه یونانیان را تحت تأثیر قرار داد راهی بود که در آنخط یا سطح واحدی کاملاً به سوی خودش بازمی گشت، به نحوی که، همان طور که هراکلیتوس گفت (پارهی ۱۰۳)، «آغاز و انجام مشترک بودند»، و می شد آنها را در هر نقطهای از خط یا سطح قرار داد. از نظرگاه آلکمایون این مطلب پیوندی مرموز با زندگی انسانی دارد. از نظرگاه آلکمایون این مطلب پیوند داده بود، و آن را زندگی انسانی دارد. از نظرگاه آلکمایون این مطلب پیوند داده بود، و آن را معمولاً با صفت «کامل» یا «تمام» (teleion) خلاصه «ی کردند. کمال دایره و کره برای جهان شناسی های افلاطون و ارسطو اساسی بود، و کل کرات آسمانی از این جهان شناسی ها زاییده شد، کراتی که از آن زمان تا کپرنیکوس و از کپرنیکوس تا حال به جهان ستاره شناسی آمدهاند، به نحوی که حتی کپرنیکوس چنان تحت نفوذ این ایده بود که قادر نبود دریابد که فرضیه های خود وی آنها را بی فایده ساخته است.

افلاطون گفت که کیهان کروی است زیرا کره «کامل ترین و با خود سازگار ترین (یا یکسان ترین) شکل ها «است. هیچ چیز از آن بیرون نمی رود یا چیزی از جایی در آن نمی آید، «زیرا چیزی وجود ندارد» (تیمائوس، یا چیزی از جایی در آن نمی آید، «زیرا چیزی وجود ندارد» (تیمائوس، ۲۳۴، کسی جز پارمنیدس این سرسختی منطقی را نداشت که گواهی

رک: جلد ۴ فارسی، ۲۷ و بعد. خود پارمنیدس دایرهای را در ذهن داشته است آنگاه که می نوشت (پارهی ۵): «آن همه برای من از جایی که شروع کردم یکی (تحت اللفظی: «مشترک») است، زیرا دوباره بازخواهم گشت». جای این پاره در شعر، و بنابراین کاربرد دقیق آن، کاملاً غیر قطعی است؛ اما هر چند ما آن را از پروکلوس می شناسیم، برخلاف رای جامسون (۱۹۸۵، Phronesis) ۲۰، ۱۹۸۵، ۲۰ و بعد) پرسیدن از اصالت آن چندان لازم نیست. به احتمال زیاد این پاره بر توصیف وجود واحد در راه حقیقت دلالت می کند: الهه با شروع از هر توصیف وجود واحد در راه حقیقت دلالت می کند: الهه با شروع از هر ۱۰۶ (۵/۲) می تواند بر هر نقطه ای دیگر دست یابد (مانسفلد، ۱۰۶ (Offenbarung).

چشمان خویش را رد کند و هرگونه حرکت را منکر شود، اما هم افلاطون و هم ارسطو، هر دو، او را تا آنجا حرمت داشتند که بر این واقعیت تأکید کنند که کره تنها شکلی است که حرکت (گردش) آن می تواند بدون اینکه مستلزم فضایی خارج از آن باشد رخ دهد. ارسطو همچنین، در اطلاق اصطلاح «کامل» به کره، آن را، برخلاف آبایرون، که به هر حال باید چیزی خارج از آن را فرض بگیرید، به مثابه چیزی تعریف می کند «که خارج از آن چیزی وجود ندارد»؛ و او کره را شکل نخستین می نامد زیرا کره «به وحدت متعلق است»، و به وسیلهی سطحی پیوسته احاطه شده است. کمال و «کلیت» دایره نیز به طریق مشابه با وحدت آن به مثابه یک خط پیوند خورده است.

علاوه بر همهی اینها، هم از نظر افلاطون و هم از نظر ارسطو خارج از کیهان کروی هیچ چیز، هر آنچه باشد، وجود ندارد، و این هم فضای خالی (یا «پوچ» در معنای پارمنیدسی) و هم ماده را شامل می شود. بیان ارسطو در این باره کاملاً روشن است: «خارج از آسمان نه مکان و نه خلاً و نه زمان وجود ندارد.» ا

در این جا می توانیم بدون اینکه از واقع شدن در روندی بر خلاف تاریخ واهمه داشته باشیم از افلاطون و ارسطو یاد کنیم. اولاً، همهی آنچه لازم است نشان داده شود عبارت است از امکان دریافتن کرویت کل واقعیت بدون پرسیدن اینکه آیا آن «با عدم هممرز است» یا نه. ثانیاً، زبان افلاطون در بسیاری از جاها روشن می کند که در تعلیم کمال و تمامیت، یکسانی و خود سازگاری کره، او مستقیماً تحت تأثیر پارمنیدس است. او به واقع پیشرفت کرد، اما این پیشرفت از توانایی جدا ساختن جهان ادراکی noelic از جهان محض، و جدا ساختن صورت معقول از هرگونه ارتباط مکانی تشکیل

ارسطو، فیزیک، ۲۰۷۵۷؛ دربارهی آسمان ۲۸۶۵۱۰ و بعد؛ مابعدالطبیعة ،
 ۱۰۱۶۵۱۶؛ دربارهی آسمان ۲۷۹۵۱۱ و بعد.

می شد. او در هر گام، یا شرایط ارایه شده از سوی پارمنیدس و یا جدایی خویش از این شرایط را توجیه می کرد.

پس آنچه در ذهن پارمنیدس بود چیست؟ ممکن است یادآوری آشنایی خوب او با اندیشدی فیثاغوری در اینجا سودمند باشد. به قول فیثاغوریان در درون و در بیرون کیهان خلا وجود دارد. خلا درونی همان است که اشیاء را جدا از یکدیگر نگه می دارد؛ و خلا بیرونی «نَفَس نامتناهی» است که کیهان از برای تغذیه و رشد خودش آن را به درون می کشد. فرایند پیدایش جهان به طور کلی از تحمیل حد بر نامحدود تشکیل میشود. بارمنیدس این الگو را نکته به نکته رد کرد. به عقیده ی او در درون جهان هیچ چیزی وجود ندارد که اشیاء را جدا از یکدیگر نگه دارد، زیرا واقعیت یکی و پیوسته است: «آنچه هست نزدیک است به آنچه هست». همچنین در خارج از جهان نیز از این بابت چیزی وجود ندارد، خواه خلا نامیده شود خواه نَفَس. این فرض فقط زمانی توجیه می شود که فرض کنند جهان به منبعی خارجی نیاز دارد که از آن تنفس کند، یعنی زمانی که ناقص فرض شود. اما دجایز نيست كه آنچه هست ناقص باشد، زيرا آن فاقد نيست». نامحدود (آيايرون) وجود ندارد؛ peirata همه چیز را دربر می گیرد؛ و این «نامحدود»ی که بارمنیدس کنار می گذارد، در عین حال هم ماده ی فیزیکی است، هم فضای خالی، و زمان یادیمومت. کنار گذاشتن این مفهوم که جسارت زیادی لازم دارد، ابتدا فیثاغوربان، و سپس تصور هر شخص متعارف در باب واقعیت را

ارسطو، فیزیک، ۲۱۳۵۲۲: افیثاغوریان همچنین گفتند که خلاً وجود دارد، و
 آن از نَفس نامتناهی در جهان وارد می شود، آنها فرض می کردند که جهان در
 خلاً واقعی نفس می کشد، خلایی که اشیاء متفاوت را از یکدیگر جدا نگه
 می دارد ۱۰ و دوباره در رسالهاش درباره ی فیثاغوریان، کتاب اول (براساس
 استربایوس: نگاه دیلز ـ کرانتس، جلد اول، ۴۶۰/۳) می گوید: ۱ جهان یکی
 است، و در زمان از نامتناهی نفس و خلاً می کشد، خلایی که جای اشیاء جدا
 را مشخص می کند. ۱ برای جزییات بیشتر به جلد ۳ فارسی، ۲۲۷ و بعد،
 مراجعه کنید.

هدف گرفت. عجیب نیست که او این مطلب را با تکرار چهارگانهی peiras سخت کوبید، و جهان را بر حدود و بندهایی مبتنی ساخت که مرجعیت الهی تحمیل می کند.

اکنون از طریق نقادی های مکرر ارسطو می دانیم که فیثاغوریان، در اثر كشف نقش قوانين رياضي نسبت و هماهنگي در نظم كيهان، و هدايت اين کشف به وسیلهی انگیزههای دینی و علمی، گذتهاند که «اشیاء اعداد هستند». «پذیرفتند که حجم فضایی از این عناصر [یعنی: محدود و نامحدود، فرد و زوج، عناصر اعداد] تشکیل شدهاند، چگونه بعضی از اجسام سنگین و بعضی دیگر سبک می شوند ؟ ۱ وقتی آنها اجسام فیزیکی را از عدد می سازند ... به نظر می رسند که درباره ی جهان و اجرام دیگری سخن می گویند، نه دربارهی جهانی که درک می کنیم. ۹ واعداد از موناد و نامحدود سرچشمه می گیرند، نقاط از اعداد، خطوط از نقاط، سطوح از خطوط تشکیل می شوند، اشکال فضایی از سطوح برمی آیند، و از اینها، اجسام درک شدنی.» در این پرش اخیر از اجسام فضایی هندسی به طبیعت فیزیکی، آنها تسلیم بدویتی شدهاند که هنوز در اندیشهی آنها در تکاپوست، و درست در این جاست که پارمنیدس عتاب می کند. کیهان، که آنها مانند بسیاری از ما عقیده دارند واقعی است، از نظرگاه آنها کره است، و کرات دیگر در درون آن قرار دارند، و همدی آنها میچرخند، و همدی آنها دیدنی و جسمی محسوس اند، و از آتش و آب و هوا و خاک تشکیل شده اند. پارمنیدس اساس

۱. ارسطو، مابعدالطبیعة، ۹۹۰۵۱۲، ۹۹۰۵۱۲، اسکندر پولوهیستر، براساس، دیوگنس لائرتیوس، هشتم، ۲۵. این جنبه از فیثاغوریان در جلد ۳ فارسی، ۲۳۳ و بعد به طور مفصل بحث کرده ایم.

امروزه هیچ تفسیری از فیتاغوریان نمی تواند کاملاً جدید باشد، و خوانندگان آگاه می دانند که من در این بخش حاضر تا چه اندازه مدیون کرنفورد و آقای جی ای راون هستم با وجود این شرح عرضه شده در این جا انتیجه ی کوشش برای تفکر دوباره درباره ی این مسئله در پرتو پاره ها و دیگر منابع قدیمی است، و بنابراین در این جا به طور کلی از آثار آنها قدردانی می کنم.

هندسی همه ی اینها را حفظ کرد، اما پرش از شکل هندسی معقول به جهان متحرک و ادراک شدنی را منکر شد. واقعیت پارمنیدس جسم فضایی کروی هندسه است، و برای نخستین بار از تجلیات فیزیکی آن جداست، و متعلق اندیشه است نه حس. یکی و پیوسته و همگن و بی حرکت و بی زمان و تمام شده و کامل است. آیا در فضا گسترده است؟ نه بیشتر و نه کمتر از اشکالی که اقلیدس در آغاز هر یک از کتابهای اصول Elements به تعریف آنها می پردازد.

## ۸. راه غلط آنچه به نظر میرندگان می رسد

را ۱۵-۱۸ من در این جا شرح و اندیشه ی معتبر درباره ی حقیقت را متوقف می سازم. از این جا آراء میرندگان را بیاموز، با گوش سپردن به سخنان فریب آمیز من. آنها اذهان شان را برای نامیدن دو صورت آماده ساختند، (۵۴) که یکی نامیدن آنها درست نیست (در این است که آنها سرگردان رفته اند)؛ و آنها این دو را در صورت، متضاد داوری کردند و هر یک را جدا از دیگری نشان گذاشتند: از یک سو آتش شعله ور آسمانی، بسیار رقیق و سبک، در هر جهت با خودش یکسان اما با دیگری نه یکسان؛ و همچنین دیگری، جدا، متضاد، شب کور، غلیظ و سنگین شکل. من همه ی این نظم خوش ظاهر را به شومی گویم، تا هیچ یک از داوری میرندگان بر تو پیشی نگیرد.

بیت ۵۱. δόξας کرنفورد (CQ)، ۱۹۳۳، ۱۰۰) خاطرنشان میکند که چگونه رسایی این کلمه از رسایی کلمه ی انگلیسی مربوط به آن تجاوز میکند، از

جمله (۱) آنچه، از طریق ظاهر شدن بر حواس، واقعی به نظر میرسد؛ (۲) آنچه راست به نظر میرسد، عقاید؛ (۳) آنچه در طرح مشروع δήμω قطعی یا راست در نظر می آید.

بیت ۸۲/۲ در فقره ی اُرفه ای تعبیر از شعر قدیمی اقتباس شده است. رک: سولون، ۲/۲ در فقره ی اُرفه ای نقل شده در افلاطون، فلیبوس ، ۶۶۰؛ نیز مولون، فلیبوس ، ۶۶۰؛ نیز کسام دموکریتوس، پاره ی ۲۱: «۴۲ در کند شخص κόσμον و کند (۹۲ در کند سانتیلاتا از این παντοίων (دیلز، ۱۹۰۱ در که در تفسیر سانتیلاتا از این کلمات تردید دارم (۲۰ از ۲۰۰۱ و ۲۰۰۱ در که در تفسیر وی بر کلمات تردید دارم (۳۰ در ۲۰ و من معتقدم که در تفسیر و من معتقدم که در معتقدم که در معتقدم که در تفسیر و من معتقدم که در شهر است، و من معتقدم که در معتقدم که در شهر است.

بیت ۵۴ باید نامید»، یعنی: دیگری وجود دارد و ممکن است نامیده شود (ZN، آنها را نباید نامید»، یعنی: دیگری وجود دارد و ممکن است نامیده شود (ZN، آنها را نباید نامید»، یعنی: دیگری وجود دارد و ممکن است نامیده شود (۷۰۱، ۷۰۱)، و نستله این را حفظ کرده است. برای دفاع از آن و تلخیص برخی ترجمه های دیگر نگا: ۷۰۳، ZN، یادداشت ۲. برنت، گیلبرت، کرانتس، آلبرتلی، ولاستوس نیز چنین گفته اند. راینهارت (بارهنیدس، ۷۰) نیز می گوید که خطای میرندگان به دو صورت نامیده می شود به جای اینکه به یک صورت نامیده شود، اما وی آن را دو گانگی خاصی می داند؛ او می گوید که این به این معنا نیست که یکی از آنها نسبت به دیگری به واقعیت راستین نزدیک تر است. نستله با بعضی توجیهات تفسیرش را بعید و غیر جدی می سازد.

کرنفورد (۲۹۳، ۱۰۸، ۱۹۳۳، ۲۵۷ و بعد؛ افلاطون و پارمنیدس، ۴۶) ترجیح می دهد چنین ترجمه کند: ۵۱ یکی نامیدن آنها درست نیست. او اعتراض دیلز را تکرار می کند (Lehrgedichi, 93) که روایت تسلر مستلزم ۲۳۱۷ فترد است، و می کند (Lehrgedichi, 93) که روایت تسلر مستلزم بازمنیدس اغلب مفرد است، و بازمنیدس اغلب مفرد است، و در عبارت ۵۴۵ و آورد نمی دانم. بیان پارمنیدس اغلب مفرد است، در عبارت ۵۴۵ و آورد بازمنید را احساس کرده باشد. از سوی دیگر ترجمه ی کرنفورد با ویژه اگر او نیاز به تأکید را احساس کرده باشد. از سوی دیگر ترجمه ی کرنفورد با بازمنی و ترجمه ی سیمپلیکیوس و کریک ـ راون با بازمن با بسیار طبیعی خواهد بود. برخلاف ارسطو، کلمات قصار، ۵۲۹، هنوز احساس می کنم

که بیان پارمنیدس براساس تفسیر کرنفورد بد فهمیده خواهد شد، اما ممکن است من اشتباه کنم. رک: Long, Phronesis, 1963, 98.

سیمپلیکیوس (فیزیک، ۳۱/۸) فرض کرده است که خطای میرندگان ناشی از است که نتوانسته اند دریابند که اثبات یکی از جفت اضداد بدون دیگری غیرممکن است. بنابراین متن یونانی چنین معنا می دهد «که از آنها فقط نامیدن یکی درست نیست». بعضی از محققان جدید از او پیروی کرده اند، فی المثل، کوکسون می نویسد (۱۴۲) ۱۹۳۴ (۱۴۲): «ما اکنون درمی یابیم که چرا پارمنیدس به جای یک اصل، دو اصل را آزادانه فرض می کند. از اصل واحد چیزی جز خودش برنمی آید، زیرا در غیاب هر چیز دیگر، آن اصل واحد همواره باید کاملاً یکسان باشد. کریک در اون نیز ترجمه می کنند: «از آنها نباید فقط یکی را نامید»، و باشد. کریک در اون نیز ترجمه می کنند: «از آنها نباید فقط یکی را نامید»، و می گویند که این تفاوتی است میان موضوعات عقل و موضوعات حس: برطبق حس پذیرفتن یکی بدون دیگری محال است. دیلز و راون، پارمنیدس و الیایان، ۳۹، نیز چنین گفته اند. وردنیوس (پارمنیدس ، ۳۱-۶۱) نیز می گوید که دو صورت، نه نیز چنین گفته اند. وردنیوس (پارمنیدس ، ۳۱-۶۱) نیز می گوید که دو صورت، نه فقط یکی، باید نامیده شود، اما استدلال می کند که این سرزنش از الهه نیست بلکه از خود میرندگان است.

تفسیر فرانکل را در متن خواهم آورد. بررسی عقاید قبل را همچنین در مانسفلد، Offcnbarung،نیز ببینید.

بیت ۵۷. این بیت، همان طور که سیمپلیکیوس سه بار آن را نقل کرده است بین بیت، همان طور که سیمپلیکیوس سه بار آن را نقل کرده است، که (فیزیک، ۳۹، ۳۹، ۱۸۰) شامل سه صفت کمون کمون کمون گمورن آمده است کمور کمورن گمورن است کمور است کمورن گمورن کردن گمورن آمده است: (پنانکه در دیلز ـ کرانتس آمده است: آمده است: آمده است گمورن برای حفظ آن و حذف آمره است گمور است گم

(7-25, 1947, از چهار استدلال او مخصوصاً توجه کنید به شباهت با دو صفت اطلاق شده بر شب، که گفته شده است که ضد مستقیم آتش است، و به نقش δ ἀραιόν در جهانشناسی پارمنیدس ( Α ۳۷، ۳۷، ۵۳). این فقره، چنانکه سیمپلیکیوس آن را داشته است، به همراه این حاشیهی او «گویا پارمنیدس خودش نوشته است» پخش شده است (فیزیک، ۳۱/۳ و بعد).

Wege u.) ممانطور که فرانکل خاطرنشان کرده است ( $\alpha \delta \alpha \acute{\eta} \varsigma$ . ۵۹ بیت  $\beta \delta \alpha \acute{\eta} \varsigma$ . ۵۹ بی معنای معلوم دارد (بی شناخت، بی حس، بی عاطفه) نه معنای مجهول (ناشناختنی، یا نامریی).

الهه با پی گرفتن تزلزل ناپذیر استدلالش، اینک اظهار می کند که هر آنچه را که می شد درباره ی آنچه به راستی وجود دارد گفت، گفته است. او واقعیتی را توصیف کرده است که هیچ ذهنی به جز ذهن مجرد شده

نمی تواند به آن توجه کند، چیزی کاملاً متفاوت با جهانی که هر یک از ما، از جمله خود پارمنیدس، فرض می کنیم که در آن زندگی می کنیم، جهانی که هیچ یک از ما نمی تواند آن را نادیده بگیرد، اگر به زندگی در آن ادامه دهد. ازاین جا به بعد پارمنیدس، که یگانه میرندهی ممتازی است که از دروازههای شب و روز سفر کرده است، فریب آمیز بودن جهان ما را خواهد دانست. با وجود این خوب یا بد فهمیدن و تفسیر کردن این جهان ممکن است، زیرا جلوات آشوبی مبهم عرضه نمی کنند؛ به واقع زندگی روزانهی ما بر نظم و ترتیب آنها مبتنی است، و بررسی سریع اطراف مان این امر را تأیید می کند. جلوات نشان فرایندِ مفصل نظم و نظاممندی (διάκοσμον) هستند، و پارمنیدس باید اصول آن را آن چنان خوب بیاموزد که فهم او از فهم هر کس دیگری در این باب بهتر باشد. اصلاح جهان شناسی های پیشین ممکن است. قلمرو حقیقت بیشتر شبیه مدل یا تصور ریاضی فیزیک دان جدید همراه با نسبت آن به جهان فیزیکی است اما با نسبت معکوس. دست کم برای بعضی از فیزیک دانها، مدل «صرفاً ساختاری عقلانی است. و برای بعضی دیگر مدل منعندی است. ۱ شکل جهان ناشی از تخیل ماست و از این رو تغییرپذیر است.» این شکل فقط اجرام ریاضی را شامل است، اجرامی که کاملاً تعریف شدنی اند اما هرگز دیدنی نیستند، درست بر خلاف جهان فیزیکی، که ممکن است مشاهده شود اما هرگز دقیقاً اندازه گرفتنی یا تعریف کردنی نیست. اکنون اگر نسبت را معکوس کنیم و مدل فیزیک دان را واقعیت و جهان فیزیکی را ساخت عقل و تخیل آدمی بنامیم، به هستی شناسی پارمنیدسی بسیار زود دست می یابیم. این موفقیتی اعجاب برانگیز بود. پلانک کار نسلی بزرگ از دانشمندان را در یشت سر داشت هنگامی که نوشت «تمایز روشن و سازگار بین احجام جهان حواس و احجام مشابه با آنها طراحی شدهی جهان تصور اجتنابناپذیر

<sup>1.</sup>Max Planck, The Philosophy of Physics, 50 and 68.

است». هنگامی که فکر میکنیم شخصی قدیمی در قرن پنجم پ. م نیاز به تمایزی مشابه را دریافت، هر چند وضع هستی شناختی دو جهان مذکور معکوس بود، درمی یابیم که باید او را بین چند ذهن پیشگام یونان کلاسیک بیشتر قدر بدانیم.

این است تفاوت بین مردی که حقیقت الهام شده بر خودش را داراست و میرندگانی که هچیزی نمی دانند، دو سره سرگردانند». آنها وجود و ناموجود را خلط می کنند، خودشان را فریب می دهند که هچیزهایی که هستند نیستند». او این تمایز را همواره در ذهنش دارد. بنابزاین از دیدگاه او پیشروی از واقعیت به سوی مطالعهی جهان پدیداری و ظاهری امری مشروع است. از آنجا که الهه حقیقت را الهام کرده است (و او نمی تواند روشن تر و بهتر از آن الهام کند)، از این رو چنین مطالعه ای پارمنیدس را از موفقیتش به در نخواهد برد. الهه درباره ی انگیزه ی مطالعه ی جهان ظاهری فقط می گوید: هکه هیچ یک از داوری میرندگان بر تو پیشی نگیرد». گزارش پارمنیدس درباره ی پدینارها از گزارش و شرح دیگران بهتر خواهد بود. این پرسش که هاما اگر آن غیر واقعی است، پس کوشش برای ارایه دادن شرحی درباره ی که هاما اگر آن غیر واقعی است، پس کوشش برای ارایه دادن شرحی درباره ی آن چیست؟ ه مطرح کردن پرسشی است که برای پارمنیدس مطرح نیست. آن چیست؟ ه مطرح کردن پرسشی است که برای پارمنیدس مطرح نیست. آدمیان باید به هر حال با پدیدارها سر و کار داشته باشند، و پارمنیدس، علی بازه نیست. این امر منطق او را از بین علی رغم آن همه امتیاز الهی که دارد، خدا نیست. این امر منطق او را از بین علی رغم آن همه امتیاز الهی که دارد، خدا نیست. این امر منطق او را از بین علی رغم آن همه امتیاز الهی که دارد، خدا نیست. این امر منطق او را از بین

۱. ترجمه ی عبارت روشن است، اما نتایج متضاد از آن گرفته اند. اُون فکر می کند که، از آنجا که هدف فقط مجهز شدن بر ضد میرندگان بی بصیرت است، «از این رو ادعاهای جهانشناختی مطرح نیست و جهانشناسی چیزی بیش از شیوه ی دیالکتیکی نیاز ندارد »، شیوه ای که عبارت است از آنچه او معتقد است که باید باشد (Phronesis, 1963, 105۲، ۵۸). لانگ (۱۵۶۰, 1963, 1963) تفسیر اُون را پذیرفته است اما بر هدف دیالکتیکی این شیوه تأکید کرده است. از سوی دیگر وردنیوس مدعی است که این بیت «برهان مثبتی است که پارمنیدس در بخش دوم شعر نیز به آن دست یافته است » (پارمنیدس، ۴۸). کرانتس نیز چنین فکر می کند (۲۸، ۱716, 1916, 11716).

نمی برد. در جهان، بین زیستن و زندگی کردن به گونه ای که گویا پدیدارها واقعی اند و مطالعه ی پدیدارها با آگاهی کامل از شکاف عبور ناکردنی ای که پدیدارها را از واقعیت جدا می کند تفاوت بسیار وجود دارد. ا

واز اشکال فضایی اجسام محسوس به حاصل می آیند. و این خطای فاحشی وجود دارد که پارمنیدس بر آن انگشت می گذارد، و آن خطا این فرض است که می توان در طبیعت از جهان عقلانی صورت ریاضی به جهان اجسام و تغییر فیزیکی گذر کرد، و اینکه هر دو جهان از واقعیت یکسانی برخوردارند. خطای فیثاغوریان در این جاست، و این استنتاجی عجولانه

نگا: کل آن بخش «قدرت توهم، مایا» صص ۹۷-۵۸۹)، و به ویژه می توان به مثابه «قلمرو جفت پدیداری اضداد» توصیف کرد

(H. Zimmer, Phiolosophies of India, 440).

با این حال، هند و پارمنیدس یک دنیا با یکدیگر فرق دارند. پارمنیدس تمایزات سخت و سفت خودش را صرفاً به وسیلهی استدلال عقلانی (لو گوس) به عمل می آورد، که از نظرگاه او تنها تغذیه کننده ی حقیقت است. در اندیشه ی برهمنی، اگر بخواهیم که واقعیت راستین تحصیل شود نه تنها از حواس بلکه «از اندیشه و خود عقل نیز باید گذشت. منطق... ابزاری ناقص و ناکافی برای بصیرت نهایی است ( Zimmer, 380). اگر اصلاً بتوان متفکری یونانی را با ایده های هندی مقایسه کرد، آن متفکر هراکلیتوس است. سانخیا و یوگا، در هر صورت، از «این همانی اصول ناسازگار ه سخن می گویند «و چیزهایی را متحد می سازند که در سطح منطقی یکدیگر را طرد می کنند». چیزهایی را متحد می سازند که در سطح منطقی یکدیگر را طرد می کنند». وگذر مداومی از اشیاء به اضدادشان وجود دارد ـ اصل تضاد چیزی نیست جز اینهمانی مرموز. نیروهای چالشگر در ورای ظاهر، در هماهنگی اند»

اما در حقیقت انگیزهٔ ما و مدلهای مکاتب هندی، و زمینه های کلامی و عرفانی اندیشه های آنان، چنان با از آن مکاتب یونانی متفاوت است که از مقایسه ی آنها با یکدیگر فایده ی اندکی به حاصل می آید.

خواننده ممکن است در نظر اجمالی توهم کیهانی مایا در تفکر هندی را به خاطر آورد. اینها را همچنین می توان به مثابه و تحمیل غیر واقعیت متغیر بر واقعیت بی حرکت و یگانه و توصیف کرد.

Sri Aurobindo in S. Radhakrishnan and C. A. Moore, A Source Book in Indian Philosophy, p. 595;

نخواهد بود اگر بگوییم تأمل در باب تصور ریاضی فیثاغوریان از فیزیک بود که پارمنیدس را به کشف بزرگش سوق داد. اما این کشف یکسان مصیبت آمیز است، برای هر نظریه ی جهان شناختی، دینی یا علمی ای که با عقیده ی عموم آپذیرفته شده ی متفکران یونان باستان شروع می شود، و این متفکران آن را به شاعر قدیمی شان و موسائیوس معلم دینی نسبت می دهند، یعنی این عقیده که: «همه چیز از واحد به وجود می آیند، و در واحد منحل یعنی این عقیده که: «همه چیز از واحد به وجود می آیند، و در واحد منحل می شوند» (دیوگنس لائرتیوس، اول ۳). از واحد جز واحد به حاصل نمی آید. گام اول در توصیف فرضیه ی تکاملی کیهان، با همه ی تنوع منظم آن، باید «دو صورت» نامیده شود؛ اما از آن جا که ثابت شده است که واقعیت واحد است، این بلافاصله ویژگی توهمی جهان را نشان می دهد. الهه با این روشنگری نهایی اش می رود که خواستگاه و ترتیب فعلی پدیدارها را شرح دهد.

عبارت (۱۵ یکی نامیدن آنها درست نیست») از بیت ۵۴ مشکلی را که پارمنیدس در به کار بستن زبان آن عصر برای بیان روشن عقایدش با آن دست به گریبان است به طور کامل روشن می کند، زیرا این عبارت را جداً به این معانی فهمیده اند (آ) که دو صورت باید نامیده شود (یعنی: نه فقط یک صورت)، (ب) که یکی را نباید نامید و دیگری را باید نامید، (ج) که هیچکدام را نباید نامید (یعنی: حتی یکی را نباید نامید). در این باره تفسیر فرانکل مؤثر است. براساس تفسیر او یکی از دو صورت، نباید نامیده شود.

Parm. und die Pythagoreer (Hermes, ۱. با وجود این کی. ریخ، ۱۹۵۹ (Hermes, ۱. با وجود این کی. ریخ (۱۹۵۹ برخی تصورات بعید را مطرح کرده است، به ویژه پیوند بین پاره 1954 ابیات 1954 و آموزه 1954 تناسخ را پیش نهاده است.

۲. نمی توانم از استدلال ای. آی. لانگ در باب کاربرد وانتزاعی (Phronesis, استدلال ای. آی. لانگ در باب کاربرد وانتزاعی (Phronesis, ایرون) بیرون کنم. دست کم نشاندن چیزی مانند و شکلمندی به جای و شکل و یا وصورت در آیسخولوس، پرومتیوس در بند، ۲۱۲، که خود او مطرح کرده است، آن استدلال را بی معنا خواهد ساخت.

این بدان معنا نیست که یکی از دو صورتی که توصیف می شوند مشروع و در نتیجه دیگری نامشروع است، یعنی، اینکه نور وجود دارد هر چند شب وجود ندارد، زیرا نور با وجود واحد راه حقیقت یکی گرفته نشده است، حتی اگر بین آنها شباهتی وجود داشته باشد. بلکه صرفاً به این معناست که آدمیان دو صورت می نامند زمانی که فقط نامیدن یک صورت، یعنی وجود، یا «آنچه هست» درست است. این در واقع هیچکدام از آن دو که میرندگان می نامند نیست، که تا این جا عناوین آنها یا ویژگی های شان هنوز داده نشده است. اشتباه اصلی عبارت است از به طور کلی نامیدن دو صورت. امایلم معتقد شوم که تبیین فرانکل درست است، اما این تبیین نمی تواند این نظریه ی بدیل را کنار گذارد که اگر کسی جهان پدیدارها را بپذیرد، در این ضورت ضرورت دارد که دو صورت نهایی را برای شرح پیدایش آن اثبات کند. براساس این تفسیر، پارمنیدس مدعی است که غیر منطقی است کند. براساس این تفسیر، پارمنیدس مدعی است که غیر منطقی است معزمان فرض کنند (آ) که جهانی مشتمل بر چیزهای بسیار وجود دارد، همزمان فرض کنند (آ) که جهانی مشتمل بر چیزهای بسیار وجود دارد، اینها فقط فیلسوفان نیستند) محکوم می کند که فرض کردهاند که «همه چیز (ب) و این کثرت از آزخه ی واحد پدید می آید. این مطلب همه ی کسانی را (و

<sup>1.</sup>Fränkel, Wege u. Formen, 180.

در این طریق، ذکر یک صورت در حالی حفظ می شود که باید در جست و جوی راه حل مشکلی بر آمد که عقیده ی دیلز و کرنفورد به وجود آورده است که این مستلزم ۲۳۱۷ ۴ ۴۲۵۷ به جای μίαν است.

تفاسیر محققان دیگر را در یادداشتهای ترجمه به طور مفصل آوردهام. مانسفلد اخیراً تفسیر جدیدی پیشنهاده است، و بر اساس آن نتایج بعیدی به مانسفلد اخیراً تفسیر جدیدی پیشنهاده است، و بر اساس آن نتایج بعیدی به دست آورده است: ۲۵۷ پا ۱۵۷ پیشنهای «وحدت دوگانه» است ۱۵۷ تازکه اگر ۲۹۷ تازک ۱۵۷ تازک ۱۵۷ تازک ۱۵۷ تازک ۱۵۷ تازک ۱۵۷ تازک ۱۵۷ تازک بدانم، نیز نمی توانم این را ترجمهای ممکن بدانم، نیز نمی پذیرم که این همان چیزی است که سیمپلیکیوس در فیزیک، ۳۱/۷ می گوید.

از واحد پدید می آید، و این که اضداد (ی که آنها اثبات می کنند) مشتق و فرعی اند.

ما تا این جا، در وهلهی اول، با بخشی از اثر فیلسوف سر و کار داشتیم که قسمت عمده ی آن باقی مانده است، و از ضرورت ملال آور بررسی شروح دست دوم و نقادی های موجود آزاد بودیم. آنچه تا این جا درباره ی راههای حقیقت و گمان و نسبت آنها به یکدیگر گفته شد به احتمال زیاد از خواندن كلمات خود پارمنيدس برمي آيد. ٢ با وجود اين، جالب است بدانيم كه اين تفسیر به تفسیر ارسطو نزدیک است. رویکرد کلی او به پارمنیدس فروتنانه است: او قطعاً در اشتباه است، و اشتباه او از اینجا ناشی می شود که می کوشد پیش از آنکه اصول منطق به حد کافی خوب توسعه یافته باشد در استدلال انتزاعی افراط کند: شکستهای مشترک بارمنیدس و مکتبش (به گمان ارسطو) عبارت بودند از بی تجربه گی و فقدان تمرین در شیوههای استدلالی که می کوشیدند به کار برند. در عین حال ارسطو پارمنیدس را متفکری منفرد و با هوش تر از دیگران می داند. او وبیشتر دید ، (مابعدالطبیعة ، ٩٨۶٥٢٧)؛ ١ بايد گفت كه پارمنيدس بهتر از مليسوس سخن گفته است، (فیزیک، ۲۰۷۵ ۱۵)؛ مقدمات پارمنیدس و ملیسوس، هر دو، غلط، و استدلال های شان بی اعتبار بود، اما دبیان ملیسوس خام تر است و مشکلی نمى آفريند، (همان، ١٨٥٥٩).

رک: جلد ۱ فارسی، ص ۱۴۴. به این طریق، همان طور که دیچگرابر و مانسفلد خاطرنشان کرده اند (نگا: Offenbarung، ۱۴۰ و ۱۴۵)، پارمنیدس مدعی است که کاشف مفهوم ساده ناشدنی و تقلیل ناپذیرِ عنصر نگریسته شود، مفهومی که امپدکلس توسعه داد.

ارسطو درست به روشنیِ منتقدی جدید دریافت که تنها آموزهی هوجود واحد»، حقیقتِ پارمنیدس را شامل است، و جهان فیزیکیِ کثرات و تغییر به سادگی کاذب است.

وقانع شد که، علاوه بر آنچه هست، آنچه نیست چیزی نیست، و ضرورتاً فرض کرد که یک چیز وجود دارد، یعنی آنچه هست، و نه چیز دیگره(مابعدالطبیعة، ۹۸۶b۲۸).

«بعضی از فیلسوفان نخستین، فی المثل، ملیسوس و پارمنیدس، پیدایش و تباهی را منکر شدند، گفتند هیچ چیز نه به وجود می آید و نه تباه می شود؛ صرفاً به نظر ما چنین می آید که اینها رخ می دهند» (دربارهی آسمان، ۲۹۸b۱۴).

وآنها می گویند که هیچ یک از اشیاء موجود به وجود نمی آید یا تباه نمی شود زیرا آنچه به وجود می آید باید یا از آنچه هست پدید آید یا از آنچه نیست، و هر دو محال است: آنچه هست پدید نمی آید (زیرا از پیش هست)، و هیچ چیزی از آنچه نیست پدید نمی آید (فیزیک، پیش هست)، و هیچ چیزی از آنچه نیست پدید نمی آید (فیزیک، ۱۹۱۵۲۷).

## دوباره، در نقد به افلاطون:

«اما اگر یک وجود مطلق و وحدت مطلق وجود داشته باشد، در این صورت بسیار مشکل خواهد بود دریابیم که هر چیز دیگری علاوه بر آنها چگونه خواهد بود؛ مقصودم این است که، چگونه اشیاء موجود می توانند بیش از یکی باشند. آنچه هست غیر از آنچه هست وجود ندارد، به نحوی که استدلال پارمنیدس صادق خواهد آمد که هر آنچه هست واحد، یعنی «آنچه هست» است» (مابعدالطبیعة، ۱۰۰۱۵۲۹).

با وجود این ارسطو در کتابش کون و نساد جملاتی شبیه اینها دارد:

«کسانی که با دو چیز آغاز می کنند، چنانکه پارمنیدس با آتش و خاک آغاز کرد، وسایط را از آمیزهای از آنها میسازنده (۳۳۰b۱۳) و «پارمنیدس می گوید دو چیز وجود دارند، آنچه هست و آنچه نیست، که او آنها را آتش و خاک می نامده (۳۱۸b۶).

ارسطو این جملات متناقض را، در دنبالهی فقرهی نقل شده از مابعدالطبیعة (۹۸۶۵۳۱) به یکدیگر پیوند می زند. او می گوید پارمنیدس ضرورتاً معتقد شد که یک چیز و فقط یک چیز و جود دارد،

اما چون مجبور بود از پدیدارها پیروی کند، و فرض کند که براساس تعریف <sup>۱</sup> آنچه هست فقط یکی است اما بر اساس احساس بیش از یکی است، از این رو او دو علت و دو اصل را اعاده کرد، گرم و سرد، به معنای آتش و خاک. او از این دو اصل، گرم را با آنچه هست <sup>۲</sup> و سرد را با آنچه نیست مربوط دانست.

پس تفسیر ارسطو از پارمنیدس این است که اولاً واقعیت واحد و تغییرناپذیر و ازلی است؛ دوم، اینکه شرح توصیف شده به عنوان «عقاید

1.κατά τὸν λογον.

لوگوس در یونانی معانی متفاوت دارد و نمی توان برای آن معادل انگلیسی واحد یافت (رک: جلد ۵ فارسی، ۴۶ و بعد). کلمه «تعریف» در ارسطو معنایی مکرر است، و ممکن است در این جا نیز در ذهن اش باشد. اما آوردن آن در این جا، همان طور که بی شک قصد ارسطو نیز بوده است، همچنین نشان دادن استفاده ی پارمنیدسی از آن در λόγω ۷/۵ است. تنها شیوه ی دادن استفاده ی پارمنیدسی از آن در ۷/۵ مفروع، داوری به وسیله ی او گوس است (یعنی به وسیله ی استدلال قیاسی)، و مقابل نشاندن آن با ۵۲ تو ۱ مطرح کردن ناتوانی احساس در برخورد با حقیقت است.

τάττειν κατὰ .Υ متضمن این همانی نیست بلکه متضمن شباهت است. مانسفلد (Offenbarung, 138) این عبارت از سیاست ۱۳۱۰ ۱۳۲ را مقایسه ἡ βασιλεία τέτακται κατὰ τὴν ἀριστοκρατίαν.

میرندگان، کوششی است برای نظام بخشیدن و سازگار کردن جهان پدیدارها، پس از سازگاری نخستین که البته غیر واقعی است؛ و سوم، اینکه این شرح از آن خود پارمنیدس است. به واقع، هیچ یک از منتقدان قدیم این را پیش ننهاده است که این ممکن است یا ترکیبی از ایدههای موجود (اعتقادات عرفی یا فلسفی) و یا تکرار شمای خاصی مانند شمای فیثاغوری باشد. ارسطو همچنین مطلب دیگری نیز آورده است. او هم در اینجا و هم در کتابش کون و فساد (۳۱۸ه نقل شده در بالا)، احتمالاً در بخشی از وراه گمان که فعلاً مفقود است ، بین یکی از دو اصل متضاد و «آنچه هست» و بین اصل دیگر و «آنچه نیست» پیوستگی می بیند. به نظر می رسد که این کوششی است برای پل زدن بین دو بخش شعر، هر چند هنوز به هیچ روی روشن نیست که آن ارتباط چیست و آیا ارسطو در این فرض که پارمنیدس روشن نیست که آن ارتباط چیست و آیا ارسطو در این فرض که پارمنیدس چنین ارتباطی برقرار کرده است برحق است یا نه. این مطلب پژوهش بیشتری می طلبد، اما آن سه نکته به خوبی با بیان اشعار موجود خود پارمنیدس سازگار است.

۱. چرنیس، در اینجا مانند بسیاری از موارد دیگر، رویکردی دارد که برای ارسطو نسبت به رویکردی که در این کتاب پذیرفته شده است کمتر مطلوب است.نگا: ACP, 48, n. 192.

## ٩. نظریدی پیدایش جهان و جهان شناسی

(پارهی ۹) پس، از آنجا که همه چیز نور و شب نامیده شده اند، و این نامها با نیروهای مختص به اینها و آنها مناسب است، از این رو همه چیز از نور روشن و شب مبهم سرشار است، هر دو یکسان، زیرا هیچ چیزی وجود ندارد که از هر دو عاری باشد.

این ابیات در نظر اول شاید واضح نباشند. نور (یا آتش) و شب (یا تاریکی) هر کدام با خود برابرند (۹-۸۵۷)، و در میان آنها همهی کیفیات متضاد قرار دارند: نور گرم و رقیق و سبک و مانند آن است، و شب سرد و غلیظ و سنگین و مانند آن است. به این ترتیب هر چیزی در جهان فیزیک تحت این یا آن قرار دارد، زیرا هر چیزی از ترکیب اضداد تشکیل می شود: در نتیجه یک جفت نخستین اثبات شده است (به جای وجود واحدی که حقیقت مستلزم آن است)، و این در کل جهان سریان می یابد، زیرا هر شیء فیزیکی باید به وسیلهی ضد یا اضداد تشخص یابد. (همیچ چیزی از هر دو عاری نیست») نام های اختصاص یافته به نیروهای (یعنی: (همیچ چیزی از هر دو عاری نیست») نام های اختصاص یافته به نیروهای (یعنی:

این تبیین از تبیین فرانکل (Wege u. Formen, 180f.) بسیار دور نیست. تبیین او استدلالی روشن و سازگار ارائه می کند که از ترجمه ی کلمات آخر به دهیچ

یک سهمی در دیگری ندارده (کرنفورد) یا به «هیچ یک سهمی از ناچیزی ندارد» (کریک ـ راون) آسان به دست نمی آید؛ مانسفلد نیز چنین ترجمه کرده است، Offenbarung, 156. فرانکل هم چنین نشان می دهد که این روایت به کلمهی پیه پیشان می دهد.

بیت ۲. ۵۷۷άμεις در آن زمان کیفیات را از برای تأثیرشان در حواس یا در حالات فیزیکی جسم، مانند «گرم» می تواند آن را گرم کند، «سنگین» می تواند آن را پایین برد، نیروهای فعال می دانسته اند. برای اطلاعات بیشتر نگا: کرنفورد، افلاطون و پارمنیدس، ۲۷ با یادداشت ۲.

بیت ۲. ۲۵۵۷. من برای انکار اینکه این کلمه بر برابری کمیت یا بعد دلالت دارد دلیلی نمی بینم. فرانکل اصرار دارد که دلالت نمی کند. کوکسون نیز، ۲۵۷ دارد دلیلی نمی بینم. فرانکل اصرار دارد که دلالت نمی کند. کوکسون نیز، ۱۹۳۴، ۱۹۳۹، ۱۹۲۰، چنین فکر می کند، «برابر از نظر حالات». اما ممکن است کسی شروح فیثاغوری نقل شده در دیوگنس لائرتیوس، ۲۴۶ را مقایسه کند، شروح فیثاغوری نقل شده در دیوگنس لائرتیوس، ۲۵۶۵ را مقایسه کند، و بادآور این که جب بادآور این که جب ۱۳۵۰ می گوید: «هوا با زمین هم مقدار است، با داشتن ۱۳۵۲ می گوید: «هوا با زمین هم مقدار است، با داشتن ۱۳۵۲ می خوزهای در فضا، برابر با از آن زمین». او این مطلب را با ارجاع به هسیود، پیدایش خدایان، ۱۲۶ و بعد حمایت می کند

Γαῖα δέ τοι πρῶτον μὲν ἐγείνατο ἶσον έαυτῆ Οὐρανὸν ἀστεροένθὶ ἵνα μιν περὶ πάντα καλύπτα.

از بخشی که درباره ی منشأ و ساختار کیهان بحث می کند فقط چند پاره ی مختصر در اختیار داریم، که حتی به کمک منابع ثانوی، نمی توانند چیزی شبیه تصویر کامل فراهم آورند. این با «دو صورت» آغاز می شود، که ابداع خود پارمنیدس نیستند، بلکه، همان طور که الهه می گوید، چیزی است که میرندگان از پیش تصمیم گرفتند که وضع کنند. باید انتظار داشته باشیم که آنها عقاید رایج در باب اضداد نخستین را منعکس کنند. پاره ی ۹ این نکته را روشن می کند که هر یک از اینها رأس فهرستی است، دو فهرستی این نکته را روشن می کند که هر یک از اینها رأس فهرستی است، دو فهرستی

که در میان آنها همه ی کیفیات محسوس و اشیاء («هر چیزی نور و شب نامیده شده است»)، در جفتهای متضاد مرتب شدهاند. خود پاره ها رقیق و غلیظ (یادآور آناکسیمنس)، سبک و سنگین (۵۱/۸ و ۵۹)، نر و ماده، راست و چپ (پاره های ۱۲/۵ و ۷) را به دست می دهند، و از این میان آخرین دو جفت، و همچنین خود نور و تاریکی، مشابه فهرست فیثاغوری اضداد است که ارسطو ارایه کرده است. در این فهرست طبیعتاً موضوعات معقول (وحدت، حد، فرد، و اضداد آنها) نیامده است، زیرا پارمنیدس در این جا فقط به جهان محسوس پرداخته است و ثابت کرده است که آوردن این دو جهان در کنار یکدیگر محال است.

ارسطو و عقایدنگاری، جفت گرم و سرد (هر چند گفتن اینکه آتش گرم است را به سختی می توان اضافه کردن نامید)، نرم و سخت را افزودهاند، و خاک را در مقابل آتش، به عنوان بدیلی برای شب یا تاریکی آوردهاند. زبان مشایی هم چنین اضداد پارمنیدسی را به ترتیب به عنوان فعال و منفعل طبقه بندی کرده است. تئوفراستوس از «دو اصل، آتش و خاک، یکی به مثابه ماده و دیگری به مثابه علت و سازنده اسخن می گرید (AV). ارسطو نیز بی تردید همین را گفته بوده است. هنگامی که ارسطو در مابعدالطبیعة

۱. مابعدالطبیعة، ۹۸۶۵۲۲ نیز نگا: جلد ۳ فارسی، ۱۷۵، و رک: Cornford. P. and P. 47.

۲. ارسطو، مابعدالطبیعة ، ۹۸۶b۳۴، کون و فساد، ۴۱۴۰b۱۴ تئوفراستوس، درباره ی حواس، ۳ (A۲۶)، فیزیک، پاره ی ۸ (A۷)؛ براساس سیمپلیکیوس، فیزیک ۳۱/۳. لازم نیست یکسان گرفتن تاریکی با خاک را افزوده ی مشائیان بدانیم: رک: اسکندر، براساس سیمپلیکیوس، ۳۸/۳۲: ۲۵ καὶ ὀνομάβει τὸ :۳۸/۳۲ و ρῶς πῦρ φῶς τὴν δὲ γῆν οκότος گرفته شدهاند، به این ترتیب ممکن است که یکسانگیری در نسبت بزرگ وجود داشته است که مفقود شده است. نیز رک: ۷۰۲، داز سوی دیگر زبان ارسطو، مابعدالطبیعة ، ۹۸۶b۳۴ و سیمپلیکیوس ۲۵/۱۶ به نظر می رسد تردیدهایی برمی انگیزد.

(۹۸۶۵۳۴) از پارمنیدس به عنوان وضع کننده ی «گرم و سرد، به معنای آتش و خاک» سخن می گوید، اینها را «علل و اصول» می نامد، و می توان فرض کرد که او در شمای خویش در مورد علیت یکی را علت فاعلی (ποιοῦν) و دیگری را علت مادی (یا πάσχον) طبقه بندی کند.

یکی گفتن تاریکی با خاک و تقسیم به فعال و منفعل را از سوی ارسطو و پیروانش را عموماً خلاف روند تاریخ تلقی کردهاند، اما در واقع این کار ارسطو و پیروانش تعبیر دوبارهی عقاید کهن مشترک بین فلسفه و اسطوره شناسی قبل از دورهی بارمنیدس با اصطلاحات حودشان است. این عقیده به ایده ی زمین ـ مادر و آسمان ـ پدر بازمی گردد که بر طبق آن (مانند فیزیولوژی قدیم) مادر فقط ماده و جایی را فراهم مرآورد که حیات جدید در آن رشد می کند، و پدر عاملی است که به آن جان می بخشد. درست است که آسمان این کار را از طریق باران باروری انجام می دهد، اما حتی در این صورت نیز آیثر نامیده شده است (اثوریپیدس، پارهی ۸۳۹)، و عنصر فعال بیشتر گرم است تا مرطوب. این مطلب در فقرهی مشهوری از جمهوری افلاطون منعکس شده است (۵۰۹۵)، و دوباره وقتی در آیسخولوس (خونه فورونه، ۹۸۴) و سوفوکلس (پارهی ۱۰۱۷۸) می آید، خورشید را «پدر » مینامند. اسطورهی مربوط به آریستوفانس در مهمانی افلاطون (۱۹۰b)، که براساس آن آدمیان اولاد خورشید و زمین مادر هستند، از الگوی عمومی اندیشهی یونانی پیروی می کند که بر نسبت هر دو جنس با دو جسم کیهانی تأکید دارد.

این مفهوم، که به صورتهای گوناگون اسطورهای ظاهر شده است، در فیلسوفان پیش و پس از پارمنیدس دوباره تکرار شده است. آناکسیمندر منشأ حیات را به وسیلهی عمل گرم و خشک در پیرامون کیهان، یا ملموس تر، عملِ خورشید بر روی سرد و مرطوب در مرکز (یعنی: زمین نوظهور، که به وسیلهی آثر و تاریکی احاطه شده است) تبیین کرد. نظریهی

پیدایش حیوان دیودوروس در قرن پنجم از این که حیات چگونه در جاهای مرطوب تحت عمل گرما آغاز شد تصویر مفصلی ارائه کرده است. امپدکلس از آتشی سخن می گوید که مردان و زنان را از زمین پدید آورد (و رک: جلد ۷ فارسی)، آناکساگوراس (در شرح ناقص دیوگنس) از پیدایش حیوانات از رطوبت و گرم و زمین سخن می گوید و شاگردش آرخلایوس از زایش آنها از زمین هبه هنگام گرم شدنش، سخن گفته است. نویسنده ی رساله ی میپوکراتی De victu ثابت کرد که «آتش نیروی محرکه ی جهانی است». ارسطو به درستی گفت که، چون نر در دیگری، ولی ماده در خودش تکوین می بابد، «از این رو آدمیان زمین را طبیعت مادینه و آسمان و خورشید را نر و پدران دانسته اند».

به سختی می توان گفت که بی احتیاطی است که همراه با ارسطو و تئوفراستوس فرض کنیم که وقتی پارمنیدس برطبق آراء میرندگان نظریهای در باب پیدایش جهان می پرداخت، و این کار را با دو اصل متضاد آتش (گرم، نور) و تاریکی (سرد، زمین) آغاز کرد، آتش و ملازمات آن را عنصر فعال، و متضاد آن را عنصر منفعل دانسته است. بی تردید اگر شعر را به طور کامل داشتیم، می توانستیم کل مجموعه ی کیفیات فرعی، یا جنبه های آنها را، برطبق همین معیار در ستون های موازی قرار دهیم. ۲

(پارهی ۱۱) چگونه زمین و خورشید و ماه و آیتر مشترک برای همه و راه شیری و بالاترین الومپوس و نیروی گرم ستارگان شروع به پدید

آناکسیمندر A۱۱ و رک: ۲۷ و ۹۱۰ ه؛ دیودوروس ۱/۷؛ امپدکلس، پارهی ۶۶۲ الکسیمندر A۱۱ و ۲۷: ۸۱۰ و ۱۸ ه؛ دیوگنس لائرتیوس، ۲، ۹،۱ (۱۷ ،۲ ،۹ ،۱ ) یا De (۱۷ ،۲ ،۹ ،۱ ،۹ ،۱ ) یا کسیاگوراس و آرخلایوس A۱۱ (دیوگنس لائرتیوس، ۲، ۹،۱ ،۱ ) یا کسیالیس جانوران، ۷۱۶a۱۵.

کوشش برای انجام این کار براساس شواهد موجود مسئلهی عجیب و جالبی پیش می آورد که برارسی آن را به ضمیمه (صص ۶۵-۱۶۳، پایین) موکول می کنم.

آمدن کرده است.

(پارهی ۱۰) و تو خواهی شناخت طبیعت آیثر و همهی صورتهای فلکی موجود در آن و اعمال سازنده ی مشعل فروزان ناب خورشید را، و این را که کی آنها پدید آمدند؛ و خواهی آموخت اعمال ماه گرد چشم و طبیعتش را. تو همچنین آسمان پیرامونی را خواهی شناخت، این را که کی پدید آمد و چگونه ضرورت او را وا داشت تا حدود متارگان را نگه دارد.

با توجه به نحوه ی معرفی پاره ی ۱۱ از سوی سیمپلیکیوس (درباره آسمان ۱۷ و توجه به نحوه ی معرفی پاره ی ۱۱ از سوی سیمپلیکیوس (درباره ی آسمان ۵۵۹/۲۰ می رسد ترتیبی که در این جا در مورد این دو پاره لحاظ کردیم محتمل است؛ سیمپلیکیوس می نویسد: περί τῶν αἰσθητῶν که دیلز از آن اینگونه برداشت می کند که پاره ی ۱۱ مقدمه ای عمومی برای جهان حس است و پاره ی ۱۰ نظریه ی خاصی در باب پیدایش جهان و جهان شناسی را طرح می کند.

۱۱/۲. بعضی از فیثاغوریان آسمان را به الومپوس (فلک ستارگان ثابت)، کیهان (قلمرو سیارات و خورشید و ماه) و اورانوس (تحتالقمر) تقسیم میکنند. نگا: فیلولائوس، ۱۶۰.

این تکههای مربوط به نظریهی پیدایش جهان و جهان شناسی نشان می دهند که پارمنیدس پدیده های آسمانی را به طور مفصل توصیف کرده بوده است. اما او فراتر رفت. سیمپلیکیوس پس از نقل پارهی ۱۱ اضافه

می کند (درداره ی آسمان ، ۵۵۹/۲۶ دیزل ـ کرانتس ، B۱۱) که: و او آتکامل اشیایی را که به وجود می آیند و به اعضای حیوانات تبدیل می شوند گزارش گرده ، و پلوتارخ می گوید (Adv. Col. ۱۱۲۴) دیلز ـ کرانتس ، B۱۰) که پلارمنیدس «نظام کیهانی را ترکیب کرد و ، عناصر نور و تاریک را درهم آمیخت، از اینها و به وسیله ی اینها همه ی پدیده ها را تولید کرد . او مطالب بسیاری برای گفتن در باب زمین و آسمان و خورشید و ماه دارد ، و منشأ نوع بشر را گزارش می کند . همچنین نظری در باب پیدایش جهان وجود دارد ، به نحوی که افلاطون توانست در اثر آن به «داستان های کهنی در باب خدایان به نحوی که افلاطون توانست در اثر آن به «داستان های کهنی در باب خدایان اشاره کند که هسیود و پارمنیدس گزارش می کنند اشاره کند ، و سیسرون می گوید که این نظریه ی جهان شناسی شامل بعضی انتزاعیات در باب بارای موجود آمده است . جنگ ، نزاع ، عشق ـ که از این میان تنها عشق در بارمنید و ما فقط چند نقل قول از آن را در دست داریم . خوشبختانه ، هر چند باشد ، و ما فقط چند نقل قول از آن را در دست داریم . خوشبختانه ، هر چند این بخش بعضی ویژگی های بدیع دارد ، در چشم نویسنده اش تسلیم عمدی به ضعف بشری است: کمک وی به فلسفه در جای دیگر قرار دارد .

پارههای ۱۲ و ۱۳. سیمپلیکیوس پس از نقل یازده بیت اخیر از پارهی

۱. نسخ خطی بین παραδεδώκασι و παραδίδωσι در تغییر است. در صورت دوم، این هم بر پارمنیدس و هم بر ملیسوس دلالت می کند.

افلاطون، مهمانی، ۱۹۵۵؛ سیسرون درباره ی ماهیت خدایان، ۱، ۱، ۲۸،۱۰ به نظر می رسد که آگاتون افلاطون، در اعتراض بر ضد تجاوزاتی که این شاعران معتقدند خدایان بر ضد یکدیگر مرتکب شدهاند، وقتی می گوید که اینها باید تأثیر کار آذانکه باشد نه ارس، پارمنیدس را می شناخته است. در پارمنیدس، پاره ی ۱۳، ارس اولین کودکی است که از الههای به دنیا می آید که یکی از نامهایش آذانکه است. مانسفلد (۱۴ می ۱۶۲، ۱۶۲ و بعد) این ایدهای (به نظر من) بسیار شگفت انگیز را دارد که خدایان دیگری که الهه «اختراع می کند» اندیشه های او هستند. همچنین سیسرون می گوید که پارمنیدس الوهیت آسمان خارجی را اثبات کرده است، که فقط با عقیده ی عمومی سازگار است.

«اندکی بعد، او در حالی که از دو عنصر سخن می گوید، قدرت فعالی را اینگونه معرفی می کند (پارهی ۱۲، ابیات ۱ تا ۳):

«تنگتر [یعنی: بندهای، پایین را ببیند] پر بودند از آتش ناآمیخته، و آنهایی که پس از اینها بودند از شب، اما مقدار معینی از شعله می جهد. و در میان اینها الهه است که بر همه چیز حکم می راند.» او این الهه را مسئول به وجود آمدن خدایان می داند، می گوید (پارهی ۱۳):

«او قبل از همهی خدایان ارس را ابداع کرد» و مانند آن.»

پارهی ۱۲، که سیمپلیکیوس آن را در جای دیگری کامل نقل می کند، با ابیاتی (۴ تا ۶) ادامه می یابد که نشان می دهند الهدی مذکور از جهتی همان آفرودیت الهدی عشق است:

زیرا او کسی است که همه ی ارتباطات زایش و آمیزش نفرت انگیز را برعهده دارد، ماده را می فرستد تا با نر درآمیزد، و نر را نیز به سوی ماده.

از این رو مناسب است که ارس نخستین فرزند آن الهه باشد. ارسطو پارمنیدس را همراه با هسیود با کسانی طبقه بندی می کند که «عشق و خواهش را از علل اولی (آرخه) قرار دادند» (مابعدالطبیعة، ۹۸۴ b۲۴).

تنها آگاهی دیگر در باب جهانشناسی از عبارت فشرده و بی نظم آثتیوس برمی آید که می توان اینگونه ترجمه کرد (A۲۷،۱.۷.۲):

زیرا پارمنیدس می گوید که بندهای حلقویای وجود دارند که بر یکدیگر پیچ می خورند، یکی از رقیق، و دیگری از متراکم ساخته شده

است؛ او بقیه در بین آمیزهای از نور و تاریکی. آنچه همه ی آنها را احاطه می کند جامدی مانند دیوار است. در زیر بندی آتشین است، و آنچه در وسط آنهاست جامد است، که اطراف آن نیز بندی آتشین است. مرکزی ترین این بندها برای همه ی آنها حسرچشمه > و حملت > حرکت و شدن است، که پارمنیدس آن را نیز الهه ی حاکم و کلیددار \* Rcyholder و عدالت و ضرورت می نامد. هوا از زمین جدا شده است، و در اثر تراکم بسیار حاد زمین تبخیر شده است، و خورشید و حلقه ی راه شیری بازدم های آتش اند. ماه آمیزه ای از آتش و زمین است. آیثر بالاتر از همه در اطرافشان قرار دارد، و در زیر آن بخش زمین است. آیثر بالاتر از همه در اطرافشان قرار دارد، و در زیر آن بخش متن یونانی اسم ندارد) اطراف زمین هستند.

بازسازی جزیبات مربوط به کیهان از طریق این تلخیص مبهم و مخدوش غیرممکن است، ۱ اما ترکیب این فقره با پاره ی ۱۲، ممکن است بر

یا به جای آن: «که به دور هم، متناوباً از رقیق و از متراکم ساخته شدهاند» (فرانکل، Wege u. Formen, 183).

۲. متن در این جا مخدوش است. دیلز ـ کرانتس ἀρχήν و αἰτίαν را اضافه کرده اند، هر چند دیلز در عقایدنگاری، ۳۳۵ متفاوت تصحیح کرده است. اما تحریف متن شاید از این هم عمیق تر باشد، همان طور که موریسن خاطرنشان کرده است ( این هم عمیق تر باشد، همان طور که موریسن خاطرنشان کرده است ( این هم عمیق تر باشد، همان طور که موریسن خاطرنشان بند] بسیار غریب است.

۳. نسخه ی خطی استوباس دارد: κληροῦχον به معنای «نگه دار سرنوشتها». این شاید درست باشد. برنت (EGP, 190, π. 3) از κλῆροι اسطوره اولاطونی از Er (جمهوری ، ۶۱۷۰) را به خاطر می آورد، هر چند این در حقیقت خود آنانکه نیست، اما لاخسیس دختر او هست، کسی که آنها را در دامان خود دارد. اما همه ی ویراستاران بر این اساس که در درآمد (۱/۱۴) عدالت «کلیدها را نگه می دارد» تصحیح با κληδοῦχον [= کلیددار] را پذیرفته اند. در این باره مطالب گفتنی بیش از این است.

٤. دست كم من چنين فكر مى كنم، اما خواننده مى تواند براى كوششى مهم در
 این باره به مقاله ی جی. اس. موریسون در ۱۹۵۵ ، ۱۹۵۵ مراجعه كند. مانسفلد

نسبت جهانشناسی پارمنیدس با از آن دیگران، و بر نسبت بین دو بخش شعر پرتوی افکند. کلمه ی stephanai، که در این جا «بندهای حلقوی» ترجمه شد و معنای لغوی آن تاجها یا حلقههای گل است، شاید یادآور هسیود باشد، کسی که از «ستارگان درخشانی که آسمان با آنها حلقههای گل بر سر گذاشته است» سخن می گوید، اما این کلمه همچنین یادآور حلقهها یا دایرههای آتشِ آناکسیمنس نیز هست که به وسیله ی تاریکی یا رطوبت محاط شده اند (جلد ۲ فارسی، ۴۸، ۵۴). پاره ی ۱۲ آثتیوس را تا این اندازه تأیید می کند که در نظام پارمنیدس قدری آتش خالص وجود دارد، و آتشهای دیگر با تاریکی درآمیخته است، و اینکه خالص وجود دارد، و آتشهای دیگر با تاریکی درآمیخته است، و اینکه الههی برتر، که به تعبیر ایونی قدیم «بر همه چیز حکم می راند»، موقعیت مرکزی را اشغال کرده است. او علاوه بر اینکه الهه ی آمیزش و زایش جنسی

<sup>(</sup>Offenbarung, 163f.) گمان می کند که حلقه ها مرحله ای از پیدایش جهان را ارایه می کنند، از، این رو انتظار دریافتن ارتباط آنها با نظام ستاره شناختی موجود، انتظاری بیهوده است.

١. پيدايش خدايان، ٣٨٢:

άστρα τε λαμπετόωντα τά τ οὐρανὸς ἐστεφάνωται.

۲. فرانکل (Wege u. Formen, 185) می گوید که پافت بین آنش و شب) است. او افلاطون، مهمانی ۲۰۲۵ را معنای بین آیش و شب) است. او افلاطون، مهمانی ۲۰۲۵ را کا ۲۰۲۵ سند، جایی که ارس ۴۵۵ تا ۳۵۵ سند، جایی که ارس ۴۵۵ تا که شوند، جایی که حلقه به یکدیگر مربوط می شوند، عبارت مبهم است، اما گمان می کنم که «در وسط آنها» ترجمه ی بسیار محتملی است. دیلز نیز ۱۵۲ پیروی می کند، ترجمه کرده است. (مانسفلد نیز از فرانکل پیروی می کند، ترجمه کرده است. (مانسفلد نیز از فرانکل پیروی می کند، ۱۶۴ (۱۶۲ سند))

فرانکل هم چنین معتقد است که تنها منبع گزارش آئتیوس پاره ی ۱۲ است، و تئوفراستوس (که آئتیوس از او اقتباس کرده است) ابیات این پاره را بد فهمیده است. اف. سُلمسِن (Gnomon، ۱۹۳۱، ۴۸۱) این مطلب را «تقریباً قطعی» می داند. اما من با ولاستوس موافقم، که در مورد پاره ی دیگری، درباره ی تئوفراستوس می گوید که او قطعاً همه ی متن شعر را در اختیار داشته است تئوفراستوس می گوید که او قطعاً همه ی متن شعر را در اختیار داشته است به و سلمسن این مقصود فرانکل و سلمسن این

است، آنانکه (ضرورت) نیز هست، یعنی همان که در یارهی ۱۰ حدود ستارگان را معین می کند. او در این نقش جهانی تقریباً یک قرن بعد در اسطورهی از در جمهوری افلاطون ظاهر می شود، جایی دوباره باید فرض کنیم او در مرکز جهان قرار دارد، و اینکه او اجرام آسمانی را مهار می کند با این نشانه نمایانده شده است که میلهای را در اطرافش می چرخاند. هشت حلقه، میلهی نمایانگر مسیرهای ستارگان ثابت، یعنی: خورشید و ماه و میارات است. آنها از نظر رنگ و روشنایی تغییر میکنند و از این رو به بندهای حلقوی پارمنیدس شباهت کلی دارند که یکی در درون دیگری است، و بعضى آتشين و بعضى تاريك و بعضى آميزشي [از اين دو]است. توصیف های افلاطون و پارمنیدس در چهارچوب سُنت مشترکی می گنجند، و تنها سُنّت ممکن هم سُنّت فیثاغوری است. عناصر فیثاغوری برای افلاطون کاملاً شناخته شده هستند. این عناصر شامل «هماهنگی» موسیقایی یا گام آهنگهاست که از طریق فواصل و سرعتهای متغیر کرات سیارهای به حاصل می آید، و همچنین شامل حلقه و چرخهی زندگی هاست. آیا این سُنّت پرتو بیشتری بر ماهیت و هویت الهه می افکند؟

ما دو نظام جهان شناختی فیثاغوری را ضبط کرده ایم که یکی زمین مرکزی است و دیگری نه. هنگامی که فیلولائوس آتش را به جای زمین در مرکز جهان نشاند و زمین را سیاره ساخت، آتش مرکزی را، علاوه بر نامهای دیگر، به نام «مادر خدایان» و «آتشدان کل» نامید. (در زبان یونانی هستیا دیگر، به نام «منای آتشدان و اجاق الهه است زیرا آتشدان پیوندهای دینی شگفتی داشته است.) یعنی، او مجبور بود به مرکز جدید مربوط به پیدایش جهان عناوینی دهد که معمولاً به زمین می داده اند (می گویم «مربوط به

است که شعر درباره ی στεφάναι (= حلقات) چیزی بیش از آنچه در پاره ی ۱۲ آمده است ندارد؟ این عقیده نمی تواند درست باشد، چرا که این پاره فقط حرف تعریف و صفت را بدون اسم دارد.

پیدایش جهان»، برای اینکه از نظرگاه فیثاغوریان کیهانِ زنده از مرکز رشد می کند، نقطه ی مرکزی «بذر و نطفه ی» آن است، یعنی: سرچشمه ی گرم حیات). اثوریپیدس نوشت (پاره ی ۹۴۴): «زمینِ مادر، حکیم تو را هستیا می نامد، که در آسمان قرار دارد.» در فایدروس (۲۴۷۵) افلاطون نیز هستیا با زمین یکی گرفته شده است. پیوند اساسی این نامها عبارتند از موقعیت مرکزی (چنانکه در خانه ی یونانی) و گرمی حیات بخشنده. آن دسته از فیثاغوریان که شمای زمین مرکزی را حفظ کردند، و از این رو برای آنان آتشِ مرکزی، آتشی در مرکزِ زمین بود، آن را به عنوان نیروی آفریننده توصیف کردند، کارکردی که امپدکلس نیز به گرمای مرکز زمین نسبت داده است:

آنها از آتشی در مرکز زمین سخن می گویند که نیرویی آفریننده است و به کل زمین از مرکز جان می بخشد و آن بخش از زمین را که می رود سرد شود گرم می کند. ۱

با نظر به جمیع این مطالب، چنین به نظر می رسد که پارمنیدس در پروراندن جهان شناسی ای که دیدگاه های موجود را محسوب داشت و بهبود بخشید، برای الهه ی هدایت گر مرکزی اش، آتش الهی و پدید آورنده را در مرکز، یا در عمق زمین انتخاب کرده است. این، احتمالاً در ذهن فیثاغوری تربیت شده ی او، دایمونی بود که تحت نام زمین، مادر همه ی زندگی، پرستش می شد. این دایمون در هسیود نه تنها به کوه ها و دریاها، بلکه به آسمان ستاره ای نیز حیات می بخشد. در آیسخولوس نیز، مانند

سیمپلیکیوس. سند این فقره را می توانید در بخش جهان شناسی فیثاغوریان بیابید (جلد ۳ فارسی، ۲۳۳ و بعد).

پارمنیدس، او هصورت واحدی است با نامهای بسیار»، و پرومتئوس آیسخولوس او را تمیس Themis مینامد، که این امر او را به هدالت پارمنیدس نزدیک می سازد. پیوند بین زمین و عدالت دوباره در خونه فورای در Choephori ظاهر می شود. توزیع عدالت، مانند پیشگویی، در قلمرو نیروهای خدایان زیرزمینی chthonian است. آین فرض به هیچ روی با این حقیقت در تناقض نیست که از نظرگاه پارمنیدس عناصر آتش و زمین متضاد هستند، تضاد فعال با منفعل. عنصر سرد و زمینی، الهی و زندگی بخش نیست، بلکه عنصر آتش در زمین است که «بخش سرد زمین را گرم می کند». به همین طریق در امپدکلس نیز همهی زندگی از زمین سرچشمه می گیرد، اما فقط برای اینکه «آتش بسیاری در زیر زمین شعله ور است». آتش است که «آتش اسالی» در زیر زمین شعله ور

۱. Prometheus فرزند یاپتوس Iapetus که آتش را از آسمان دزدیده و به انسان داد. نیز نام یکی از نمایشنامه های آخیلوس است م.

۲. نمایشنامه ای از آخیلوس، که عنوان آن به معنای حاملین نوشابه های نذری است -م.

۳. فی المثل، هادس، آیسخولوس، متقاضیان، ۲۳۰ و بعد. فقرات دیگری که در بالا به آنها ارجاع داده شده است عبارتند از: هسیود، پیدایش خدایان، ۱۲۶ و بعد؛ آیسخولوس، پرومتئوس، ۲۰۹ و بعد، حاملین نوشابه های نذری، ۱۴۸.

3. امپدکلس، پارههای ۵۲ و ۶۲. رک: جلد ۳ فارسی، ص ۲۴۷، جایی که بدون در نظر داشتن پارمنیدس، درباره و انیروی پدیدآورنده و زمین، که اصل فعال در آن همواره گرم است سخن گفتم؛ نیز رک: ص ۱۳۰، در بالا. ویلاموویتس به جنبه و گانه و زمین در اندیشه و یونانی توجه داده است که با دو کلمه و  $\chi \theta \dot{\omega} \nu$  و  $\chi \theta \dot{\omega} \nu$  مرتبطاند.  $\chi \theta \dot{\omega} \nu$  در اصل بر اعماق سرد و مرده دلالت می کند؛ زمین فقط زمانی  $\chi \theta \dot{\omega} \nu$  می شود که به وسیله و گرما حاصلخیز گردد (Glaube, زمین فقط زمانی  $\chi \theta \dot{\omega} \nu$  می شود که به وسیله و گرما حاصلخیز گردد (L. 210

در این جا شاید پاسخ اعتراضی نهفته باشد که به ارسطو در باب نیروی فعال دانستن آتش پارمنیدس کردهاند، یعنی این اعتراض که آتش اگر چنین استعدادی داشته باشد، زاید خواهد بود زیرا نیروی فعال، الهه است (ZN، پاسخ این است که آتش تجلی فعالیت الهه است.

این دیدگاه که دایمون پارمنیدس با آتش مرکزی فیثاغوریان مرتبط است، هر

یک با دو پاره برای ذکر کردن باقی می ماند که درباره ی تبیین جهان طبیعی هستند. نسبت دادن شکل کروی به زمین را به پارمنیدس نسبت دادهاند، و هرچند در این باره تردیدهای مشروعی آوردهاند، محتمل است که او زمین را کروی دانسته باشد. سند این سخن در دو جمله از دیوگنس آمده است. او در ۹/۲۱ می گوید: ۱۱ نخستین کسی است که اظهار کرد زمین کروی است و در مرکز قرار دارد. ۵ آناکسیمندر و بسیاری از فیثاغوریان، اگر نگوییم همهی آنها، در قرار دادن زمین در مرکز بر پارمنیدس پیشی گرفته اند. استدلال آناکسیمندر را مبنی بر اینکه زمین به سبب «تعادل»اش بدون پشتیبان در مرکز باقی می ماند، هم به او و هم به دموکریتوس نسبت دادهاند (آئتیوس در ۸۴۴). جملهی دوم در ۸/۴۸ است: «به ما می گویند که پارمنیدس نخستین کسی بود که ... زمین را گرد نامید، هر چند تئوفراستوس می گوید که او پارمنیدس بود و زنون می گوید که او هسیود بود. ۱ ابهام این جمله موجب تردیدهای طبیعی بسیار شده است، اما دست کم نسبت دادن به پارمنیدس از طریق دوره ی هلنی به تئوفراستوس می رسد، کسی که در برابر تمایل به نسبت دادن این کشف به فیثاغورس، مانند کشفیات دیگر ،مقاومت کرد. ۱

چند این جا تازه مطرح شد، دیدگاهی تازه نیست. فی المثل، ۷۱۷، ZN و بعد را ببینید. نستله در یادداشت ص ۷۱۸ نظریه های بدیل را ذکر می کند. د سانتیلانا (.Prologue to P. 7f) آن را در قطب خورشیدی قرار می دهد.

ملاحظات بالا صریح تر از ملاحظات جلد ۳ فارسی، ۲۵۱ است. من تحت تأثیر استدلالهای کان (آناکسیمندر ، ۱۹۵۸) بودهام، که به نظر می رسد از استدلالهای موریسون در ۶۴ ،۱۹۵۵ ،۱۹۵۵ ،۱۹۵۹ بهتر هستند. شکی قدیم تر در استدلالهای موریسون در Frame of Greek Maps ،۲۰۱۰ مطرح کرده است. آنچه این باره را هایدل، ۸/۴۸ آمده است مطمئناً شاهد خوبی است بر اینکه در دیو گنس لائر تیوس ۸/۴۸ آمده است مطمئناً شاهد خوبی است بر اینکه بیان ۹/۲۱ نیز از تئوفراستوس اخذ شده است، از این رو ۹/۲۱ میر دیو گنس مبهم در فقره ی بعدی با σφαιροειδῆ معادل است. از سوی دیگر دیو گنس این بیان را نیز بدون دید نقادانه پذیرفته است که آناکسیمندر زمین را کروی نامید (۲/۱)، بیانی که با اسناد قدیمی دیگر در تناقض است و خود کان آن را نامید (۲/۱)، بیانی که با اسناد قدیمی دیگر در تناقض است و خود کان آن را

منابع ما کشفیات چندی را هم به پارمنیدس و هم به فیثاغورس نسبت داده اند، و محتمل است که پارمنیدس در توصیف جهان فیزیکی در مسایل بسیاری از آموزگاران فیثاغوری پیروی کرده باشد. در قلمرو صیرورت، یکی از مهم ترین تفاوت او با فیثاغوریان اعمال نشد. می گویند هر دو یکی بودن ستارگان بامداد و شامگاه را دریافته اند (پدیده ای که ستاره شناسان یونانی باید در زمانهای قدیم از همسایگان بابلی شان آموخته باشند)، و زمین را به ناحیه هایی تقسیم کرده اند. اگر، همان طور که در جلد ۳ فارسی مطرح شد ناحیه ها احتمالاً کار یکی از فیثاغوریان بعدی باشد، در این صورت تقسیم زمین به ناحیه ها احتمالاً کار یکی از فیثاغوریان بعدی باشد. با این حال باید ناحیه ها احتمالاً کار یکی از فیثاغوریان بعدی باشد. با این حال باید نادرفت که سند اینگونه انتساب ها ناکافی است، و پوسیدونیوس این آگاهی با از جایی به دست آورده است که ناحیه بندی پارمنیدس صرفاً این بود که ناحیه یکی در بین المدارین قرار دارد و براست از نواحی گرم را دو برابر ناحیه ی سرد دانست که در بین المدارین قرار دارد و پراست از نواحی گرم را دو برابر ناحیه ی سرد دانست که در بین المدارین قرار دارد و پراست از نواحی گرم را دو برابر ناحیه ی سرد دانست که در بین المدارین قرار دارد و پراست از نواحی گرم را دو برابر ناحیه ی سرد دانست که در بین المدارین قرار دارد و پراست از نواحی گرم را دو برابر ناحیه ی سرد دانست که در بین المدارین قرار دارد و پراست از نواحی گرم را دو برابر ناحیه ی سرد دانست که در بین المدارین قرار دارد و

او از ریشه داشتن زمین در آب سخن گفت، انه، قطعاً، به معنای احیای دیدگاه تالس که زمین در آب شناور است، بلکه شاید این سخن او اشاره ای به رودهای زیرزمینی ای باشد که در ادیسه (کتاب دهم، ۵۱۳ و بعد) ذکر شده اند و افلاطون در اسطوره ی فایدون مسیرهای آنها را توصیف کرده است. اظهارات منسوب به او، که زمین از هوای متراکم و ستارگان از آتش متراکم ساخته شده اند، یادآور ایده های ایونی است، هر چند اینکه آیا او خودش کلمه ی آشنای ایونیان، یعنی «نمدین شدن» را، که در عقاید نگاری ها آمده

<sup>«</sup>خلط ملنی» نامیده است (پیشین، ۵۶). نمی توان گفت که این مورد در حق پارمنیدس اثبات شده می باشد. اگر این پذیرفته شود، حادثهی شگفتانگیز تاریخ خواهد بود که کشفی اینچنین مهم و اساسی را شخصی به عمل آورده باشد که کل جهان فیزیکی در نظرش نمایشی غیر واقعی بود.

۱. ὑδατόρισον، پارهی ۱۵۵. تا از برای نظم سه هجایی ممدود شده است، مانند شعر امیدکلس، یارهی ۱۱،۲۱.

است، به کار برده است یا نه، البته مطلبی است که در غیاب اشعار خود او نمی توان حقیقت آن را دانست. راه شیری آمیزهای از غلیظ و رقیق (که این را برای توجیه رنگ آن می گویند)، یا «تنفس آتش» است، و خورشید و ماه از آن برگرفته شده اند، یکی از بخش رقیق و گرم و دیگری از بخش غلیظ و سرد. ا

ماه در دو شعر موجود توصیف شده است: (پاره ی ۱۴) هشب تاب، نور خارجی سرگردان در اطراف زمین ه و (پاره ی ۱۵) همواره به سوی اشعات خورشید نگران ه. در پاره ی آول، او با عبارتی در هومر جناس می سازد، آن جا که کلمه ی شبیه به کلمه ی به کار رفته در این جا برای «نور» به معنای «انسان» است، و کل عبارت به سادگی به معنای «خارجی» است. آلحتمالاً مرجع این اظهار نظر که پارمنیدس تشخیص داد که نور ماه از خورشید است، همین ابیات است. با این حال، پاره ی ۱۲ مستلزم آن نیست. ممکن است گمان شود که پاره ی ۱۵ بر آن دلالت می کند، و عقایدنگاری آن چنان که آثتیوس ارایه می کند، این عقیده را به او نسبت می دهد. با این حال، ایمان ما به این مطلب هنگامی تضعیف می شود که همان مرجع در جای دیگر اظهار می کند که تالس نخستین کسی بود که این مطلب را کشف کرد، و فیثاغورس و پارمنیدس و امهد کلس و آناکساگوراس و مترودوروس از او پیروی کردند؛ و با بر ضد این گزارش مرجعیت تأثیرگذار افلاطون را داریم، که در کارتولوس آشکارا این کشف را به آناکساگوراس نسبت می دهد. اگر این

۱. برای این بند و بند قبل نگا:

Strom. in A22 and Aët. in A37, 39, 40a, 41, 43, 43a. 
ἀλλότριον و غیره ۲۱۹،۱۸، ادیسه ۲۱۹،۱۸، این و غیره باره کی ۴۵، ۴۵، و شیره و ۴۵، ۴۵، و شیره و ۴۵، ۴۵، و شیره و ۴۵، و شیره و ۴۵، و شیره و ۴۵، و باره کلس از این بیت تقلید کرده است، پاره کی از درمان را با این پیشنهاد تانری معطل کنیم که می گوید یکی از نوفی اغوریان، که می خواست کشفی را که باعث شهرت بسیار آناکساگوراس شده بود به استاد نسبت دهد، پارمنیدس را به جای امید کلس گذاشت.)

روایت را در جای دیگری نداشتیم که پارمنیدس ماه را آتشین نامیده است، ممکن بود گمان شود که بتوان نسبت دادن آن کشف به پارمنیدس را با این بیان حمایت کرد که پارمنیدس خورشید را از بخش گرم و ماه را از بخش مرد و غلیظ راه شیری استنتاج کرده است. متأسفانه راهی برای بررسی دقت این اظهارات مبتنی بر بی احتیاطی وجود ندارد. ا

۱. آئتيوس در A۴۲، افلاطون، كراتولوس) ۴۰۹a-b.

## ۱۰. نظریهی معرفت: نفس

تئوفراستوس. درباره ی حواس، ۱ و بعد. (۸۴۶): «اکثر باورها درباره ی احساس، و عمومی ترین عقاید در این باره، دو گونه است. بعضی آن را از راه شباهت، و بعضی دیگر از راه تضاد تبیین می کنند، پارمنیدس و امپدکلس و افلاطون از راه شباهت، و آناکساگوراس و هراکلیتوس از راه تضاد. پارمنیدس هیچ تبیین کلی ارائه نمی کند، بلکه فقط می گوید که دو عنصر وجود دارند و معرفت با غلبه ی یکی از آنها مطابق است. هر چند برطبق اینکه گرم یا سرد غالب آید تغییر می کند، اما آنکه از گرم به حاصل آید بهتر و نابتر است، هر چند حتی در این صورت نیز مستلزم تعادل است. او می نویسد (پاره ی دمنی در این صورت نیز مستلزم تعادل است. او می نویسد (پاره ی دهن در ایس نیز همین طور است؛ زیرا آنچه می اندیشد در همه ی انسان نیز همین طور است؛ زیرا آنچه می اندیشه است. او انسان نیز همین طور است؛ زیرا آنچه می چربد اندیشه است. او انسان می در انسان نیز همین طور اندام ها. آنچه می چربد اندیشه است. او انسان می در انسان و اندیشه را یکی می داند. از این رو، یادآوری و فراموشی نیز احساس و اندیشه را یکی می داند. از این رو، یادآوری و فراموشی نیز احساس و اندیشه را یکی می داند. از این رو، یادآوری و فراموشی نیز

از این دو عنصر، در اثر آمیزششان، به حاصل می آیند. اما او این را تبیین نکرده است که اگر آنها در آمیزه برابر باشند، آیا اندیشیدن ممکن خواهد بود یا نه، و ترتیب آن چگونه خواهد بود. با وجود این، اینکه او احساس را به خود ضد نسبت می دهد از این بیانش روشن است که جنازه از نور و گرما و صدا آگاهی ندارد زیرا آتش از آن رفته است، اما اضداد آنها مانند سرد و سکوت را درک می کند. به طور کلی، هر آنچه وجود دارد تا اندازه ای آگاهی نیز دارد.»

ترجمه ی پاره ی ۱۶ براساس متن تئوفراستوس است، جز اینکه اگر که گذشتریم، در این ἐκάστοτ را در تئوفراستوس به جای ἔκαστος در ارسطو بگیریم، در این صورت κρᾶσιν استفانوس را باید به جای κρᾶσιν نسخ خطی بپذیریم. ترجمه براساس متن ارسطو (مابعدالطبیعة ، ۱۰۰۹b۲۲) چنین می شود: «همان طور هر کسی آمیزه ای از اندام های پراکنده اش را دارد». مانسفلد (σffenbarung) کسی آمیزه ای از اندام های پراکنده اش را دارد». مانسفلد (κρᾶσιν نشخه تئوفراستوس را حفظ می کند. این کار مستلزم معادل گرفتن κρᾶσιν نشخه ی خطی تئوفراستوس از حفظ می کند. این کار مستلزم معادل گرفتن κρᾶσιν با ἔχει κρᾶσιν با این کار مستلزم معادل گرفتن κρᾶσιν با وی کننده نمی دانم. افی المثل، سمون Semon، پاره ی ۱: κτλος ἔχει κτλ به سختی می تواند مربوط باشد.)

جملهی بعدی را به صورتهای گوناگون ترجمه کردهاند، فی المثل با ὅπερ به عنوان موضوع φρονέει اما روایت بالا هم به مثابهی طبیعی ترین ترجمهی متن یونانی و هم به مثابه ترجمه ای ارایه شد که پیوند رضایت بخشی از اندیشه های بند اول و دوم بر اساس آن به دست می آید.

عمومی واژهای کلی وجود نداشت. بعضی پنداشته اند که معنای مقصود از این عمومی واژهای کلی وجود نداشت. بعضی پنداشته اند که معنای مقصود از این کلمه در این جا بسیار کلی تر است، و یا به معنای خود اضداد گرم و سرد است یا به معنای چیزی است بین دو «صورت» کلی (نور و تاریکی) و اعضای هیکل انسان. به معنای چیزی است بین دو «صورت» کلی (نور و تاریکی) و اعضای هیکل انسان. گا: رُستاگنی، ۱۰۹ ۷۰۰ بادداشت ۱۰ وردنیوس، پلامنیدس ، ۷-۷.

امپدکلس از μέλεα کل فلک سخن میگوید. البته این در زمینهی گزارش تئوفراستوس معنای عالی ای به دست می دهد.

در بیت ۲، ۱۹۵۶ می تواند به معنای وبیشتر و باشد یا به معنای وپر و. (نگا: ۱۹۵۶ ، ۱۹۵۶ ، ۱۹۵۶ ، ۱۹۵۶ ، شماره ی ۱۲ و سماره ی ۱۲ ، شماره ی استدلال ترتیب کل تفسیر تئوفراستوس را بر ترجمه ی غلط مبتنی می سازد. او استدلال می کند که بدن انسان همواره شب بیشتری از آتش دارد. مسلم است که آتش و شب به نوست غالب می آیند ، و این به پیوند منطقی اندیشه در قطعه آسیب می زند. اما حتی اگر چنین باشد ، آیا تعبیر ۱۹۵۷ پر ۱۹۵۷ هموی که می اندیشد غالب آید ؟ برطبق بدنش می اندیشد ؟ آیا آتش نمی تواند در عضوی که می اندیشد غالب آید ؟ برطبق گزارشی عقایدنگارانه ۱۷۵۴ (پسوخه) از آتش و زمین تشکیل شده است و در سینه قرار دارد . پارمنیدس قطعاً در مباحثات روز در باب اینکه آیا اندام اندیشنده در سینه قرار دارد یا در قلب ، جانب یک طرف را گرفته است. (نگا: ص 69 پایین.) اما این البته نظر پردازی در باب چیزی است که آگاهی کمتری برای قطعیت درباره ی آن

نقل قول از پارمنیدس، در پیوند با گزارش تئوفراستوس، حتی اگر بسیاری از جزیبات حذف شده باشد، باز نظریهی معقولی در باب احساس و معرفت به دست می دهد. ا پارمنیدس در تأکید بر تغییر پذیری و ناپایداری ادراکات بشری از سُنت شعری قدیم به همراه بازتاب هایی از هومر و آرخیلوخوس پیروی کرده است. ادراک و فهم قطعاً علت های فیزیکی

۱. برای بحث های مفصل در باب این نظریه نگا:

Verdenias, Parm. 6ff; Vlastos in TAPA, 1940 66-77; Fränkel, Wege u. Formen, 173-9; Vlastos in Gnomon, 1959; 193-5.

<sup>2.</sup>Archil., fr. 68 Dichl; Homer, Od. 18. 136-7. نگا: فرانکل، همان، ۱۷۴. ابیات ادیسه قطعاً به آن معنایی نیست که مانسفلد نگا: فرانکل، همان، ۱۷۴. ابیات ۱۸۴ (Offenbarung ترجمه کرده است، Offenbarung) ۱۸۴ (از نوس روز را فرستاد و بدین

دارند، و وضوح و عدم وضوح آنها به شرایط بدن وابسته است. غلبه ی آتش یا نور در شیء مدر کادراک روشن تر و بهتری به حاصل می آورد، و از آن جا که همانند از طریق همانند شناخته می شود، این به معنای ادراکی با نور بیشتر و تاریکی کمتر است. تا این جا این بیان درستی برداشت ارسطو را تصدیق می کند که بین آتش یا نور در راه گمان و حقیقت و وجود در جهان واقعی تشابهی وجود دارد.

با این حال، نباید فراموش کرد که همهی اینها در جهان فریب آمیز پندار رخ مینماید.

جهش به این نتیجه گیری که این غالب آمدن همچنین فرمول فیزیکی معرفت وجود را نیز فراهم می آورد، جهشی نادرست است. بدون برگرداندن وجود به زبان صیرورت چنین فرمولی به دست نمی آید. ... اندام فانی، از آن جهت که فانی است، نمی تواند وجود را بیاندیشد. با وجود این، «انسان دانا» می تواند آن را بیاندیشد و می اندیشد. ... حل کردن این پارادکس غیرممکن است، زیرا این فقط قرینهی معرفت شناختی ثنویت هستی شناختی وجود و صیرورت است. 

المعرفت شناختی ثنویت هستی شناختی وجود و صیرورت است.

وسيله انديشه معين شد.»

۱. ولاستوس، TAPA، ۱۹۴۶، ۷۱ و بعد. با این حال، او ادامه می دهد: «اما این ثنویت هرگز از بین نرفته است، درباره ی آن هرگز تأمل نکرده اند.» راه حل خود او این است که داوری راستین در باب وجود صرفا نور «بیشتر» ندارد بلکه سراسر نور است. همان طور که مردن سراسر تاریکی است، حالت ضد آن را می توان سراسر نور تصور کرد. «نیروی ذهن برای اندیشیدن درباره ی وجود، باید قادر باشد که خودش را در بدن از شر تاریکی برهاند، و کلاً در نور ادغام شود، و به این ترتیب هم چون نور، بی تغییر گردد.» چنین اندیشه ی بی تغییری «نور را به مثابه وجود ناب خواهد اندیشید». او تمثیل درآمد را مقایسه می کند، آن جا که مرد دانا به آن سوی «این دنیای تاریک» به درون قلمرو نور حمل می شود. او ادامه می دهد: «اگر این مطلب را به زبان فیزیکی برگردانیم، فقط به این معنا می تواند باشد که هر چند جست و جو برای حقیقت به صرف غلبه ی نور آغاز می شود، فقط در حالتی از ذهن می تواند کامل باشد که ذهن در آن از نور آغاز می شود، فقط در حالتی از ذهن می تواند کامل باشد که ذهن در آن از

از آنجا که بدن انسان مرکب از اضداد در نظر گرفته شده است، اضدادی مانند نور و تاریک یا گرم و سرد و ملازمات آنها (که ممکن است هر فیلسوف طبیعی آن روزگار لحاظ کند)، از این رو آنچه توصیف می شود، در چشم پارمنیدس قرینه ی فریب آمیز حقیقتی است که خود را بر اذهان میرنده تحمیل می کند. نسبت بین این جهان تقلبی با وجود در بخش بعد بررسی شده است.

هنگامی که شایستگیهای آن تبیین را در مقام تئوریای فیزیکی در نظر بگیریم (و بی تردید پارمنیدس قصد داشت آن را در سطح خودش جدی بگیرد) درمی یابیم که اندازهای از ادراک را حتی به جنازه ها نیز نسبت می دهد. با این حال محتمل است که بسیاری از متفکران آن روزگار معتقد بوده باشند که احساس و اندیشیدن امری تشکیکیاند، و به صورتهای ابتدایی در همه ی جواهر طبیعی وجود دارند. این دیدگاه ذاتی نگرش زنده انگارانه ی باستان بود، و می توان با این ادعا که به قول پارمنیدس «هر چیزی که موجود است تا اندازه ای آگاهی دارد » امپدکلس، فیلسوف تقریباً معاصر را که او نیز در شنّت ایتالیایی است مقایسه کنیم، که نوشت: «هر چیزی اندیشه و سهم خویش از بصیرت را دارد » (پاره ی ۱۱۰/۱۰). حس داشتن جنازه ها با این حال بسیار محدود است، برای اینکه گرمای حیات آنها داشد، زیرا، همان طور که در تفسیرهای فیثاغوری برگزیده ی اسکندر باشد، زیرا، همان طور که در تفسیرهای فیثاغوری برگزیده ی اسکندر

هرگونه تاریکی آزاد است. من نمی توانم از عبارت «اگر این مطلب را به زبان فیزیکی برگردانیم» که درباره ی مطالب درآمد گفته شده است، هیچ معنای محصلی اخذ کنم، زیرا مطالب درآمد خود به زبان فیزیکی است. به نظر می رسد آنچه پروفسور ولاستوس در نظر دارد عبارت آست از برگرداندن دانش وجود، آن چنانکه در داه حقیقت بیان شده است، به زبان فیزیکی است؛ و اگر ما این کار را بکنیم، در باب ذات تعلیم پارمنیدس راه غلط رفته ایم.

خواندیم، اهر چیز زنده سهمی از گرما دارد (از این رو گیاهان نیز زنده اند)، اما همه نفس، که بخش سرد آیش است، ندارند، هم گرم و هم سرده. گرما شرط حیات است، و انسان به دلیل غلبهی گرما در او، با خدایان خویشاوند شده است، و به این دلیل است که خدایان از او محافظت می کنند.

در باب ماهیت نفس (بسوخه) فقط چند قطعه اطلاعات غیر مستقیم وجود دارد که با یکدیگر ناسازگارند. گفته شده است که نفس آتشین است، جنانکه همین انتظار می رود، اما این نیز گفته شده است که از آتش و زمین ساخته شده و در سینه جای گرفته است. شاید بتوان این قول را با این ادعا روشن کرد که پارمنیدس و امپدکلس و دموکریتوس ذهن را با پسوخه یکی گرفتند، و به قول آنها هیچ موجود زندهای کاملاً بدون عقل نیست. اینکه انسانها و حیوانات از آتش و زمین (خاک) ترکیب یافته اند و آتش بخش آگاه و زندهی آنهاست، عقیدهای کهن و شایع بود. در هسیود، نخستین زن را خدای آتش از گل و لای می آفریند، و در اسطوری آفرینش رسالهی یروتاگوراس افلاطون خدایان انسانها را از آمیزه ی خاک و آتش پدید مى آورند. داستان پرومتئوس نيز همين جهت را دارد، و مفهوم آتش زندگى بخش را در پستان خود زمین مادر جای میدهد، که امپدکلس بیان فلسفى اى در اين باره ارايه كرده بود. از آنجا كه بخش آتشين ناب عقل است، و هر موجود زندهای تا اندازهای گرما دارد، ممکن است عقلانیت تنها امر تشکیکی دانسته شده باشد. سپس هنگامی که فیلسوفان کوشیدند باورهای پذیرفته شده را عقلانی کنند، و این کار در آن دوره فقط در سطح مادی امکانپذیر بود، طبیعی بود که بعضی از این فیلسوفان بدن زنده را، به جای

۱. براساس دیوگنس لائرتیوس، هشتم، ۶-۲۵. برای اسکندر نگا: جلد ۳ فارسی، ۱۰۳، یادداشت ۱.

نگا: آثتیوس و ماکروبیوس در پارمنیدس Α ۴۵. آثتیوس به هنگام سخن گفتن از مکان و جای نفس یا ذهن، اصطلاح متعارف رواقی، یعنی ἡγεμονικόν، را به کار می برد.

اینکه به دو موجود جدا از یکدیگر، یعنی بدن و نفس تقسیم کنند، آمیزهای از آتش و خاک بدانند. با این حال، این مطلب تا آنجا که به پارمنیدس مربوط است، باید فقط حدسی تلقی شود، زیرا اعتماد بیش از حد بر سخنان اتفاقی نویسنده ای مانند ماکروبیوس حکیمانه نیست.

سیمپلیکیوس درباره ی الهه ی ذکر شده در پاره های ۱۲ و ۱۳ می گوید که او «نفسها را از مربی به نامریی می فرستد، و باز راه دیگر ۱۳ این جمله را گاهی دال بر آموزه ی جاودانگی و تناسخ دانسته اند: قلمروی فوقانی و علیا وجود دارد، و نامریی زمین است؛ زایش هبوط است، و مرگ بازگشت به زندگی برتر. کیبار دیگر با سندی کوچک و مبهم سر و کار پیدا کرده آیم، اما به احتمال زیاد هدف، نیروی الهه در زایش متعارف (ذکر شده در پاره ی ۱۲) و مرگ است. او زمانی حیات را از حالت نامرثی عدم (یا شاید از تاریکی زهدان، خواه از یک مادر انسانی و خواه از زمین به هنگام تکوین کل حیات) به حاصل می آورد، و سپس روح را به پایین به هادس می فرستد، و می دانیم که حاصل می آورد، و سپس روح را به پایین به هادس می فرستد، و می دانیم که

۱. سیمپلیکیوس، فیزیک، ۳۹/۱۸، نقل شده در دیلز ـ کرانتس به همراه پارهی ۱۲. في المثل، كيگون ( τὸ εμφανές (Ursprung, 281 را به «نور» ترجمه می کند، و در این جا تضاد شاخص پارمنیدسی نور با تاریکی را می بیند. زمین از تاریکی ساخته شده است، بنابراین «نور» قلمرو فوق زمینی است. او سیس اظهار نظر سیمپلیکیوس را به این اظهار نظر دیوگنس لائرتیوس، نهم، ۲۲ که «انسانها نخست از خورشید زاییده شدهاند» پیوند میدهد، آنجا که بسیاری از محققان گمان کردهاند که تصحیح  $\eta \lambda i \omega$  (خورشید) به  $i \lambda i \omega$  (گل و  $i \omega$ ) درست است. گفتن اینکه انسانها آز خورشید نشأت گرفتهاند تغییر شکل (eine offensichtliche Umgestaltung) این عقیده ی فیٹاغوری استَ که جایگاه نفوس ستارگان است. امری ذاتاً نامحتمل در این فرض وجود ندارد که پارمنیدس در راه گمان از آراء دینی فیثاغوریان پیروی کرده باشد، اما ترجمهی τὸ ἐμφανές به «نور» مشکوک است و غیر ممکن است که در نوشته های افلاطونی ای مانند سیمپلیکیوس τὸ ἐμφανές به قلمرو آسمانی دلالت کند. از دیدگاه هر افلاطونی، τὸ ἐμφανές مریی و محسوس و ضد τὸ ἀειδές است، و τὸ ἀειδές قلمرو علياى وجود راستين و نامريي است، زيرا اين قلمرو فراتر از حدود ديدن است و تنها براي عقل پذيرفتني است.

۱. به عقیده ی من پیشنهاد مانسفلد (Offenbarung, 168–74) که گلوس گلاکگور کنده که کنده که کنده که کنده که کنده که کنده که کنده است، و جمله ی سیمپلیکیوس به سادگی تعبیر اوست از پاره ی ۱۹. او از معنای نامتعارف πέμπιεν که این پیشنهاد مستلزم آن است با ارجاع به پاره ی ۱۲/۵ دفاع می کند، اما این واژه فقط زمانی می تواند آن معنا را داشته باشد که کسی روایت ویژه ی مانسفلد از این پاره را پیشاپیش پذیرفته باشد.  $θ \tilde{η} λ υ$  این پاره را پیشاپیش پذیرفته باشد.  $θ \tilde{η} λ υ$  انره و دفرستادن ماده به سوی نر است». به عقیده ی مانسفلد (همان، ۱۶۵) «نره و ماده» نیز بر آتش و شب دلات می کنند، و جمله هیچ ارجاعی به جنس و زایش ندارد.

### ۱۱. وجود و ظاهر

یکی از دیدگاه ها درباره ی راه گمان این است که راه گمان وکلاً جدلی و است. یعنی پارمنیدس در آن می کوشد بهترین تبیین ممکن جهان راه آن چنان که بر میرندگان ظاهر می گردد، برای خواننده اش روایت کند، نه به دلیل اینکه این تبیین نسبت به تبیین های دیگر حتی تا اندازه ای به واقعیت نزدیک است: براهین راه حقیقت اثبات کرده اند که این تبیین نیز کلاً غیر واقعی است. انگیزه ی پارمنیدس در این کار، که با این کلمات بیان شده است که: و تا هیچیک از داوری میرندگان بر تو پیشی نگیرد ه، صرفاً این است که هیچ کس قادر نیست توصیف و تبیینی پذیرفتنی درباره ی جهان طبیعی ارایه کند، توصیفی که بتواند عقیده به غیر واقعی بودن این جهان را متزلزل سازد. برای این هدف بهترین کار انجام شده است، و به واقع حتی داستان خود او، که بسیار می کوشد تا حتی المقدور پذیرفتنی اراثه کند و با وجود این غلط بودنش پیشاپیش اثبات شده است، در هدف خود موفق نیست: در

۱. جي.اي.ال.أون در *CQ*، ۱۹۶۰.

کل، انسانها همچنان به این عقیده ی خودشان پای بندند که پدیدار دست کم تا اندازه ای از واقعیت برخوردار است.

برطبق این استدلال، پارمنیدس تا آنجا که می توانسته است جهان شناسی قانع کننده و محکمی نوشته است تا مردم براساس آن استدلال او را دایر بر غیر موجود بودن جهان بپذیرند. اما اگر کسی نخواهد به جهان شناسی جایگاه شایسته ش را بدهد، بلکه فقط بخواهد کل مبانی آن را منهدم سازد، بعید به نظر می رسد که چنین کسی بکوشد تا آن جا که مقدور است تبیینی پذیرفتنی درباره ی جهان ارائه کند ـ حتی اگر پیشاپیش گفته باشد که این جهان شناسی بر منطق غلط استوار است. ابراین اساس رویکردی متفاوت را در این جا پی خواهیم گرفت.

در برخورد با مسئله ی نسبت بین حقیقت و پندار، وجود و ظاهر (که پیش از این مطالبی درباره ی آن گفته شد)، شخص بلافاصله با مطابقت هایی بین اسم ها و اظهاراتی در بخش های متفاوت شعر برخورد می کند که آشکارا عمدیاند. در راه گمان همه چیز از دو ضد نخستین، یعنی از آتش (یا نور) و شب، آغاز می شود. در درآمد، سفر شاعر از خانه ی شب به نور را دختران خورشید هدایت می کنند: که تمثیل آشکاری از پیشرفت از نادانی به دانش یا از غلط به حقیقت است. این نکته این دیدگاه ارسطویی را حمایت می کند که در راه گمان نور نسبت به شب تا اندازهای به وجود نزدیک تر است. حمایت های بیشتری را می توان در تبیین وجود نزدیک تر است. حمایت های بیشتری را می توان در تبیین

۱. پروفسور اُون در گفت و گویی دوستانه در این باب، صول ریاضی Principia بروفسور اُون در گفت و گویی دوستانه در این باب، صوفوع ذکر کرد. او افزود: «راسل و وایتهد، البته، می خواستند به ریاضیات خدمت کنند و از این رو کوشیدند تا مبانی منطقی آن را تحکیم بخشند. پارمنیدس می خواست قال جهان شناسی را برکند و از این رو کوشید نشان دهد که جهان شناسی بر مبانی غلط مبتنی است. تشابه رفتار پارمنیدس در باب جهان شناسی و رفتار آنها درباب ریاضیات از جهات دیگر به اندازه ی کافی به هدف مربوط است. به عقیده ی من این تفاوت مبنایی هدف، مقایسه را بی فایده می سازد.

تئوفراستوس از نظریه ی دانش در رامهگمان به دست آورد. غلبه ی آتش در ترکیب بدنی به دانش «بهتر و خالص تر» منجر می شود. از آنجا که همانند از طریق همانند شناخته می شود، درک نزدیک تر به واقعیت باید هنگامی به دست آید که در فاعل اندیشه، چیزی نزدیک تر به واقعیت وجود داشته باشد. در جهان محسوس و پدیداری، آتش به وجود نزدیک ترین است، از این رو غلبه ی آن ذهنِ میرنده را، بدون الهامی الهی، تا آن جا که استعداد دارد به درک وجود نزدیک تر می سازد.

مطابقتها همچنین در ذکر خدایان نیز به چشم میخورد. عدالت در هر سه بخش در کار است. او در درآمد کلیددار دروازه های داده های شب و روز است، و او و خویشاوندش تمیس، چنانکه پارمنیدس مطمئن است، ضامن سفر وی از میان این راه هاست. در راه حقیقت او القا می کند که برای آنچه هست نه صیرورتی در کار است و نه انهدامی، و در راه گمان عدالت یکی از اسم های الههای است که «همه چیز را هدایت می کند». بر این اساس، می توان فرض کرد که فرمان او در گذر از میان شب و روز در درآمد با مهارش بر روی آمیزه ی شب و نور در راه گمان مرتبط است.

آنانکه (ضرورت) اسم دیگری برای الههی هدایتگر همه است. او آسمان را دربند می کشد تا حدود ستارگان را نگه دارد. در راه حقیقت سرنوشت آنچه هست» را دربند می کشد تا کل و بی حرکت باشد، و عدالت بندهایی دارد که به وسیلهی آنها مانع زایش و انهدام «آنچه هست» می شود. در همان بخش خود آنانکه «آنچه هست» را در بندهای peiras نگه می دارد. از آنجا که وجود peiras نهایی را دارد، گفته می شود که کروی است: در راه گمان peiraa یستارگان با آسمان کروی نگه داشته می شود، آسمانی که کل جهان را با بندهای حلقوی دور می زند. دیگران نیز عقیده داشته اند که جهان کروی است، اما شکل کروی آن برای پارمنیدس باید معنای مهمی داشته باشد، چرا که تنها راهی که او می تواند قلمرو معقول وجودرا توصیف داشته باشد، چرا که تنها راهی که او می تواند قلمرو معقول وجودرا توصیف

کند،مقایسهی آن با دجرم گویی خوش تراش است.

به هم پیوستن زبان با دقتی سنجیده انجام شده است. در این باره مثالهای دیگری نیز می توان ذکر کرد، موضوع حقیقت از موضوع گمان تميز داده شده است، همان طور كه وجود از صيرورت تميز داده شده است. کارکرد راستین آنانکه حفظ وجود «آنچه هست» است. این به سادگی به این معناست (چرا که عامل الهي فقط اطلاق مابعدالطبيعي بر وجود واحد دارد) که وجود ضرورتاً هست، آنانکه صیرورت را اداره می کند، و نیروی او برای انجام این کار همچون نیروی آتش، گرما یا نور ظاهر میشود که از این رو بخشی از طبیعت او هستند. صیرورت در جهان ظاهر قرینهی وجود در جهان واقعی است. اگر صیرورت باز ایستد (که کلاً محال است)، و جهان محسوس مرده و سرد گردد، بی حرکتی آن بی حرکتی وجود نخواهد بود بلكه قطب متضاد آن خواهد بود. جهان در آن صورت شبيه وضع جنازه ها خواهد بود، که «به جهت فقدان آتش، هیج احساسی از نور و گرم یا صدا ندارند بلکه فقط اضداد آنها مانند سرد و سکوت را احساس می کنند .. پس آتش، یعنی عامل ضروری صیرورت، در جهان محسوس نزدیک ترین امر به وجود در جهان واقعی است. اگر کسی زبان توصیف انطباق آتش با خود self-identity را در ۸/۲۹ که اخود به خود در جای ثابتی همواره همان می ماند»، با زبان اطلاق شده بر آتش در ۸/۵۷ که می گوید «خود به خود در هر جهت همان است» بسنجد در می بابد که بر مقایسهی آتش با وجود به نظر می رسد که مو به مو تأکید شده است. ۱

با همهی اینها چه باید کرد؟ اول، گفتن اینکه کسی نمی تواند شعر پارمنیدس را بدون این احساس بخواند که او همواره بر ضد نابسندگی

عمیق زبان متعارف می ستیزد کاستن از اهمیت سازگاری خارق العاده ی اندیشه ی او نیست. سیمپلیکیوس نو افلاطونی می گوید که او بخش دوم شعرش را گمراه کننده خواند، «نه کاملاً غلط»، و هر چند این ممکن است نادرست باشد، یادآوری این نکته ارزش دارد که اگر پارمنیدس می خواست آن را بگوید، انجام این کار فراتر از قدرت او می بود. وقتی او نوشت: «حکم این است: آیا آن هست یا نیست»؟، در حبس زبان بود. در پاسخ این سئوال هر کسی می تواند بپرسد که، «شما فعل «بودن» را به کدام معنا به کار می برید؟ در معنای هستی، یا این یا آن بودن؟» برای پارمیندس اینگونه سئوال ها پذیرفتنی نبود. نه تنها آن کلمه برای او فقط یک معنا داشت، بلکه سئوالها پذیرفتنی نبود. نه تنها آن کلمه برای او فقط یک معنا داشت، بلکه او همه ی اشتباهات غیر منطقی را حاصل غفلت از این حقیقت دانست.

سپس، در ارزیابی پارمنیدس، اجتناب از مقایسه ی او با افلاطون، که علی رغم بلوغ بیشتر اندیشه و بیانش به منطق سلف الیایی اش کاملاً اعتماد کرد، غیرممکن است. در فقرهای از تیمانوس، که پیش از این نقل کرده ایم، او همچون پارمنیدس بین بودن (وجود) و صیرورت و بین آنچه می توان درباره ی آن اندیشید و آنچه فقط به نظر می رسد تمایزی تند و صریح مطرح می کند.

تمایز اول که باید تشخیص دهیم این است: آنچه همیشه هست و هرگز صیرورت نمی یابد چیست؛ و آنچه همیشه در صیرورت است اما هرگز نیست چیست؟ یکی که به وسیلهی عقل با استدلال عقلانی دریافتنی است، وجود همواره پایدار است، دیگری که با عقیده و احساس نیز استدلالی باور می شود، آن است که به وجود می آید و تباه می شود اما هرگز به راستی وجود ندارد (۲۷۵ تا ۲۸۵).

دوباره در جمهوری (۴۷۷*b*):

عقیده و معرفت، برطبق کارکردشان، به سوی متعلقات متفاوتی جهت داده شده اند.

آری.

و متعلق طبيعي معرفت آن است كه هست.

اندکی بعد، هنگامی که افلاطون نسبت چشم به نور خورشید را با نسبت ذهن به حقیقت مقایسه می کند، زبانش دقیقاً پارمنیدسی می شود (۵۰۸d):

هنگامی که نفس به موضوعی می پردازد که حقیقت و وجود آن را روشن کردهاند، آن را درک می کند و می شناسد و معلوم می شود که نوس دارد؛ اما هنگامی که به موضوعی می پردازد که با تاریکی آمیخته است، یعنی به آنچه به وجود می آید و از بین می رود، در این صورت نفس فقط عقیده دارد و بصیرتش آلوده می شود: عقایدش بالا و پایین می رود، و نفس در این حالت مانند چیزی بدون نوس است.

در این جا می بینیم که حقیقت و وجود را با نور یکی می گیرند و می گویند که آنچه به وجود می آید و از بین می رود با تاریکی یکی است. عقیده بی بصیرت است و بالا و پایین می رود، همان طور که در پارمنیدس میرندگانی که بر عقیده اعتماد کنند کورند، و در راهی می روند که به سوی خودش بازمی گردد؛ و فقط «آنچه هست» می تواند متعلق نوس باشد.

را کنار گذارد و جهان محسوس را به عنوان مقوله ن هستی شناختی سوم طبقه بندی کند، که «بین ناموجود و وجود محض قرار دارد» (جمهوری، طبقه بندی کند، که «بین ناموجود و وجود محض قرار دارد» (جمهوری، ۴۷۹۵). شناخت نیز مطابق با آنها سه گونه است: عقیده یا گمان حالتِ ذهنیِ بین معرفت و نادانی است. معرفت، که براساس نامش باید قطعی و ثابت باشد، فقط می تواند وجود بی تغییر را به عنوان متعلقش داشته باشد:

بدیهی است که ناموجود مطلق هرگز شناخته نمی شود: در مورد جهان پدیدارها، که حواسمان ما را از تغییرات و آنها آگاه می سازند، یعنی موضوعاتی که ظاهر می شوند و ناپدید می گردند، فقط عقاید یا گمانهای تغییر پذیر داریم همان طور که متعلقاتشان چنین است. در سوفیست اینگونه استدلالها به نام بر ضد پارمنیدس جهت داده شدهاند:

در دفاع از خودمان باید استدلال پدرمان پارمنیدس را زیر سئوال بریم و این نتیجه را به زور اعمال کنیم که آنچه نیست، از بعضی جهات هست، و متقابلاً آنچه هست، به یک معنا نیست (۲۴۱۵).

برای پارمنیدس راه سوم وجود ندارد. فرض مقولهای «بین آنچه هست و آنچه نیست» به شدت با لو گوس الهام شده ی الهی در تعارض است. آنچه از این فرض نتیجه می شود غلط است. اما، همان طور که از واژه ی «به نظر رسیدن» برمی آید، آنچه نتیجه می شود شَبَح یا خیال واقعیت است (افلاطون آن را eikon می نامید)، و بعضی از جنبه های این شبح نسبت به جنبه های دیگر بسیار شبیه تر به واقعیت ظاهر می شود. اگر هیچ شباهتی در میان نبود، مشکل بود دریابیم که چگونه می تواند «فریبنده» باشد. ذومراتب دانستن واقعیت تضعیف منطق پارمنیدس نیست. جهان پدیداری از نوع توهم یا رؤیاست. در رؤیا همه چیز یکسان غیر واقعی است، اما آنکه خواب را می بیند می داند که بعضی از عناصر رؤیا نسبت به بعضی دیگر بیشتر می بیند می داند که بعضی از عناصر رؤیا نسبت به بعضی دیگر بیشتر در آن زندگی می کردیم در خواب دیدم. رؤیا به طرز شگفت انگیزی واضح بود، و همه ی جزییات درست مثل واقعیت بود،» روز دیگر می گوییم:

۱. و خود الهه می گوید که آن ἐοικότα πάντα است (۸/۶۰). در سوفیست،
 ۲۳۹c و بعد، این مسئله را مطرح می کند: آنچه εἴδωλον است، به کدام معنا می تواند واقعی باشد؟

«خانهای را که در کودکی در آن زندگی می کردیم در خواب دیدم. دست کم این چیزی است که در خواب فکر می کردم، هر چند الان می بینم که چندان شبیه آن خانه نبود. « نتیجه ای که عموماً از این کلمات الهه در ۸/۵۰ که بین واقعیت و قرینه ی آن نسبت یا شباهتی وجود ندارد، گرفته اند غلط است، و گفتن اینکه بعضی از اجزای دومی نسبت به بعضی دیگر وجود را بیشتر به یاد می آورد غیر پارمنیدسی نیست.

آنچه پارمنیدس در اثبات آن توفیق نیافت عبارت است از نسبت منطقی بین حقیقت و قرینه ی آن، یا عبارت است از ارایه نکردن هرگونه منطقی برای جهان پدیدار. اگر جهان پدیدار هنیست، پس چرا ما آن را تصور می کنیم، و تفاوت آن با توهم و نیستی محض چیست؟ این دقیقا همان مسئلهای است که افلاطون فکر می کرد از طریق نشاندن تقسیم سه بخشی اش و وجود و نا و وجود و صیرورت: معرفت و نادانی و عقیده به جای تقسیم دو بخشی الیایی حل کرده است. در خصوص پارمنیدس، بحثمان را فقط می توانیم همانند آغاز آن، با یادآوری ویژگی عمیقاً دینی و عرفانی درآمد به پایان آوریم. او مانند دیگران میرنده است، و در جهان پدیدار زندگی می کند، اما از طریق الهامی مطلوب، معرفت وجود راستین را به دست آورده است. سفر او در ارابه ی خورشید از تاریکی به نور بیش از رشته ای از گامهای است. این سفر

۱. قُن فریتس درباره ی پارمنیدس راینهارت می نویسد (۲۳۷، ۱۹۴۵، ۲۳۷) که او ونشان داده است که بخش دوم نه توصیف عقاید و گمانهای واقعی «میرندگان دوسره حیران» است... و نه کوششی است برای ارایه کردن نظامی بهتر از نظامی که اغلب مردم درباره ی جهان دارند، بلکه اساساً کوششی است برای نشان دادن اینکه چگونه ممکن است جهان عقیده پهلو به پهلوی حقیقت وجود داشته باشد و اینکه چگونه این جهان پدید می آیده (ایرانیک از من است). اما این درست چیزی است که پارمنیدس نه درصدد انجام آن است و، تا آن جا که توانسته ام دریابم، نه می تواند براساس مقدماتی که پذیرفته است و به طور سازگار و شجاعانه از آنها دفاع کرده است این کار را انجام دهد.

تصوری از ازلی، و رهایی از بند وجود زمینی را فراهم می آورد. حکیمان پیش از او، این رهایی، این اکستاسیس ekstasis را از طریق عطیه ای روانی منطقی به دست می آورند، اما گذر از این تجربه ی دینی به الهام فلسفی موفقیتی بود که به جز از برای پارمنیدس حاصل نشد. اوصاف وجود ، آنسان که الهه توصیف می کند، نظم اسنتتاجی دقیقی به دنبال دارد. پارمنیدس در این آمادگیاش برای این تجربهی بینظیر بسیار مدیون فیثاغوریان است، چرا که آنها نیز دین عرفانی را با شناخت عقلانی و حقیقت ریاضی درهم آمیختند؛ اما بصیرت آنها در آشکار ساختن شکاف گذرناپذیر منطقی و جداکنندهی جهان حقیقت فارغ از زمان از اعیان و وقایع فیزیکی متحرک چندان نبود. این سخن به سختی می تواند نقدی به پارمنیدس تلقی شود که می گویند در لحظه ی اکتشافی که چهره ی کل فلسفه را تغییر داد برای پارمنیدس نه ابزار توجیه چهرهی غلط واقعیت که از طریق جهان پدیدارها برای میرندگان نشان داده می شود آشکار شد، و نه توانست برای این دو جهان، بدون مقابلهی جدیدی که اندیشهی خود وی برجای گذاشت، نسبتی منطقی ارایه کند. سهم ثابت او در اندیشه تأکید بر این بود که آنچه هست، هست، و می توان دربارهی آن اندیشید، و آنچه نیست، نیست، و نمی توان دربارهی آن اندیشید؛ و سهم دیگر او گردن نهادن به نتایج این اظهارات بود. تأثير بى واسطهى آن سخت بود، اما پيشرفت بيشتر فلسفه حاصل بیان روشن تر این اظهارات و منحل شدن آنها، به هر وسیلهی ممکن، در ترکیبی وسیع تر بود.

۱. ای. توپیچ E. Topitsch در ۱۹۵۹، ۱۹۵۹ ۱۹۵۹ ۱۰ این نکته را خوب مطرح کرده است.

## ضمیمه/اضداد در پارمنیدس

همان طور که در ص 58 خاطرنشان شد کیفیات مرتبط با آتش و شب به ترتیب فهرستی از نوع فهرست فیثاغوری تشکیل می دهند، جز اینکه این فهرست به اضداد محسوس محدود است. بنابراین کوشش برای بازسازی چنین جدول مشابهی جالب است، با توجه به اینکه پارمنیدس قصد داشت تا از این طریق عقاید موجود را عقلانی کند. مقایسه با فحوای کلی اندیشهی یونانی فهرست زیر را در نظر می آورد: ۱

۱. خشک و تر در منابع ما وجود ندارند اما به سختی می توان این دو را از قلم انداخت. من نرم و سخت را بر طبق یادداشتی آورده ام که سیمپلیکیوس در نسخه ی خویش از شعر یافته است، اما با نظر به ادعای مطرح شده در A۳۷ که پارمنیدس خارجی ترین قشر کیهان را سخت و جامد می دانست، که بلافاصله در زیر آن آتش قرار دارد، در این باره تا اندازه ای تردید دارم. این جفت در میان اضداد در اندیشه ی یونانی موقعیت مبهمی دارد، و این موقعیت از تأثیرات

فعال منفعل آتش شب روشن تاریک آسمان زمین کرم سرد خشک تر رقیق غلیظ سبک سنگین راست چپ راست چپ نر ماده نرم سخت

این جدول حدسی، آن جا که با جدول فیثاغوری تداخل دارد، بر آن منطبق است، که در آن نیز نورانیت و راست و نر متضاد تاریکی و چپ و ماده هستند. این جدول با ایده های رایج یونانی در قرار دادن غلیظ و سرد و سنگین در طرف منفعل و رقیق و گرم و سبک در طرف فعال تطبیق می کند، زیرا این جدول مناسب است با هر تبیینی، مانند تبیین آناکسیمندر یا اسطوره ها، که حیات را ناشی از زمین مرطوب و جامدی می دانند که عنصر گرم تر و رقیق تر آتش بر روی آن عمل کرده باشد. تنظیم اضداد در گزارش

مختلف آتش ناشی می شود، که از یک سو رطوبت را خشک می کند و از سوی دیگر جواهر سخت را نرم می گرداند. از این رو De victu (فصل ۹) اجزای سخت بدن، مانند استخوان، را حاصل عاملیت آتش در سخت کردن از طریق خشکاندن آب توصیف می کند. از سوی دیگر گرما پیوند مشترکی با خون و رطوبت و نرمی (ὑγρότης) بسیار بدن های جوان دارد، و سردی با خشکی و آسیب پذیری دوره ی کهنسالی بدن مربوط است. (به جلد هفتم فارسی مراجعه کنید.).

هیپولیتوس از آناکساگوراس به روشن ترین صورت دیده می شود (A۴۲):

غلیظ، مرطوب، تاریک و سرد و همهی اجسام سنگین در مرکز جمع می آیند و منجمد می شوند و زمین را می سازند؛ اما اضداد اینها، یعنی گرم و روشن و خشک و سبک خودشان را به سوی آیثر می کشند.

ستونهای ارایه شده در این جا مخصوصاً با همهی اندیشهی یونانی در نسبت دادن نیروی برتر و فعال به عنصر نر و نقش فروتر و منفعل به ماده تطبیق می کند. با این حال در این جا مسئله ای پیش می آید، زیرا از قضا این درست چیزی است که ظاهراً پارمنیدس درصدد انجام دادن آن نیست. او به واقع (و در این باره کلمات خود او را داریم) نر را در ستون راست و ماده را در ستون چپ قرار می دهد (پارهی ۱۷)، از این رو همانگونه که انتظار می رود او نتوانسته است آن اندازه غیر یونانی باشد که جای برتر را به ماده دهد. اما منابع ما می گویند که در فیزیولوژی او، مردان عمد تا سرد و غلیظاند، زنان عمد تا گرم و رقیق. در این باره اظهارات اینهایند:

ارسطو. درباره اعضای جانوران ۴۸۴۵۲۵، (A۵۲): «بعضی می گویند ماهیان از موجودات خشکی گرم ترند، به نحوی که گرمای طبیعی آنها پارسنگهای سرمای محیطشان است، و حیواناتی که خون ندارند از حیواناتی که دارند گرم ترند، و زنان از مردان فی المثل، پارمنیدس و بعضی دیگر می گویند که زنان از مردان گرم ترند، و استدلالشان این است که خونروش ناشی از گرما و رها ساختن خون است. با این حال، امیدکلس ضد این را می گوید.»

آثتیوس، ۷۰۵. ۲-۱ (دیلز ـ کرانتس، ۳۱۸۸۱ و ۲۸۸۵۳). «به قول امپدکلس تمایز جنسی به گرم و سرد بسته است، و به همین دلیل می گوید هنگامی که موجودات زنده از زمین به حاصل آمدند، نخستین نرها در جنوب و شرق، و ماده ها در مناطق شمالی ظاهر

شدند. پارمنیدس ضد این را می گوید: آنهایی که در شمال بودند نر بودند (زیرا نرها بیشتر از غلظت برخوردارند)، و آنهایی که در جنوب بود، مطابق با بافت رقیقشان ماده ها بودند.»

بعید به نظر می رسد این منابع اشتباه کنند، مخصوصاً با توجه به اینکه این زحمت را هم بر خود هموار ساخته اند که بگویند امپدکلس نظری مخالف دارد. ارسطو همچنین جزیبات مشروحی در باب خونروش اضافه می کند، هر چند کاملاً ممکن است که این مطالب به «بعضی دیگر» مربوط باشد نه به پارمنیدس. با وجود این، این سند بازسازی فهرست سازگاری از اضداد پارمنیدس را بسیار دشوار می سازد. اگر چنین فهرستی اساساً مشتمل بر نر و ماده باشد، به نظر می رسد که ما باید نر را در طرف منفی هشب نامریی» قرار دهیم، و ماده را در طرف آتش. اما اگر چنین کنیم، در این صورت پاره ی ۱۷ ما را وا می دارد تا شب را نیز در طرف راست و آتش را در طرف چپ قرار دهیم، و این عکس شِمای فیثاغوری (و ممکن است کسی طرف چپ قرار دهیم، و این عکس شِمای فیثاغوری (و ممکن است کسی گمان کند که عکس شمای هر یونانی دیگر) خواهد بود.

احتمالاً نر و ماده در نظام پارمنیدس کاملاً متضاد نیستند بلکه «آمیزه های آنها » چنیناند، همان طور که ارسطو می گوید هوا و آب چنین اند (کون و فساد، ۳۳۰ b ۱۴). چنین چیزی در بحث های تطبیقی آئتیوس پیشنهاد شده است. اما باور کردن تبیین یونانی ای که نر را سردتر و غلیظتر دو احتمالاً تاریک تر و سنگین تر و به طور کلی منفعل تر و منفی تر داز ماده

۱. معمای دیگری پیش خواهد آمد اگر مجبور باشیم سخن کنسورینوس (امیدکلس، مانند پارمنیدس، رامیدکلس، مانند پارمنیدس، فرض می کود که رویانهای نرها و ماده ها به ترتیب در طرف راست و چپ زهدان قرار می گیرند؛ زیرا این بیشتر مایه ی شگفتی خواهد بود که این دو در باب نسبت نر و ماده به گرم و سرد اختلاف داشته باشند. اما ارسطو امیدکلس را از کسانی که تفاوت در جنسیت را با موقعیت در زهدان مرتبط می دانند ظاهراً جدا می کند (پیدایش جانوران، ۷۶۲٬۵۴).

می سازد دشوار است. این همچنین با بیان خود پارمنیدس که نرها در طرف راست و ماده ها در طرف چپ تشکیل می شوند نیز مناسبت ندارد. راست به همان ستونی تعلق دارد که نورانیت یا آتش به آن تعلق دارند، یعنی ستون کیفیات برتر. این ستونی است که فیثاغوریان راست، را به همراه خوبی قرار دادند، به نحوی که، همان طور که سیمپلیکیوس می گوید (دربارهی آسمان، دادند، به نحوی که، همان طور که سیمپلیکیوس می گوید (دربارهی آسمان، آنها راست را خوب و چپ را بد نامیدند.»

ممکن است حقیقت این باشد که در صورتی که در جهانشناسی هنوز تبیین های الگویی ساده، به همراه اضداد نخستینی که نقش های سُنتی دارند، مطرح بودند، در موضوعی مانند رویانشناسی مقدار متنابهی مشاهدهی ابتدایی صورت گرفته بود و نگرش عمدتاً تجربی اینگونه تغییر عقیده در باب نقش اضداد را مجاز می داشت. De victu (فصل ۳۴، ششم، ۵۱۲) این عقیده ی عمومی را تأیید می کند که نرها به طور کلی گرمتر و خشک تر از ماده ها هستند (هر چند این امر نیز مطابق با سن تغییر می کند، فصل ۳۳)، اما این را به هیچ اصل عمومی اصیل نسبت نمی دهد بلکه نسبت می دهد به (آ) شیوه ی زندگی هر کس و (ب) به «تصفیه ی گرم» که هر ماه در مادهها صورت می گیرد. در اینجا می بینیم که از پذیدهی واحدی (یعنی از پدیده ی خونروش) نتیجه ای گرفته می شود که با نتیجه ای که ارسطو به پارمنیدس نسبت می دهد در تضاد است. ارسطو در همان فقره این عقیدهی بعضی را ضبط کرده است که ماهیان گرمتر از موجودات خاکی اند برای اینکه آنها برای مقابله با سرمای محیطشان به گرمای طبیعی بیشتری نیاز دارند. دیدن اینکه در اینجا نیز می توان، و عموماً باید، نتیجهای متضاد از همين مشاهدات استنتاج كرد آسان است.

علاوه بر این، چنانکه پیش از این توجه کردیم، جهان شناسان غلیظ را به سرد و رقیق به گرم مربوط می دانند؛ اما دست کم برای ارسطو، هنگامی که به فیزیولوژی می پردازد یکی دانستن غلیظ با گرم ممکن است. او می گوید

(پیدایش جانوران، ۷۶۵۵۳۴ و بعد) که مطالبی درباره ی ارتباط تمایز جنسی با گرم و سرد، و راست و چپ، گفته شده است؛ زیرا اعضای راست بدن نسبت به اعضای چپ گرم تر هستند، و نطفه ی مربوط نیز گرم تر و غلیظ تر نسبت به اعضای چپ گرم تر هستند، و نطفه ی مربوط نیز گرم تر و غلیظ تر (συνεστός) است؛ و نطفه ی غلیظ تر است که نیروی تولید کنندگی بیشتر دارد (یعنی: بنابراین قادر است جنس بر تر نر را تولید کند).

الياييان: زنون

# ۱. تاریخ و زندگی

زنون اهل الئا، شاگرد پارمنیدس، از برنهاد پارادکسیکال استادش، نه از طریق استدلال مستقیم برله آن، بلکه به وسیلهی نشان دادن محال بودن ضد آن دفاع کرده است. او در جریان کشف تناقضاتی که، به گمان او، در مفاهیم کثرت و حرکت نهفته است، مجموعهای از استدلالهایی را مطرح کرده است که منطقدانان و ریاضی دانان از آن زمان تا به امروز فهم شان را بر روی آنها متمرکز کردهاند.

افلاطون، در فقرهای که پیش از این در ارتباط با پارمنیدس نقل شد (ص 1 بالا)، می گوید که زنون در حدود بیست و پنج سال از آموزگارش جوان تر بود. بنابراین او احتمالاً در حدود ۴۹۰ متولد شده است. آپولودوروس، با به کار بستن شیوه ی خاص خودش در چهل سال جوان دانستن شاگرد از استاد، شکوفایی او را در ۲-۴۶۲ می داند. دیگران المپیادهای ۵-۴۵۸ و ۳-۴۵۶ را ذکر کردهاند. تفاوتها بزرگ نیستند، و

پیروی از افلاطون سالم ترین راه است. <sup>۱</sup>

درباره ی زندگی او اطلاعات ناچیزی وجود دارد. گفته اند او مخصوصاً شهروند وفادار وطنش النا بوده است، و آنجا را «به نخوت آتن ترجیح می داده است»، و مهاجرت به آتن را رد کرد. ۲ از این رو او قطعاً بخش بزرگی از زندگی اش را در جنوب ایتالیا گذراند، هر چند بر مسافرت او به آتن نه تنها افلاطون بلکه یادداشتی در زندگی نامه های پریکلس پلوتارخ (فصل ۴۶ و رک: ۵) که بنابر آن پریکلس درسهایی از او شنیده است، تأکید می کنند. در رسالهی آلکیبیادس افلاطونی نیز آمده است (آلکیبیادس، اول، ۱۹۵) که زنون برای کالیاس پسر کالیادس در قبال ۱۰۰ مینائه minae تدریس کرد، و این کار بعید است در جایی غیر از آتن رخ داده باشد. در دوره های متأخر داستان هایی درباره ی مقاومت او در برابر رفتار جبارانه و زورگویانه و تحت داستان هایی درباره ی مقاومت او در برابر رفتار جبارانه و زورگویانه و تحت داستان منه و باید و هم جزیبات داستان متفاوت است، اما در این داستان ها هم نام جبار و هم جزیبات داستان متفاوت است.

برای تاریخ آپولودوروس (براساس دیوگنس لاثرتیوس، ۹/۲۹) و اثوسبوس و سودا نگا: دیلز ـ کرانتس، ۲-۱ A. اگر این داستان افلاطون راست باشد، که زنون شاهکارش را در سنین اولیه نوشته است، ممکن است به عقب بردن شکوفایی او در چشم متأخرین کمک کند.

<sup>2.</sup>οὺκ επιδημήσας τώμαλα πρός αὐτούς,

دیوگنس لائرتیوس ۹/۲۸. این کلمات متضمن این نیست که او هرگز آتن را ندیده است.

#### ۲. نوشته ها و روش

زنون به نثر نوشت. افلاطون چنان سخن می گوید که گویا زنون فقط به سبب یک اثر شناخته شده بود، و سیمپلیکیوس نیز کلمات مشابهی به کار می برد. سودا ظاهراً چهار اثر ذکر می کند: مباحثات Disputations، و ضد فیلسوفان Against the Philosophers، دربارهی طبیعت On Nature (اگر این دو عنوان واحدی نباشند)، و بررسی اثر امپدکلس. سه تای اول به آسانی ممکن است نامهایی بوده باشند که در دورهی اسکندری به اثر واحدی داده شده اند، و این نیز بیشتر مشکوک است که آیا زنون می توانسته است کتابی

۱. به عقیده ی تسلر (۷۴۵، ZN) یادداشت) اصیل بودن کتاب درباره ی امپدکلس غیرممکن است، اما استدلالهای او قانع کننده نیست. گای ا۹۰۸، ۱۹۱۸ ( افرض می کند که امپدکلس معاصر مسن تر زنون بوده است، و نتیجه می گیرد که این کتاب کتابی جدلی است. پیشنهاد او که چهار استدلال از استدلالهای موجود زنون بر ضد حرکت مستقیماً به ویژه بر ضد امپدکلس جهت داده شده اند شدیداً حدسی است.

به گمان لی ( $Z.\ of\ E.\ 8$ ) عنوان πρός τοὺς φιλοσόφους عنوان ( $Z.\ of\ E.\ 8$ ) ممکن است اصیل باشد، او شواهدی ارایه می کند که زنون فیثاغوریان را مخالفان عمده ی

درباره ی امهد کلس نوشته باشد، کتابی که فقط در این منبع اخیر (سودا) به او نسبت داده شده است. یکی از معماهای منطقی، یعنی داندی ارزنه، را سیمهلیکیوس به صورت پرسشی آورده است که زنون از پروتاگوراس سوفیست پرسش را یا باید به صوان حکایت شنیده باشد یا از محاورهای به دست آورده باشد که زنون و پروتاگوراس از گویندگان آن بودهاند. با این حال، از هیچ کدام از نقل قولهای باقی مانده از زنون این برنمی آید که او محاورهای نوشته است، و بعید است که کسی قبل از ارسطو خودش را در محاورهای آورده باشد. داستانی که سیمهلیکیوس می آورد، نمی تواند مستقیماً از آثار او برگرفته شده باشد، هر چند البته ممکن است اساسی در آثارش داشته باشد. اسیاری از اطلاعات ما درباره ی محتوای این اثر از ارسطو و از مفسران نوافلاطونی اش به دست آمده است. تعدادی نقل مستقیم از این مفسران در دست داریم، اما در اینکه آیا آنها کل رساله را دراختیار داشته اند یا نه، دیدگاه ها بسیار متفاوت است.

خویش تلقی کرد. رک: برنت، ۳۱۲، EGP (نیز ۴۳۸، ZN). از سوی دیگر به گمان هایدل (۴۳۸, 22) بسیار غیرممکن است که این عنوان از آن زنون باشد «اگر تاریخ نگارش آن را در حدود ۴۶۵ بدانیم». او نمی گوید چرآ چنین است.

۱. رک: برنت، ۳۱۲، *EGP*؛ ۳۱۲، لی، ۲۵۰۵۱؛ آلفری، ۴۲، Atomo Idea، برنت، ۲۵۰۵۱۹.

۲. تانری در ۱۸۸۵ فکر کرد که سیمپلیکیوس وحتی خلاصهای از متن را نیز نداشته است»، اما هایدل، که معمولاً شکاک است، در ۱۹۴۰ بدون استدلال تأکید کرد که وسیمپلیکیوس متن اصیل را دراختیار داشته است». دو سال بعد فرانکل، که در همان دوره می نوشت، گفت که به نظر می رسد هیچ یک از مفسران برای توضیح استدلال زنون از کتاب او دست اول استفاده نکردهاند. تیلور معتقد شد که نمی توان گفت استفاده کردهاند یا نه. به گمان لی سیمپلیکیوس در فیزیک، ۱۴۰/۲۷ وقطعاً مدعی است که اثر اصیل زنون را دیده است»، هر چند او فقط از استدلالهای بر ضد کثرت نقل می کند نه از دیده است»، هر چند او فقط از استدلالهای بر ضد کثرت نقل می کند نه از

رسالهی زنون به چند استدلال ( لو گوسها Logoi) تقسیم می شده است، که هر یک از آنها بر تعدادی فرض hypothesis مشتمل بوده است. اینها را از این جهت فرضها نامیدهاند که با جملهی شرطی آغاز می شوند، و هدف از آنها نشان دادن این است که براساس این فرضها به دست آمدن نتایج غیرممکن و متناقض گریزناپذیر است. فی المثل، در پارمنیدس افلاً طون، غیرممکن و متناقض گریزناپذیر است. فی المثل، در پارمنیدس افلاً طون، مقراط نخستین فرضیهی لو گوس اول را اینگونه نقل می کند: هاگر چیزهای موجود بسیار هستند، در این صورت باید شبیه و ناشبیه باشند.»

به احتمال زیاد زنون هم خود را به رد کردن جدلی مخالفان پارمنیدس محدود کرد، و دربارهی توصیف توهمی بودن جهان طبیعت، که به بخش دوم شعر پارمنیدس مربوط است، به خود زحمت نداد. یکی دو منبع بعدی چند اظهار نظر مبهم دربارهی جهان و انسان به او نسبت دادهاند، اما این

استدلالهای بر ضد حرکت، چنین استنتاجی از کلمات خود سیمپلیکیوس نمی تواند قطعی باشد. تسلر از فیزیک ۱۳۸۹ نتیجه گرفته است که هر چند اسکندر و فرفوریوس اثر را به صورت کامل دراختیار نداشته اند، سیمپلیکیوس باید آن را داشته باشد، زیرا او هم محتوای اثر را مفصل توصیف می کند و هم از آن فقره ای نقل می کند. او می پذیرد که ۹۹/۱۷ و بعد شاهد این است که خود سیمپلیکیوس در کامل بودن نسخه اش شک داشته است، و ناقص بودن نسخه ی او قطعاً از ص ۱۴۰ برمی آید، جایی که سیمپلیکیوس خدس می زند که استدلالی که فرفوریوس به پارمنیدس نسبت می دهد باید به زنون نسبت داده شود، او می گوید: «در نوشته های پارمنیدس چنین چیزی نیست، و ما این استدلال ذو وجهین را بر تقسیم دو بخشی زنون مستند نیست، و ما این حال با قطعیت می توان گفت که سیمپلیکیوس گزیده های جامعی از استدلال های بر ضد کثرت را دراختیار داشته است.

۱. سیمپلیکیوس به جای ὑποθέσις افلاطون کلمهی ἐπιχειρήματα به کار می برد. پروکلوس (دیلز ـ کرانتس، ۸۱۵) می گوید که جمعاً ۴۰ لو گوس وجود داشته است، اما اطلاعات او معتبر نیست و احتمالاً دست دوم است.

نسبت ها جالب نيست و احتمالاً به غلط نسبت داده شدهاند. ١

روش زنون تا اندازهای جدید است، چنانکه ارسطو نیز وقتی او را پیشگام یا مبدع جدل (دیالکتیک) نامید، بر این نکته واقف بود. ۲ مقصود ارسطو از «جدل» فن معینی است، که او کل رسالهی جدل Topics را به آن اختصاص داده است. جدل هنر استدلال كردن است، نه براساس مقدمات ضروری و بدیهی یا قبلاً اثبات شده (که فیلسوف در پژوهش مثبت خود در باب حقیقت از همدی اینها می تواند استفاده کند)، بلکه براساس عقاید پذیرفته شده [مشهورات] یا مقدماتی که متفکران دیگر پذیرفتهاند [مسلمات]، با هدف برملا كردن آنها اگر غلط يا ناقص باشند (جدل، اول، ۱). ارسطو در فن خطابه Rhetoric (۱۳۵۵ الف ۲۹ تا ۳۶) می گوید که فقط فن خطابه و جدل از مقدمات واحد نتايج متناقض بيرون مي كشند، البته نه برای معتقد ساختن مردم به این نتایج متناقض، بلکه برای کشف واقعیت امور به هنگامی که یکی مغرضانه استدلال می کند. از این رو زنون، فی المثل، از این مقدمه که «چیزهای بسیار وجود دارند» چنین استدلال می کند که تعداد این اشیاء باید هم متناهی باشد و هم نامتناهی، و هدف او روشن ساختن این حقیقت (کشف شده به وسیلهی پارمنیدس) است که واقعیت واحد است. افلاطون نيز به اين بيرون كشيدن تناقضات اشاره كرده است، او در فایدروس (۲۶۱d) زنون را پالامدس Palamedes الیایی می نامد، که اشیاء واحدى را در نظر مردم شبيه و ناشبيه، واحد و كثير، ساكن و متحرك نشان

دیوگنس لائرتیوس، ۹/۲۹ و استوبائوس (آئتیوس، ۱. ۷. ۲۳، ۲۷ و ۲۸، عقاید. ۳۰۳). در این باره نگا: ZN، ۷۴۶، یادداشت ۱. فقره ی استوبائوس به غلط (شاید در خود متن) تحت عنوان «ملیسوس و زنون»، ایده های مخصوص به امید کلس را آورده است.

۲. εύετὴν διαλεκτικῆς .Υ دیوگنس لائرتیوس، ۹/۲۵ از محاورهی محاورهی سوفیست ارسطو (رک: ۸/۵۷)؛ ἀρχηγόν، سکستوس، بر ضد ریاضی دانان، ۷.۷.

می داد. (پالامدس قهرمان در ابتکار و زرنگی معروف بود.) ا

۱. دربارهی زنون و جدل، همچنین لی ۱۱۳، ۲. و بعد را نیز ببینید.

## ٣. تاريخ تفسير

بسیاری از استدلالهای زنون را، که ما درباره ی آنها دانشی داریم، می توان به دو مجموعه تقسیم کرد، که به ترتیب بر ضد ایده های کثرت و حرکت جهت داده شده اند. علاوه بر اینها استدلال مختصری نیز وجود دارد که در باب وجود مکان مشکلاتی را مطرح می کند، و سرانجام استدلال «دانه ی ارزن» را اگر هر دانه ی ارزن در حال افتادن صدا ندهد، یک پیمانه ارزن چگونه می تواند صدا دهد؟»)، که اصالتش ورای شک و تردید نیست. بنابراین همان طور که افلاطون گفت، به نظر می رسد که او شاگرد وفادار پارمنیدس است، که به وی آموخت که واقعیت واحد و تقسیم ناپذیر و بی حرکت است، و فضای خالی ناموجود و نااندیشیدنی است.

رأی مقبول همگان همین بود، تا اینکه در اواخر قرن نوزدهم، پُل تانری فرانسوی این دیدگاه را پیش نهاد که زنون درصدد انکار امکان حرکت نیست، بلکه صرفاً درصدد اثبات ناسازگاری آن با عقیده به کثرت است. ارسطو (که تقریباً تنها منبع ما درباره ی این استدلال هاست) زنون را بد

فهمید و باریکاندیشی او را دست کم گرفت. هدف واقعی زنون رد کردن این برنهاد فیثاغوری بود که اجسام سه بعدی و سطوح و خطوط کثیراند، یعنی کثرات نقاطاند، که احجام بی اندازه خُرد تلقی شدهاند. وی. بروکارد یعنی کثرات نقاطاند، که احجام بی اندازه خُرد تلقی شدهاند. وی. بروکارد که Brochard و جی. نوئل G. Noël از تانری پیروی کردند و این تفسیر فرانسوی (که بیل Bayle و میلو Milhoud نیز آن را آوردهاند) تأثیر بزرگی، مخصوصاً در فیلسوفان و ریاضی دانانی بر جای گذاشت که اینک زنون راغولی عقلانی می بینند که چهره ی منطق و ریاضیات را تغییر داد. ایچ. هس راغولی عقلانی می بینند که چهره ی منطق و ریاضیات را تغییر داد. ایچ. هس چشم گیر آورده اند، و مرد راسل او را به نحو شایان توجهی تأیید کرده است، کسی که چهار استدلال او در باب حرکت را «بی اندازه موشکافانه و ژرف» توصیف می کند. ا

دیدگاهی که تانری به زنون نسبت می دهد بی تردید در چشم پیرو پارمنیدس شگفت انگیز است. وان دِر واثردن (همان، جلد ۷ فارسی) خاطرنشان کرده است که این دیدگاه اندیشه ی زیر را به زنون نسبت می دهد: «براساس فرض کثرت، حرکت غیرممکن است. اما از آنجا که حرکت همواره می تواند رخ دهد، از این رو کثرت باید رد گردد.» تسلر هرگز دیدگاه تانری را نپذیرفت، و جی. کالگرو G. Calegero ایتالیایی در ۱۹۳۲ عکس العمل شدیدی بر ضد این دیدگاه آغاز کرد، و وان دِر واثردن در ۱۹۴۰ انگزیههای جدیدی مطرح ساخت. این محققان بر این نکته تأکید کرده اند که هرگونه تفسیر زنون باید از زمینه ی الیایی او آغاز شود (که افلاطون نیز آن را مطرح کرده بود)، و منکر این شدند که اطلاعات ما سندی جدلی بر ضد اجزای بسیار خُرد یا بر ضد فیثاغوریان فراهم آورد.

۱. راسل با تفسير تانری در باب اهداف پارادکسها موافق نيست. رک: knowledg of the External World, 174

<sup>[</sup>این کتاب راسل به فارسی ترجمه شده است: منوچهر بزرگمهر، علم ما به عالم خارج، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، چاپ دوم، تهران، ۱۳۵۹، ص ۱۷ و بعد.]

در انگلستان کرنفورد، و بعد از سر دسموند لی، با گفتن اینکه زنون در درجهی اول حمایت کنندهی برنهاد الیایی وحدت وجود است، از دیدگاه تانری حمایت کردند تا آن جا که گفتند منتقدانی که زنون درصدد رد کردن آنها بود فیثاغوریان بودند. کرنفورد مخصوصاً نظریهاش در باب «عدد ـ اتم گرایی، فیثاغوریان را به مثابه آماج اصلی حمله های زنون پروراند. راون، در حالی که از فرضهای «عدد ماتم گرایی» انتقاد می کرد، نمی خواست موضع ضد فیثاغوری آنها را منکر شود، هر چند معتقد بود که این استدلالها را بر تئوری های کثرت گرای دیگر نیز می توان اطلاق کرد. این فرض که زنون فقط با تصورات عمومی کثرت و حرکت، که همهی افراد بشر در آن مشترکند، چالش می کرد، مشکلی دارد که لی احساس کرد و ای.ای. تبلور آن را به صراحت بیان کرد؛ آن مشکل این است که: او تقریباً براساس مقدمات مخالفان استدلال مي كند، با وجود اين مقدماتي كه او لحاظ مي كند نيز بسيار اختصاصى اند، في المثل، اين مقدمه كه مقادير تا بي نهايت تقسيم پذیرند و در عین حال از عناصر (تقسیمناپذیر) ساخته شدهاند. لی نتیجه گرفت که: «برای اینکه به این استدلال ها معنی ببخشیم، باید فرض کنیم که این استدلالها بر ضد نظامی جهت داده شدهاند که بعضی خلطهای مشخص در آن انجام یافته است.»

بر ضد این دیدگاه قطعاً می توان بحث کرد که ماهیت جدلی لوگوسهای زنون مستلزم چیزی بیش از این نیست که او از مقدمات ساده ی اکثرت وجود دارد» آغاز کرد، که هر دوی آنها را نه تنها مردم عادی بلکه همه ی مخالفان الیاییان نیز تأیید می کردند. این مسیری بود که ان. بی. بوت ۱۸. ه. هم اخیراً در توسعه ی چشم گیر دیدگاه های کالگرو و وان در واثردن، در برابر کرنفورد و لی دنبال کرد. او مخصوصاً گرایش جدید به متهم کردن ارسطو به عدم فهم زنون را به دلیل اینکه زنون نتوانست اشتباهات فاحش و ابتدایی منطقی را تشخیص دهد، و ارسطو او

را از این بابت مقصر می دانست، به مثابه امری خلاف روند تاریخ تقبیح کرد. به گمان او استدلالهای زنون، ممکن است تا اندازهای حاصل تحریک فیثاغوریان بوده باشند، اما مستقیماً بر ضد کل ایده ی حرکت و کثرت و مکان جهت داده شدهاند، نه بر ضد تئوری های فیثاغوری درباره ی این ایده ها. رای دبلیو. ای. هایدل نیز همین بود کسی که این اظهارات فیلوپونوس را ذکر کرد که کسانی که از کثرت می گویند آن را بدیهی می دانند: اسبها و انسانها و موجودات و اشیاء دیگر وجود دارند. او می گوید که این، اعتقاد عرفی است نه فلسفه، و بعید است فیثاغوریان می گوید که این، اعتقاد عرفی است نه فلسفه، و بعید است فیثاغوریان می گوید. ا تقریباً همزمان با برت، جی. ای. ال. اُون به شدت از این دیدگاه دفاع کرد که تفسیر ضد فیثاغوری، اسطوره است. او معتقد شد که شواهد دفاع کرد که تفسیر ضد فیثاغوری، اسطوره است. او معتقد شد که شواهد وضع آنها چنان که معمولاً فرض کردهاند می بود، استدلالهای زنون اولاً و

### بادداشت كتاب شناختى

از آنجا در این کتاب زنون صرفاً به مثابه واقعه ای در داستانی طولانی است، و عمدتاً باید از دیدگاه تاریخی بررسی شود، از این رو بهتر خواهد بود که فهرستی از بحثهای اصلی درباره ی او را در این جا جمع آوری کنیم، که (علاوه بر ارایه ی ارجاعات ضروری دیدگاه هایی که در این جا ذکر شد)

۱. هکلمه که ۴۵۵سه بیشتر بر استهزایی خالی از نزاکت دلالت می کند، هر چند ضرورتاً این نوع استهزاء به اندازه که ۸۷۵ دلبخواهی و غیر مسئولانه نیست (فرانکل، ۲۰۳، ۱۹۴۲، ۲۰۳، یادداشت ۹). نستله (۷۴۷، ۲۸۳ یادداشت ۲) این پیشنهاد پذیرفتنی را ارایه کرد که زنون ممکن است استهزاء استدلال الیایی را در نظر داشته باشد که گرگیاس به عمل آورده و «درباره ی نامیده بود.

- می تواند برای هر کسی که بخواهد ارتباط زنون با اندیشه ی امروزین را بررسی کند سودمند باشد.
- برای تانری و بروکارد و نوثل و راسل مراجعه کنید به ارجاعات بوت در مقاله ی (۱) در پایین، یادداشت های ۲ و ۳، یا ایچ. دی. پی.لی، ۵-۱۲۴.

#### ZN. V{1-74.

- R. K. Gaye, On Aristotle, *Phys.* Z, IX, 239 b 33-240 a 18 (Zeno's fourth argument against motion), *J. Phil.* (1908), 95-116.
- F. Cajori, The History of Zeno's Arguments on Motion, Amer.

  Math. Monthly (1915).
- H. Hasse and H. Scholz, Die Grundlagenkrisis der griech.

  Mathematick (Berlin, 1928).
- G. Calogero, Studi sull'Eleatismo (Rome, 1932).
- A. E. Taylor, Appendix A to translation of Plato's *Parmenides* (Oxford, 1934), 112-23.
- W. D. Ross, Aristotle's Physics (Oxford, 1936), introd. 71-85.
- H. D. P. Lee, Zeno of Elea (Cambridge, 1936).
- F. M. Cornford, *Plato and Parmenides* (kegan Paul, 1939), ch. 3 (Zeno and Pythagorean atomism).
- W. A. Heidel, The Pythagoreans and Greek Mathematics, AJP (1940), 1-33.
- J. O.Wisdom, Why Achilles does not fail to catch the tortoise, Mind (1941), 58-730 (Also A. D. Ritchie, same title, Mind (1946), 310).
- H. Fränkel, Zeno of Elea's attacks on plurality, AJP (1942), 1-25 and 193-206. (German version, revised, in Wege u.

- Formen (1955), 198-236.)
- A. Ushenko, Zeno's Paradoxes, Mind (1946), 151-650
- J. E. Raven, *Pythagoreans and Eleatics* (Cambridge, 1948), ch. 5 (Zeno of Elea).
- J. Mau, Zum Problem des Infinitesimalen bei den antiken Atomisten (Berlin, 1954), 8-19.
- N. B. Booth (i) Zeno's Paradoxes, JHS (1957), II, 187-201; (ii) Were Zeno's arguments directed against the Pythagoreans?, *Phronesis* (1957), 90-103; (iii) Were Zeno's arguments a reply to attacks upon Parmenides?, *Phronesis* (1957), 1-9.
- G. E. L. Wwen, Zeno and the Mathematicians, *Proc. Aristot.* Soc. (1957-8), 157-72.
- W. Kullmann, Zeno und die Lehre des Parmenides, Hermes (1958), 157-72.
- R. E. Siegel, The Paradoxes of Zeno: some similarities between ancient Greek and modern thought, *Janus* (1959), 24-47.
- Vlastos's review of KR in Philos, Rev. (1959), 532-50
- P. J. Bicknell, The Fourth Paradox of Zeno, Acta Classica (Cape Twon, 1961), 39-45.
- V. C. Chappell, Time and Zeno's Arrow, Journ. of Philos. (1962), 197-231.
- J. O. Nelson, Zeno's Paradoxes on Motion, Rev. of Metaph. (1963), 486-90.
- S. Quan, The Solution of the Acilles Paradox, Rev. of Metaph. (1963), 473-85.
- M. Schramm, Die Bedeutung der Bewegungslehre des Aristoteles für seine beide Lösungen der zenonischen

Paradoxie (Frankfurt - a. - M., 1962),
ابطال دوم تا آن جا که مربوط است، نقد شده است در:

Merlan in Isis (1963), 299.

#### ۴. هدف کلی

افلاطون ماهیت و هدف کلی استدلالهای زنون را به روشنی بیان کرده است. وقتی همه ی آزادی های متعارف محاوره را در نظر بگیریم، او چنان منبع نزدیکی به اصل باقی می ماند که نمی توان از آن صرف نظر کرد. مباحثه ی پارمنیدس و زنون و سقراط چه تاریخی باشد چه نباشد، زنون در دوره ی بزرگ سالی سقراط به آتن می آید، و بعید است که سقراط تا آن زمان با او آشنا نشده باشد. مرجعیت افلاطون از برای سخن گفتن از زنون، هم در مقام گویندگی و هم در مقام نویسندگی اش، دست اول است.

داستان افلاطون از این قرار است که، هنگامی که پارمنیدس و زنون از برای شرکت جشن بزرگ پانآتنائیا Panathenaea در آتن بودند، زنون رسالهاش را در جمع کوچکی که سقراط نیز در میان آنها بود خواند. سپس، مقراط از او خواست که فرض اول استدلال اول را دوباره بخواند. آنگاه سقراط آن را به زبان خودش تکرار کرد و زنون تصدیق کرد که وی استدلال را درست

پارمنیدس، می بینم که قصد زنون برای همراه ساختن خودش با تو از طریق رسالهاش کمتر از تعلق خاطر شخصی اش نیست. به یک معنا، کتاب او همان موضع تو را گرفته است؛ جز اینکه او از طریق تغییر دادن شکل آن می خواهد ما را فریب دهد تا فکر کنیم برنهاد او چیزی متفاوت است." تو گفتهای ... که همه چیز یکی است... زنون، نیز به سهم خودش تأکید می کند که کثرت وجود ندارد؛ هر کدام از شما مطلب تان را چنان بیان می کنید که گویا وجه مشترکی ندارند، هر چند به واقع هر دو یک مطلب واحد است. ...

زنون پاسخ داد، آری سقراط؛ اما تو ویژگی واقعی کتاب مرا کاملاً درنیافته ای. ... کتاب درصدد پنهان ساختن چیزی از مردم نیست، و با هدفی که تو گفتی نوشته شده است. ... به واقع کتاب گونه ای دفاع از استدلال پارمنیدس در برابر کسانی است که می کوشند با نشان دادن این که فرض او مبنی بر اینکه واحد وجود دارد به تناقضات و محالات بسیار منجر می شود، استدلال پارمنیدس را مضحک جلوه دهند. پس، این کتاب پاسخ دندان شکنی است به کسانی که کثرت را می پذیرند. این کتاب قول آنها را با چیزی اضافی به خودشان برمی گرداند، و هدفش این است که از طریق بررسی نشان دهد که فرض خود آنها درباره ی وجود داشتن کثرت حتی بیش از فرضیه ی واحد به نتایج محال منجر می شود. من آن را با چنین نیت جدلی در جوانی نوشتم، اما کسی مخفیانه نسخه ی آن را دزدید به نحوی که

۱. پارمنیدس، ۱۲۸۵، ترجمهی انگلیسی کرنفورد.

۲. به نظر می رسد این فریب در بعضی از مفسرین جدید زنون، کارگر افتاده است.

## نميدانستمآيا آن منتشر خواهد شد يا نه. ١

جلسهی مذکور، و شاید همچنین داستان انتشار غیر مجاز، ممکن است خیالی باشد، هر چند بر ضد آنچه زنون می گوید مدرکی وجود ندارد، اما سخن وی با رفتار فعلی اش در خواندن آن با صدای بلند برای حضاری تحسین کننده اندکی ناسازگار است. آهر دو یکسان عناصر داستان افلاطون هستند، و اگر یکی از آن دو مطلب در داستان افلاطون و دیگری واقعه ای مستقل بود، می شد منطقاً یکی را بر ضد دیگری گرفت. اما درباره ی این وقایع هرگونه بیاندیشیم، باید آنچه را افلاطون درباره ی محتوای کتاب زنون می گوید باور کنیم، آو از این سخن او شروع کنیم که هدف کلی آن دفاع از برنهاد بارمنیدس از طریق نشان دادن محالات بیشتر در برنهاد مخالف است.

۱. جمله ی آخر را براساس ترجمه ی انگلیسی بنیامین جوت Benjamin به فارسی برگردان انگلیسی کرنفورد، که Jowell به فارسی برگردانده؛ ترجمه ی فارسی برگردان انگلیسی کرنفورد، که گاتری آن را عینا نقل کرده است، چنین می شد: «اما کسی مخفیانه از روی آن نسخه ای نوشت، به نحوی که نمی دانستم این کتاب منتشر خواهد شد یا نهه، که به عقیده ی من جمله ای ناسازگار است، زیرا حتی در این صورت، باز زنون می توانست نسخه ی خودش را منتشر کند م.

۲. این همان ناساز گاری است که از متن ترجمه ی کرنفورد برمی آید ـم.

۳. همانطور که فرانکل به درستی می گوید «بی چون و چرا» (۱۹۴۲ میرسد خود فرانکل (Wege u. Formen, 233 و ۱۹۴۲ می ۱۹۴۲ می ۱۹۴۲ می ۱۹۴۲ می ۱۹۴۲ می ۱۹۴۲ می اما به نظر می رسد خود فرانکل هنگامی که زنون را «شعبده باز» توصیف می کند، و از «تردستی سریع» او سخن می گوید، و می گوید که «جدا ساختن جنبه های سبک هنر او از اهمیت ژرف ایده هایش تقریباً غیرممکن است» بیشتر به «حدس و تخیل» متوسل می شود. در حالی که خواننده از ژرفای ایده های زنون به خوبی آگاه است، با وجود این او «اغلب خواننده را با بازیگوشی و جسارت می فریبد». فرانکل توصیف بروکارد از یکی از جنبه های پارادکس زنون را به عنوان «یک شوخی ساده لوحانه و نقل می کند. من با پذیرفتن خطر نبودن شوخی، اعتراف می کنم که نمی توانم زنون را اینگونه ببینم.

# ۵. كثرت (لى، فصول اول و دوم) ا

به قول تمیستیوس (لی، ۱) زنون گفت که وحدت و تقسیم ناپذیری به نحو اجتناب ناپذیر مساولااند. در لی، ۲ (سیمپلیکیوس)، برهان او را داریم که واقعیت هم واحد و هم تقسیم ناپذیر است. کثرت، مفهومی با خود متناقض است زیرا (آ) مستلزم تعدادی واحد (تقسیم ناپذیر) است؛ «کثرت مجموعه ای از واحدهاست» (اثودموس در لی، ۶؛ دیلز - کرانتس، ۱۲۸)؛ (ب) کثرت مستلزم این است که واقعیت تقسیم پذیر است. با این حال، اگر چنین باشد، باید به صورت نامحدود و تقسیم پذیر باشد، زیرا واقعیت باید مقداری داشته باشد، و هر مقدار و حجم به اجزایی تقسیم پذیر است که هنوز خودشان مقدار و حجم اند و بنابراین تقسیم پذیرند، هر چند هنوز خودشان مقدار و حجماند و بنابراین تقسیم پذیرند، هر چند کوچکاند. اما اگر چنین باشد، پس چیزی وجود ندارد که بتوان آن را واحد

۱. در این بخش به مجموعه فقرات داده شده در کتاب لی تحت عنوان Zeno of این بخش به مجموعه فقرات داده شده در کتاب لی تحت عنوان که در دیلز ـ Elea ارجاع داده است.
 کرانتس آمده است.

نامید، زیرا هر آنچه را واحد فرض کنند، هنوز می توان تقسیم کرد و از این روی واحد نیست. و از آنجا که کثرت، کثرت واحدهاست، پس کثرت هم نمی تواند وجود داشته باشد.

در لی، ۴ (دیلز ـ کرانتس، ۸۲۱) ارسطو زنون را براساس اصول خود وی نقد می کند و می گوید که اگر خود واحد تقسیم ناپذیر باشد باید وجود نداشته باشد. ظاهرا استدلال زنون این است که آنچه به هنگام افزودن چیزی بر آن، افزایش نیابد و یا به هنگام جدا کردن چیزی از آن کاهش نیابد مقدار و حجم ندارد، و آنچه مقدار و حجم ندارد وجود ندارد؛ اما نقطه، که فقط واحدی است تقسیم ناپذیر، همین خصوصیات را دارد. این باید به مردمی اشاره داشته باشد که مدعی اند اشیای موجود در جهان از کثرت واحدهایی که ویژگی نقاط هندسی را دارند ساخته اند؛ یعنی، مخاطب استدلال زنون مردم عادی نیستند که کثرت طبیعت را بدون اندیشیدن پذیرفته اند، بلکه فیثاغوریان هستند که بین موجودات هندسی و جسمانی خلط کرده اند.

سیمپلیکیوس به نقل از اثودموس اضافه میکند (لی، ۵؛ دیلز ـ کرانتس، ۹۱) که به زنون نسبت دادهاند که گفته است اگر کسی بتواند ماهیت واحد را برای من تبیین کند (یعنی، آشکارا ماهیت واحدی را که معتقدند جهان کثرت از آن به حاصل میآید)، در این صورت می توانم کثرت را بپذیرم.

استدلال دیگر این است که اشیاء تشکیل دهنده ی کثرت هم باید بی نهایت بزرگ باشند و هم بی نهایت کوچک (لی، ۹ و ۱۰؛ دیلز کرانتس، پارههای ۱ و ۲):

(آ) بی نهایت بزرگ اگر چیزی اندازه و عمق دارد ، جزیی از آن باید از جزء دیگرش جدا باشد .[بدیهی است که اجزا نمی توانند مکان واحد اشغال کنند .] جزئی از چنین چیزی باید سطح خارجی باشد ، که شیء را محدود می کند ، و در بالای جزء داخلی قرار دارد . اگر این سطح فقط سطحی

هندسی باشد (یعنی، بدون عمق)، در این صورت آن جزء اصلاً جزیی از جسم فضایی و سه بعدی نیست، و به واقع اصلاً وجود ندارد، و آن شیء سطح محدود کننده نخواهد داشت؛ اما اگر عمق دارد (یعنی، جسمی سه بعدی است)، در این صورت باید هم جزء خارجی و هم جزء داخلی داشته باشد، و همین طور تا بی نهایت. ا

(ب) تنها بدیل این است که اجزای هریک از چیزها مقدار ندارد: اما تعدادی بی نهایت از اجزای بی مقدار هر گزنمی توانند بر مقداری بیفزایند.

درباره ی این استدلال سه ملاحظه می توان داشت. اول، فرانکل خاطرنشان می کند که، از آنجا که هر یک از «پوسته همای متوالی شی، نسبت به بعدی نازک تر خواهد بود، بُعد مجموع آنها بی نهایت نخواهد بود، بلکه در مجموعه ی خاصی متمرکز خواهد بود.

در حالی که ممکن است ساختار شیء تا بینهایت رود، و شیء همواره افزایش یابد، با وجود این، در هر مرحلهی عمل می توان شیء را در درون جعبهای قرار داد که بزرگ تر از آن است که شیء هرگز بتواند به آن رسد (۱۹۴۲، ۱۹۴۲، ۱۹۶۰).

ریاضی دانان جدید اینگونه استدلال خواهند کرد، و فرانکل نیز اینگونه استدلال کرده است. بنابراین فرانکل کلمه آپایرون در عبارت «آن چنان بزرگ که از نظر حجم بی حد apeira (آپایرا) باشد» را به «نامحدود» ترجمه خواهد کرد (یعنی، نداشتن حدی معین) تا از «نامتناهی» متمایز شود. این کار به صورتی چشمگیر از نیروی برابر نهاد (یعنی این: «آنچنان بزرگ که از نظر اندازه آپایرا باشد و آن چنان کوچک که اصلاً اندازه نداشته باشد»)

۱. از تبیین فرانکل در ۱۹۴۲، AJP، ۱۹۴۲ و بعد پیروی کردم. (در ارجاع به اثر فرانکل صفحات ویرایش تجدید نظر شده ی آلمانی را ذکر نمی کنم. صفحات همه ی فقراتی که ذکر خواهم کرد در هر دو یکی است.)

می کاهد و نامحتمل است. او آناکسیمندر را ذکر می کند که برایش، همان طور که فرانکل به درستی می گوید، این کلمه هر دو معنا را داشت. این با به کار بردن یک معنا برای طرد معنای دیگر بسیار متفاوت است. او در این باره فقط از ارسطو مى تواند نقل قول كند، كه هم نسبت به زنون و هم نسبت به آناکسیمندر منطق دانی برجسته بود. خود زنون (به احتمال زیاد) نه این دو معنا را از یکدیگر بازمی شناخت، و نه این اصطلاح مبهم را به صورت جدلی به کار برد، زیرا می دانست که مخالفانش قادر نیستند دریابند که آنچه به صورت نامحدود افزایش می یابد لازم نیست واقعاً از نظر اندازه نامتناهی باشد. نکتهی دوم این است که زنون خود را با این جمله: وفقط آنچه حجم و مقدار دارد موجود است، گرفتار می کند، و ارسطو چنین چیزی را جسم تفسير مي كند. اين وصف بر واحدهايي اطلاق مي شود كه مخالفان او به وسیلهی آنها اعیان فیزیکی کثیر را می سازند، اما می توان فرض کرد که بر واحد بارمنیدس، که زنون به آن معتقد است، اطلاق نمی شود. با این حال، ماهیت صرفاً جدلی استدلال زنون (که همهی مراجع قدیم بر آن تأکید می کنند و استدلالهای موجود آن را تأیید می کند) مورخ را در وضعیتی قرار می دهد که نمی تواند کاملاً بر آن غالب آید. او نشان می دهد که مفاهیم یذیرفته شده ی کثرت بر مقدماتی مبتنی است که کثرت را محال می سازند، اما هیچ جا ویژگی آن واحدی را که خودش می پذیرد بیان نمی کند. سوم، این استدلال (حتی اگر جامع نباشد) این آموزه ی فیثاغوری را ابطال می کند که اجسام سه بعدی و فضایی از سطوح دو بعدی پدید می آیند.

سرانجام به این استدلال مکمل میرسیم (لی، ۱۱؛ دیلز ـ کرانتس، پارهی ۳) که اگر کثرت موجود باشد، باید هم مشتمل بر اجزای متناهی و

۱. و ارسطو آنچه را مقدار دارد، جسمانی تفسیر میکند: مابعدالطبیعة، ۱۰۰۱ ب ۱۰:

ώς δηλονότι όντος μεγέθους τοῦ όντοσ, καὶ εἰ μέγεθος. σωματικόν.

هم مشتمل بر اجزای نامتناهی باشد: متناهی، برای این که اجزا نباید از آنچه هستند بیشتر یا کمتر باشند؛ نامتناهی، برای اینکه اگر آنها را از یکدیگر جدا کنند، ولی آنها هنوز به یکدیگر نزدیک باشند، همواره اجزای دیگری بین آنها خواهند بود، و در بین خود آنها نیز اجزای دیگری خواهد بود، و هلم جرد این استدلال اطلاق دیگر فرضیهی تقسیم پذیری نامتناهی است. فرانکل در این جا این استدلال را با استدلال افلاطون در پارمنیدس ط-۱۶۵۵ مقایسه می کند: در هر چیزی، اگر کسی نقطهای را به عنوان آغاز، و نقطهای را به عنوان مرکز انتخاب کند، همواره آغاز آغازی خواهد داشت، و جزء کوچک تری در مرکز مرکز خواهد بود و همین طور.

همه ی استدلالهای بالا بر ضد هرگونه کثرت اطلاق می شوند، اما زنون در انتخاب گونه ای کثرت که با آن برخورد کرد، باید قبل از شیوه ی هسیلان در تولید آشکال و اجسام از نقاط، به نسلی از فیثاغوریان نظر داشته باشد. (جلد ۳ فارسی، ۲۰۲ و بعد را ببینید.) این نسل از فیثاغوریان بین نقطه ی هندسی و کوچک ترین مقدار، تمایزی که به روشنی صورت بندی شده باشد قایل نبودند، و زنون با قیاسی ذووجهین با آنها به مقابله پرداخت: اگر واحدهایی که جهان از آنها تشکیل می شود حجم ندارند، در این صورت از آنها چیزی که حجم داشته باشد به حاصل نخواهد آمد؛ اگر این واحدها حجم دارند، در این صورت تقسیم پذیری نامتناهی هر مقدار، وجود آنها را محال خواهد ساخت.

## ۶. حرکت: پارادکسها (لی، ۳۶-۱۷)

مراجع متأخر (لی، ۱۸-۱۷؛ دیلز ـ کرانتس، پارهی ۴) استدلال کلی زنون بر ضد حرکت را به دست می دهند، که می گوید اگر چیزی حرکت کند، یا باید در جایی که هست حرکت کند یا در جایی که نیست. شق دوم محال است (هیچ چیزی نمی تواند در جایی که نیست تأثیر گذارد یا تأثیر پذیرد)، و در جایی که هست، باید ساکن باشد. با این حال، این استدلال به پارادکس تیر پرتاب شده (شمارهی ۳ در پایین) بسیار شبیه است، و ممکن است فشردهی آن باشد. استدلالهای بر ضد حرکت، آن چنان که ارسطو در

۱. دیوگنس لائرتیوس این را به طور مختصر به دست داده و اپیفانیوس آن را بسط داده است (لی، ۱۸). شکل کامل آن احتمالاً همان است که سکستوس از دیودوروس کرونتوس (مگاری اواخر قرن چهارم پ. م) بارها نقل کرده است، اما در یک مورد (برضد ریاضی دانان، ۱۰/۸۷) همچنین به عنوان لو گوس آشنا و رایج نقل کرده است. نگا: سکستوس، طرحهای فلسفه ی پیرونی Pyrrhoniae و رایج نقل کرده است. نگا: سکستوس، طرحهای فلسفه ی پیرونی ۲/۲۴۵ (لی، ص ۶۴)؛ بدون نسبت دادن در ۲/۲۴۲ این صرفاً فشرده ی بیان «کمان» است که ای. ای. تیلور در ترجمه ی پارمنیدس افلاطون، ۱۱۶، پیش نهاده است.

فیزیک (۲۳۹ ب ۹ و بعد) به دست داده است، و مفسران یونانی پرورانده اند، چهارتا هستند. این استدلالها پارادکسهای مشهور زنون را تشکیل می دهند که توجه فیلسوفان و ریاضی دان عمدتاً بر روی آنها متمرکز شده است.

(۱) تقسیم دو بخشی (لی، ۲۵-۱۹ دیلز ـ کرانتس، ۸۲۵). حرکت غیرممکن است، زیرا چیزی که بین دو نقطه ی الف و ب حرکت می کند باید همواره قبل از رسیدن به مقصد نصف مسیر را طی کند. اما قبل از طی کردن نصف مسیر، باید نصف نصف را طی کند، و هلم جرد از این رو طی کردن مسافتی به طور کلی مستلزم طی کردن نقاط نامتناهی است، که در هر زمان محدودی غیرممکن است.

ارسطو در ۲۳۳ الف ۲۱ با گفتن اینکه «نامتناهی» دو معنی دارد، این استدلال را نقد می کند: نامتناهی از نظر تقسیم ناپذیری با نامتناهی از نظر وسعت، یکی نیست. هر پیوستاری تا بی نهایت تقسیم پذیر است، و این مطلب هم درباره ی زمان و هم درباره ی مکان صادق است. از این رو طی کردن مکانی که تقسیم پذیری، نه وسعتِ آن نامتناهی است در زمان متناهی کاملاً ممکن است. با این حال، ارسطو اندکی بعد در فیزیک، ۲۶۳ الف ۱۱، به این نکته بازمی گردد و می پذیرد که هر چند این استدلالی کامل بر ضد زنون است، تبیینی کامل و رضایت بخش از پدیده ها نیست.

[او می گوید] اگر کسی فاصله را مطرح نکند و این پرسش را نیز کنار گذارد که آیا طی کردن مسافتهای نامتناهی در زمان متناهی ممکن است یا نه، و همین مسئله را دربارهی خود زمان بپرسد (زیرا زمان شامل تقسیمات نامتناهی است)، در این صورت این راه حل دیگر کافی نخواهد بود.

این پردازش دوم ارسطو به مسئله نشان میدهد که او از اهمیت

عمیق تر مسئله آگاه است، و این آگاهی، به همراه این ادعای او که پاسخ قبل برای زنون کافی است، این را غیرممکن می سازد که خود زنون همه ی مستلزمات را دریافته باشد و ارسطو در اخذ مقصود او ناکام مانده باشد (چنانکه بعضی از نویسندگان اخیر ادعا کرده اند چنین است). از راه حل خود ارسطو به تمایز بین بالفعل و بالقوه (که یکی از بزرگ ترین کمکهای او در تاریخ اندیشه است) متوسل می شود: «در هر پیوستاری نصفهای نامتناهی وجود دارد، اما فقط بالقوه، نه بالفعل (۲۶۳ الف ۲۶۸).

(۲) آخیلس ولاک پشت (لی، ۲۶ و ۲۷؛ دیلز ـ کرانتس، ۸۲۶). ۲ آخیلس تیز پا نمی تواند از لاک پشت سبقت بگیرد، اگر لاک پشت اندکی پیش از او شروع کند. برای اینکه سبقت بگیرد، باید نخست به نقطه ای رسد که لاک پشت از آن شروع کرده است، اما در این زمان لاک پشت بیشتر جلو خواهد رفت. و هنگامی که آخیلس این فاصله ی بیشتر را طی کند، لاک پشت باز جلوتر خواهد رفت، و همین طور. همان طور که در تقسیم دو بخشی گفته شد، آخیلس برای سبقت گرفتن از لاک پشت مجبور است نقاط نامتناهی را طی کند، و فرض شده است که این کاری است ناممکن. ارسطو این استدلال را به اندازه ی استدلال مبتنی بر تقسیم دو بخشی اساسی می داند، و معتقد است که از همان نقد آسیب پذیر است. تنها تفاوت این است که تقسیم دو بخشی مساوی است، در صورتی که این استدلال مستلزم تقسیم به بخش های کاهنده ی

نگا: ویرایش راس از فیزیک، مقدمه، ص ۳۷.

ارسطو «آخیلس معروف» نامیده است، و به سادگی می گوید که او نتوانست از «کندترین» سبقت بگیرد. این را که رقیب وی لاک پشت بوده است، از مفسران می دانیم و پلوتارخ (commn. not. 1082 c) می گوید که رواقیان لاک پشت را با «اسب تندروی آدراستوس Adrastus» به مسابقه واداشتند. (نقل قول موزون است.) بی شک مطرح کنندگان بعدی پارادکس با داستان های متفاوت به آن آب و تاب داده اند.

مربوط به سرعتهای نسبی دوندگان است.

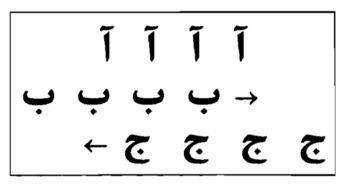
(۳) تیر پرنده (لی، ۳۴ ۲۸ دیلز - کرانتس، ۸۲۷). دو استدلال قبلی بر این فرض مبتنی بودند که طول مکانی را نمی توان به اجزای ریز تحویل داد بلکه هر طولی بی نهایت تقسیم پذیر است. اما این استدلال فقط براساس این مقدمه کارگر است که زمان از آنات ریز تقسیم ناپذیر تشکیل شده است.

متن پارادکس از نظر جزیبات در ارسطو مبهم است، و احتمالاً تحریف شده و ناقص است، اما کلیات آن به اندازه ی کافی روشن، و بازسازی آن به کمک بیانات مفسران یونانی ممکن است. به نظر می رسد زنون اینگونه استدلال کرده است که تیری که ظاهراً در حال حرکت است، به واقع ساکن است زیرا هر آنچه مکانی به اندازه ی خودش را اشغال کند باید در این مکان ساکن بماند، و تیر در هر لحظه ی خاصی از پروازش (تحت اللفظی، در هر ه آنه) فقط می تواند مکانی به اندازه ی خودش را اشغال کند؛ از این رو تیر در هر آن از پروازش بی حرکت است.

ارسطو پس از بیان این استدلال آن را با انکار تشکیل شدن زمان از آنات مجزا کنار می گذارد. او قبل از این مورد در فیزیک به اندازه ی کافی در این باره بحث کرده است که سخن گفتن از حرکت یا از سکون به عنوان چیزی که در هاکنون، رخ می دهد بی معناست. این درست است که اگر بکوشیم وضع تیر را فقط در یک آن توصیف کنیم، نمی توانیم بگوییم که متحرک است یا ساکن، زیرا آن (به معنای واحد تقسیمناپذیر و بی دیمومت زمان مربوط به

استدلال او درخصوص حرکت تقریباً به شرح زیر است (۲۳۴ الف ۲۴ و بعد.).
حرکت ممکن است کندتر و یا تندتر باشد. اینک فرض کن که در «آن» خاصی
چیزی فاصله آـب را طی می کند. در همان «آن»، چیز دیگری فاصلهی کوتاه تر
آـج را کندتر طی می کند، که معنای آن این است که چیزی که بسیار سریع تر
حرکت کند این فاصله را در کمتر از «آن» طی خواهد کرد. این محال است زیرا
بنا بر فرض زمانی کمتر از «آن» وجود ندارد.

نقطه ای در فضای هندسی) واقعیت نیست بلکه ساختاری ذهنی است. ا (۴) ورزشگاه (لی، ۳۵ و ۳۶؛ دیلز ـ کرانتس، ۸۲۸). ا در ورزشگاه (میدان مسابقه) سه ردیف وجود دارند، و در هر ردیف تعدادی مساوی از اشیاء یا اجسامی که اندازه های شان برابر است قرار گرفته اند، که در آغاز ترتیب قرار گرفتنشان چنین است:

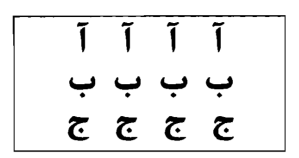


ردیف آثابت است، ردیفهای ب و ج شروع می کنند که در جهت مخالف یکدیگر همزمان با سرعت برابر حرکت کنند، تا هر سه ردیف در

رک: استدلال موجود در ۲۳۸ ب ۳۶ و بعد. که در مورد حرکت یا در سکون نمی توان از آن اول یا از آن آخر سخن گفت. (من در این مورد به مقالهی منتشر نشده و عالی آقای اف. جی. بتام F. G. Beetham در باب پارادکسها مدیونم.)

معمولاً چنین نامیدهاند زیرا ارسطو از اجسامی سخن می گوید که در میدان مسابقه در حرکتاند. نگفتهاند که زنون آنها را دوندگان یا ارابهرانان نامیده باشد (چنان که شاید از برای رنگ و روشنی شان چنین نامیده باشد؛ رک: آخیلس و لاک پشت)، و ورزشگاه نامیدن این پارادکس به سبب اجسامی بی رنگ به عنوان ۲۲۸۱ چندان وجهی ندارد. KR این پارادکس را «گوی های متحرک» نامیدهاند و همان پارادکس شمارهی ۱ دانستهاند، زیرا ارسطو در جایی (جدل ۱۶۰ب ۸) آشکارا به تقسیم دو بخشی اشاره می کند و می گوید هاین است «این استدلال زنون که طی کردن ورزش گاه غیرممکن است». با این حال، این عقیده ی آنها با توجه به الحاق سُنتی عنوان به استدلال چهارم، اندکی مبهم است.

۳. ۵۷۲۰۰: معنای اصلی این کلمه چیزی است که حجم دارد. اثودموس در شرح خویش آنها را مکعب می نامد. [خود گاتری objects و bodies را معادل آن آورده است - م.]



این استدلال از این حقیقت آشکار غفلت می کند که بعضی از اجسام متحرکاند و بعضی ساکن، و ارسطو می گوید که اشتباه زنون این بود: «مغالطه از این فرض حاصل شده است که یک جسم برای گذشتن با سرعت برابر از مقابل جسمی که در حرکت است و از مقابل جسمی که حجم مساوی دارد اما ساکن است زمان مساوی لازم دارد» (۲۳۰ الف ۱). این استدلال ارسطو در بین مفسران جدید زنون بسیار مناقشه برانگیز بوده است. از زمان تانری معمولاً چنین پنداشته اند که نمی توان ارسطو را به سبب این فریاد منطقی ابتدایی اش مقصر دانست. اما تسلر (که در پانوشت بر ضد تانری استدلال می کند) عقیده اش این است که عجولانه است اگر فرض کنیم چون مغالطه برای ما روشن است، پس زنون آن را جدی نگرفته است. این فرض غلط که مکان طی شده توسط جسم از طریق اندازه ی جسمی اندازه گیری می شود که جسم متحرک از مقابل آن می گذرد، خواه آن جسم اندازه گیری می شود که جسم متحرک از مقابل آن می گذرد، خواه آن جسم

ساکن باشد خواه متحرک، «به خوبی می تواند انسان باستانی را به تأمل درباره ی قانونهای حرکات به این صورت کلی رهنمون شود، و اگر وی مانند زنون معتقد باشد که بررسی این قانونها به تناقض خواهد انجامید، آن کار برایش بسیار آسان تر خواهد بود» (۷۶۲، ZN). ان. بی. بوت این دیدگاه را دوباره زنده کرد و نوشت (JHS، ۱۹۵۷، دوم، ۱۹۴): «مدرکی برای حمایت از این دیدگاه وجود ندارد که زنون هرگز با آنچه در نظر ما ابتدایی است، جدی برخورد نکرد؛ این عقیده ی متفکران جدید است، متفکرانی که یا در به حساب آوردن جدیتهای دیگر فیلسوفان الیایی ناکام اند و یا در به حساب آوردن محدودیتهای آن زمان.» ۱

کسانی که عقیده دارند ارسطو در این باب نسبت به زنون بی انصافی کرده است، از زنون به این دلیل دفاع می کنند که او بر ضد کسانی استدلال می کرد که تقسیم پذیری نامتناهی جسم را منکر بودند. اگر onkoi (اجسام) نمایانگر ذرات لایتجزی (تقسیمناپذیر) باشند، در این صورت استدلال او

حتی امروزه نیز می گویند که بعضی چیزها به نحری شگفتانگیز ابتدایی است. ممکن است کسی گمان کند که دیگر مدتهای مدید از زمان آن گذشته است که بگویند جسمی فقط نسبت به جسم دیگر می تواند متحرک نامیده شود، اما نوشته ی زیر را در سال ۱۸۹۱ از بهترین نوشتههای فرگه Frege دانستند و در سال ۱۹۶۱ ترجمه و در ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱-۳۵۰ چاپ کردند:

<sup>«</sup>همه ی این مباحث (یعنی، مباحث مربوط به اشخاصی که بر روی عرشه ی کشتی به عقب می روند، و مانند آن) را می توان اینگونه حل کرد که عبارت «آحرکت می کند» عبارتی ناقص است و باید به جای آن گفت که «آنسبت به بحرکت می کند» و قضیه ی «آنسبت به بحرکت می کند» و قضیه ی «آنسبت به بحرکت نمی کند» و قضیه ی «آنسبت به بحرکت نمی کند» از وما با یکدیگر متناقض نیستند. همچنین فیزیک دانان ما با این موافقند که کسی نمی تواند اینگونه حرکت اجسام را مشاهده کند، بلکه فقط حرکت جسم نسبت به چیزی دیگر را می توان مشاهده کرد. ... پس بلکه فقط حرکت جسم نسبت به چیزی دیگر را می توان مشاهده کرد. ... پس با می فیزیک دانان به این مطلب این همه کمتر توجه کرده اند؟ عبارت ناقص «آحرکت می کند» چنان مناسب است و زبان متعارف آن را چنان تقدیس کرده است که اغلب در فیزیک نیز به کار می آید.»

معتبر است، و علاوه بر آن، استدلالهای او دو دسته می شوند، دو استدلال اول براساس فرض تقسیم پذیری نامتناهی و دو استدلال دوم براساس فرض مخالف (که نخست بر زمان و سپس بر مکان اطلاق شدهاند). می گوییم که چون جها نیز متحرکند، پس ب اول در زمانی که از مقابل یک آ ساکن عبور می کند از مقابل دو ج می گذرد. اما اگر چنین باشد، باید زمانی باشد که ب اول در آن زمان از مقابل یک ج می گذرد، و در این زمان ب از نصف آ خواهد گذشت. عرف بر آن است که این دقیقاً همان چیزی است که رخ می دهد، اما مخالفانی که زنون در نظر دارند چنین نمی گویند، زیرا از نظر گاه آنان هر آ که درهای تقسیم ناپذیر است از هر آن تقسیم ناپذیر عبور می کند. ۲

چنین استدلالی، همان طور که راون می گوید، قطعاً بر ضد فیثاغوریانی کارگر خواهد بود که هنوز واحدهای حسابی تقسیمناپذیر را با نقاط موجود در احجام هندسی تقسیمپذیر تا بی نهایت خلط می کنند، و فرض می کنند (همان طور که زنون به نحو جدلی فرض کرد) که هر چه موجود است اندازه ی فیزیکی دارد. به واقع اگر قصد زنون این باشد، کسانی را که معتقدند زنون در صورت بندی استدلال هایش عمد تا فیثاغوریان را در ذهن داشته است، به نحو چشم گیری تقویت می کند. البته ممکن است ارسطو اندیشه ی زنون را بد تفسیر کرده باشد؛ اما بدبختانه ما در اختیار ارسطو و مفسرانش هستیم، زیرا هیچ منبع دیگری غیر از آنها نداریم. و آنها ارسطو و مفسرانش هستیم، زیرا هیچ منبع دیگری غیر از آنها نداریم. و آنها هیچ اشارهای، دست کم روشن، ندارند به اینکه چنین استدلالی در کتاب

<sup>1.</sup> تانری و بردکارد و دیگران این نکته را بسیار مهم دانسته اند که استدلالها برطبق یک شمای منطقی سازگار مرتب شده اند؛ و تسلر و بوت این را نیز رد کرده اند، و گفته اند که ارسطو شاهدی برای این مطلب به دست نداده است، و سخن این دو تا اندازه ای منطقی است.

۲. برای این تبیین نگا:

Ross, *Physics*, introd. 81f.; Owen, *Proc. Ar. Soc.* 1957-8, 209; KR, 296f.

زنون بوده باشد. شاهدی برای آن وجود ندارد، و از آن جا که آنها کل کتاب را داریم، داشته اند و ما فقط آنچه را آنها برای گفتن انتخاب کرده اند در اختیار داریم، از این رو در مقابله با آنها در موضع ضعف قرار گرفته ایم. علاوه بر این ملاحظاتی که تسلر و بوت آورده اند شایان توجه است. ا

۱. اگر استعمال کلمه ی ۵۲۲۵ کمترین ارتباطی به این بحث داشت، فکر می کردم که می توانست تعادل را در این جهت برهم زند. در این مورد من بالی موافق نیستم که این کلمه را کلمه ای دو پهلو می داند که به خوبی می توان آن را بر تصور فیثاغوریان از واحد \_ نقطه \_ اتم اطلاق کرد (ص ۱۰۴). برعکس، این کلمه عمداً چنان انتخاب شده است که بر این نکته دلالت کند که اجسام مذکور حجم دارند و بی اندازه خرد نیستند. بوت، ۲۰۵۲ ما ۱۹۵۷، ۱۹۵۷، ۹۱، نیز چنین فکر می کند: این که ۵۲۸۵ واحدهای تقسیم ناپذیر باشند «در منابع یونانی فکر می کند: این که ۵۲۸۵ واحدهای تقسیم ناپذیر باشند «در منابع یونانی گفته نشده است و بسیار بعید است که زنون oncos را بتواند در معنایی آن چنان فنی و اخص به کاربرد که کسانی که این نظریه را دارند از آن طالب انده.

## ٧. مكان (لي، ١٤-١٣؛ ديلز - كرانتس، ٨٢٤)

به دنبال طرح خویش در تأکید بر پارمنیدس نه از طریق استدلالهای مثبت بر له برنهادهای او بلکه از طریق نشان دادن محال ز غیرممکن بودن برابر نهادهای آنها، زنون مفهوم مکان یا فضا از انیز، علاوه بر مفاهیم کثرت و حرکت، کنار می گذارد. این استدلال نیز مانند استدلالهای دیگرش، با توجه به وضع فلسفی زمان او امکان یافته است. یعنی، تا آن زمان هیچکس مفهوم وجود غیر جسمانی را درنیافته بود، هر چند هراکلیتوس و پارمنیدس، هر دو، به طریق خاص خودشان اندیشه را به مرحلهای آوردند که اگر دستخوش پارادکس و محال نبود، مستلزم چنین مفهومی می بود. این استدلال، که دوباره آن را مدیون ارسطو هستیم، ساده است. هر آنچه وجود

دارد، در مکان است (یا مکان اشغال می کند). بنابراین اگر مکان وجود داشته باشد، آن نیز در مکان است، و همین طور تا بی نهایت. این محال است، بنابراین مکان وجود ندارد.

۸.احساس: دانهی ارزن (لی، ۳۷ و ۲۸؛ دیلز ـ کرانتس، ۲۹)

هر چند در مورد صورت دقیقی که زنون این استدلال را به آن صورت اقامه کرده است تردیدهایی وجود دارد (نگا: بالا ص ۸۱ با یادداشت ۲)،ارسطو تضمین کرده است که اصالتاً از آن زنون است. به نظر می رسد در این کتاب قلمرو دیگری نیز مطرح است که غیر از انتقاد او به ذرات بسیار ریز است، و در اینجا به کار هدف دیگر پارمنیدس، یعنی توصیف احساس می آید. جسم چه حجم داشته باشد چه نداشته باشد؛ همین طور شیء چه صدا بدهد چه ندهد، اگر طرف مباحثه به این پرسش او که «آیا یک دانه بذر به هنگام خه ندهد، اگر طرف مباحثه به این پرسش او که «آیا یک دانه بذر به هنگام دنبال می کند که نصف یک دانهی بذر آیا صدا می دهد، و همین طور. و در دنبال می کند که نصف یک دانهی بذر آیا صدا می دهد، و همین طور. و در قبال پاسخ منفی او می گوید از آن جا که حاصل جمع صفرها صفر است، قبال پاسخ منفی او می گوید از آن جا که حاصل جمع صفرها صفر است، پس صدایی وجود نخواهد داشت. به این ترتیب از این توصیه ی پارمنیدس

۱. بر ضد کوشش زافیروپولو برای انکار نویسندگی زنوننگا: Mau, Problem des Infinitesimalen, 18.

# حمایت می شود (پاره ی۷) که نباید به حواس اعتماد کنیم.

## ۹. زنون و پارمنیدس

به درستی خاطر نشان کردهاند که استدلالهای زنون بر ضد حرکت در عین حال درست به اندازه ی استدلالهایی که مستقیماً بر ضد کثرت اقامه می شوند، بر ضد کثرت هم هستند. ایا این حال این طور نیست که زنون همه ی اوقاتش را صرف «دفاع از پارمنیدس» کرده باشد، چنانکه افلاطون می گوید که او مدعی بود که این کار را می کند. در شعر پارمنیدس بی حرکت بودن آنچه هست آشکارا جدا، از برنهادهای دیگر درباره ی وحدت، مطرح شده است. در ۸/۲۶ و ۳۸ صفت «بی حرکت» بر آنچه هست

Fränkel in AJP, 1942, 14.

۱. فی المثل، راس، فیزیک، ۷۲: «پدیدهی آشکار حرکت، مستلزم بودن در مکانهای متفاوت در زمانهای متفاوت است، ازاین رو در وهلهی اول دال بر کثرت است، و بنابراین زنون می کوشد تا از طریق اثبات ناموجود بودن حرکت مانع حمایت از کثرت گرایی باشد. « هدف اُون (۱۹۵۷-۸، ۲۰۱ و خرکت در انتقاد به وجود کثرت نقش اساسی دارند. نیز رک:

اطلاق شده است، و در ابیات ۲۹ و بعد می آموزیم که «خود به خود در همانجا همان می ماند و به این ترتیب در جایی که هست بی حرکت می ماند».

فرانکل تأثیر استدلالهای بر ضد حرکت را در این کلمات به خوبی جمع بندی کرده است (۱۴،۱۹۴۲، ۱۹):

حرکت غیرممکن است زیرا نمی تواند به هیچ طریق پذیرفتنی در زمان و مکان و جرم پیوسته رسوخ کند. برای تحلیل و توجیه حرکت، قبل از هر چیز باید در پیوستگی تمایزی تشخیص دهیم. اما اگر پیوستاری چندگانه مطرح کنیم و بکوشیم که حرکت را در درون آن عملی سازیم، یکی از دو چیز پیش می آید. یا جلوی حرکت گرفته می شود و حرکت میان عناصر بسیار و خیالی واسطه های مصنوعی متوقف می شود؛ و یا حرکت، پیوستار مدون را از طریق شکستن واحدهایی که ما ساخته ایم درهم می ریزد. آزمایش ها به شدت این پدیده را تأیید می کنند که پیوستار تمایزات و کثرت فراهم نمی آورد. پیوستار همگن است.

او سپس از پارمنیدس ۱/۲۲ و ۲۵ را نقل می کند: «تقسیم پذیر هم نیست، زیرا تمام یکسان است. ... بنابراین تماماً پیوسته است. همین طور ۸/۵ و ۶ نیز می گویند که آن «اکنون هست، یکپارچه، واحد و پیوسته».

زنون در پارهی ۳ (لی، ۱۱، بالا صص ۹۰ و بعد) می گوید که «اگر چیزهای بسیار وجود داشته باشند، تعدادشان نامتناهی خواهد بود، زیرا همواره در میان آنها چیزهای دیگری وجود خواهد داشت، و باز چیزهای

یا همان طور که فرانکل ترجمه کرده است، شاید دقیق تر: «مستعد تمایز هم نیست، زیرا تماماً همگن است» (همان، یادداشت ۳۶). در مورد ὁμοῖον بالا ص ۸۱ را ببینید.

دیگری در میان اینها.» فرانکل (۱۹۴۲، ۱۹۴۲، ۴) معتقد است که این بیان «بیشتر شگفتآور» است، زیرا «الیایی گری هیچ جا منکر این نشده است که دو چیز می توانند برخورد مستقیم داشته باشند». این تفسیر فرانکل بسیار شگفتانگیز است، چرا که منطق الیاییان حتی اجازه نمی دهد که دو چیز موجود باشند. منشأ این استدلال را نیز احتمالاً می توان در پارمنیدس مرحود باشند. منشأ این استدلال را نیز احتمالاً می توان در پارمنیدس ۸۲۲۵ یافت: «تقسیم پذیر هم نیست... بلکه همهی آن سرشار است از آنچه هست. بنابراین تماماً پیوسته است، زیرا آنچه هست نزدیک است به آنچه هست.» ابیات ۸-۲۵ نیز تقریباً همین مطلب را می گویند:

زیرا اصلاً ممکن نیست در این یا در آن جهت بزرگ تر یا کوچک تر باشد؛ زیرا نه آنچه نیست ممکن است آن را از رسیدن به همانندش باز دارد، نه ممکن است که آنچه هست این جا بیشتر، آن جا کمتر، از آنچه هست باشد.

همچنین (۴/۲): «تو برای خودت نمی توانی آنچه هست را از برخورد با آنچه هست باز داری». فرض شده است که دو چیز اگر دو چیز باشند، نه یک چیز، باید از یکدیگر جدا شوند. همان طور که ارسطو گفت (فیزیک، چیز، باید از یکدیگر جدا شوند. همان طور که ارسطو گفت (فیزیک، ۲۶۳۵۲)، وقتی پیوستاری را نصف می کنیم (ذهنا یا به هر صورت دیگر)، دو نقطه می سازیم که یکی از آنها قبل است، زیرا نقطه ای که پیوستار در آن نصف می شود، انتهای یک قسمت و ابتدای قسمت دیگر است؛ و این چگونه ممکن است رخ دهد مگر اینکه دو چیز مجزا را درک کنیم؟ اما آنچه آنها را از یکدیگر جدا می کند، چیز سومی است، و خودش باید از آنها به وسیلهی چیز دیگری جدا شده باشد، و همین طور. شیوه ی پارمنیدس این بوده است که تقسیم پذیری وجود را انکار کند با گفتن اینکه، اگر وجود تقسیم شود،

۱. یا «در ذهنت ... باز داری». نگا، بالا ص ۸۲، یادداشت دربارهی ۴/۲.

آنچه آن را تقسیم می کند یا آنچه هست است یا آنچه نیست. مقسم نمی تواند آنچه نیست (یعنی، پوچی) باشد، زیرا این بنابر تعریف اصلاً وجود ندارد، همچنین مقسم نمی تواند آنچه هست باشد، زیرا چیزی غیر از آنچه هست و جود ندارد. (هنیروی دلیل اجازه نمی دهد چیزی در کنار خودش به وجود آید»، ۱۳-۱۲/۸،) واقعیت وجود واحد پیوسته است، و این از همواره با خود متصل بودنش ناشی می شود. از این جاست این استدلال الیایی که اگر واقعیت کثیر باشد، پس پیوسته نیست و اجزای آن با یکدیگر متصل نیست. چیزی باید در میان آنها باشد.

پشتبند دیگر بنای پارمنیدسی را، برهان اضافی زنون در اثبات ناموجود بودن مکان یا فضا، از طریق پسرفت نامتناهی، فراهم می آورد. از آنجا که این، نتیجه ی پیوستگی وجود واحدی است که پارمنیدس توصیف می کند (بالا ص ۳۳)، از این رو پیوستگی و وحدت وجود در اینجا از این طریق بیشتر حمایت می شود. فرانکل با مقایسه ی پیش فرض پارادکس اتیر، و توصیف پارمنیدسی حرکت، نزدیکی بیشتر استاد و شاگرد را خاطرنشان کرده است. در پارادکس، ناممکن بودن حرکت مبتنی است بر فرض ویژگی ناپیوستگی و تکه تکه بودن احرکت، و تصور آن برحسب فرض ویژگی ناپیوستگی و تکه تکه بودن احرکت، و تصور آن برحسب ناکه در حرکت باید موقعیتی به نفع موقعیت دیگر کنار گذاشته شود، ایا، اینکه در حرکت باید موقعیت، ۱۹۴۲، ۹). این دقیقاً عبارتی است که پارمنیدس در آوردن حرکت به قلمرو نامهای خالی ای که میرندگان به کار می برند و معتقدند که واقعیات اند به کار می برد. اسرانجام در استدلال

cinematographic .۱، این اصطلاح توصیفی سودمند از آن بر گسون است. نگا: Rissell, Knowledg of External World, 179.

۲. Λ/۴۱ τόπον ἀλλάσσειν. همانطور که فرانکل یادداشت میکند، پارمنیدس واژهی کلی τόπος را به کار میبرد زیرا کلمه مختص به موقعیت وجود ندارد. چیز دیگری هم در ذهن من آمده است. ارسطو در گزارش پارادکس تیر، عبارت ἴσον τὸ ἴσον ἡ κατὰ τὸ ἴσον را به کار می برد، و

«دانهی ارزن» دیدیم که او از استادش در محکوم ساختن حواس حمایت می کند.

عبارت ٤αντῶ τὸ ἴσον ἐαντῶ σιι در گزارش سيمپليكيوس آمده است. اين عبارت در معنای مطلوب (داشغال مكانی مساوی با خوده) نامتعارف است و ترجمه ی آن تا اندازهای مشكل است. اگر، چنان كه محتمل است، این عبارت از آن زنون باشد، ممكن است اقتباسی باشد از این عبارت پارمنیدس، ۱۸/۴۹:

οί γὰρ πάντουεν ίσον, όμῶς ἐν πείρασι κύρει.

در این جا این حقیقت که شیء با خودش مساوی است دال بر این گرفته شده است که شیء در بین حدود خاصی قرار دارد که از آن نمی تواند حرکت کند. زنون استدلال را می پرورد، و با ۲۵۵ ۲۵ « « « « « « » ساختن شیء این حقیقت بدیهی را کنار می گذارد که شیء با خودش مساوی است؛ یعنی، برطبق یا در خط آنچه با خودش مساوی است، یعنی: πείρατα (حدود) شیء.

## ۱۰. نتیجه گیری

حاصل سخن اینکه، زنون شاگرد یک دله و پر شور و شوق پارمنیدس بود، کسی بود که نیروهایِ عقلانیِ چشم گیرش را فقط در یک چیز متمرکز ساخت، که افلاطون آن را به دقت «دفاع از لو گوس های استاد» توصیف کرده است. هدف همهی استدلالهای زنون از طریق نشان دادن محالات فرض مخالف براساس شیوهای جدلی، وادار ساختن مردم به پذیرفتن این حقیقت نامطبوع بود که واقعیت واحد و تقسیم ناپذیر و بی حرکت است. ضمناً او در تحصیل این هدف شیوه ی جدلی استدلال خویش را توسعه داد، و در باب مفاهیم کثرت و حرکت و زمان و مکان مشکلات منطقی ای پیش آورد که به قول ای. ای. تیلور، «به بازسازی مفاهیم بنیادی ریاضی ای منجر شد که در زمان افلاطون مطرح شدند و تا زمان خود ما چندان کمال نیافتند». مخالفان زمان افلاطون مطرح شدند و تا زمان خود ما چندان کمال نیافتند». مخالفان او شامل همه ی کسانی است که معتقدند خرگوشها می دوند و زمان می گذرد \_ یعنی، همه ی کسانی که از قواعد عرف پیروی می کنند؛ اما صورت استدلالهای او نشان دهنده ی این است که او همچون استادش، در

میان فیلسوفان معاصر عمدتاً، اگر نه کلاً، تعلیمات فیثاغورس و پیروان او را در ذهن دارد که اینچنین در خاک وطنش ایتالیا عمیقاً ریشه کرده است.

### یادداشتی دربارهی بعضی پارادکسهای چینی

ندهام در کتابش علم و تمدن در چین ۱۹۰ دوم، ۱۹۰ و بعد.) فهرستی از پارادکسهای چینی را آورده است که در حدود ۳۲۰ پ. م مورد بحث بوده اند. او می گوید یک یا دو تا از این پارادکسها دقیقاً همانند پارادکسهای زنون هستند، هر چند می گوید باور کردن انتقال یا تأثیر در این مورد بسیار دشوار است. آن دو پارادکس چنین اند:

داگر چوبی به طول یک متر هر روز نصف شود، بعد از ۱۰۰۰۰ نسل هنوز چیزی از آن باقی می ماند.» داوقاتی وجود دارند که تیر پرنده نه متحرک است نه ساکن.»

ندهام می گوید که پارادکس دوم «به نحو شگفت آوری به پارادکس زنون شبیه است» اما من تعجب می کنم که چرا بیش از این موشکافانه نیست. همه ی الیایی گرایی بر «یا این / یا آن» سازش ناپذیر مبتنی است. در زنون وضعیتی وجود ندارد که نه حرکت باشد نه سکون. اما نصف شدن چوب دقیقاً نکته ی زنون را دارد. (همچنین مقایسه ی نقل قول هایی از موهیست کانون Mohist Canon در فصل سوم، ۹۲، ارزش مند است.) پارادکس های دیگر فهرست بعضی از سخنان هراکلیتوس را به یاد می آوردند، فی المثل این: «خورشید ظهر، خورشید غروب است، مخلوق به دنیا آمده، مخلوق میرنده است.

الياييان: مليسوس

#### ١. بحث مقدماتي

تنها واقعیتهای شناخته شده درباره ی زندگی اجتماعی ملیسوس فیلسوف، پسر ایثاگینس Ithagenes، شگفتانگیز ولی اثبات شده هستند. او دولت مرد و دریاسالار ساموسی بود، که از اشتباه جنگی پریکلس استفاده کرد و شکست سنگینی به نیروی دریایی آتنیان وارد آورد، و بدین وسیله جزیره ی آبا و اجدادی اش را به طور موقت از محاصره آزاد کرد. ارسطو این مطلب را ضبط کرده است، و جنگ مذکور، که توکودیدس نیز آن را ذکر کرده است، در ۴۴۱ پ.م رخ داده است. ابنابراین دوران بلوغ او را در عصر

۱. ارسطو، روایت از پلوتارخ، پریکلس، ۲۶. به نظر می رسد که او دو بار آتنیان را شکست داده است، و پلوتارخ صراحتاً این جمله را به ارسطو نسبت می دهد که او «همچنین خود پریکلس را نیز در جنگهای دریایی شکست داده است» (یعنی، علاوه بر جنگ ۴۴۱، که در آن او فرصت را در اثر غیبت پریکلس مناسب دانسته بود). اما ارسطو در مورد منابع هر دو داستان، چنانکه از قانون اساسی ساموس برمی آید، تردید نداشت. نیز رک: پلوتارخ، تمیستوکلس، ۲، و دیوگنس لائرتیوس، ۲۴،۹.

پریکلسی و نا آرامی های روشنفکرانه در آتن و جاهای دیگر دانستهاند. او معاصر امپدکلس و آناکساگوراس و هردوتوس بود و احتمالاً چند سال مسن راز لئوکیپوس و دموکریتوس اتم گرا بوده است، هر چند نمی توانیم براساس دلایل تاریخی این دیدگاه بعضی را رد کنیم که اتمیان در او تأثیر گذاشتند نه برعکس. نوشته های ملیسوس اشاراتی جدلی بر ضد همهی این متفکران دارد، اما در غیاب داده های خارجی، روابط آنها با او همواره موضوع مناقشه بوده است. ا

هر چند ساموسی است، پذیرفتن و دفاعش از اصول سیاسی پارمنیدس (وحدت، ازلیت و حرکت ناپذیری واقعیت، رد حواس) او را در جرگهی الیاییان قرار می دهد؛ شاید بتوانیم در این جا، همراه با برنت، دتأثیر افزاینده ی بین غرب و شرق را ببینیم که برتری یونان آن را محکم تر ساخت ها افزاینده ی بین غرب و شرق را ببینیم که برتری یونان آن را محکم تر ساخت و (۳۲۱، EGP). عقایدنگاران او را شاگرد پارمنیدس می خوانند، اما آنها این را براساس تعلیماتش گفته اند، و ما حتی نمی توانیم بگوییم که این دو یکدیگر را دیده اند. در ارسطو چند ارجاع سودمند، هر چند شدید آنقادانه، به او وجود دارد و سیمپلیکیوس از کتابش درباره ی طبیعت یا آنچه هست به او وجود دارد و سیمپلیکیوس از کتابش درباره ی طبیعت یا آنچه هست به او وجود دارد و سیمپلیکیوس از کتابش درباره ی طبیعت یا آنچه هست به او وجود دارد و سیمپلیکیوس از کتابش درباره ی طبیعت یا آنچه هست به او وجود دارد و سیمپلیکیوس از کتابش درباره ی طبیعت یا آنچه هست به او وجود دارد و سیمپلیکیوس از کتابش درباره ی طبیعت یا آنچه هست به او وجود دارد و سیمپلیکیوس از کتابش درباره ی طبیعت یا آنچه هست به او وجود دارد و سیمپلیکیوس از کتابش درباره ی طبیعت یا آنچه هست به او وجود دارد و سیمپلیکیوس از کتابش درباره ی طبیعت یا آنچه هست به او وجود دارد و سیمپلیکیوس از کتابش درباره ی طبیعت یا آنچه هست به او و بینین به او و بین به از بی درباره ی به او و به درباره یا درباره

۱. اولین ارجاع به نام، به ملیسوس در رسالهی هیپوکراتی دربارهی طبیعت انسانی آمده آست (فصل ۴،۶،۱)، که احتمالاً به اواخر قرن پنجم متعلق است و ارسطو (تاریخ جانوران، ۵۱۲۵۱۲) آن را به پولوبوس پسرخوانده ی هیپوکراتس نسبت داده است (نگا: کان، ۱۲۶، Anaximander).

معمولاً می گویند این عنوانی است که محققان اسکندرانی به آثار متعلق به قرن پنجم می داده اند، اما این عقیده را عنوانی که گرگیاس، معاصر ملیسوس، بر کتابش در مخالفت با استدلال الیاییان نهاده است، یعنی: درباره ی ناموجود یا درباره ی طبیعت، رد می کند. این عقیده را که عنوان کتاب گرگیاس با نظر به ملیسوس انتخاب شده است نستله (RE) پانزدهم، ۱، ۵۳۱) به این دلیل رد کرده است که استهزاء فوق مستقیماً بر ضد خود پارمنیدس است. البته، این عنوان با کل موضع الیایی برخورد می کند، و در هر صورت به قول سیمپلیکیوس هم پارمنیدس و هم ملیسوس به کتابهای خودشان همین عنوان را دادند (درباره ی آسمان، ۵۵۶/۲۵). خود سیمپلیکیوس در این باره عنوان را دادند (درباره ی آسمان، ۵۵۶/۲۵).

فقراتی را کلمه به کلمه نقل می کند. رساله ی درداره ی ملیسوس، کسنوفانس، گرگیاس (MXG) که درباره ی آن نگا: جلد ۴ فارسی، ۲-۱۶) محتوای پاره های شناخته شده را دقیق و معقول بازسازی می کند، اما چیزی اضافه نمی کند جز اینکه واقعیت واحد نمی تواند آمیخته باشد (صص ۲۴۷ و بعد، پایین). ظاهراً ملیسوس بحث خود را به بحث درباره ی واقعیت و عمل احمقانه ی اعتماد به حواس محدود کرده است، بی آنکه چیزی درباره ی توصیف جهان «پدیدار» مربوط به بخش دوم شعر پارمنیدس بگوید. سیمهلیکیوس، کسی که آشکارا کتابهای هر دو فیلسوف را در اختیار داشته است، می نویسد: «ملیسوس صرفاً می گوید که به هیچ روی صیرورت در گمان و وجود ندارد، در صورتی که پارمنیدس می گوید که به هیچ روی صیرورت فظاهر وجود دارد نه در حقیقت.» ا

ό Μ. καὶ: (۵۵۷/۱۰ رک: دربارهی آسمان، ۵۵۷/۱۰): τὴν ἐπιγραφὴν οὕτως ἐποιήσατο τοῦ ουγγράμματο ς.

۱. سیمپلیکیوس، دربارهی آسمان، ۵۵۶/۱۲. کوشش نابه جای راینهارت (پارمنیدس، ۷۱ و بعد) برای کشف «بخش دوم» در ملیسوس را نستله (ZN، ۷۷۴، یادداشت) نقد کرده است.

### ٢. ماهيت واقعيت

ملیسوس، علی رغم پذیرفتن اصول اساسی الیایی گری، استقلال ذهنی خود را نیز دارد. او از یک سو استدلالهای جدیدی در دفاع از توصیف پارمنیدسی واقعیت آورده است، و از سوی دیگر ویژگیهای دیگری به واقعیت نسبت داده است، که دست کم یکی از آنها مستقیماً با دیدگاه استادش در تناقض است. معقول است که بعضی از این تغییرات را به این حقیقت نسبت دهیم که او با مفاهیم جدیدی برخورد داشت، که فیلسوفان دیگر از زمانی که پارمنیدس شعرش را تصنیف کرد، پیش نهاده بودند، و این امکان را پس از این به جای خود بررسی خواهیم کرد. ملیسوس همانند زنون به نثر نوشت، و از شعف دینی ای که از درآمد به شعر اصلی پارمنیدس فوران می کند و از اظهارات جدی آن درباره ی اعمال دیکه و آنانکه و مویرا، هیچ اثری در نوشتههای ملیسوس نیست. او استدلال واضع و خشک و گاهی تکرار ملال آور را ترجیح می دهد.

الف) واقعیت ویژگی هایی را که پارمنیدس اعلام کرده است دارد به همراه ویژگی های دیگری که با آنها سازگاراند.

ملیسوس از پارمنیدس در این عقیده پیروی می کند که واقعیت واحد و تقسیمناپذیر و تکوین نایافته و ازلی و همگن و بی حرکت است و دستخوش رشد و تغییر نیست؛ و بنابراین حواس نمی توانند حقیقت را شهود کنند. اما تفاوت این دو مرد یکباره در بیان شان در باب وصف بنیادی واقعیت ظاهر می شود: ازلیت آن. پارمنیدس می گفت (۸/۵): «آن نبود و نخواهد بود، زیرا اکنون هست»؛ اما ملیسوس، گویا عمداً، این را به قلمرو اعتقادات عرفی بازمی گرداند و می نویسد (پارهی ۲): «آن هست و همواره بود و همواره بود و همواره بود بود». در این جا مفهوم به آسانی ادراک شدنی پایندگی به جای مفهوم ژرف بی زمان می نشیند. ملیسوس ناممکن بودن صیرورت را درست مثل بارمنیدس اثبات می کند (پارهی ۱):

زیرا اگر به وجود می آمد، می بایست قبل از آنکه به وجود آید هیچ بوده باشد؛ اگر هیچ بود، از هیچ هرگز چیزی به وجود نمی آید.

در جاهای دیگر نیز استدلالهای پارمنیدس را یا تکرار میکند یا می پرورد، فی المثل در پاره ی ۷ سطر ۲ و ۳، که انصافاً نمونهای از اطناب اوست. او استدلال می کند که واقعیت نه تباه می شود و نه رشد می کند و نه تغییر می پذیرد:

زیرا اگر دستخوش یکی از اینها بود، دیگر نمی توانست باشد. زیرا اگر تغییر می کرد، آنچه هست ضرور تا همگن نمی بود، بلکه آنچه قبلاً بود باید تباه می شد، و آنچه نبود به وجود می آمد. پس اگر در ده هزار سال به اندازه ی مویی تغییر می کرد، در طول زمان کلا تباه می شد. نیز تغییر نظم آن ممکن نیست، زیرا نظم پیشین آن از میان نمی رود، و

نظمی که وجود ندارد به وجود نمی آید. و وقتی هیچ چیز بر آن افزوده نمی شود، و تباه نمی گردد و تغییر نمی کند، پس چگونه می تواند اگر نظم آن تغییر می کند وجود داشته باشد ؟ زیرا اگر چیزی متفاوت شد، در عین حال نظم آن تغییر می کند.

استدلال بر ضد تغییر نظم (کوسموس)، وقتی واقعیت واحد و بدون اجزاست، غیر ضروری به نظر می رسد. اما به قول MXG، ملیسوس احساس کرد که برای اینکه از وحدت واقعیت مطمئن شود، باید از آن در برابر این ایده که آن وواحدی است از طریق آمیزه، دفاع کند. بدیهی است که او از عکس العملهای کثرت گرایانی مانند امید کلس در برابر پارمنیدس آگاه بود. (نگا: صص 115 و بعد، پایین.). شاید انگیزه ی آوردن مثال به اندازه ی مویی تغییر در طول ده هزار سال این باشد که اگر اصل تغییر پذیرفته شود، آنگاه هراکلیتوس نشان می دهد که تغییر، حتی اگر ادراک ناپذیر باشد، باید پیوسته باشد (جلد ۵ فارسی، ۹۶ و بعد).

پارمنیدس به نسبت دادن تغییرناپذیریِ آنچه هست به بندهای آنانکه راضی بود (صص 34 و بعد بالا). ملیسوس این را از طریق نبودن خلا اثبات می کند، و درباره ی خلانیز چنین استدلال می کند (پاره ی ۷/۷):

خلاً نیز اصلاً وجود ندارد، زیرا خلاً هیچ است، و نمی تواند وجود داشته باشد. آن [یعنی، آنچه هست] همچنین حرکت نیز نمی کند، زیرا جایی نیست که به درون آن کشیده شود، بلکه پر است. اگر خلاً بود، آن به سوی خلاً کشیده می شد؛ اما چون خلاً وجود ندارد، آن جایی برای کشیده شدن به درون آن ندارد.

انکار خلاً به نام (kenon = پوچی، یا آنچه خالی است) در پارمنیدس دیده نمی شود، در حالی که ملیسوس به آن اهمیتی چشم گیر می بخشد، به نحوی

که برای محققان ممکن شده است که استدلال کنند او نخستین کسی است که این ایده را به کار بسته است. (نگا: بالا ص 36، یادداشت ۱.) این تأکید جدید ممکن است به ارتباط او با اتمیان مربوط باشد که خلا را به مثابه ویژگی اساسی جهان شناسی شان پذیرفتند.

ملیسوس از نبودن خلا این را استنتاج میکند که آنچه هست نمی تواند غلیظ تر یا رقیق تر گردد، برخلاف آناکسیمنس و پیروانش که معتقدند می گردد (۷/۸):

و نمی تواند غلیظ یا رقیق شود، زیرا امکان ندارد آنچه رقیق است به اندازه ی غلیظ پر باشد، بلکه رقیق خالی تر از غلیظ است. تصمیم درباره ی پُر و ناپُر چنین است: اگر چیزی جایی برای چیز دیگر داشته باشد، و آن چیز در این جای دیگر، آن ناپُر است؛ اما اگر جایی برای چیز دیگر ندارد، پُر است. حال اگر خلانیست، آن باید پر باشد، و اگر پُر است، حرکت نمی کند.

برگشت ناگهانی به مسئله ی حرکت، که پیش از این در پاره مطرح شد، نمونه ای از نحوه ی استدلال و بحث آزرده کننده ی ملیسوس است. او در انکار درجات غلظت و رقت اشاره ای نیز به پارمنیدس دارد (۸۲۲ و بعد.):

آن در یک جهت پُرتر نیست، تا مانع یکپارچگی (یا پیوسته بودنش) گردد، نیز ضعیف تر در جهت دیگر نیست، بلکه سراسر آن از آنچه هست پر است.

تقسیمناپذیری آنچه هست را، که پارمنیدس (۸/۲۲) شاید هم اندکی به نحوی اسراسرآمیز، با این جمله بیان کرد که «آنچه هست تماماً یکسان است»،ملیسوس از حرکت ناپذیری آن استنتاج کرد (پارهی ۱۰):

زیرا اگر آنچه هست تقسیم شود، حرکت میکند؛ اما اگر حرکت کند، دیگر نخواهد بود.

این استدلال عجیب نشان می دهد که او تقسیم واقعیت را فقط به مثابه پدیدهای انجام یافته در ذهن داشته است. اینکه آنچه هست ممکن است به لحاظ نظری تقسیم پذیر باشد (چنانکه به واقع هر حجمی باید چنین باشد)، بی آنکه بالفعل تقسیم شده باشد، چیزی است که ملیسوس آن را در نظر نگرفته است.

او در انکار کثرت، و به این ترتیب در انکار همهی اشیاء و کیفیات محسوس نیز، استدلال مشروحی را پذیرفته است (پارهی ۲-۲۸). فی المثل او عناصر چهارگانهی خاک، آب، هوا، آتش (اشارهی دیگری به امپدکلس)، فلزات، رنگها، گرم و سرد، سخت و نرم، زنده و مرده را ذکر می کند. انسانها معتقدند که این امور وجود دارند، و یکی به دیگری تغییر می کند، به نحوی که، فی المثل، آهن سخت در برخورد با انگشت ساییده می شود، آب به خاک و سنگ تبدیل می شود، و «ما درست می بینیم و می شنویم». این غلط است زیرا، اگر این امور وجود داشتند، در این صورت از معیاری که پیش از این در باب وجود وضع کردیم نتیجه می شدند، یعنی این معیار که پیش از این در باب وجود وضع کردیم نتیجه می شدند، یعنی این معیار که

هر یک از آنها باید آنگونه باشد که در وهلهی اول ظاهر می شود، و نه تغییر کند و نه متفاوت شود، بلکه هر کدام باید همواره همان باشد که هست.

اما (۶-۴/۸)

۱. در این جا او احتمالاً آناکساگوراس را در ذهن دارد. رک: جلد ۸ فارسی.

به نظر ما می رسد که همه متفاوت می شوند و از ظاهری که در هر زمان خاصی دارند تغییر می کنند. پس روشن است که ما درست نمی دیده ایم و این چیزهای بسیار نیز درست به نظر نمی رسند، زیرا اگر واقعی بودند تغییر نمی کردند، بلکه هر یک چنان می بود که به نظر می رسید؛ زیرا هیچ چیز از آن که به راستی وجود دارد قوی تر نیست. اما اگر آن تغییر کند، آنچه هست تباه می شود و آنچه نیست به وجود می آید. بنابراین اگر چیزهای بسیار، بودند باید چنان می بودند که واحد هست.

نتیجهای که ملیسوس هم در آغاز و هم در آخر این بخش به دست می آورد، از آن خودش است، و یک برهان خلف مرتب و منظمی درباب کثرت تشکیل می دهد، به ویژه با نظر به دو ویژگی واقعیت واحد که بررسی آن هنوز باقی می ماند. می توان اضافه کرد که کسانی که در کثرت گرایی اتمیان این چالش را می بینند («بسیار خوب، بیایید فرض کنیم که چیزهای بسیار درست مانند واحد شما هستند») شاید به ندرت به این ویژگی های اضافی به اندازه ی کافی توجه کرده اند.

### (ب) واقعیت نامتناهی است

پارمنیدس بر متناهی بودن واقعیت بسیار تأکید کرد، و مدعی بود که این امر برای تمامیت و کمال واقعیت ضروری است و این نکته را با تأییدات جدی دینی حمایت کرد. کوشیده اند نشان دهند که در مرحله ی اندیشه ی وی

۱. یا «حقیقت موجود» (= واقعیت)، τοῦ ἐόντος ἀληθινοῦ, به قول طبیعی دانان، که ملیسوس در این جا با عقاید آنها مخالفت می کند، اوصاف فیزیکی به صورت جفت متضاد رخ می نمایند، و تغییر زمانی در جایی رخ می دهد که ضدی قوی تر از ضد دیگر باشد؛ فی المثل، گرم شدن را به غالب آمدن گرم بر سرد تعبیر کرده اند.

چگونه ممکن بود این عقیده با این اعتقاد که هیچ چیز، حتی فضای خالی، خارج از آن وجود ندارد، ترکیب شود. املیسوس در این جا به طور بنیادی از استادش دور می شود. او می گوید آنچه هست، بندها یا حدود (perata) ندارد، بلکه به واقع آپایرون و نامحدود است. او بر ضد پارمنیدس استدلال نمی کند، از این رو نمی دانیم که او با این مطلب که محدودیت لازمهی کمال واقعیت است چه برخوردی داشته است؛ اما او این مشکل را تشخیص می دهد که چیزی محدود باشد بی آنکه به وسیلهی چیزی دیگر محدود شده باشد. تا آن جا که از کلمات خود او برمی آید ما با این نکته فقط بعدها برخورد می کنیم، یعنی وقتی که نه از برای نامتناهی بودن آنچه هست، بلکه از نامتناهی بودن آنچه هست، بلکه از نامتناهی بودن آنچه هست، بلکه از نامتناهی بودن آنچه هست، بلکه

او وحدت آن را از نامتناهی بودنش استنتاج کرد یا از این استدلال که هاگر واحد نبود، می بایست در برابر [یا محدود به وسیلهی] چیزی دیگر می بود» (پاره ی ۵، سیمپلیکیوس).

## باز (پارهی ۶):

برای نامتناهی بودن، آن باید واحد باشد؛ زیرا اگر دو چیز بودند، نمی توانستند نامتناهی باشند بلکه محدودیتهایی داشتند نسبت به [یامحدود می شدند به وسیلهی] یکدیگر.

این درست است که ملیسوس استدلالهای عالی دیگری از برای وحدت واقعیت داشت که از پارمنیدس به ارث برده بود؛ اما، چنانکه دیدیم، او وحدت واقعیت را بر نامتناهی بودنش مبتنی ساخت، و کوشید این نکته

۱. پارمنیدس، ۳۳-۸/۲۶، ۲-۲۲: نگا: بالا صص ۱۱۲،۹۳-۱۰۷.

را، بدبختانه از برای جلب اعتقاد کامل ما، به طرقی اثبات کند که او را چنان نشان می دهند که گویا هنوز کاملاً به صورت ابتدایی مبهم می اندیشد. ارسطو در واقع این جا با ارایه ی این اطلاعات که او استدلال خوبی در این باره دارد او را نجات می دهد. سیمپلیکیوس آن برهان را نقل نکرده است، در کلمات خود ملیسوس هم اصلاً آن را نداریم، و به واقع ارسطو از ملیسوس به عنوان نویسنده ی آن نام نمی برد. با وجود این، این استدلال به قدری شبیه استدلال های قبلاً نقل شده می باشد که به نظر نمی رسد از آن دیگری باشد، و جالب این است که ما این استدلال را مدیون ارسطو هستیم، کسی که تا آن اندازه به ملیسوس قایل نیست که او را «بسیار خام تر» از پارمنیدس و استدلال هایش را «ناپخته و خالی از ظرافت» می نامد، و او را این چنین استدلال هایش را «ناپخته و خالی از ظرافت» می نامد، و او را این چنین تحقیر آمیز کنار می گذارد: «یکی محالی را برگرفت و بقیه از او پیروی کردند؛ این به اندازه ی کافی ساده است.» (مابعد الطبیعة ، ۹۸۶۵۲۶ ، فیزیک کردند؛ این به اندازه ی کافی ساده است.» (مابعد الطبیعة ، ۹۸۶۵۲۶ ، فیزیک

آنها می گویند که همه یکی است، بی حرکت و نامتناهی؛ زیرا حد آن را در مقابل خلاً قرار می دهد. ا

۱. کون و فساد، ۳۲۵ الف ۱۴. موضوع این فقره «بعضی از فیلسوفان قدیم تر»
 است، که «معتقدند آنچه هست ضرورتاً یکی و بی حرکت است».

باید این را ممکن دانست که هر چند این فقره ی توضیحی ممکن است تنها به ویژگی عدم تناهی دلالت کند، این جمله ممکن است چیزی بیش از تعبیر دوباره ی پاره های ۵ و ۶ خود ملیسوس نباشد، که در آنها نامتناهی بودن واقعیت پذیرفته شده است، و وحدت واقعیت از آن بر این اساس که کثرت مستلزم حدودهاست و به این ترتیب با عدم تناهی ناسازگار است استنتاج شده است. با این حال، من ترجیح می دهم که این دیدگاه خیر خواهانه را برگیرم که ارسطو در این جا استدلال درست ملیسوس بر ضد تناهی را حفظ کرده است، علی رغم اینکه ملیسوس استدلالی غیر منطقی ارائه می کند.

این البته اعتراضی است که برای خواننده ی جدید طبیعتاً به هنگام برخورد با این گفته ی پارمنیدس پیش می آید که مجموع کل وجود محدود است و شکل کروی دارد.

اما ملیسوس همچنین نامتناهی بودن واقعیت را به طریقی مناقشه برانگیز اثبات کرده است. او پس از پذیرفتن این استدلال پارمنیدسی که آنچه هست هرگز نمی تواند به وجود آید، چنین ادامه می دهد (پاره ی ۲):

از آنجا که پدید نیامده بود، هست و همواره بود و همواره خواهد بود، و نه آغاز دارد و نه انجام، بلکه نامتناهی است. زیرا اگر به وجود می آمد، آغاز (با فرض به وجود آمدن، باید در زمان خاصی به وجود آمده باشد) و انجام (زیرا آن برای وجود آمدن، زمانی باید، متوقف شده باشد) امی داشت؛ اما از آنجا که آن هرگز شروع نشده است و

۱. در ترجمه ی این فقره از دیلز ـ کرانتس پیروی کردهام. تردیدهایی وجود دارد که آیا γινόμενον یا Υενόμενον آنچه را ملیسوس نوشته است ارایه می کنند یا نه. هر بار که سیمپلیکیوس این فقره را نقل می کند، γινόμενον آمده است (فیزیک، ۵-۲۹/۲۴ و ۳-۱۰۹/۲۰). اما در موضع اخیر در یرانتز دوم به دنبال آن ۵۷ را آورده است (که اگر درست باشد پس ترجمهی بالا درست است)، و در تفسیرش کلمهی γενόμενον را تکرار می کند. اشینگل (اثو دموس پارهی ۱۸) γενόμενον را در نقل قول اصلی حفظ کرده است و دیلز از او پیروی کرده است. ۲٤٧٥μ٤٧٥٧ ترجمهی برنت را ممکن می سازد، هرچند نه ضروری (EGP، ۳۲۲): «زمانی به وجود آمدن آن پایان می یافت». همچنین کریک ـ راون نیز ترجمه کردهاند: «به وجود آمدنش زمانی متوقف مىشد». كان (Festschr. kapp, 23) و چرنيس (۷۰، ACP) به طریق مشابه ترجمه می کنند. راس (فیزیک، ۴۷۲) فکر می کند که معنا چنین است: «آن باید آغاز (مکانی) داشته باشد (یعنی، بخشی که اول پدید می آید) و پایان (مکانی) داشته باشد (یعنی، بخشی که در آخر پدید می آید). هر چند ملیسوس این را متعتقد بود، وجود ποτε این را غیرممکن میسازد که او در ابن جا همين نكته را گفته باشد.

در هر صورت «پایان داشتن» (زماناً) باید به معنای از بین رفتن باشد. من این جمله را اقتباسی از این تعبیر پارمنیدس می دانم، ۱۸/۲۷ ἄναρχον (۱/۲۷) ق

پایان نیافته است، همواره بود و همواره خواهد بود و آغاز و پایان ندارد؛ زیراغیرممکن است چیزی همواره وجود داشته باشد مگر آنکه یک کل باشد. ۱

می توان تنها براساس این پاره فرض کرد که ملیسوس این نکته ی آشکار را مطرح می کند که آنچه آغاز و انجام ندارد زماناً نامتناهی است. با این حال، دیدیم (جلد ۲ فارسی، ۴۰؛ جلد ۳ فارسی، ۳۲۵ و بعد.)، که متفکران یونان باستان مشکل تفکیک معانی گوناگون نامتناهی یا نامحدود

άπαυστον . اینکه هر آنچه به وجود می آید باید از بین رود - که و که و که و که کو کو که کو که بعدها ارسطو معتقد بود، ممکن است براساس دلایل پارمنیدسی برای ملیسوس بدیهی بوده باشد. این دو پرانتز برای ارایهی دلیلی برای این عقیده آمدهاند که چرا ۱ آن همواره بود و همواره خواهد بوده.

تعبیر اخیر بیان دوباره ی استدلال برضد به وجود آمدن آست. به وجود آمدن فراشد است، و در زمان رخ می دهد، و در خلال زمان به وجود آمدن، یعنی این که بخشی از شیءای که در این فراشد قرار دارد باشد و بخشی دیگر نباشد، و این امری است که از نظر یک پارمنیدسی ناممکن است. «آن یا هست یا نیست»: شق سوم وجود ندارد. رک: پارمنیدس، ۱۱/۸: παμπαν (Δ/۱۱).

چرنیس می گوید معنا چنین است: «مگر آنکه همه چیز است». برای دیدگاه او در باب پاره نگا: 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ، 87 ،

(پایرون) را تجربه کردند، و ملیسوس از این بابت استثناء نبود. اندیشه ی او باید چیزی در این حدود باشد، هر چند گامهای این استدلال بی تردید آگاهانه برداشته نشده اند: «واقعیت پدید نیامده است، بنابراین آغاز و پایان ندارد؛ آنچه آغاز و پایان ندارد نامتناهی (پایرون، بدون پراتا یا حدود) است، فرارد؛ آنچه آغاز و پایان ندارد مکاناً و زماناً متناهی است، زیرا محدودیتهای مکانی به همان اندازه ی محدودیتهای زمانی پراتا هستند، جمله ی معترضه ی مختصری از ارسطو نحوه ی مطرح شدن موضوع در آن زمان را آسان تر می کند (فیزیک، ۱۹-۱۱ ۱۸۶۵). او می گوید اگر چیزی آغاز داشته باشد، می اندیشد، یعنی، از نظرگاه ملیسوس آغاز به شیء پدید آمده مربوط است می اندیشد، یعنی، از نظرگاه ملیسوس آغاز به شیء پدید آمده مربوط است نه به زمان پیدایش. پیدایش یک حیوان البته در زمان خاصی آغاز می شود، اما همچنین این آغاز در نقطه ی خاصی از مکان شروع می شود، که بخش میکروسکوپی آن چیزی است که رشد می کند و سرانجام به موجود بزرگی میکروسکوپی آن چیزی است که رشد می کند و سرانجام به موجود بزرگی بیدیل می شود. پس اگر چیزی آغاز ندارد، نقطه ی آغاز مکانی نیز ندارد، یعنی، بند و مرز ندارد. 
بینی، بند و مرز ندارد. ۱

ارسطو همچنین انتقادش را به صورت منطقی آورده و ملیسوس را به عکس غیر منطقی قضیه ی موجبه ی کلی متهم کرده است. دو تقدیر او از این انتقاد اینهایند:

۱. دی. ی. گرشنسون و دی. ای. گرنبرگ تفسیر متفاوتی از ارسطو، فیزیک ۱۸۶۵ ۱۰-۱۶ بیش نهادهاند (۷-۹، ۱۹۶۱، *Phronesis*)، انتساب کلمات ۱۸۶۵ ۱۰-۱۶ پیش نهادهاند (۲۵ ۲۵ ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱ ۱۸۶۵ تفسی ۱۸۶۵ تفسیر کننده است، اما دیدگاه شان را این فرض تضعیف کرده است که «هر کسی» می پذیرد که زمان (۲۵ و کارفان (۲۵ و کارفان (۲۵ و کارفان (۲۵ و کارفان (۲۵ و کارفان)، برطبق ایده های یونانی، به خوبی می تواند آغاز داشته باشد، رک: جلد ۳ فارسی، ۲۲۶ و بعد. به طور کلی من به همراه محققان دیگر معتقدم که کلمات ۳۲۶ و تعد. به طور کلی من به همراه محققان دیگر معتقدم که کلمات ۲۲۵ و تفسیر خود ارسطو درباره ی ملیسوس کلمات ۱۵ تفسیر خود ارسطو درباره ی ملیسوس

استدلال ملیسوس در باب اینکه همه نامتناهی است اینگونه است. مقدمه ی او این است که همه پدید نیامده است (زیرا از هیچ هیچ چیز پدید نمی آید)، و اینکه هر آنچه پدید آمده باشد آغاز دارد. پس اگر همه پدید نیامده است، آغاز ندارد، به نحوی که نامتناهی است. اما این ضرورتاً نتیجه نمی شود این درست نیست که هر آنچه پدید آید، آغاز دارد، پس هر آنچه آغازدارد پدید آمده است، همان طور که این نیز درست نیست که هر آنچه آغازدارد پدید آمده است، همان طور که این نیز درست نیست که هر کس گرم است، پس هر کس گرم است تب دارد.

استدلال ملیسوس نیز بر این [یعنی، برعکس غیر منطقی] مبتنی است؛ زیرا او مدعی است که آنچه پدید آمده باشد آغاز دارد، پس آنچه پدید نیامده است، آنچه پدید نیامده است، پس نامتناهی است. این درست نیست، زیرا تالی عکس این است. ا

در این استدلال نقص منطقی وجود ندارد که آنچه پدید نیامده است آغاز زمانی ندارد، و ارسطو در انتقاد از ملیسوس باید کلمهی «نامتناهی» را در عام ترین معنای آن به کار برد، تا شامل نامتناهی مکانی نیز باشد. اینکه او در نسبت دادن این عمومیت به ملیسوس موجه بود از دو نقل قول مستقیم در سیمپلیکیوس برمی آید. زیرا در عکسی که داریم، یعنی پارهی ۲:

هر آنچه آغاز و انجام دارد نه پاینده است نه نامتناهی،

کاربرد کلمهی آپایرون و همچنین کلمهی «پاینده» (۵۲۵٬۵۱۷) نشان می دهند که چیزی بیش از نامتناهی زمانی در مد نظر بوده است. سرانجام ملیسوس

۱. ردّ مغالطات، ۱۶۷b۱۳ و ۱۸۱a۲۷. تقریرهای دیگر در ۴۰\_۱۶۸b۳۵ و فیزیک،۱۳\_۱۸۶a۱۰مدهاند.

# در پاره ی ۱۲ از این هم روشن تر می گوید:

اما درست همان طور که آن همیشه هست، به همین سان باید مقدارش نیز نامتناهی باشد.

من تأکید کردم که تفسیرهای متفاوت دیدگاههای ملیسوس در مورد این نکته ممکن هستند. (به ویژه نگا: تفسیر چرنیس که در بالا در یادداشت ۱ این نکته ممکن هستند. (به ویژه نگا: تفسیر چرنیس که در بالا در یادداشت ۱ از ص ۲۳۴، به آن اشاره کردم.) آنچه قطعی است این است که ملیسوس با معتقد شدن به نامتناهی بودن واقعیت از نظر مقدار، رأی پارمنیدس را نقض کرده است، و با طرح این پرسش به پیشرفت عقلانی دست یافته است که:اگر واقعیت هم یکی و هم متناهی است، حدود آن چیستند؟ حد آن به کجا میخورد؟ به خلا برنمی خورد، زیرا خلا نا موجود است؛ به چیزی دیگر نیز برنمی خورد، زیرا در این صورت بیش از یک واقعیت وجود خواهد داشت. ا

## ج) واقعیت جسم body ندارد

اینک به یکی از مشکل ترین اظهارات ملیسوس میرسیم. سیمپلیکیوس مینویسد:

این را که واقعیت غیر جسمانی است، ملیسوس با این کلمات بیان میکند: «اگر واقعیت موجود باشد، باید یکی باشد، و برای یکی بودن باید جسم نداشته باشد. اگر ضخامت داشته باشد باید اجزایی

باید اعتراف کنم که معنای این سخن لوثتن (Parm. Mel. Gorg.) او بعد) را درنیافتم که می گوید «مقدار» را باید «به معنای کیفی» فهمید، همان طور که اصطلاحات μέγεθος و μέγας در ملیسوس «بر بزرگی یا کمال دلات می کنند».

## داشته باشد، و در این صورت دیگر یکی نخواهد بود.» <sup>۱</sup>

به نظر میرسد که ملیسوس از ما میخواهد اظهارات زیر را با یکدیگر وفق دهیم:

(١) واقعيت از نظر مقدار نامتناهي است.

(۲) در آن خلایی وجود ندارد بلکه دپر ۱ است.

(٣) جسم ندارد.

شگفتانگیز نیست که بعضی از محققان آن را غیرممکن دانسته اند. ۲

۱. سیمپلیکیوس، فیزیک، ۱۱۴/۳۴)، ملیسوس پارهی ۹. نسخه های خطی سيميليكيوس در آغاز نقل قول بين ΕΕ) εἰ μὲν οὖν εἰη و ΕΕ) εἰ μὲν οὖν ρ) εἴη (Ο) اختلاف دارند. دیلز در ویرایش خود از سیمپلیکیوس دومی را چاپ کرده است، اما دیلز ـ کرانتس اولی را ترجیح داده است. فکر نمی کنم این اختلاف نسخه ها معنا را آن اندازه تغییر دهد که این مسئله پیش آید، چنانکه بعضى پیش کشیدهاند، که شاید این کلمات بر وجود واحد الیاییان دلالت ندارند، بلکه بر هر تک تک واحدهای کثیری دلالت دارند که زنون با آنها برخورد داشت (بالا صص ۹۱-۸۸). این نظریه، که بنا بر آن سیمپلیکیوس به رغم داشتن کتاب ملیسوس آن را کاملاً بد فهمیده است، به نظر من غیر محتمل است، و پس از این هرگز به آن دوباره اشاره نخواهم کرد. برنت (EGP، ۲۲۷ و بعد) در حمایت از آن نظریه از تسلر (ZN، ۷۷۰ یادداشت ۲) پیروی کرده است، و نستله آن را به طور موجز در RE، پانزدهم، ۱، ۵۳۱ آورده است. این سخن ارسطو دربارهی ملیسوس (مابعدالطبیعة، ۹۸۶b ۱۸) که وى، برخلاف پارمنيدس، واحد را برحسب ماده ادراك مي كند، در دفاع از آن نظریه نیست.  $\tilde{\upsilon}$  (مادهی) ارسطو  $\tilde{\sigma}$  (جسم) نیست، چنانکه خود تسلر نیز می پذیرد. واقعیت ملیسوس بیشتر شبیه مادهی نخستین (۵۸۹) ارسطوست، في المثل، از نظر در عين حال نامحدود بودن و از طريق حواس ادراکنایذیر بودن.

۲. مهمترین بحثهای اخیر در این باره اینهایند:

H. Gomperz, Ilermes, 1932, 157ff.; Raven, Pyth. and El. ch.

6; Vlastos, Gnomon, 1953, 34-5; Booth, AJP, 1958, 61-5.

نتیجه گیری بوت محتاطانه است. بقیه همه از دیدگاه قدیم تر تسلر و برنت و نستله پیروی کردهاند. استدلال موشکافانه و دقیق ولاستوس را این عقیدهاش قیاس ذوحدین در اینجا عموماً به این شکل مطرح می شود: آیا واقعیت جسمانی است یا غیر جسمانی؟ یعنی، این جملهی ملیسوس را که هواقعیت باید جسم (به یونانی: سوما) نداشته باشد» به این معنا گرفته اند که واقعیت به معنای امروزین کلمه غیر جسمانی است. این ضرورتاً درست نیست. یکی از آشکار ترین درسهای اندیشهی پیش از سقراطی این است که مفهوم وجود غیر جسمانی در گامی واحد به حاصل نیامده، بلکه فرایندی تدریجی بوده است. ارسطو، که این نکته برای او روشن بود، هنگامی که درباره ی اسلافش سخن می گوید، صفت مالی به کار می برد. آنها در انتخاب جوهر را در اشکال تفضیلی و صفت عالی به کار می برد. آنها در انتخاب جوهر نخستین شان، یا در بررسی ترکیب نفس، به آنچه به دلیل ساخت ظریفش و سبکی اش یا حرکت پذیری اش «بیشتر غیر جسمانی» یا نزدیک تر به غیر جسمانی» یا نزدیک تر به غیر جسمانی ترین، عناصر، و هوااز آب هغیر جسمانی ترین، عناصر، و هوااز آب هغیر جسمانی ترین، عناصر، و هوااز آب

ایچ. گرمپرتس در مقالهی مهماش دربارهی کلمهی آسوهاتون به ما یادآوری می کند که سوه در قدیم ترین زمینه هایش (یعنی، در هومر) به معنای جسد است. معنای آن به سرعت تحول یافت و بر بدن انسان یا حیوان اطلاق شد، و این امر موجب شد که تقریباً معنای کلی آن در ادبیات

تضعیف کرده است که ترکیب غیر جسمانی بودن وجود با نامتناهی بودن آن از نظر ملیسوس ممکن است «زیرا نامتناهی بودن آن به معنای بی آغاز و بی بیایان بودن زمانی است، نه نامحدود بودن بُعد مکانی». این تفسیر با این تعبیر پارهی ۳، کشو ۱۵ نامحدود از نظر مقدار) ناسازگار است، تعبیری که ولاستوس بی هرگونه تفسیری آورده است. حتی جدا از معنای این عبارت، شکل جمله ( $\mathring{\text{WORED}}$  ...  $\mathring{\text{OUTW}}$  ( $\mathring{\text{CUI}}$ ) روشن گر این است که نکته ی جدیدی را می خواهد مطرح کند، نه صرفاً تکرار  $\mathring{\text{EOIIV}}$   $\mathring{\text{CUI}}$  را.

اراون (P.) برای مثالها نگا: H. Gomperz, Hermes, 1932, 167, n. 1. راون (H. Gomperz, Hermes, 1932, 167, n. 1. راون (and E. 89-92) مطالب معقولی برای گفتن بر ضد ساده سازی بیش از اندازه ی این مسئله دارد.

کلاسیک همین باشد. هنگامی که در زمینه های فلسفی، و احتمالاً نه پیش از اواخر پنجم، امعنای آن توسعه یافت و شامل جسم فیزیکی به طور کلی شد، (همان طور که گومپرتس خاطرنشان می کند) هنوز معنایش به چیزهایی محدود بود که دو ویژگی اساسی اجسام سازمند organic را داشتند: ادراک پذیری برای حواس (مخصوصاً حس لامسه و بینایی) و گنجیدن در حدود مکانی معین. بنابراین اگر موجود، معقول و نامریی باشد و حدودی نداشته باشد (یعنی آبایرون) باشد، نمی توان گفت که هسوما ندارد، و می دانیم وجود ملیسوس همهی این ویژگی ها را دارد. این فیز درک کردنی است که داشتن سوما مستلزم داشتن اجزاء و مربی بودن است، و الیاییان بیشتر به این دلیل است که جسمانی بودن واقعیت را منکر شدند.

فهم انکار ضخامت (pachos, پاخوس) دشوارتر است. باید با تئودور گرمپرتس موافق بود (الهیات یونانی، اول، ۱۹۰) که ملیسوس صرفاً صه بعدی بودن واقعیت را انکار نمی کند تا آن را دو بعدی سازد. او به واقع در مخمصه ی دشواری قرار گرفته بود. او هنوز می خواست که از برنهاد اصلی الیایی در باب و حدت و ادراک ناشدنی و تقسیم ناپذیری واقعیت و اوصافی مانند آن حمایت کند، اما با توجه به اینکه از مشکلات بیان نخستین آن از

با قطع نظر از فقره ی حاضر (و به هیچ وجه قطعی نیست که وجود از نظرگاه ملیسوس بی جان بوده باشد) من تردید دارم که واژه ی ۵ شکل در قرن پنجم، به جز در هزل گرگیاس نسبت به استدلال الیاییان (پاره ی ۲، دیلز - کرانتس، دوم، ۱۸)، و اگر اصیل باشد، شاید در پاره ی ۱۲ فیلولائوس، به اشیاء بی جان ارتباطی داشته باشد. در پاره ی ۱۱ گرگیاس (همان، ۲۹۰/۱۷) کلمه ی ۸۵ بر کلمه کرکیاس (همان، ۲۹۰/۱۷) کلمه ی کلمه کرکیاس (همان، ۵ شخص تلقی شده است. از نظر گاه دیو گنس آ پولونیایی ۵ شره است در پاره ی ۵ و در توکودیدس و دیگر آثار مکتوب غیر فلسفی، تراژدی (بسیار مکرر) و در توکودیدس و دیگر آثار مکتوب غیر فلسفی، همواره بدن انسان یا حیوان است. پیشنهاد من این است در پاره ی ۹ ملیسوس، ترجمه ی دیلز - کرانتس باید چنین باشد: «بدن داشتن»، نه «جسم».

سوی پارمنیدس، و به احتمال زیاد از استدلالهای نافذ زنون آگاه بود، در آنچه قبلًا آموزهای شدیداً پارادکسیکال بود اصلاحاتی به عمل آورد. بارمنیدس از «آنچه هست» به مثابه امری محدود سخن گفته بود، مانند کرهای که مرکز و محیطش آن را محدود کرده باشد. آیا اینگونه سخن گفتن دربارهی واقعیت مستلزم اجزاء داشتن آن و بنابراین مستلزم به خطر افتادن وحدت و تقسیمناپذیریاش نبود؟ زنون استدلال کرد که هر آنچه موجود باشد باید مقدار و ضخامت (باخوس) داشته باشد، یعنی جزیی در کنار جزیم، دیگر. او به حامیان کثرت حمله می کرد، اما استدلال او را به آسانی می شد بر ضد یکی پارمنیدس نیز به کار برد. اینگونه محظوراتِ اجتنابناپذیر ماندند تا اینکه مفهوم موجود کاملاً غیر جسمانی و غیر مکانی به حاصل آمد، که در آن زمان هنوز به حاصل نیامده بود. ارسطو آنگاه که از دیدگاه افلاطونی به عقب، به الیاییان، نظر میکند پرتو چندی بر موضوع می افکند. از نظرگاه او واقعیت به دو قلمرو طبیعت فیزیکی و قلمرو برتر موجودات معقول و ازلی، که غیر جسمانی و از محدودیتهای مکان و زمان فارغاند، تقسيم مي شود. آنها موضوعات مطالعات متفاوت هستند، یکی موضوع فیزیک و دیگری موضوع فلسفهی نخستین یا الهیات است. مفهوم اليايي هنوز مفهومي وحدت گرايانه بود؛ استدلالهاي آنها واقعيت کیفیات محسوس را قبول نداشت، بی آنکه آن را برتر از ترتیب مکانی قرار دهد. از این رو ارسطو در دربارهی آسمان (۲۹۸b۲۱) در مورد پارمنیدس و مليسوس مينويسد:

با این حال، آنها از وجود چیزی در ورای جوهر اشیاء محسوس آگاهی نداشتند، و چون نخستین بار دریافتند که اگر دانش و حکمت ممکن باشند، باید موجودات نامتغیر وجود داشته باشند، از این رو به اشیاء محسوس وصف برتری نسبت دادند.

به تعبیر دیگر الیاییان می کوشیدند تا معقولیت و تغییرناپذیری ازلی صورت محض افلاطوني يا ارسطويي را به واقعيت ببخشند بي آنكه آن را متعالى سازند. آنها در عملی ساختن این کار، طبیعتاً فلسفه را به مرحلهی بسیار دشواری آوردند که نمی توانست در آن باقی بماند و نماند. پاخوس ، که مى توان «غلظت ملموس» ترجمه كرد، براى مليسوس آشكارا هم تركيب و هم محسوس بودن را تداعی می کرد، و از این رو وی آن را به عنوان صفتی از برای وجود واحد رد کرد. وجود «پر» است، و به صورت نامتناهی در فضا گسترده است، اما غلیظ یا رقیق بودن را نمی توان بر آن اطلاق کرد: «نمی تواند غلیظ یا رقیق باشد» (بارهی ۷/۸). محققانی که کوشیدهاند ملیسوس را به چهارچوب بعدی مقولات تفکر محدود کنند، و او را چنان فرض کنند که گویا درصدد پاسخ دادن به سئوالی از این قبیل است که «آیا وجود جسمانی است یا غیر جسمانی؟ ،، خود را در رد کردن این یا آن سخن او، به دلیل اینکه چون با یکدیگر نگریسته شوند خود متناقض و نامعقول است، مجبور دیدهاند. ادعای من این است که از سخنان او با خود متناقض بودن و نامعقولیت کاملاً برنمی آیند، هر چند سخنانش چنین رنگ و بویی دارد. این مسلم است که اندیشه نتوانست چندان در این جهت پیش رود. اندیشه آغازی تازه یافت، اما نه بدون در حساب آوردن الیاییان، جهاتی که اینک اندیشه در آنها پیش خواهد رفت، به مقدار زیاد از طریق تجربهی الياييان تعين يافتهاند. وحدت گرايي پيش از آن كه كاملًا كنار گذاشته شود، در جذبه های پیشرفت عقلانی بود که می توانست به اوج خود رسد.

# د)واقعیت درد احساس نمی کند

ملیسوس در فهرست اوصافِ غالباً سلبیِ «آنچه هست» پس از گفتن اینکه آن پاینده و نامتناهی و یکی و همگن است و هرگز تباه نمی شود و رشد نمی کند و تغییر نمی یابد، به نحو شگفت انگیزی اضافه می کند که واقعیت درد و اندوه احساس نمی کند. او خود این نکته را در همان پاره چنین توضیح می دهد:

احساس درد نیز نمی کند. اگر درد داشت نمی توانست کامل باشد، زیرا چیز دردمند نمی تواند همیشه باشد، نیز همان نیروی شیء سالم را ندارد. همچنین اگر دردمند باشد از هر جهت همانند نتواند بود، زیرا از افزودن چیزی بر آن و از کم کردن چیزی از آن احساس درد می کرد، و دیگر همانند نمی بود. همچنین آنچه سالم است نمی تواند احساس درد کند، زیرا در این صورت آنچه هست و سلامت تباه می شوند، و آنچه نیست به وجود می آید. و همین استدلال درباره ی اندوه نیز، همچون مورد درد، صادق است.

این استدلال هیچ چیز جدیدی اضافه نمی کند. درد با تمامیت و با این قاعده که واقعیت باید دستخوش افزایش و کاهش و تباهی نباشد ناسازگار است. امر جالب توجه این است که ملیسوس گمان می کند که این نکته ارزش مطرح شدن را دارد. تسلر می نویسد که انکار درد از واقعیت لازم نیست به این معنا باشد که او احساس دایمی سلامت یا سعادت را به واقعیت نسبت می دهد، «زیرا اساساً تا حال اثبات نشده است که او احساس را به واقعیت نسبت می دهد». این سخن، غیر منطقی و مشکوک است. گفتن اینکه چیزی «درد و لذت احساس نمی کند» یا هر جفت دیگری از احساس های متضاد را

۱. پاره ی ۷/۲: ۵ٌ۷۱۵ ۵ٌ۷۲۵ ۵ٌ۷۲۵ منای در د فیزیکی به کار رفته است، اما در قرن پنجم همچنین به معنای اندوه ذهنی نیز بوده است، دومی فقط به معنای دوم به کار رفته است. در هرودوت، کتاب بوده است، دومی فقط به معنای دوم به کار رفته است. در هرودوت، کتاب چهارم، ۶۸، کلمه ی گلاکه که کلمه که کلمه کار رفته است (رک: کلمه فرانسوی souffrant [ناخوش])، و لوئنن (60) از کوووتی پیروی کرده، و آن را در این جا به معنای ناخوش گرفته است. با نظر به مقابله ی آن با  $\hat{\mathbf{v}}$ ۷٪ به احتمال زیاد آن معنا کاملاً درست است.

ندارند، ممکن است به واقع نوعی انکار هرگونه احساس باشد؛ اما تنها نبودن درد را ذکر کردن از برای توصیف کاملاً بی احساس بودن چیزی، شیوه ی شگفت انگیزی در سخن گفتن محسوب می شود. دیگران در جهت متضاد دیدگاه تسلر رفته اند و در این کلمات عناصر عرفان، یا حتی ریشه ی برهان هستی شناختی اثبات وجود خدا را دیده اند. ۱

بی آنکه دورتر از این برویم، می توانیم بگوییم که این کلمات به موقع به یاد می آورند که در باور عادی اندیشه ی یونان باستان، واقعیت نهایی زنده و الهی است. در نظر ملطیان و فیثاغوریان و هراکلیتوس چنین بوده است. در نظر کسنوفانس نیز چنین بوده است، کسی که اندیشه ی الیایی، بسیاری از الهامات خود را مدیون خدای بی حرکت و واحد اوست. اگر دوباره به منابع بی واسطه ی الیاییان نظر کنیم، الیاییانی که بسیاری از اندیشه های شان را به مثابه امری سازگار با «نجات پدیده ها» حفظ کردند، کره ی امپدکلس را «شادمان از بی حرکت ایستادنش» و «ذهن مقدسی که در سراسر کیهان سیر می کند» می یابیم. از دیدگاه آناکساگوراس عقل «به تنهایی و فی نفسه» فرآیندهای کیهانی را مهار می کند. مدرکی دال بر این وجود ندارد که فیلسوفی قبل از لئرکیپوس و دموکریتوس به مفهوم ماده ی بی حیات دست فیلسوفی قبل از لئرکیپوس و دموکریتوس به مفهوم ماده ی بی حیات دست فیلسوفی قبل از لئرکیپوس و دموکریتوس به مفهوم ماده ی بی حیات دست فیلسوفی قبل از لئر کیپوس و دموکریتوس به مفهوم ماده ی بی حیات دست فیلسوفی قبل از لئر کیپوس و دموکریتوس به مفهوم ماده ی بی حیات دست فیلسوفی قبل از لئر کیپوس و دموکریتوس به مفهوم ماده ی بی حیات دست فیلسوفی قبل از لئره می دانسته اند. ۲ در مورد این دو دست کم چیزی وجود دارد که آنها و اقعیت را زنده می دانسته اند. ۲ در مورد این دو دست کم چیزی وجود ندارد

ZN, VVV, n. Y, VVX, n. \ fin.

۱. برای دیدگاه تسلر و توافق دیدگاه های قبلی نگا:

منتقدان بسيار جديد به اين فقره چندان تو جه نكر دهاند.

آئتیوس درواقع می گوید که از نظرگاه پارمنیدس «کرهی بی حرکت و متناهی» خداست، و برای ملیسوس و زنون «واحد و همه» خداست، (دیلز ـ کرانتس، ۸۲، ۸۳۱ و ۳۰، ۸۱۳). فهرست مختصر او دربارهی خدایان فیلسوفان (عقاید. ۳-۱۳) قانع کننده نیست، اما ممکن است اظهارات او دلیلی داشته باشد. الومپیودوروس نیز از عقیده ی ملیسوس به الوهیت واقعیت واحد سخن می گوید، اما زبان وی تا اندازه ی زیادی مبهم است. (دیلز ـ کرانتس، ۸۱۳) او

که استثناء بودنشان را پیش نهاد کند، و با در حساب آوردن کستوفانس به عنوان آموزگار الهیات پارمنیدس، و با ارجاع به آزادی از درد در شاگردش ملیسوس، احتمال اینکه خود پارمنیدس نیز زنده بودن واقعیت را پذیرفته بوده است از اینکه نپذیرفته بوده باشد بسیار زیادتر است. شیوه ی عمدتاً غیر عمدی ملیسوس در پیش نهادن این ویژگی خاص در کنار ویژگی های وجود الیایی قویاً این را پیشنهاد می کند که می توان فرضی را که طبیعتاً اساس این ویژگی است پذیرفت. این ملاحظات شاید عقیده ی محققانی را حمایت کند که در پارمنیدس، وجود را با اندیشه یکی می دانند، زیرا حیات هآنچه هست به ندرت می تواند به صورت هر فعالیت دیگری به جز جزمیت سخن گفت. در مقابل کسانی که از عرفان و براهین وجود خدا اندیشیدن (noein) متجلی شود. اما به سختی می توان در این باره با جزمیت سخن گفت. در مقابل کسانی که از عرفان و براهین وجود خدا پارمنیدس و ملیسوس این میراث اندیشه ی قدیم تر را، عمد تا ناخود آگاه، حفظ کرده باشند، آثار باقی مانده از آنها نشان می دهد که این نکته برای آنها همیت کمتری داده است.

آذرا ἀρχὴ πάντων τῶν ὄντων آذرا

# ٣. ارتباط با فیلسوفان دیگر

عکسالعمل در مقابل پارادکس الیایی چندان طول نکشید. در نیمه ی دوم قرن پنجم امپدکلس و آناکساگوراس و لئوکیپوس و دموکریتوس اتمی، به طرق مختلف کوشیدند که منطق پارمنیدس را از سر راه بردارند، و به وسیله ی نظریههای کثرتگرایانه واقعیت را به دنیای محسوس روزمره بازگردانند. ملیسوس، الیایی باقی ماند، اما با این فیلسوفان دیگر معاصر بود، و دادههای خارجی برای معین ساختن ترتیب زمانی آثار آنها کفایت نمی کند. با این حال، در پارههای بعضی از آنها نشانهایی دال بر این وجود دارد که ملیسوس از استدلالهای کثرت گرایان آگاهی داشته است.

او در پاره ی ۷/۸ هنگامی که تنوعات غلیظ و رقیق را انکار می کند، و باز در پاره ی ۸/۳ هنگامی که از این عقیده یاد می کند که خاک و سنگ از آب به حاصل آمدهاند، سلف ایونیایی اش آناکسیمنس و پیرو معاصرش دیوگنس آپولونیایی را به باد انتقاد می گیرد. نشان های روشنی از علاقه ی او به فیثاغورگرایی وجود ندارد، هر چند راوِن فکر می کند که این «پذیرفتنی»

است که اعتراض ملیسوس بر ضد متناهی بودن واحد پارمنیدسی (که اگر واحد متناهی و کروی باشد باید چیزی خارج از آن وجود داشته باشد) از آن خود ملیسوس نیست بلکه در انتقادهای فیثاغوری ریشه دارد. ا

ملیسوس در پارهی ۱۰ تجزیهی واقعیت را انکار میکند، و به روایت МХG او همچنین مرکب بودن آن را نیز رد میکند. هر دو انکار حاصل وحدت و حرکتناپذیری واقعیت است، و تسلر این حقیقت را که ملیسوس فکر میکرده است که هر دو مسئله شایسته است جداگانه طرح و بحث شوند، به انگیزهی او در رد امپدکلس نسبت میدهد، کسی که کوشید از دست اعتراضهای الیاییان در باب پیدایش و تباهی از طریق تحویل دادن آنها به فرآیندهای آمیزش و جدایی عناصر فسادناپذیر، رها شود. ممکن است تسلر در این باب اغراق کرده باشد. زیرا فی المثل پاره ی ۷/۳ نیز در همین جهتاست:

همچنین تجدید نظم آن غیرممکن است، زیرا نظم (کوسموس) قبلاً موجود تباه نمی شود، و نظمی که وجود ندارد به وجود نمی آید. ۲

1.P. and E. 79-82.

استدلال دوم از سه استدلال او، که اعتراض از آن یکی از فیثاغوریان (آرخوتاس) بعدی است، تردیدآمیز است. دو استدلال دیگر، غیر مستقیماند و راون خودش اولین کسی است که پذیرفت این پیشنهاد نمی تواند مطلب را اثبات کند.

کسانی که معتقدند پارهی ۹ در نقد به واحدهای تشکیل دهنده ی کثرت نوشته شده است (ص ۲۳۸ ، یادداشت ۱ ، بالا) معتقدند که هدف این پاره فیثاغوریان هستند (برنت، ۲۲۷ ، EGP).

۲. لوئنن (Parm. Mel. Gorg. 160) به به μετακοσμεῖσθαι (Parm. Mel. Gorg. 160) بسیار بعید به معنای «کیفی» می گیرد. این در مورد جمله ی مربوط به κόσμος بسیار بعید است، و نقل کلمات LSJ «ترتیب مجدد: این جا، تغییر شکل» آن را محتمل تر نمی سازد. این کلمه در تنها ارجاع آن عصر که اینها ارایه می کنند، یعنی هیپوکراتس، Fract (درباره ی شکستگی های استخوان)، ۲، همان طور که لیتره

امپدکلس از عناصر اینگونه سخن می گوید که ازمانی عامل عشق آنها را با یکدیگر در کوسموس واحد گرد می آورد، و زمانی دیگر از یکدیگر جدا می شوند»، و بیر پیوسته جای شان را تغییر می دهند»، و بیر یکدیگر تسلط می بابند». ازبان امپدکلس همچنین ممکن است است که ما در این باره کلمات او ملیسوس بر ضد آمیزش پیش نهاد. درست است که ما در این باره کلمات او را نداریم، اما به روایت MXG او «وحدت را در معنای آمیزش» تعریف کرد، آمیزشی که زمانی رخ می دهد که «چیزهای بسیاری وجود داشته باشند که در یکدیگر حرکت می کنند». این دو گونه می تواند باشد، یا به وسیلهی ترکیب یکدیگر حرکت می کنند». این دو گونه می تواند باشد، یا به وسیلهی ترکیب شمه پوشی (یا به هم بافتن، گفته شرکیک فیم پوشی (یا به هم بافتن، گفته گفته کار در کشور با به هم بافتن، گفته گفته که می انواین گفته که به وسیلهی هم پوشی (یا به هم بافتن، گفته گفته که به حاصل می آید». هیچکدام از این

ترجمه کرده است، به درستی چنین معنا می دهد: آنها به نحو دیگری کار را آراستند. نویسنده ی MXG هنگامی که می نویسد (۹۷۴a۲۰):

οὕτε μετακοσμούμενον θέσει οὕτε έτεροιούμενον εἴδει در معنای فعل هیچ تردید ندارد. دیلز (Hermes, 1941, 365)، حتی بدون در نظر گرفتن امیدکلس، در اینجا مجادله بر ض د لئوکیپوس اتم گرای را می بیند. این امر به نظر لجبازی می آید.

۱. پارههای ۱۷/۳۴،۱۷/۶،۲۶/۵.

۲. با ۹۷۴a ۲۴، MXG) εν ἐκ πλειόνων) رک: امپدکلس، پارهی ۲۶/۸: ۴۵ این ۹۷۴a ۲۴، ۲۶/۸ به هنگام مقابلهی آن با شده ΜXG به هنگام مقابلهی آن با پارههای موجود، موجب می شود که بتوان حتی هنگامی که پارههای نقل شده در آن باقی نمانده اند به آن اعتماد کنیم.

ممکن است ملیسوس به کثرت گرایی در لفافه حمله کرده باشد. آپلت (Jbb.) بیشنهاد می کند که او ممکن است در به کار بردن (f. Philol. 1886, 7396. کلمات و ἐπάλλαξις و ἐπιπρόσθησις و σύνθεσις ترکیبی از گونهی اتمی را در نظر داشته باشد، و این پیشنهاد تا اندازه ای پذیرفتنی است. او همچنین خاطر نشان می کند که از آنجا که تا زمان ملیسوس فقط ترکیب مکانیکی شناخته شده بوده است (که نخستین بار در ارسطو، کون و فساد، اول، ۱۰ ظاهر شده است) نه ترکیب شیمیایی، دست او را در این اظهار نظر بازمی گرداند که: هیچ ترکیبی نمی تواند و حدت راستین به حاصل آورد.

موارد با تبدیل به وحدت راستین سازگار نیست، ازیرا در هر یک از آنها، عناصر هویتهای متمایزشان را حفظ می کنند و می توانند از یکدیگر جدا شوند.

همچنین به دلایل درستی معتقدند که امپدکلس نخستین کسی بود که عناصر چهارگانه ی خاک، آب، هوا، آتش را به عنوان اجزای نهایی جهان معین کرد، و ملیسوس در انکار جواهر و کیفیات فیزیکی در پاره ی ۸ درست با این چهار عنصر شروع کرده است. نمی توان در این تردید داشت که او از این کوشش برای رهایی از منطق الیایی به وسیله ی توسل جستن به کثرت آگاه بوده است، و این که او به بهترین وجهی آن را نقش بر آب کرد.

عدهای در استدلالهای پارهی ۸ بر ضد دنیای محسوس، حمله به آناکساگوراس را دیدهاند، اما به نظر میرسد که آنها هدف خاص تری از تمایل عمومی آدمیان به اعتقاد به حواس شان نداشته باشند. ۲

۱. ترجمه ی آپلت از Βοπίτε, Ind. Ar. ۷۱۳۵ و بدیگران ترجمه کردهاند: «هیچکدام رخ (همان ، ۷۴۲، رک: این ترجمه کردهاند: «هیچکدام رخ نمی دهد»، و در این ترجمه، توسل غیر الیایی به تجربه را به ملیسوس نسبت دادهاند. اگر این ترجمه درست باشد، او احتمالاً آن را به عنوان argumentum به کار برده است.

به نظر می رسد این زبان بیش از هر کس دیگر بر او [آناکساگوراس] اطلاق پذیر است»، برنت، ۴ ۵۲۸ (EGP) محتمل می داند، کریک ـ راون، ۳۲۸ (۳۰۵ با این حال، نستله (ZN) ۷۷۴ (ZN) یادداشت) در مورد پیشنهاد برنت «دلیل را ناکافی» می داند، و لوئنن (Mel. Gorg. 169f. عمومی communis opinio)

برنت همچنین پیشنهاد می کند که وقتی ملیسوس می گوید که «آنچه هست» Οὕτε ἀλγεῖ οὕτε ἀνιᾶται این شاید بر این نظریهی آناکساگوراس دلالت می کند که ادراک ἀεὶ μετὰ λύπης و مستلزم πόνος می باشد. نگا: تئوفراستوس، درمارهی احساس ۲۹ (دیلز ـ کرانتس، ۹۹، ۵۹ )، ارسطو، اخلاق نیکوماخوسی، ۱۱۵۴b۷، ۱۹۳ (ص پایین 318). این پیشنهاد حتی بیشتر مشکوکاست.

سرانجام اتمیان هستند. در این ارتباط بسیاری از نتایج به عمل آمده را ملیسوس در پاره ی ۸ بیان کرده است: «اگر چیزهای بسیار بودند، باید چنان می بودند که یکی هست. «عموماً عقیده بر این است که اتم گرایی لئوکیپوس و دموکریتوس پاسخی به این بیان بوده است: ( چیزهای بسیاری وجود دارند که ویژگیهای واحد الیایی را دارند ـ فناناپذیری، همگنی، تقسیمناپذیری، نداشتن تغییر درونی - هر چند اندازه ی آنها ذره بینی است و تعدادشان بی شمار است. با این حال این ذرات در معرض حرکت مکانی اند (زیرا برخلاف رای الیاییان، چیزی به عنوان مکان خالی وجود دارد)، و این حرکت مکانی موجب درگیری و تصادم آنها می شود، تصادمی که جهان با همه ی تنوع ظاهری از آن ساخته شده است. این، به استثنای ارجاع به ملیسوس، دقیقاً گزارش ارسطو از نظریه ی اتمی است، و دلیلی برای شک درباره ی آن وجود ندارد.

با این حال، بدیهی است که چنین نظریهای می بایست قبلاً در پاسخ پارمنیدس و زنون مطرح شده باشد، و به عقیده ی تسلر استدلالی که ملیسوس بر ضد حرکت اقامه می کند، که حرکت خلا را پیش فرض می گیرد و خلا نمی تواند موجود باشد زیرا آنچه وجود دارد پر است، خود شاهدی بر آشنایی با آموزه ی اتمی است، و بنابراین این آموزه باید بر آموزه ی خود ملیسوس مقدم باشد. نستله به پیروی از تسلر فرض کرده است که ملیسوس در مقابل اتمیان از الیایی گری دفاع کرده است. پس توالی موضوعات از این قرار است. قبل از پارمنیدس، مفهوم راستین خلا کسب نشده بود: فی المثل فیثاغوریان آن را با هوا خلط کردند. استدلالهای پارمنیدس اینگونه اندیشه های غیر دقیق در آینده را ناممکن ساخت، اما با کار را کرد، او تنها توانست از طریق مستلزمات، خلا را انکار کند. او از خلا کار را کرد، او تنها توانست از طریق مستلزمات، خلا را انکار کند. او از خلا

<sup>1.</sup> نگا: في المثل، ٣٣٥، EGP؛ كريك راون، ۴٠۶، ٣٠۶.

یاد نمی کند، بلکه فقط می گوید که آنچه هست پیوسته است و همهی آن از آنچه هست پر است (پارهی ۵-۸/۲۳، بالا صص ۹ - ۸۲). اتمیان مستلزمات را گرفتند و درباره ی آن بحث کردند و آن را انکار کردند. در نتیجه ملیسوس نیز به این مسئله تصریح کرد، از خلا یا پوچی اسم برد و وجود آن را انکار کرد.

باید پذیرفت که جملهی داگر چیزهای بسیار بودند، باید آنگونه می بودند که یکی هست، به هیچ وجه اثبات نمی کند که نخست ملیسوس سخنش را مطرح و اتمیان به بیان او پاسخ دادند. این جمله در زمینهی استدلالش فقط از یک چیز نتیجه می شود: حرکت ناپذیری آنچه وجود دارد. او می گوید که حتی اگر ما در فرض واقعیت داشتن عناصر چهارگانه، فلزات، زندگی و مرگ، سیاه و سفید، و غیره برحق باشیم، حواس ما هنگامی که این پدیده ها را متغیر نشان می دهند دروغ گوی اند: اگر این یدیده ها واقعی بودند، باید همواره یکسان و همان باقی می ماندند. سپس جملهی مذکور نتیجه می شود، که ملیسوسی آشکارا در آن اولاً، و شاید فقط برای لحظهای، حرکتناپذیری واحد را در ذهن دارد. با این حال، اگر کسی جمله را فی نفسه در نظر بگیرد و محتوای کاملش را به آن بدهد («آنگونه که یکی است از هر جهت») در این صورت درست نیست که هر اتم شرایط را برمی آورد، زیرا یکی از نظر اندازه نامتناهی است و «جسم» (یعنی، مقدار محدود و ملموس) ندارد. اتمها کوچک هستند و چون گرد آیند ملموس اند. ١ باقى مى ماند اين امكان كه، ممكن است اتميان در باب مفهوم نامتناهی بودن واقعیت مدیون ملیسوس بوده باشند، هر چند آنها این مفهوم را بر «یکان» منفرد یا اتم ها اطلاق نکردند بلکه بر مجموع آنها و مکانی اطلاق

۱. کالوگرو (Studi sull'Eleat. 83, n. 1) نیز ضرورتی نمی بیند که فرض شود جمله ی ملیسوس از اتم گرایی حکایت می کند، و لی Lee (زنون الیایی، ۱۱۳) این جمله را «پاره ی مشهوری در باب اتم گرایی «می نامد.

کردند که اتمها در آن حرکت می کنند. در سُنّت های ایونی و الیایی، احتمالاً این مفهوم کلی، آگاهانه یا ناآگاهانه، وجود داشت که کل مجموع هستی در حدودی کروی گنجانده شده است، بی آنکه نیازی به ابن پرسش داشته باشند که آیا چیزی در ورای آن وجود دارد. این مطلب حتی درباره ی آناکسیمندر نیز صادق است (نگا: جلد ۲ فارسی، ۲۸.) با وجود این اگر در این جا آفرض] اسلاف ضروری باشد، اتمیان می توانند خلاً نامتناهی را به خوبی از ایده های فیثاغوری پرورده باشند.

حاصل سخن، وقتی کاملاً بر شاهد درونی و بیان تکه پاره متکی هستیم قطعیت دشوار است. با این حال، حتی اگر این شواهد ما را قادر سازند که با اطمینان بگوییم که ملیسوس قبلاً با اشعار امیدکلس آشنا بوده است، برای تصمیم گیری قطعی درباب تقدم بین او و آناکساگوراس و یا اتمیان کفایت نمی کنند. همه ی آنها در دوره ی واحدی زنده و فعال بودند. مراجع قدیم در اینکه آیا لئوکیپوس اهل میلتوس است یا الیا، اتفاق نظر ندارند. اگر اولی باشد، دریادار ساموسی به خوبی می تواند با او آشنا باشد. ما از این فاصله ی زمانی نمی توانیم امیدوار باشیم که بدانیم آیا ملیسوس با او آشنا بوده است، و آیا کتابهای هم مکتب آبدارایی لئوکیپوس را خوانده است. برای تاریخ اندیشه آنچه اهیمت دارد این است که ملیسوس قطعاً در شنت الیایی بوده است، در صورتی که اتمیان مابعد الیایی اند، به این معنا که آنها آگاهانه بر ضد آموزه ی بارمنیدسی واکنش نشان دادند.

ایونیان و الیاییان: طلوع و افول وحدت گرایی

اشتغال بعدی ما بحث در باب طرفداران نظام های کثرت گرایی خواهد بود، زیرا فقط یک وحدت گرای باقی می ماند، یعنی دیوگنس آپولونیایی، که آن هم پس از کثرت گرایان و با آگاهی از آثار آنها آثار خودش را نوشته است. بهتر است اکنون نظر مختصری به عقب، بر توسعه ی وحدت گرایی بیندازیم.

أتو گیلبرت در مقاله ی جالبی که در ۱۹۰۹ منتشر شد، بیش از آنچه معمولاً می گفته اند بر وجود پیوند نزدیک بین وحدت گرایی ایونی و الیایی استدلال کرده است. به لحاظ خارجی پیوند جغرافیایی شایان توجهی وجود دارد: کسنوفانس از کولوفون، همسایه ی نزدیک میلتوس، به غرب مهاجرت کرد و احتمالاً پارمنیدس را تعلیم داد، و ملیسوس «الیایی» از ساموس برآمد. به لحاظ فلسفی، گیلبرت شباهتی شگرف در مبادی آنها می بابد، هر دو مکتب بر ضد دیدگاه متعارف در باب واقعیت هستند و آن را مجموع علی چیزها یا جواهر مستقل می دانند. هر دو مکتب به واحدی نهایی و تکوین نایافته عقیده دارند. از نظر گاه ایونیان این واحد، امری جاویدان و الهی است و با جهان و همه ی چیزهای موجود، یکی است. به تعبیر دیوگنس، آخرین نماینده ی این سُنت (پاره ی ۲): «خلاصه، عقیده ی من این است که

همه ی چیزهای موجود از یک چیز واحد مشتق شده اند و همان چیزانده، و این دیدگاهی است که ارسطو به فیلسوفان قدیم تر همین سُنّت نسبت داده است، آنجا که آنها را اینگونه می شناساند که (مابعد الطبیعة ، ۹۸۳۵۸) وچیزی را وضع می کنند که همه ی چیزهای موجود از آن هستند، نخست از آن به وجود می آیند و در پایان نیز در آن منحل می شوند، جوهر باقی است و اوصافش تغییر می کنده.

پس این متفکران با نقادان الیایی شان در این نکات اساسی و بنیادی هم عقیدهاند که واقعیت، یکی و تکوین نایافته و جاویدان، و به احتمال زیاد، زنده و الهي است. ١ آنها ، مانند هفيلسوفان حركت، كه افلاطون آن همه آنها را تحقیر میکند، نیستند که ایستایی بودن را از برای سیلان بی پایان شدن براندازند. آنها بودن و شدن، ثبات و تغییر، وحدت و کثرت، این همانی و تفاوت را در نظامی واحد ترکیب میکنند. این نکته دربارهی ملطیان نیز صادق است. هراکلیتوس موردی بی نظیر و پیچیده است، اما علی رغم آتش ـ لو گوس، آموزه های او که ستیزه شرط وجود است، و اضداد همان هستند و هر چیزی در حرکت و تغییر پیوسته است، حاصل تأثیر نیرومند تضعیف بودن به نفع شدن است. کسنوفانس نخستین بار به سوی مفهوم دقیق تر وحدتی حرکت کرد که این امکان به وجود آمدن کیهان را کلا کنار می گذاشت. به عقیده ی گیلبرت خدای کیهانی او از طریق کنار گذاشتن همدى أشكال حركت، بر واحد اليايي پيشي گرفت. من دلايلي براي ترديد در این نکته ارایه کردهام (جلد ۴ فارسی، ص ۹۱)، اما قطعاً او با تأکید بر اینکه خدای واحد، که حاصل مجموع همدی موجودات است، پدید نیامده است و نمی تواند از جایی به جای دیگر حرکت کند، راه گذر از وحدت گرایی ایونی به وحدت گرایی الیایی را هموار ساخت.

گیلبرت، این را که واحد، هم از نظرگاه ایونیان و هم از نظرگاه الیاییان، زنده است قطعی می داند، و رک: بالا، ص ۲۴۴.

موفقیت پارمنیدس این بود که با استدلال منطقی اثبات کرد که بودن و شدن مانعةالجمعاند. باید یکی را انتخاب کرد، و نتیجهی انتخاب تردیدناپذیر است: باید چیزی وجود داشته باشد. بنابراین «آن هست»، وشدن و تباه شدن دور انداخته می شوند». اگر بودن، شدن را کنار بگذارد، و وجود یکی باشد، همه ی کثرات به درون قلمرو پدیدارهای فریب آمیز جارو می شوند. پارمنیدس شکل کروی وجود واحد را از کسنوفانس اخذ کرد. الیاییان (به تعبیر آپلت که در صفحات قبل به حد کافی تأیید شد) با وتمجید شکل ریاضی محضِ جهان به عنوان ویژگی اساسی آن برای ما ظاهر می شوند، در حالی که در عین حال «باید تشخیص داد که نه ملیسوس و نه الیاییان دیگر در نیت و هدف بنیادی خویش در کاملاً رها ساختن شکل ریاضی ماده ای که آن را پر می کند موفق نشدند».

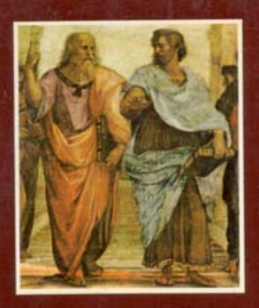
نقطه ی اوج این رشته از اندیشه عبارت بود از باز داشتن ادراک حسی از برخورد با واقعیت، و نیاز به پذیرفتن این مفهوم پاراد کسیکال که هیچ چیزی جز هستی بی تفاوت وجود ندارد \_ کروی (پارمنیدس) یا مقداری نامحدود (ملیسوس) \_ که همه ی مکان را پر می کند (هر چند راه بیان این مطلب این بود که فضای خالی وجود ندارد)، و با این حال غیر ملموس و نامریی است و فقط با عقل می توان آن را به دست آورد. سکون برای فلسفه غیرممکن است. دیوگنس به واکنشی در برابر ایده های قدیم تر ایونی متوسل شد، و از پیشرفت های اصیل در اندیشه که پارمنیدس آورده بود غفلت کرد. به روی پیشرفت های اصیل در اندیشه که پارمنیدس آورده بود غفلت کرد. به روی باز است:

(۱) واقعیت یک شکل را حفظ کند، چنانکه الیاییان کردند، و وحدتگرایی را به نفع کثرت عناصر فیزیکی نهایی کنار گذارد، عناصری

مقصود نادیده گرفتن واقعیت است، زیرا می گویند شترمرغ را چون تعقیب کنند سرش را در شن فرو می برد ـ م.

که همه یکسان واقعیت دارند و پایندهاند، و براساس آنها جهانی ادراک شدنی بسازد. این کار مستلزم تا اندازهای طفره رفتن از، نه البته رد کردن، منطق پارمنیدس است، اما محدود کردن آن منطق به حد اعلای سازگاری با حفظ و تبیین جهان محسوس است.

(۲) پذیرفتن دو درجه از واقعیت: هستی کامل، که ازلی و بی تغییر و همان طور که پارمنیدس گفته بود معقول است، و جهان متغیر حواس که فقط می تواند موضوع عقیده باشد، نه موضوع دانش یا خردورزی. این جهان هر چند نام وجود را بر خود ندارد، با این حال کاملاً نا موجود نیست، بلکه مرتبهی سومی را تشکیل می دهد که پارمنیدس تشخیص نداده بود، یعنی جهان شدن، جهان واسطه بین بودن و نبودن. بسیاری از الهامات اندیشهی افلاطون در این نوع رهایی از دست قیاس ذوحدین پارمنیدس نهفته است.



آسجه هست ایکسی و تسقسیم ناپذیر و یی حرکت است. تنها آن است که اندیشیدن است؛ اما درباره ی «آنچه نیست» اندیشیدن ماممکن است. بدین سان پارمنیدس و حدت گرائی هستی شناسی را آغاز کرد و آن را را، حقیقت خواند، راهی که با آنچه همگنان از راه خواس شان به آن باور دارند، بیعنی را، گمان، تفاوت های سنیادی دارد. بارمنیدس داده های حواس را در برابر اندیشه و تعقل به داده های حواس را در برابر اندیشه و تعقل به هیچ گرفت.

پیروال پارمنیدس دساگردش زنون و مسلسوس دستایج مسطفی آموزههای هسستی شناختی او را در بساب حرکت و مسئله ی تسناهی و مسئله رو بسعد و بسم پذیری آنها و جسم و واقعیت، به گونه ی خالبی پروردند. البایبان بدین سان کونه ی خالبی افساندند کسه بسی در نگ از آن مسان افلاطون و بسویره فسیلسوفان دار آن مسان افلاطون و بسویره ار سطو د جسوانه زدالد و بسارهای دلکش اوردند.

