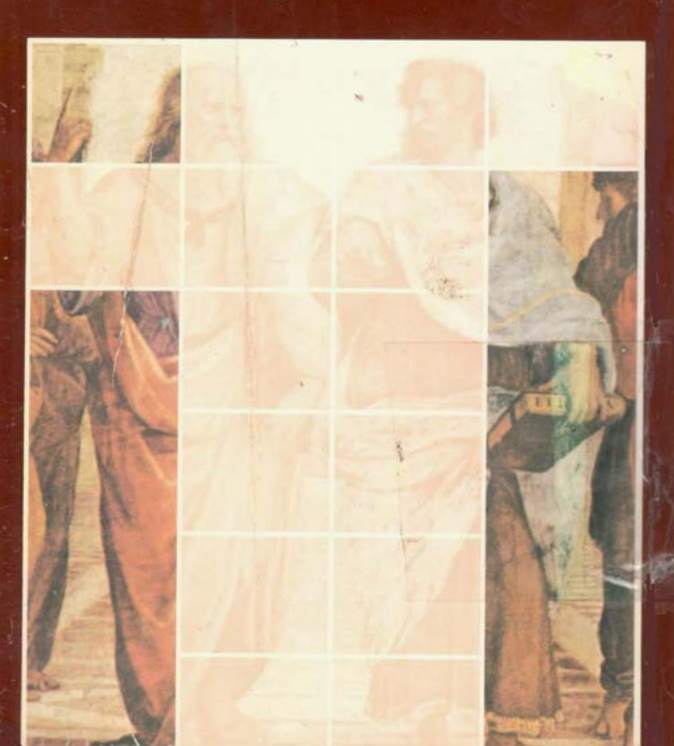


(10)

سوفسطاییان (بخش نخست) ویژگیهای کلی. دیدگاههای سیاسی و اجتماعی حسن فتحی



# تاریخ فلسفهی یونان

سوفسطاییان (بخش نخست) ویژگی های کلی . دیدگاه های سیاسی و اجتماعی

دبليو. کي. سي. گاتري

ترجمهي حسن فتحي



this is a persian translation of A HISTORY OF GREEK PHILOSOPHY by W. K. C. Guthrie, Cambridge university press, 1969, vol. III, pp. 1-163



تهران، کریمخانزند، آبان شمالی، خیابان ۱۲، شمارهی ۲۲

قاریخ فلسفه ی یونان (۱۰) سوفسطاییان (بخش نخست) دبلیو. کی.سی. گاتری ترجمه ی حسن فتحی چاپ اول، اسفند ۱۳۷۵ چاپ و صحافی: سوره تیراژ: ۲۳۳۰ نسخه تلفن پخش ۸۳۷۵۰۵ بها در سراسر کشور ۷۵۰ تومان حق چاپ و نشر این اثر برای شرکت انتشاراتی فکرروز محفوظ است.

نابک: ۹-۵۸۳۸ -۱SBN: 964-5838-50-9 ۹۶۲-۵۸۳۸

Download from: aghalibrary.com

```
سخنناشر
٧
                                                     يادداشت مترجم
٩
                                                           ديباچه
11
                                                 فصل اول/مقدمات
14-40
                                               فصل دوم/مباحث روز
TV _ 08
                                        فصل سوم/سوفسطایی کیست
04-1.4
                                    ١. كلمهي سوفسطايي/٥٩ □
                                         ۲.سوفسطاييان/۲۷□
                                      الف)پیشهوری ۱۳۷۰
                               ب)موقعیت درون شهری ۱۸۱ ۰
                                        ج)روشها | ۱۲۸ 0
                              د)گرایشهاونگرش کلی ۱۸۸ ۲
                                    ه)زوال يارشد؟ | ٥٩٥
                                و)سخنوری و شکاکیت ا ۹۷ 0
            ز)نابودی آثار مکتوب سوفسطایی: افلاطون و ارسطو ۱۰۰۱ ۰
٥
```

فصل چهارم / تقابل قانون ـ طبیعت در اخلاق و سیاست 1.0-14. ۱.مقدمه/۱۰۷ ۲. طرفداران نوموس/۱۱۷ 🗖 الف)نظريات مردم شناختي پيشرفت (١١٧ ٥ س)نظریروتاگوراس در بازهی حالت اولیه انسان ۱۲۲ 0 ج)دیگر کسانی که قانون را با عدالت و حق برابر می دانند | ۱۲۹ ٥ ضمیمه: فقراتی که پیشرفت انسان را توصیف می کنند / ۱۴۷ ● ۳. واقع گرایان/۱۵۷ 🗆 المن الم درد الما ١٥٠ ٥ س) تراسوماخوس در جمهوری ۱۶۳۱ ٥ ج)گلاوكن و أديمانتوس (١٧٨ ٥ د)طبیعت و ضرورت (۱۸۱ ۰ ۴. طرفداران طبیعت/۱۸۵ الف) إطرفداري إخود خواهانه (١٨٥ ٥ (١) كالبكلس طبيعت به منزلمي حق اقويا (١٨) ت (٢) آنتيفون: طبيعت به مثابه خودخواهي آگاهانه ١٩٥١ \* 47.0 \$1.0 miles س)انسان گرایانه: قانون مدون و قانون نانوشته / ۲۱ ضمیمه:نوموس از دیدگاه پیندار / ۲۳۵ ● 754- 140 فصل پنجم/پیمان اجتماعی

سل پنجم / پیمان ۱جتماعی ۲۶۵ ماری سیاسی ۱۶۵ ماری ۱۰ میرابری سیاسی ۱۶۵ ماری ۲۶۵ میرابری سیاسی ۱۶۵ میرابری در ثروت / ۲۷۳ میرابری اجتماعی / ۲۷۵ میرابری اجتماعی / ۲۷۵ میرابری نژادی / ۹۸۱ میرابری نژادی / ۲۹۱ میرابری نژادی / ۲۹۱ میرابری نژادی / ۲۹۱ میرابری نژادی / ۲۹۱ میرابری نژادی / ۲۹۱

### سخنناشر

اندیشه های فیلسوفان یونان، دست کم، یکی از سرچشمه های هرگونه اندیشه ی فلسفی در هر دوره ی تاریخی و در هر ناحیه ی جغرافیایی است و درک دُرست مکاتب فلسفی بعد از آن، خواه در شرق و خواه در غرب، مستلزم آشنایی عمیق با این اندیشه هاست. عدم آشنایی با زبان یونانی و گزارش حکایت وار و تحریف شده که در پارهای از موارد به افسانه شباهت دارند ـ و با این همه، بسیار مختصر فلسفه های یونانی در منابع عربی قدیم، موجب شده اند که آشنایی ما با فلسفه ی یونانی، به ویژه در بعضی مراحل تاریخی آن، جدا سطحی و گذرا باشد. برای ایرانیان که در سُنّت وسیع فلسفه ی اسلامی بار می آیند، لازم است عمیقاً با فلسفه ی یونانی، که اینک در جای جای منابع فلسفه ی اسلامی حضور دارد، آشنا شوند.

بدین منظور، پس از بررسی های بسیار و با درنظر گرفتن تمام جوانب، تاریخ فلسفه ی یونان، اثر دبلیو. کی. سی. گاتری، استاد سابق فلسفه ی قدیم در دانشگاه کمبریج، انتخاب و به دست ترجمه سپرده شد. هرچند ممکن است در زبان آلمانی نظیری برای این اثر پیدا شود، اما بی تردید به لحاظ جامعیت و دقت در گزارش عقاید یونانیان و جمع آوری دیدگاه های گوناگون موجود درباره ی هر مسئله ی مهم و نقادی های موشکافانه ی نویسنده اش، به صراحت می توان گفت که در هیچ

زبان دیگری نظیر ندارد. بخشهای مختلف این اثر گرانقدر، آراء و عقاید فیلسوفان یونانی را از تالس تا ارسطو به نحو گستردهای در بر می گیرد.

بسیار خوشوقتیم که اینک برگردان فارسی این پژوهش بزرگ به همّت و قلم مترجمین محترم آقایان حسن فتحی و مهدی قوام صفری به محافل فلسفی و فکری جامعه تقدیم می شود. انشاءالله به زودی تمام مجلدات این مجموعهی بزرگ، تقدیم دوستداران حکمت و فلسفه خواهد شد.

کتاب حاضر جلد دهم (با در نظر گرفتن تقسیم بندی ما) از مجموعه ی تاریخ فلسفه ی یونان اثر گاتری است.

## يادداشت مترجم

سوفسطاییان نه تنها در تاریخ فلسفه ی یونان بلکه در تاریخ اندیشه ی جهان نقش بسیار مؤثری داشته اند. علی رغم برخی تمایلات دنیاگرایانه و اهداف سودگرایانه ی برخی از افراد این نحله ، به حق می توان آنها را روشن اندیشان یونان خواند. مباحثی چون جایگاه قانون و اصول اخلاقی ، نظریه ی پیشرفت انسان از حالت توحش به حالت تمدن ، مفهوم قرارداد اجتماعی ، نظریات ذهنی معرفت ، الحاد و لاادری گرایی ، لذت انگاری و سودگرایی ، وحدت نوع بشر ، برده داری و تساوی ، ماهیت فضیلت ، اهمیت خطابه و مطالعه ی زبان ، وامدار این دسته از منفکران است.

شباهت سقراط به این جماعت آن قدر زیاد بود که نه تنها عوام بلکه بسیاری از خواص این دوره نیز نمی توانستند میان او و آنها فرق گذارند. از سوی دیگر، اگر سوفسطاییان نبودند، سقراط و افلاطون هرگز به وجود نمی آمدند.

تفصیل این مجمل را در کتابی که پیش رو دارید خواهید خواند.

در قرائت اعلام سعى مترجم اين بوده است كه بر اصل يوناني پايبند بماند،

اما در مورد اسمهایی (همچون افلاطون، سقراط، هرودوت، ارسطو و ...) که شهرت بر اصالت غلبه دارد جانبِ شهرت را گرفته است. حرف «۴ = ۴ برا عدهای از مترجمان به صورت «ث» قرائت می کنند اما چون در زبان فارسی عملاً بین «ث» و «س» فرق نمی گذارند، قرائتِ «ت» را ترجیح داده ایم و مثلاً Theaetetus را تئایتتوس خوانده ایم.

ترجمه ی این اثر مرهون حمایتهای همه جانبه ی مدیریت محترم انتشارات فکر روز آقای محمدعلی مقدم فر و کوششهای بی وقفه و طاقت فرسای معظم له و دیگر کارکنان این شرکت، به ویژه اُپراتور محترم کامپیوتر سرکار خانم واعظی است؛ از همه ی این عزیزان صمیمانه تشکر می کنم.

آقایان دکتر زین العابدین پورابریشمی و مهندس رابط، اساتید گروه زمین شناسی و گروه فیزیک دانشگاه تبریز، به ترتیب در ترجمه ی فقرات ایتالیایی و آلمانی این اثر، مرا مورد لطف خود قرار داده اند؛ بزرگواری های استادانه شان را سپاس می گویم.

تکون این کتاب و بلکه حضور خودم را در عالم علم و اندیشه، مرهون شاگرد پروریهای استاد گرانقدرم جناب آقای مهدی قوام صفری می دانم؛ حضور پر برکت ایشان را در زندگی ام گرامی می دارم.

تهران، سوم دی ماه هفتاد و پنج حسن فتحی

#### ديباچه

لازم است این مجلد را با یک اعتذار شروع کنم. ابتدا قصد من این بود که در آن به افلاطون بپردازم، ولی عملاً آن را به متفکران قرن پنجم، از جمله سقراط، اختصاص دادم، و افلاطون را برای مجلد بعد نگاه داشتم، اگر چه او نیز، به عنوان منبع اطلاعات و مرجع مقایسه، بالضروره حضور دارد. بنابراین کل اثر احتمالاً شش جلد خواهد شد نه پنج جلد. زمانی که در ضمن کارهای دیگر خود، به فکر نوشتن این دوره بودم دلایلی برای این کار پیدا کردم، و این حقیقت هم مؤثر بود که این دوره ی محدود مطالبی دارد که می تواند یک مجلد معقول را تشکیل دهد. امیدوارم با ملاحظاتی که در آغاز بخش دوم (جمعدی فارسی) به تفصیل مطرح کرده ام، این تمایز را توضیح داده و روشن کرده باشم که سوفسطاییان و سقراط به دوره ی واحد و برکت خیز روشن اندیشی آتنی تعلق دارند و افلاطون به دوره ای دیگر؛ دوره ی تفکری که روشن اندیشی آتنی تعلق دارند و افلاطون به دوره ای دیگر؛ دوره ی تفکری که پخته تر و تأملی تر، و از بسیاری جهات، سر خورده تر است. من با برنت موافق هستم که سقراط متعلق به عصر پریکلس است، کسی که شاهد آغاز و انجام ساختن پارتنون [معبد جدید آتنا] بوده؛ و لازم می دانم «او را در

شرایط محیطی نسل خود وی مورد بررسی قرار دهیم.» <sup>۱</sup>

مسئلهی دشوار دیگر این بود که ترتیب دو مجلد قبلی را در این جانیز رعایت کنم و هر متفکری را به صورت جداگانه مورد بررسی قرار دهم، یا فصل ها را به صورت موضوعی مرتب سازم. سرانجام غیر عاقلانه به نظر رسید که سهم این متفکران کم وبیش همدوره را در یک بحث پیوسته، از یکدیگر جدا سازم، و ترتیب دوم را برای دانشجویانی که علاقمند آن موضوعات هستند مناسب تر یافتم، موضوعاتی که (برخلاف مباحث مورد علاقهی پیش از سقراطیان) هنوز هم به همان اندازه مورد بررسی های جدی قرار می گیرند. در عین حال سعی کرده ام امتیازات هر دو شیوه را با آوردن فصلی در پایان بخش اول جمع کنم، در این فصل درباره ی تک تک شخصیت های بزرگ این دوره به اختصار بحث کرده ام. در این مورد نیز در خود کتاب اندکی بیشتر سخن گفته ام (ج ۱۱ ترجمه ی فارسی صص ۱۸۵ و نعد).

ممکن است خواننده از ترکیب غیر عادی این مجلد و از شمول آن بر افرادی که معمولاً فیلسوف شمرده نمی شوند، در شگفت شود. مطمئن هستم که اگر به موضوعاتی که در آن بحث می کنیم توجه شود، این شگفتی برطرف می گردد. فلسفه در آن زمان با مسایل زندگی عملی، و با دیدگاههای اخلاقی و سیاسی و منشأ و هدف جوامع سازمان یافته، کاملاً گره خورده بود، و بزرگ ترین مشکل آن، همان محدود کردن موضوع بود. آنچه یک صاحب نظر قرن هیجدهم درباره ی فیلسوفان این دوره گفته است، به همان اندازه درباره ی سوفسطاییان صادق است، یعنی هروشن ندیشی در عین حال که صفتی برای فیلسوفان بود، بر چیزی بیشتر از آن دلالت می کرد: این مفهوم صفتی برای فیلسوفان بود، بر چیزی بیشتر از آن دلالت می کرد: این مفهوم می کردند، و بر آن عصیان می ورزیدند، و بسیاری از نظرات خود را از آن

<sup>1.</sup>Burnet, Essays and Addresses, 131.

می گرفتند، و سعی می کردند برنامه ی خود را بر آن تحمیل کنند. انمی توان سوفسطاییان را از جهان معاصرشان جدا ساخت، یعنی از نویسندگانی چون تو کودیدس، اوریپید، اریستوفانس و سخنوران؛ اما در عین حال، به دلایلی که روشن است، نخواسته ام این مجلد را به صورت تاریخ ادبیات یونان درآورم.

نمونهی دیگر از ساختار غیر متعارف این مجلد، مقایسه هایی است که ضروری دیدهام، میان این دورهی اضطراب عقلانی و اخلاقی یونان و دوره های بعدی تفکر اروپایی، یعنی عصر تجدید حیات فرهنگی، و دورهی روشن اندیشی قرنهای هفدهم و هیجدهم، و دورهی پر اضطراب خودمان، انجام دهم. من از این مقایسه ها خودداری نکرده ام، اگرچه به عدم تخصص خود نسبت به دوره های اخیر به خوبی واقفم، و بیم آن نیز می رود که مقایسه هایی سطحی و کم مایه انجام داده باشم (مطلبی که از آن غافل نیستم). خود عنوان، نشان قبول دیدگاه مقایسهای را با خود دارد، و این توضیح را تا آنجا که مد نظر من بوده است در ص ۹۴ می توان دید. درواقع سخن گفتن از مقایسه صحیح نیست. آنها بیشتر نمونههای یک جریان مستقیم هستند، یعنی ثمره ی فهم و مطالعه ی مجدد اندیشه های جهان قدیم؛ و امیدوارم تذکر برخی نکات دربارهی آنها، کتاب را بر دیگران جالب تر سازد، همان طور که نوشتن آنها برای خود من بسیار بهجت آفرین بود. در هر حال گریزی از آن نبود، زیرا، همانطور که معلوم خواهد شد، حتى پژوهشگران جديد كه دربارهي تاريخ تفكر قرن پنجم مطلب نوشتهاند، و من به ناچار از آنها یاری گرفتهام، خودشان را وارد بحث سوفسطاییان کرده و در کنار آنها قرار گرفته اند. هر چند ادعای ما نگارش تاریخی عینی است، خودمان نيز در آن سهيم هستيم.

<sup>1.</sup> Peter Gay, The Enlightenment, an Interpretation (the rise of modern paganism), London, 1967, p. xii.

نویسنده متأخری بر تأثیر نیرومندی که تماسهای زنده و مستقیم با اندیشههای بزرگ یونان باستان بر خواننده می گذارد تأکید کرده است. بارها اثبات شده است که آن الهام بخش منازعات آزادی بخش واقع گردیده است؛ به طوری که صاحبان قدرت روسیهی تزاری، که نمی توانستند به طور کامل مطالعات کلاسیک را حذف کنند، سعی کردند تأثیر انقلابی آنها را با محدود ساختن شان بر تفاسیر برخی از مؤلفان، خنثی سازند و اجازه ندادند در امر خطرناک یادگیری نظریهی سیاسی باستان، آزادانه عمل شود. ابدون اینکه از اهداف محدود یک مورخ خارج شوم، امیدوارمدر این عقیده ی خود محق باشم که حلقه ی اتصال عقاید سیاسی و اجتماعی یونان با تلفیق محق باشم که حلقه ی اتصال عقاید سیاسی و اجتماعی یونان با تلفیق آزادی و نظم در جهان معاصر هرگز گسسته نخواهد شد.

مایلم در یک مورد موضع خود را همینجا روشن کنم، تا کسانی که آن را قابل انتقاد می دانند از اول در جریان باشند. من در استفاده از افلاطون به عنوان یک منبع، به این سخن زیاد اهمیت نداده ام که او نمی توانست از کسانی که پیش از شصت سال قبل از وی به نوشتن پرداخته اند، به طور مستقیم انتقاد کند، و بنابراین پروتاگوراس واقعاً پروتاگوراس نیست بلکه آریستیپوس است که به آن نام نامیده شده است، و پرودیکوس او از جانب آنتیس تنس سخن می گوید و همین طور. ایسوکراتس در هلن (۲۹) به روشنی نشان می دهد که چگونه اهل بحث زمان او و زمان افلاطون فاقد اصالت بودند، و فقط گفته های پروتاگوراس، یا گرگیاس، یا ملیسوس را تکرار می کردند، و افلاطون تا این حد خردمند بود که فقط به همان متفکران اصیل و بزرگ بپردازد و نه به پیروان کم مایه ی او. در هر حال روش او به توضیح خاصی نیاز ندارد، زیرا همانند آن را در دوره های زیادی می توان

<sup>1.</sup>H. G. Graham, 'The Classics in the Soviet Union', Class. World, LIV (1960-1), 107.

هافت. فروید، و نه فقط پیروان او، بزرگترین حمایتها و مخالفتها را از صوی کسانی دریافت کرد که پس از مرگ وی دست به قلم بردند، و، بی تردید، این کار سالها ادامه خواهد یافت. افلاطون به راحتی می توانست برحسب میل خود از معاصرانش اسم ببرد، همان طور که در فایدروس با احترام و خوش بینی از ایسو کراتس یاد می کند. کاملا ممکن هست که برخی نظریه هایی که بدون انتساب به کسی مورد انتقاد افلاطون قرار می گیرد از آن معاصران خود او باشد، اما در هر موردی باید با ذکر دلیل و مدرک سخن گوییم نه اینکه به طور پیشینی ادعا کنیم.

در متن و یاورقی غالباً به کتابها، با عناوین اختصاری اشاره کردهام و در مورد مقالات نیز فقط دوره و تاریخ را آوردهام. جزییات کامل کتابها، عنوانها و صفحات مقالات را در کتابشناسی می توان یافت. پارههای سوفسطاییان ، و سایر متون مربوط به آنها ، برمبنای اصل دقیقی که در جلد دوم ص ۳٤۵، یادداشت ۱ همین کتاب توضیح دادهام، در پارههای پیش از سقراطیان Fragmente der Vorsokratiker گردآوری دیلز و کرانتس آورده شده است. همچنین آنها را با اضافاتی چند، و با ترجمه و تفسیر ایتالیایی، مي توان در چهار جزء جلد / كتاب Sofisti تأليف اونترشتاينر پيدا كرد. در این جا به آن کتاب با علامت اختصاری .sof اشاره کرده و به دنبال آن شماره ی جزء را آوردهام، اما .Sophs نشان دهندهی کتاب او دربارهی سوفسطاییان است که توسط کی. فریمن به انگلیسی ترجمه شده است. شمارهی متونی که در بخش 'A' دیلز \_ کرانتس (Testimonia) هست قبل از این حرف ذکر شده است، و شماره های بخش 'B' را، که شامل نقل قول های موجود از هر فیلسوف مورد نظر است، با علامت 'fr' (پاره) مشخص کردهام. نوشته های آثار بقراطی را با کتاب (آنجا که بیش از یک کتاب هستند) و فصل مشخص كرده و به دنبال آن جلد و صفحهي ويرايش لتره Littré را ذکر کردهام. کسانی که میخواهند در مورد رسایلی که در آثار پرشکی یونانی Corpus Medicorum Graecorum (در اصل ویرایش هایبرگ، لایپزیگ، ۱۹۲۷) هست، به آن دوره نگاه کنند، با اندک دقتی می توانند فقرات مورد نظر را بیابند.

ترجمه های آثار قدیم و جدید از آنِ خود من است، در غیر آن صورت تصریح کرده ام.

لازم است از دانش پژوهانی سپاسگزاری کنم که به درخواست من، در جلد اول، پاسخ مثبت دادند و مقالات خارج از چاپ و حتی روگرفت کتابها را برایم فرستادند. کمک آنها فوقالعاده ارزشمند بود و بزرگواری شان بسی تحسین انگیز؛ نیز از خانم دوریس واتسون متشکرم که بخش اعظم کتاب را تایپ کرد، و از آقای جان باومن که نمایهی فقرات را فراهم آورد. مسئولیت نمایهی عمومی، مانند مجلدات پیشین، برعهدهی خود من است.

دونینگ کالج، کمبریج سپتامبر ۱۹۶۸ ویلیام کیث چمبرز گاتری

# فصل اول

مقدمات

«توصیف کردن برگزیدن است؛ برگزیدن ارزیابی کردن است؛ ارزیابی کردن است؛ ارزیابی کردن نقد کردن است.»

Gouldner, Enter Plato, 168.

هر دو جلد اول این تاریخ تا اندازهای به مطالبی پرداختیم که می توان گفت مدتها پیش تکلیف آنها روشن شده است، و حالا فقط ارزش تاریخی هارند.اکنون ما در گرد بودن یا پهن بودن زمین بحثی نداریم، و اگر در مورد اصل و جوهر ستارگان بحث بکنیم به ندرت می توانیم از تفکرات گسنوفانس Xenophanes یا آناکساگوراس Anaxagoras یاری جوییم. با تغییری که در قرن پنجم در فلسفه به وجود آمد، بحث دربارهی مطالبی شروع شد که هم اکنون دارای همان اهمیتی هستند که هنگام طرح اولیهی شروع شد که هم اکنون دارای همان اهمیتی هستند که هنگام طرح اولیهی سوفسطایی داشته باشیم، (همان طور که آلبن لسکی Alban Lesky در مورد نهضت سوفسطایی داشته باشیم، (همان طور که آلبن لسکی Ahistory of Greek literature کتاب تاریخ ادبیات یونان history of Greek literature می گوید) همه باید پهلیریم که هیچ نهضت فکری ای از نظر بقای نتایج، با آن قابل مقایسه پهلیریم که هیچ نهضت فکری ای از نظر بقای نتایج، با آن قابل مقایسه نوست؛ و مسایلی که سوفسطاییان مطرح کردند در تاریخ تفکر غربی تا زمان

خود ما هرگز ارزش خود را از دست ندادهاند. کواه این مطلب آثار متعدد جدیدی است که در مورد آن دوره حتی از سوی محققان اهل فن نوشته می شود، و در آنها تقابل میان سوفسطاییان و دیدگاه های افلاطون، نه به صورت بحث تاریخی بی طرفانه بلکه با تعصب و طرفداری جدی، مورد شرح و بسط قرار می گیرد. کمتر می توان مطالبی را که دارای چنین اهمیت حیاتی در حفظ ارزش های اجتماعی در زمان خود ما هستند با بی طرفی مورد بررسی قرار داد.

با وجود تغییر علاقه از پدیده های طبیعی به امور انسانی، باز هم روابط بنیادی میان سنت پیش از سقراطی و نهضت فکری جدید سوفسطاییان وجود داشت. در پیش گفتار جلد قبلی، پیش از سقراطیان را کسانی دانستیم که شیفته ی کشف ماهیتِ واقعیت و رابطه ی آن با پدیده های محسوس بودند. مسئله ی رابطه ی میان واقعیت و ظواهر به صورت بحث مبنایی باقی می ماند، و به انحاء مختلف تفاوت میان فلسفه های رقیب را تشکیل می دهد.

۱. Lesky, 341 البته افراد زیادی این سخن را گفتهاند. ممکن است برحسب تصادف کتابی آلمانی زبان (W. Schmid, Gesch. 1. 3. 1, 216) را المیت مسایل و مباحث آن دوره اصلاً کاسته نشده است؛ یا در کتابی به زبان ایتالیایی (Gigante, Nom. Bas. 15): «مبانی فکری نظریهی عمومی قانون در قرن بیستم به طور عمده تکرار تفکرات موضطلی قرن پنجم قبل از میلاد یونان است. تأثیر آن بر نهضت دوشنگری قرن هیجدهم را ارنست کاسیرر Ernst Cassirer در فلسفهی روشن وضوح نشان داده است، آنجا که به اثبات این سخن خود (p. 282) می پردازد وضوح نشان داده است، آنجا که به اثبات این سخن خود (p. 282) می پردازد رابطه برقرار می سازد... دو نظریهی اصلی که در جمهوری افلاطون از سوی سقراط و تراسوماخوس مطرح می شوند، دوباره در برابر یکدیگر قرار می گیرند. آنها امروز نیز در برابر هم قرار دارند. [این کتاب به زبان فارسی ترجمه شده است: فلسفهی روشن اندیشی، ارنست کاسیرر، ترجمهی نجف دریابندری، انتشارات خوارزمی، چاپ اوّل، ۱۳۷۲.م.]

اله بك سو با آراء پيچيدهاي روبهرو هستيم كه با مسامحه مي توان گفت مباني الها عبارتند از: اصالت تجربه، و اصالت تحقق، و اصالت پدیدار، و اصالت ارد، و نسبی گرایی، و اصالت انسان. ظواهر به طور دایم، لحظه به لحظه و فرد **به فرد،** عوض میشوند، و واقعیتی جز آنها وجود ندارد. این بینش در مناحت اخلاقیات به «اخلاق موقعیتی situational ethics» منتهی می شود، نعنی بر اصول عملی آنی و فوری تأکید نموده و اعتنایی به اصول کلی و ایمی نمی کند. این قواعد یا اصول فقط در صورتی اعتبار می یابند که از مرى قدرتي الهي، و اعتقاداتي مذهبي، و همچنين سنتهاي مسلم گرفته شده فراوانی تأسیس شده باشند؛ در حالی که این عناصر به علت عدم البليت تحقيق تجربي، محل بحث و ترديد هستند. ديدگاه مخالف درصدد است، با استدلالهای فلسفی، اثبات کند که معیارهای مطلق و ثابت و حقایق تغییرناپذیری در ورای این ظواهر قرار دارند که پدیدارهای محسوس و اعمال و رخدادهای فردی پایین تر از آنها هستند و تغییری در آنها ایجاد نمی کنند. این دیدگاه را می توانیم مطلق گرایی، و اصالت تصور، و فلسفهی متعالى بناميم (اين اصطلاحها كه به ذهن مي آيند در آن هنگام تعريف نشده بودند). نمونههای دیدگاه اول سخنان پروتاگوراس Protagoras، اولین و بزرگ ترین سوفسطایی است: انسان معیار همه چیز است و وجود خدا فرضي است كه نمي توان آن را اثبات كرد. ديدگاه دوم ريشه در تعاليم سقراط دارد، که بعداً در نظریهی مثالی افلاطون به اوج خود میرسد؛ مطابق این دیدگاه، مفاهیمی از قبیل عدالت و زیبایی و همانطور وحدت و تساوی و مفاهیم متعدد دیگر، جدا از ذهن انسان وجود دارند، آنها معیارهای ثابت و مستقلی هستند که ادراکات و افعال انسان را می توان و بلکه باید با آنها سنجيد. ديدگاهي كه جهان را مخلوق عقل الهي مي داند، طبيعتاً با اين بینش سازگار است.

شایان ذکر است که مباحث زیادی که اخلاقی یا سیاسی تلقی شده، و

به مطالب صرفاً عملي مربوط دانسته مي شوند، درواقع حاوى مطالب فلسفي عميق ترى هستند. اين سخن البته درست است زيرا اهل عمل كه با آن مباحث سر و کار دارند ممکن است همیشه نسبت به مبانی آن آگاه نباشند؛ اما غالباً رابطهی مذکور کاملاً آگاهانه است. سیاست و اخلاق، و نظریههای کلی مربوط به طبیعت انسان، و مابعدالطبیعه و معرفت شناسی را نمی توان از هم جدا کرد. فقط به طور ظاهری و صوری می توانیم بین این سئوال که آیا حکومت پادشاهی و جمهوری بهتر است یا حکومت مردمی و استبدادی، و این سئوال کلی که آیا قدرت باید در دست مردم باشد، یا در دست تعدادی اشرافی برگزیده و یا همهی مردم، فرق بگذاریم. مسایلی از قبیل بردهداری و الغاء آن، قوانین مربوط به مستعمرات، روابط میان نژادها و غیره وجود دارند كه مستقيماً با عمل سر و كار دارند. در زير اين مسايل نظرياتي وجود دارند که، هر چند به شؤون انسانی مربوط هستند، انتزاعی تر و نظری تر بوده و با امور بنیادی طبیعت انسان سروکار دارند. آیا همدی انسانها ذاتاً مساوی هستند؟ آیا وجود قانونگذار و رعیت، و ارباب و برده فقط ناشی از توافقی عملی است، یا ریشه در تفاوت های طبیعی زوالناپذیر دارد؟ وقتی پاسخهایی را که در طول تاریخ به این سئوالات داده شده است بررسی می کنیم، متوجه می شویم که اکثر آنها عامیانه و دست سوم هستند. این پاسخها مبتنی هستند بر پیش فرضهایی در مورد ماهیت واقعیت، و افعال عالَم، و تبيين جايگاه انسان در عالم، و موضوعات مربوط به حكومت الهي در برابر بخت و اتفاق، و جهانی که افراد آن رابطهی آلی با یکدیگر دارند در برابر مجموعهای از اجزای متفرق که به طور تصادفی گردهم آمده اند.

جنگ داخلی انگلستان در قرن هفدهم نمونهای برای این مدعاست. ظاهر امر این بود که دو گروه رقیب، شاه و مجلس، بر سر اداره ی کشور به نزاع سیاسی پرداخته اند. اما در ورای آن این سوآل وجود داشت که آیا انسانها به طور طبیعی، یا بنا به خواست خدا، به طبقات عالی و سافل

تقسیم می شوند؛ و آنهایی که آن را قبول داشتند، مبنای آن را عبارت از توزیعی روحانی می دانستند که در سرتاسر عالم جریان دارد. خدا، هالی ترین قانونگذار، در رأس قرار دارد، پس از او فرشتگان، سپس انسان، که به نوبه خود در رأس سلسلهی حیوانات قرار دارد، فروتر از آنها گیاهان هستند و بالاخره عالم جمادات. خواست خود خدا این بوده است که تفاوت رتبهای در میان موجودات برقرار باشد، و مشیت او بر این تعلق گرفته است که در جامعهای انسانی هم از همان الگو تبعیت شود. در نظام الهی، جواز نهایی سلطنت مطلقه عبارت از همین نکته است. اما با استفاده از این اصل مسیحی که می گوید همهی انسانها در نظر خدا برابرند، و اکثر ما به آن هقیده داریم، دقیقاً می توان خلاف سخن مذکور را اثبات کرد. ا

مبنای سخن در اینجا عبارت است از مقایسه ی میان عالم اصغر و عالم اکبر، نظم جامعه ی انسانی و نظم طبیعت، که لازمه ی آن، صنع الهی دانستن و موجود آلی واحد تلقی کردنِ جهان است؛ و این قول ریشه در فلسفه ی افلاطون و ماقبل آن دارد. فلسفه ی مقابل، که لاک و دیگران با حمایت از نظریه ی قرارداد اجتماعی به تبیین تضمنات سیاسی آن

۱. فیلمر Filmer عقیده به اشتراک اموال و تساوی اشخاص را «گناهی نابخشودنی برای یک مسیحی» میدانست (Pusey مرف پذیرش نابخشودنی برای یک مسیحی» میدانست (Empiricism and Politics, 92 مقام و جایگاه در عین حال «حقیقتی در مشیت خدا» بوده است (گزارش کار کمیسیون پادشاهی دانشگاهها ۱۸۵۲، در مورد پوشیدن ردای خاص توسط کمیسیون پادشاهی دانشگاهها ۱۸۵۲، در مورد پوشیدن ردای خاص توسط اشراف). مقایسه کنید با بررسی جین ایر Jane Eyre توسط استودارت اشراف). مقایسه کنید با بررسی جین ایر Miss M. A. Stodart و سعت استودارت که استودارت که استودارت به بهرهمندهای اغنیا و در مقابل آن ضد مسیحی دارد. در سرتاسر کتاب نسبت به بهرهمندهای اغنیا و در مقابل آن محرومیتهای فقرا اظهار نارضایتی شده است، که اگر تک تک افراد را درنظر بگیریم، نوعی اظهار نارضایتی در مورد تقدیر و گزینش خداوند است. آکتاب جین ایر ، تألیف شارلوت برونته، توسط مهدی افشار به فارسی ترجمه شده است. ناشر:عرفان و سعدی، چاپ هفتم، ۱۳۶۸. م.]

پرداخته اند، به همان اندازه دارای ریشهی عمیق در تفکر یونانی است. روابط میان ارباب و رعایای او مبتنی بر قبول این قرارداد است که برای هر دو طرف تكليف ايجاد مي كند. هر چه هست فقط قرارداد انساني است و هيچ قانون الهي وجود ندارد؛ و اگر حاكمي آن قرار داد را زير يا بگذارد مردم حق دارند او عزل کنند، همان طور که اگر مردم از قوانین مبتنی بر آن قرارداد سرپیچی کنند او می تواند آنها را مجازات کند. چنانکه خواهیم دید، مبنای انسان گرایی سوفسطاییان یونان این بود که قانون را قرارداد محض می دانستند، قرار دادی که انسانها آن را به وجود آوردهاند و می توانند با توافق خود آن را تغییر دهند؛ افلاطون با این قول مخالفت نمود، به نظر او عدالت و قانون برای خود وجود خاصی دارند، و آنچه از دست ما برمی آید فقط عبارت از این است که سعی کنیم، تا حد امکان، در روابط یکدیگر مطابق آنها عمل کنیم. به عنوان نمونهی متأخرتر می توان هو گو گروتیوس Hugo Grotius را نام برد که در کتاب او «افلاطون گرایی قانون طبیعی جدید به صورت کاملاً روشنی نشان داده شده است... قانونگذار در تقنین قوانین گوناگون عملی از هنجار معتبر کلی و مطلقی پیروی می کند که برای او و هر کس دیگر به یک اندازه نمونه و الگوست.» ۱ افلاطون مدعی شد که مو فسطاییان به غلط طبیعت را در مقابل قانون و ضد آن می دانند، زیرا خود طبیعت، که نتیجه ی طرحی عقلانی است، تجسم عالی قانون و نظم است.

در معرفت شناسی، فلسفه ای که پارمنیدس آن را بنیان نهاد و افلاطون به طرز استادانه به شرح و بسط آن پرداخت، قوای عقلانی انسان را دارای ارزش و اطمینان نامحدودی می داند؛ به نظر افلاطون مبنای این اطمینان وحدت ذاتی عقل انسان و عقل خدا است. پارمنیدس حواس را به کلی طرد کرد، و افلاطون آنها را فقط نقطه ی آغازی دانست که ذهن باید به سرعت آن را پشت سر نهد. توجه بیش از حد به محسوسات، فقط می تواند مانعی برای

<sup>1.</sup>E. Cassirer, Philosophy of the Enlightenment, 240.

فهم واقعیت باشد. معرفتِ واقعی آن است که مطلق و کُلّی باشد، و برای به دست آوردن این معرفت باید از تجربه فراتر رفت؛ باید نقاب حس را درید و به حقایق معرفتی ای دست یافت که در ذهن منطوی هستند؛ زیرا ذات ازلی انسان پیش از آنکه تجسم یابد آنها را به طور مستقیم و بی واسطه مشاهده کرده است.

ظهور مجدد این دیدگاه را در تاریخ تفکر متأخرتر می توان به نقل عبارتی از کتاب دکتر گرینلیف Dr. W. H. Greenleaf به روشنی تجربه، و سیاست (Order, Empiricism and Politics (276 f.) به روشنی نشان داد؛ عبارتی که عقل گرایی قرن هفدهم انگلستان را توصیف می کند:

فیلسوفان عقل گرای آن زمان... جهات مشترک زیادی با سنت اصالت تجربی داشتند، اما نظریات آنها اساساً در مقابل دیدگاههای اصالت تجربه قرار داشت. فیلسوف تجربی در عین حال که اهمیت قومی عقلانی را قبول کرده و اطمینان زیادی به توانایی آن در فهم واقعیت اشیا داشت، باز هم تأکید می کرد که جریان استدلال باید بر پایهی . استوار تجربه مبتنی باشد. دادههای حسی معتبر اولین چیزی بود که برای روش استقرایی او لازم بود. از سوی دیگر، فیلسوف عقلی مذهب فقط بر اهمیت کامل عقل تأکید می کرد و می گفت از قوای دیگر بعنی حافظه و تخیل نمی توان در فهم واقعیت یاری خواست، آنها مانع شناخت واقعیت هستند. بنابراین، آگاهی های به دست آمده از حواس، مبهم، و غير مطمئن، و گمراه كننده هستند؛ و فقط با تعالى تجربه به مرتبهی بالاتر عقل می توان به نتایج تردیدناپذیر دست یافت. این عقل قوهای فطری و نوری درونی است که خدا در هر فردی قرار داده و سازگاری آن را با واقعیت دستگاه آفرینش تضمین کرده است. عقل، خودکفاست یعنی شهودهای عقلی به تنهایی فهم روشن و دقیقی را که صفت مشخصه و مبنای هر معرفت واقعی است فراهم مى كنند. اين عقل نيز، مانند عقل تجربى، اشيا را به وطبايع، اصلى آن

تجزیه و تحلیل می کرد؛ اما این طبایع (برخلاف اصالت تجربه) اسامی محض نبودند، بلکه صورتهایی بودند واقعی و مطلق.

این توصیف از منابع معاصر انگلیسی اخذ شده است، ولی هر خوانندهای به روشنی می داند که ریشه در فلسفه ی افلاطون دارد؛ و هر چند مؤلف، دکارت را، که به «علم کُلّیِ ریاضی» معتقد بود، مَثَل اعلای این اندیشه می داند، عقل گرایان قرن هفدهم افلاطون خود را هم می شناختند، و بی تردید او را اولین نیای خویش می دانستند. الگوی علم عقلی و دقیق دانستن ریاضیات، بی شک در آثار افلاطون مشهود است. مکولی ا می Macaulay به حق گفته است: تنها فلسفه ی افلاطون بر اذهان سلطه داشت تا اینکه فرانسیس بیکن Francis Bacon آنها را به جهت جدیدی هدایت کرد.

دیدگاه تجربی درباره ی قوای ادراکی انسان نظر بسیار معتدلی دارد. تردید در کفایت ساز و برگ ادراکی ما برای دریافت حقیقت ابتدا در زمینه ی دینی در مقابل وضوح ابصار الهی مطرح شد، آ ولی در بین فلاسفه ی ایونی از قبیل آناکساگوراس و دموکریتوس Democritus تا اندازه ای اعتدال روحی علمی به چشم میخورد. دموکریتوس در دوران بدبینانه ی خود معتقد بود: «ما هیچ چیز نمی دانیم، زیرا حقیقت در اعماق قرار دارد»، و «حقیقت یا وجود ندارد و یا بر ما پوشیده است. ه ولی او شکاک کامل نبود. تا حواس تصویر نادرستی از واقعیت را به ما ارائه می دهند، و ذهن به آسانی نمی تواند در ورای «معرفت غیر اصیل» ناشی از آنها به تحقیق و به آسانی نمی تواند در ورای «معرفت غیر اصیل» ناشی از آنها به تحقیق و خواه ما بتوانیم آن را به طور کامل دریابیم یا نه. برخی از سوفسطاییان، در خواه ما بتوانیم آن را به طور کامل دریابیم یا نه. برخی از سوفسطاییان، در

۱. بارون مکولی Baron Macaulay (۱۸۰۰–۱۸۵۹) مورخ، نوبسنده و سیاستمدار انگلیسی.م.

۲. مثلاً از سوی آلکمایون Alcmaeon و کسنوفانس، و هراکلیتوس Heraclitus. ۳. یاره ی ۱۱۷ و ۸۱۱۲.

دفاع از اصالت پدیداری تمام عیار، حتی این سخن را هم قبول نداشتند. این نوع شکاکیت بنیادی که پروتاگوراس و گرگیاس Gorgias داشتند کمتر می توانست در پیشرفت تفکر علمی سودمند واقع شود. این دیدگاه بازگشت تندی از عقل گرایی افراطی الیاییان محسوب می گشت، اما تا حد زیادی وامدار شیوهی اندیشهی دانشمندان ایونی بود؛ کسانی که لاادری گرایی یا بی اعتقادی دینی آنها، و انکار علت غایی، و تواضع آنها در برابر عظمت مسایل کیهانی در مقایسه با ضعف ادراکات بشر ، راه را برای هرگونه تفکر آزادی باز کرد. در این مورد هم، نظایری برای آنها در سایر دورهها، از جمله دورهی خود ما، می توان یافت. کسی که در مورد رشد ناگهانی علمی در دورهی تجدید حیات فرهنگی غرب [رنسانس] Renaissance، رابطهی مسلم فرهنگ آن دوره را با فیلسوفان یونان درنظر نگیرد، نمی تواند مطالعهی عمیقی در آن داشته باشد. احیای تعالیم یونان نیز، به اندازهی پیشرفتهای معاصر در معرفت، موجب پیدایش روشهای تجربی و شیوه ی کلی اندیشه ی تجربی گردید. شخصیتی چون فرانسیس بیکن که از بنیانگذاران علم تجربی است به خوبی می دانست که دو مکتب فکری رقیب در زمان او، نمایندهی رقابت فکری مشابهی بودند که در دنیای باستان وجود داشت. او، به عنوان نمونه، در پیشرفت دانش De Augmentis Scientiarum می نویسد:

به این دلیل فلسفه ی طبیعی دموکریتوس و دیگران که خدا و روح را ازبافت عالم خارج ساختند، و ساخت عالم را به افعال و تجربیات طبیعی (که در یک کلمه صدفه یا تقدیر مینامیدند) نسبت دادند، و ضرورت را علت اشیاء جزیی دانستند و علل غایی را مطرح نکردند، به نظر من (تا آنجا که از قطعات باقی مانده از فلسفه ی آنها می توان حدس زد) در مورد علل طبیعی، نسبت به فلسفه ی افلاطون و ارسطو، بر پایه ی استوارتری قرار گرفته، و طبیعت را به طور عمیق تری مورد

بحث قرار می دهد؛ و دلیل آن فقط همین نکته است که آنها اصلاً به علل غایی نمی اندیشیدند در حالی که افلاطون و ارسطو در همه جا آن علل را معتبر دانسته و مطرح می کردند. ۱

کاتلین نُت Kathleen Nott نسبت به بیکن منصف نبوده است در آن هنگام که از راسل Russell به خاطر این سخن او تمجید می کند که رشد تفکر اروپایی دارای دو خط سیر اصلی بوده است که از یونان سرچشمه گرفته است، خط سیر ایده آلیستی و خط سیر تجربی، که یکی با افلاطون شروع می شود و دیگری با دموکریتوس. کاتلین نیز مانند اغلب مردم تحت تأثیر بیکن اظهار داشته است: ۹به طور کلی، پیشرفتهای انسانی از رهیافت اصالت تجربی سرچشمه گرفته است، در حالی که پیشرفتهای ضد انسانی به صورتهای گوناگون با ایده آلیسم فلسفی مرتبط است. ۲

تضاد میان ایدهآلیسم افلاطونی و اصالت تجربه و شکاکیت سوفسطاییان موضوع اصلی این مجلد و مجلد بعدی است. تفکر سوفسطایی با یک مشکل جدی روبه رو هستیم. در مورد سوفسطاییان

<sup>1. .</sup> De Augm. sc. bk. 3, ch. 4. اليس Ellis و اسپدينگ Spedding، صفحه ی 569 و بعد، یافت می شود ترجمه کرده ام، ترجمه ی خود آنها در جلد ۳۹۳،۴ و بعد است.

<sup>2.&#</sup>x27;German Influence on Modern French thought', The Listener, 13 January 1955.

۳. در اینجا باید به دو نکته اشاره کنم. (۱) لازم است بعداً به طور دقیق مشخص شود که سوفسطاییان چه کسانی هستند، و معنی کلمه چیست. در این مقدمه آن را به معنی وسیعی به کار می برم که نشان دهنده ی روش های فکری خاصی باشد که سوفسطایی یقیناً، اگرچه نه جمیعاً، از آنها پیروی می کردند. (۲) معمولاً در این مورد سقراط را هم همراه افلاطون ذکر می کنند، زیرا افلاطون در محاورات خویش غالب اعتراضات خود را بر سوفسطاییان از زبان سقراط بیان می کند. اما موضع سقراط بسیار پیچیده است، و در حال حاضر بهتر است فقط از افلاطون به عنوان قطب مخالف اندیشه ی سوفسطایی نام ببریم.

هم مثل پیشازسقراطیان، بایستی اندیشه های کسانی را بازسازی کنیم که افلب آثار آنها در دسترس ما نیست، و غنی ترین منبع اطلاعات ما درباره ی آنها خود افلاطون یعنی رقیب فلسفی آنهاست. در ضمن، مهارت نمایشیای که او در معرفی شخصیت ها و گفت و گوهای سوفسطاییان به کار می برد، و افسون قوی آثار ادبی او (که میان آثار فلاسفه کمنظیر یا بی نظیر است)، تأثیر اجتناب پذیری در ذهن ما می گذارد. در قرن حاضر بحث بسیار جدیی در مورد مزایا و معایب شیوه ی افلاطون و کفایت های نسبی دو نوع جهان بینی جریان دارد.

تقریباً تا این اواخر دیدگاه عمده، دیدگاهی که محققان نسلِ خود ما در آن پرورش یافتهاند، این بود که در منازعهی میان افلاطون و سوفسطاییان، حق با افلاطون است. ادعای او در مورد خودش درست بوده، یعنی او فیلسوف واقعی، و دوستدار حکمت بوده است؛ و سوفسطاییان افراد سطحی و ویرانگر، و فریبکاران ماهر، و متعاطیان سفسطه به معنی جدید کلمه بودهاند. اما از دهه ی ۱۹۳۰ به بعد، شاهد حرکت وسیعی برای دفاع از سوفسطاییان و پیروان آنها هستیم؛ این گروه سوفسطاییان را طرفداران پیشرفت و روشن اندیشی می دانند؛ و از افلاطون روی می گردانند و او را فرد مرتجع متعصب و مستبدی میخوانند که با خدشه دار کردن آبروی سوفسطاییان موجب زوال و اختفای آثار آنها شده است. سر کارل پوپر Sir سوفسطاییان موجب زوال و اختفای آثار آنها شده است. سر کارل پوپر Sir آنها را «دودمان بزرگ» می خواند، و پروفسور هولاک در Karl Popper

۱. برای نقد جالب هولاک رجوع کنید به مقاله ی استراوس L. Strauss «آزادیخواهی و فلسفه ی سیاسی کلاسیکه در 1959 من الله مخصوصاً آخرین پاراگراف او را می ستایم که در آن از وخطری سخن می گوید که از روح تحقیق به وسیله ی چیزی موسوم به فلسفه ناشی می شوده، و از تسامح مورد نظری که «به صورت دشمنی شدید با کسانی درمی آید که با کمال وضوح و اتقان می گویند شاخص های ثابتی وجود دارند که طبیعت انسان و طبیعت اشیا را تشکیل می دهند.»

The Liberal Temper in عمدتاً از آنها اسم می برد. به نظر او سوفسطاییان اندیشدای Greek Politics عمدتاً از آنها اسم می برد. به نظر او سوفسطاییان اندیشدای کاملاً آزادیخواهانه و مردمی را در یونان نشان می دهند، اندیشه ای که توسط نظریات نیرومند افلاطون و ارسطو پایمال شده است. متأسفانه [کار به جایی رسید که] در ۱۹۵۳ محقق آمریکایی لوینسُن R. B. Levinson توانست بگوید که «امروزه طرفداری از افلاطون عمدتاً در میان محققان (و دوستان و مریدانی) یافت می شود که توجه آنها به او موجب پیدایش پیش از وقت نازیسم Nazism شد.» البته تردیدی نیست که پیدایش دولتهای استبدادی در اروپا و جنگ جهانی دوم محرک نیرومندی برای این نهضت بود، و همین امر صحت ادعای حزب نازی آلمان را که در برنامه های رسمی آن بیان شده بود مغشوش ساخت، یعنی اینکه هدف آن به وجود آوردن «پاسدارانی به بود مغشوش ساخت، یعنی اینکه هدف آن به وجود آوردن «پاسدارانی به معنی عالی افلاطونی» است. شکل دیگر انتقاد از افلاطون، انتقاد روانکاوانه است که او را همجنس گرای گناه آلودی می داند که شوق مفرط بر فرمانروایی دارد. ا

اما، چنانکه سعی کردهام نشان دهم، این بحث عمیق تر از رخدادهای معاصر و نظریات رایج است، و درواقع مخالفت با نحوهی معرفی صوفسطاییان به وسیلهی افلاطون از هر جهت کهن تر از آن است که برخی از اهل بحث به خاطر دارند. از اواسط قرن نوزدهم این مسئله باجدیت و کفایت تمام مورد بحث قرار گرفت. احتمالاً ویرایش اول تاریخ تسلر Zeller's (History(1844-52) آخرين اثرى بود كه در آن بدون چون و چرا بذيرفته شده که حتی بهترین سوفسطاییان بالاخره در همه چیز میل و غرضی شخصی داشتند، و فلسفه را به جای اینکه جست و جوی حقیقت بدانند، وسیلهای برای ارضای تمایلات نفسانی و فضل فروشی درآوردند؛ و اینکه یگانه راه رهایی از آنها راه سقراط بود که سعی می کرد مبنایی عمیق تر و مطمئن تر برای علم و اخلاق پیدا کند (ZN. 1439). مخصوصاً اندیشمندان آلمان این دیدگاه را داشته اند که گروته Grote در فصل ۶۵ تاریخ یونان با قوت به مبارزه با آن پرداخته است. او شکوه می کند که مورخین فلسفه در آلمان «موجود شریری به نام «سوفسطاییان» «Die Sophistik» ساز می کنند و می گوید آنها با تعاليم مخرب خويش شخصيت اخلاقي آتنيان را از بين برده و آنها را فاسد کردهاند.» گروته در زمانی به اصالت فایده و دموکراسی معتقد بود که هنگام توصیف پیدایش دموکراسی آتنی، ناگزیر از بیان این نکته بود که «ممکن است دموکراسی برای اغلب خوانندگان جدید مورد پسند نباشد.» <sup>۱</sup> دفاع او از سوفسطاییان را هنری سیج ویک Henry sidgwick در ۱۸۷۲ «بزرگ ترین کشف تاریخی» می نامد؛ او دیدگاه رایج در مورد سوفسطاییان رااينگونه خلاصه مي کند:

آنها گروهی از افراد شارلاتان بودند که در قرن پنجم ق. م. در یونان

اولین History (6 th ed. 1888), VII, 52, and IV, 106 اولین ویرایش این کتاب تقریباً درست همزمان با کتاب تسلر بود.

ظاهر شدند و با سوء استفاده از ساده لوحیِ عمومی به اموال فوقالعاده ای دست یافتند: آنها مدعی تعلیم فضیلت بودند، در حالی که فی الواقع سخن مغالطه آمیز گفتن را می آموختند، و بدین طریق نظریات عملی غیر اخلاقی را رواج می دادند. آنها وقتی در آتن، یعنی پروتانیون Prytaneion یونان ، سکنی گزیدند در آنجا با سقراط برخورد کردند و مغلوب او شدند، سقراط بی معنی بودن لفاظی های انها را آشکار ساخت، و نیرنگهای لفظی آنها را علیه خودشان به کار گرفت، و در مقابل مغلطه های زیانبار آنها فاتحانه از صحت اصول اخلاقی دفاع کرد.

ولی او تا آخر با گروته همراهی نکرد. در مقابل این سخن گروته که شخصیتهای نادری در تاریخ به اندازه ی این به اصطلاح سوفسطاییان مورد بی توجهی قرار گرفته اند، می گوید: «آنها در زمان خود بیش از حد لیاقت خویش موفق بودند، و این مردان بسیار خوشنام بعدها بد جلوه داده شدند.» انتقاد اصلی سیجویک از گروته این بود که او به علت وسواس بیشتر برای احقاق حق سوفسطاییان، در مورد طرفداری و غرض ورزی افلاطون مبالغه کرده است. به نظر گروته، افلاطون

نه تنها معنی و شهرت عمومی اسم را از آن برگرفت تا آن را به معلمین مزدبگیر مخالف خود نسبت دهد، بلکه صفتهای کاملاً زشت و ناموجهی را با آن همراه ساخت، که اصلاً در معنای اولیه و مشخص آن وجود نداشت؛ وبه طور کلی از احساس تنفر مبهمی که همراه آن

پروتانیون، عمارتی دولتی بوده که در آن روحانیان برگزیده و مهمانان دولت و کسانی که با پیروزی در مسابقه های ورزشی مایه ی مباهات آتن شده بودند، مسکن می گزیدند و به هزینه ی دولت پذیرایی می شدند. به نقل از مجموعه آثار افلاطون، ترجمه ی لطفی، ج ۱، ص ۴۵، با تصرف در قرائت و رسم الخط. منظور عبارت این است که آتن مجمع بزرگان یونان بود.م.

سيجويك مي گويد عكس العمل در مقابل مفسريني همچون ستالباثوم Stallbaum که «از افلاطون به عنوان یک گزارشگر محض محاورات انجام شده سخن می گویند»، ضروری و درست بود، اما «همیشه این احساس وجود دارد که ذوق هزلی افلاطون با حضور دایمی همدلی عقلانی او تعدیل شده است. ۱ جُوت Jowett نيز در مقدمه ی ترجمه ی خود از محاوره ی مونسطایی (۱۸۷۱) نقادی داورانهای از گروته به عمل آورده، می گوید: «کاملاً ممکن است سوفسطاییان برجسته انسانهای خوب و محترمی بوده باشند، ولى بدنامي آنها در آتن چيزې بود كه به دلايل مختلفي (از قبيل بیگانه بودن آنها و ثروت اندوزی زیاد آنها، تحریک افکار جوانان) قبلاً در آتن رواج داشت، و به هیچ وجه ساختهی دست افلاطون نبود.، ۲ ارزیابی دیگری در جستار مفصل و مستدلی توسط سر الکساندر گرانت Sir Alexander Grant صورت گرفته است. نتیجه گیری او این است که گروته در توضیح عیبجویی ها و مخالفت های اولیه با سوفسطاییان موفق بوده است، اما در هر حال آنها به طور کامل از نظر اخلاقی بی تقصیر و از نظر فلسفی با کفایت نبودند، و «چهره های مکار و مشخصی که افلاطون ترسیم می کند»، فقط معلول خرده گیری شخص افلاطون از آنها نبوده است. ۳

مطالعهی آثار این محققان نسل گذشته موجب می شود که بیشتر به ادامهی بحث و نقل سخنان آنها علاقمند شویم. اگرچه شاید بی تناسب باشد، نشان دادن این نکته حائز اهمیت است که گزارش افلاطون از سوفسطاییان را، که بحث داغ روز است، نویسندگان دورهی ویکتوریا

<sup>.</sup>J. Phil. 1872 and 1873 منيد به دو مقاله از سيج ويک در 1873. الله عنيد به دو مقاله از سيج ويک در 2.Jowett, Dialogues of Plato (4th ed. 1953), III, 325 ff.
3.Grant, The Ethics of Aristotle (4th ed. 1885), I, 104-55

Victorians به طرز زیبا و صحیحی بررسی کردهاند؛ نویسندگانی که اکثر آنها نه تنها پژوهشگران خوبی بودند بلکه در زمینه های دیگری همچون سیاست و تعلیم و ترتیب نیز دست داشتند. ا ناگفته پیداست که نتیجه گیری های آنها، و همین طور محققان پس از آنها، از عقاید شخصی فلسفی و سیاسی آنها متأثر بوده است. کارل یوئل Karl Joël در ۱۹۲۱ (Gesch. 674 f) نشان داد که چگونه پوزیتیویستها در دفاع از سوفسطاییان، مخصوصاً در انگلستان پس از زمان گروته و لوس Lewes، با هم هماهنگ شدند. در آلمان هم تئودور گومپرتس Theodor Gomperz (تحت تأثیر گروته)، لاس Lass و نیچه Nietzsche، در دورهی پوزیتیویستی خویش، همین کار را کردند. ابتدا عجیب به نظر میرسد که یوئل، پیروان «عقل گرایی هگلی» را نیز به این دسته می افزاید، کسانی که از سوفسطاییان به عنوان «استادان عقل نظری» تجلیل کردند، و «از فلسفهی تاریخ آنها چیزهای فراوان و مقبولی یاد گرفتند.» از سوی دیگر، تاریخ باید مسیر خود را می پیمود و کار به جایی می رسید که افلاطون بیش از اندازه از سوی برخی مفسرین اواخر قرن نوزدهم و اوایل قرن بیستم مورد تمجید و ستایش قرار گیرد. آنها از نظر عقاید شخصی آزادیخواهان صادقی بودند، اما تحت تأثیر چیزی که هولاک «مکتب ایده آلیسم جدید آکسفورد» نامیده است، توانستند افلاطون را نیز مانند خودشان یک آزادیخواه ویکتوریایی تصور كنند. اين ادعاى هولاك (Lib. Temper, 19) حاوى حقيقتي است كه لااقل در آثار یکی از این نویسندگان «مطلب طوری بیان می شود که گویی به صورت جدی دفاع می کند»، و «طبیعت گرایان و پیروان اصالت ماده، و سوفسطاییان، و دموکراتها چنان با آهنگ ضعیف مورد بحث قرار

در مورد گروته و جوت لازم نیست سخن بگوییم، و گرانت به مدت هشت سال در مشاغل تربیتی در هندوستان خدمت کرده است. توصیف هولاک در مورد روشهای سوفسطاییان در اصل همان جریانهای دموکراتیک است که گروته پیش از وی گفته است، مخصوصاً در ((on p. 40, col. 2)).

می گیرند که جایی برای دفاع و تأیید باقی نمی ماند. ه عکس العمل اجتناب ناپذیری به صورت هشیاری ها و بیداری هایی به وجود آمد که در طول قرن به تدریج همه ی اروپا را دربر گرفت. امیدوارم بتوانم در صفحات آتی تعارض عقلی قرن های پنجم و چهارم ق. م. را تا حد امکان در پرتو شواهد آن زمان روشن سازم، و چگونگی پیدایش آن را از بحران های آن زمان و مقتضیات اجتماعی و تعلیم و تربیتی آن زمان بررسی کرده و معلوم سازم. لازم نیست نگران باشیم که بدان طریق فایده ی اصلی یا ارتباط استمراری آن از بین خواهد رفت.

## فصل دوم

مباحث روز

در مجلد پیشین به طور مختصر اوضاع فکری قرن پنجم را، مخصوصاً در آتن، بررسی کردم و آثار مختلف قرار گرفتن علیت طبیعی به جای علیت الهی را برشمردم. پیش از آنکه معنای دیدگاه سوفسطایی و موضوعات مربوط به آن را به صورت مستقل و مفصل مورد بحث قرار دهیم، در این فصل سعی می کنیم علتها و ویژگی های اصلی این تغییر نگرش را بیان کنیم.

تعیین علل یک انقلاب عقلی همیشه کار مشکلی است، و وقتی چیزهای فراوانی با هم اتفاق می افتند همیشه به آسانی نمی توان علت را از معلول بازشناخت؛ ولی به چیزهایی می توان اشاره کرد که به احتمال زیاد جزو علل انقلاب مورد نظر هستند. پیش از این، برمبنای شواهد تاریخی، گفتیم که «پیش از سقراطیان»، و مخصوصاً ایونیها، همه بر شکل گیری اندیشه ی سوفسطاییان مؤثر بوده اند. اگر میان نظریات دموکریتوس و آراء پروتاگوراس یا گرگیاس رابطه ی علی وجود داشته باشد، بسیار محتمل است راه دیگری برای این تأثیر پیدا کرد. از طرف دیگر تأثیر الیاییان بر پروتاگوراس و گرگیاس را نمی توان انکار کرد، همان طور که هراکلیتوس بر پروتاگوراس اثر گذاشته است، و گرگیاس را شاگرد و پیرو امپدوکلس پروتاگوراس اثر گذاشته است، و گرگیاس را شاگرد و پیرو امپدوکلس بروتاگوراس اثر گذاشته است، و گرگیاس را شاگرد و پیرو امپدوکلس بروتاگوراس اثر گذاشته است، و گرگیاس را شاگرد و پیرو امپدوکلس می دانند. یکی از نیرومندترین عوامل مؤثر در پیدایش اومانیسم (اصالت

انسان) را می توان در نظریات مربوط به منشأ طبیعی داشتن حیات و جامعه پیدا کرد که یکی از ویژگی های تفکر ایونی از آناکسیمندر به بعد بوده است. حیات، من جمله حیات انسان، ناشی از نوعی تخمیر است که به وسیلهی گرما در مادهی مرطوب یا متعفن آیجاد می شود؛ و گروه های اجتماعی و سیاسی، حاصل توافقی است که انسان ها فقط برای مقابلهی مؤثر در برابر عوامل طبیعی غیر انسانی به آن اقدام کردهاند. صرف آفرینش شناسی ها به حذف علل الهي از عالم كمك كردند، نه به اين دليل كه آنها اصالت تكاملي بوده و به آفرینش معتقد نبودند ـ اندیشهی آفرینش الهی هیچ وقت در دین یونانی عنصر بارزی نبوده است ـ بلکه به این علت که به راحتی نمی توانستند مانند شیوه ی رایج میان یونانیان در همه جای طبیعت به موجودات الهي يا نيمه الهي معتقد باشند. اين سخن كه ستارگان يا خورشید ابرها را روشن می کنند، یا گردبادهای کیهانی صخرهها را از زمین می کَنند و به چرخش درمی آورند، آهنگ غیر دینی داشت. خدایان اُلمپی، اگر جهان را نیافریده بودند، لااقل آن را کنترل می کردند؛ ولی نظریات فلاسفهی طبیعی نقشی برای زئوس Zeus در ایجاد باران، یا رعد و برق، و برای پوسیدون Poseidon [خدای دریا] در وقوع بلای زمین لرزه، باقی نگذاشت. ۱

۱. تکرار این سخن شایع و درست لزوم چندانی ندارد که عقل گرایی به اصطلاح هر دوره ی روشن اندیشیای به هیچ وجه کلیت ندارد. طرد فاعلیت الهی محدود به گروهی تحصیل کرده و خردورز بود. وقتی در زمان افلاطون (۳۷۳ ق. م.) زمین لرزه ی شدید و موج جزر و مدی شهر آخایی هلیکه Helike را ویران کرد، هنوز دو نوع دیدگاه در مورد این حادثه وجود داشت: هیکی تمایل دیندارانه (از جمله نظر هراکلیدس پونتوس) که این بلا را نتیجه ی خشم پوسیدون می دانستند، و دیگری عقل گرایان که آن را فقط معلول علتهای طبیعی توصیف می کردند. رجوع کنید به استرابون ۸، ۷، ۲ و دیودوروس ۱۵، ۴۸ (هراکلیدس پونتوس، پاره ی ۴۶ ورلی). توکودیدس توضیح می دهد که چگونه، وقتی طاعون در آتن شیوع یافت، اغلب مردم از مراسم شعایر دینی

تا آنجا که روحیهی تازه، نوعی بازگشت از بررسی جهان خارج به مطالعهی امور انسانی بود، سهم پیش از سقراطیان را باید آن چیزی دانست که غالباً شكست أنها تلقى مىشود. بالاخره اكر انسانها بخواهند به زندكى خوب و خوشی ادامه دهند باید به جهان مورد تجربهی حسی و رابطهی آن با انسان بیندیشند. به نظر اکثر ماها عالم محسوس «عالم واقعی» است، در حالی که فیلسوفانی چون پارمنیدس و دموکریتوس که حداکثر اختلاف را با یکدیگر داشتند، هر یک به شیوهی خاص خود واقعیت آن را انکار کردند و حواس را نامعتبر دانستند. در پاسخ این سئوال روشن که: «من می توانم به چشم خود اعتماد کنم، نه؟،، آنها به صراحت می گفتند «نه». حرکت و تغییر ر فریبی بیش نبودند، و «هستی» فقط یک ملا ثابت و نامتحرک بود؛ یا از نظر دموكريتوس اشياء واقعى اتمها بودند كه هيج كيفيت محسوسي نداشتند. به علاوه، ویژگی نظری و انتزاعی آن نظریات آنها را کاملاً در معرض انتقاد قرار داده بود، به طوری که گرگیاس با استفاده از نبوغ خود به راحتی توانست استدلالهای الیاییان را برای اثبات عکس نتایج آنها به کار گیرد: چنین نیست که «آنچه هست، هست» ، بلکه آنچه هست نیست، چیزی وجود ندارد (رک: ج ۱۱ ترجمه ی فارسی صص ۶۵ و بعد). پیش از سقر اطیان علاوه از اینکه خیلی از هم فاصله داشتند، در اثر تناقض متقابل با یکدیگر اعتبار خود را از دست می دادند. هر کدام از آنها فقط خود را بیش از همه به حقیقت نزدیک تر می دید، ولی آیا دلیل استواری وجود داشت که یکی از آنها را بپذیریم و دیگران را رد کنیم؟ گرگیاس ۱ از این جبهه نیز یورش برد. به نظر او آنها فقط، مانند اهل خطابه، استادان فن اقناع بودند.

از جملهی عللی که برای اومانیسم جدید ذکر می شود گسترش افق ها

امداد خواستند (۲، ۲۷، ۲)، ولی خود او به وضوح آن رابه علل طبیعی محض نسبت می دهد.

گرگیاس، هلن، ۱۳ (دیلز ـ کرانتس، ۲، ۲۹۳). رک: صص ۹۹ و بعد کتاب حاضر.

از طریق تماس فزایندهی یونانیان با ملتهای دیگر، در طی جنگها، مسافرتها و تشکیل مستعمرات است. از این طریق به تدریج روشن شد که آداب و رسوم ومعیارهای رفتاری که قبلاً مطلق، کلی و دارای منشأ الهی تصور می شدند، در واقع محلی و نسبی هستند. ا عاداتی از قبیل ازدواج برادر و خواهر، که برای مردم یونان زشت و گناهآلود است، ممکن است در نظر مصریان Egyptians یا کسانی دیگر، متعارف و حتی دیندارانه باشد. هرودوت در اواسط قرن پنجم در تاریخ خویش، با شوق و ذوق تمام، آداب و رسوم سكاها (اسكوتيان) Scythians، ايرانيان Persians، ليدياييها Lydians، مصریان و دیگر اقوام را جمع کرده، اختلاف آنها از سنت یونانی را نشان می دهد. او می گوید: اگر از انسان ها بپرسیم که بهترین قوانین و سنتها كدام است، هر گروهي قانون قوم خود را اسم خواهد برد؛ وي اين حقیقت را با داستانی از داریوش Darius توضیح میدهد، که برخی از یونانیان و هندیان را به دربار خود احضار کرد و ابتدا از یونانیان پرسید به چه بهایی راضی میشوند جسد پدران خود را بخورند. وقتی آنها پاسخ دادند به هیچ وجه دست به چنین کاری نمی زنند، به هندیان (که از قبیلهای بودند که معمولاً اجساد والدين خود را مي خوردند) روي كرد و پرسيد به چه قيمتي راضی می شوند اجساد پدران خود را (مثل یونانیان) بسوزانند، آنها با صرف

۱. گفتنی است که این امر همیشه موجب تردید در معیار اخلاقی شده است. هارت (H. L. A. Hart (Law, Liberty and Morality, 68) مباحث آزادی را که «در پرتو کشفیات مردم شناسی و روانشناسی» به وجود آمده است، از علتهای تردید و اختلاف نظر در مورد مسایل اخلاق جنسی «در زمان خود ما» می داند. آزادی فوق العاده ای که امروزه مطرح است باید ریشه های دیگری داشته باشد، زیرا شواهد مردم شناختی و روانشناختی که نسبیت معیارهای اخلاقی را نشان می دهند، برای هرودوت Herodotus هم معلوم بود، و نیز در قرن هفدهم اروپایی ها از آن آگاه بودند (مخصوصاً مقایسه شود با Greenleaf, Order, Empiricism and Politics, 198) و همین طور در دوره ی و یکتوریا.

تصور چنین گناهی به صدای بلند گریستند. اوریپیدس Euripides نیز خاطرنشان می کند که زنای با محارم در میان برخی اقوام غیر یونانی رایج بوده، او هیچ قانونی مانع آن نبوده است (آندروماخه ۲۷۳۶)، و این سخن اوبه نظر خیلی ها تکاندهنده بود که (با اشاره به زنای با محارم) گفت انجام هیچ کاری برای کسی که آن را گناه نمی داند ملامت انگیز نیست (پارهی ۱۹). ۲

۱. هرودوت، ۳، ۳۸؛ البته این مثال دلیل خوبی بر نسبیت اخلاقی نیست، زیرا نشان می دهد که هر دو دسته در این اصل اخلاقی بنیادی، که باید احترام والدین را در مرگ و زندگی نگاه داشت، توافق دارند و اختلاف فقط مربوط به نحوه ی ادای آن احترام است. توکودیدس (۲، ۹۷، ۳-۴) از سنتی در میان اودروسی ها Odrysians در تراکیه Thrace نام می برد که درست برخلاف سنت موجود در میان ایرانیان است.

جنانکه خواهیم دید (صفحات ۲۱۴ و بعد)، سقراط قبول نکرد که چون برخی مردم به قانون خاصی عمل نمی کنند پس آن قانون کلی نبوده و منشأ الهی ندارد: مثلاً زنای با محارم کیفر اجتناب ناپذیری دارد، زیرا موجب تباهی نسل ها می شود و آثار ژنتیکی زیانباری دارد.

۳. رجوع کنید جلد ۱، بخش ۱ که عبارت قرن هشتم در آن جا باید تصحیح شود.
 کوک R. M. Cook در JHS, 1937, 227 ff به این نتیجه می رسد که نائو کراتیس در حدود ۶۱۵-۶۱۵ تأسیس شد.

۱۵ قدیمی منطقهای در جنوب بابل و حوالی مصب شط العرب.م.

Chaldaeans به طور موقت اقامت گزیدهاند. همین سخن را در مورد تأثیر تدوین قانون هم می توان گفت. گفته می شود، قبول بی چون و چرای قانون و سنت، در زمانی که فعالیت قانونگذاری به وجود آمد، امکان خود را از دست داده بود. «مجموعهای از قوانینی که توسط فرد معینی تنظیم میشود... نمی توانست مثل گذشته بخشی از نظم دایمی اشیا دانسته شود.» برنت (.T to P. 106) بر این عقیده است، نمونهای که گاهی برای آن ذکر می کند کار پروتاگوراس در تنظیم قانون برای توری Thurii در ۴۴۳ ق. م. است. ولی كساني كه برنت نام مي برد زالتوكوس Zaleucus ، و خارونداس Charondas ، و سولون هستند، که به طور موجه نمی توان آنها را مسئول پیدایش نظریات جدید در انکار فرمان الهی بودن قانون دانست، نظریاتی که در دورهی پس از جنگهای یونان و ایران به وجود آمد. یونانیان مدتها پیش تشکیل قانون را ناشی از توصیهای می دانستند که از معبد دلفی بر قانونگذار اعلام می شود، اگر چه در عین حال آن را جزو دستورات آپولون Apollo به حساب مى آوردند. ١ علت هاى طرد معقول سنت كه نشان اواسط قرن ينجم است فوق العاده پیچیده بود، و حتی اگر بتوان این ترکیب قابل اشتعال را تجزیه و تحلیل کرد، باز به آسانی نمی توان نشان داد که چرا جرقهی این آتش درست در آن هنگام زده شد.<sup>۲</sup>

بدون تردید موفقیتهای یونانیان در برابر بیگانگان به آنها اعتماد به نفس و غرور فوقالعادهای دربارهی دستاوردهای خودشان بخشیده بود؛ و هر چند عامهی مردم هنوز به داستانهای مربوط به دخالت شخصی خدایان

۱. برای تفصیل بیشتر رجوع کنید به کتاب من ,Greeks and their Gods 9-184.

۲. دیلز Diels در Hermes, 22 شواهدی را برشمرده که نشان میدهد «روشناندیشی» سوفسطاییان از قرن ششم دارای پیشگامانی بوده است، مخصوصاً در بین قانونگذاران که می توان هکاتائوس ملطی Hecatacus را به عنوان نمونه نام برد. در این مورد رجوع کنید به Dümmler, Akad. 250.

و قهرمانان در ماراتون و جاهای دیگر گوش می سپر دند و معتقد بودند، این احساس که آنها به تنهایی مقاومت نموده و غلبه کرده اند، مخصوصاً در میان مردم آتن، غالب بود. آنها رهبران مقاومت یونانی گردیده و ضربات یورش ایرانیان را تحمل کرده بودند، احساس قدرت آنها به سرعت بر دیگر یونانیان سرایت کرد و هم پیمانان سابق آنها به صورت رعایای ایشان در آمدند. اگر از آنها پرسیده می شد، چرا چنین کاری را کردند، همان طور که توکودیدس در محاوره ی ملوسی ها Melian Dialogue به آنها یاد داده بود، پاسخ می دادند این «قانون طبیعت» است که قوی باید هر کاری از دستش می آید انجام دهد و ضعیف باید تسلیم شود (صفحات ۱۵۹ به بعد کتاب حاضر).

- این احساس قدرت با تأکیدی که اخیراً بر تجلیل از اختراعات و مهارتهای انسان صورت می گرفت بیشتر می شد. خیلی ها به راحتی ادعا می کنند که یونانیان به طورکلی معرفت را برای خود آن می خواستند، نه برای اهداف عملی آن، و به هنرهای سودمند عملی ارزش زیادی قایل نبودند؛ و این سخن برخی از متأخران تاحدی درست است که تعمیم فوق ناشی از این عادت تحقیقی است که بیشتر بر روی افلاطون و ارسطو تکیه نموده و آن دو را نمایندگان تفکر یونانی میدانند. در قرن پنجم موفقیت های عملی انسان به اندازهی پیشرفتهای نظری او مورد تحسین و تمجید قرار می گرفت. صحنه های پیشرفت مادی انسان مثلاً از سوی هر سه تراژدینویس بزرگ، و نیز فیلسوفانی همچون آناکساگوراس و دموکریتوس و پروتاگوراس سوفسطایی مورد تجلیل قرار می گرفت. امکان داشت نام آنها را همراه نام پرومتئوس Prometheus، خدای حامی صنعت، و یا چنانکه در ملتمسان supplices اوریپیدس ۲۰۱ و بعد آمده است همراه نام خدای شناخته شدهی دیگری ذکر کنند؛ که در این صورت اولین موهبت او به انسانها هوش و نبوغ است، و بقیه از آن نشأت می گیرد. در همخوانی مشهور آنتیگوندی Antigone سوفوکلس ۲۳۲ و بعد هیچ اشارتی به

موجودات علوی وجود ندارد: «انسان با مهارتهایش» (περιφραδής άνήρ) وحشتناک ترین و عجیب ترین چیز در جهان است. پیشرفتهای فني كه نويسندگان مورد تجليل قرار مي دادند شامل اين مهارت ها بود: سخنرانی و نگارش، شکار و ماهیگیری، کشاورزی، رام کردن حیوانات و استفاده از آنها در حمل و نقل، ساختمانسازی، آشپزی، معدنکاری و فلزکاری، کشتی سازی و کشتیرانی، ریسندگی و بافندگی، داروسازی و يزشكي، حسابگري، نجوم، و فالگيري. آنچه برشمرديم همان چيزهايي است که مکولی به عنوان فهرست آثار علم بیکنی عرضه داشته است و هدف روشن او همانا نشان دادن بی حاصلی عملی تفکر یونانی بوده است. فقط این فرق وجود دارد که او هنرپیشگویی و فالگیری را حذف کرده، و ادوات جنگی جدید را از مواهب پیشرفت به حساب آورده است. شاید یونانیان هم می توانستند مثل او اظهار فضل کنند و در پایان فهرست دستآوردهای فنی خود بیفزایند که آنها را می توان در کارهای بد نیز مورد استفاده قرار داد. بدین ترتیب تسئوس در هیپولوتوس Hippolyius (اوریپید، هیپولوتوس، ۹۱۵ و بعد) می پرسد به چه منظوری انسان ها ده هزار مهارت یاد می گیرند و همهی هنرهای مهم را می آموزند، در حالی که دانش آنها به آنها نمی گوید که چگونه آن رابر کسی که یاد نگرفته است تعلیم دهند.

تغییرات اجتماعی و سیاسی، مخصوصاً رشد دموکراسی در آتن، نیز نقش خود را ایفا کرد. دموکراسی جریانی تدریجی بود، که با سولون آغاز شد (او اولین کسی بود که اصل تشکیل مجامع عمومی با ترکیبی از انتخاب و قرعه را به وجود آورد) و پس از جباریّت پیسیستراتوسی به وسیلهی کلیستنس Cleisthenes استمرار یافت. این امر تا هنگام جنگ با ایرانیان خیلی پیشرفت کرده و با اصلاحات پریکلس Pericles و افیالتس خیلی پیشرفت کرده و با اصلاحات بریکلس Ephialtes در حدود ۴۵۸ تکمیل شده بود. با این اصلاحات طبقات پایین نیز نتوانستند آرخون Archon شوند و آرخونها، اعضای مجلس شیوخ

boulé و شورای مردمی، مجاز به دریافت حقالزحمه گردیدند، و بدین ترتیب نه تنها مشروع بلکه کاملاً ممکن گردید که طبقات فقیر و کم درآمد نیز تمام وقت خود را صرف امور اجتماعی کنند. در ضمن آنها سادهترین شکل قرعه را برای احراز بسیاری از مشاغل به کار بردند، بی آنکه در مورد نامزدها دست به انتخاب مقدماتی زده باشند؛ و البته هر شهروندی می توانست در مجلس Assembly شرکت کند و رأی دهد، مجلسی که وضع قانون می نمود، اعلام جنگ می کرد و عهد و پیمان با دیگران می بست. چنین وضعی بالطبع موجب تشدید این عقیده شد که نظر همهی انسانها دارای ارزش یکسانی است، زیرا، چنانکه سقراط اظهار نارضایتی می کرد، با وجود اینکه در امور فنی و صنعتی نمی توان از کسی که مهارت و حذاقت او به اثبات نرسیده است نظر خواست، مردم آتن در فن ادارهی کشور به هر کسی \_ اعم از آهنگر و کفاش، و غنی و فقیر \_ گوش می سپارند. این گونه اظهارات ضد دموکراتیک در نقادی های او کم نیست (ج ۱۲ ترجمهی فارسی، بخش دوم، بند ۸)، اما دموکراسی آن زمان (که با دموکراسی جدید تفاوت زیادی داشت، علاوه بر بی ثباتی و تزلزل آن، دارای عیوب بسیار زیادی بود. بحث دموکراتهای آتن در مورد رفتار با موتیلنه Mytilene ، معایب، و نیز احتمالاً محاسن دموکراسی آن زمان را روشن میکند. پس از فروکش کردن آشوب در سال ۴۲۸، مجلس تحت تأثیر کلئون Cleon کشتی جنگیی را با این فرمان به آن جا فرستاد که همهی مردان شهر را بکشند و زنان و كودكان را به بردگى گيرند. روز بعد، از اين ظلم بى رحمانه پشيمان شدند، و پس از بحث مجدد با اکثریت ضعیفی در تصمیم خود تجدیدنظر کردند، و کشتی جنگی سریعالسیر دیگری را روانه ساختند تا الغای فرمان را به کشتی قبلی ابلاغ کند. کشتیرانان غذای خود را در پای پارو خوردند و شبها نخوابیدند تا اینکه خود را به موقع به کشتی قبلی رساندند و از

۱. شهری در شرق یونان که مردم آن دست به شورش زده بودند.م.

اجرای ظلم جلوگیری کردند. در این مورد ضعف دموکراسی در مقابل خطابه سالاری جنایتکاران، درست با آمادگی آن برای تجدیدنظر، تعدیل شد که برای هر دو طرف قضیه شاهد خوبی است. اجزیره ی کوچک ملوس Melos بد اقبال تر بود، و ساکنان آن به سرنوشتی دچار شدند که ابتدا برای موتیلنه در نظر گرفته شده بود. جرم آنها این بود که بی طرفی را بر پیوستن به امپراطوری آن ترجیح داده بودند.

در هنگامی که واقعیتهای ناگوار تاریخ، در دورهای از امپریالیسم بی احتیاط و جنگ یونانی با یونانی، مؤید نظریاتی از این دست بود که اقویا حق دارند مطابق میل خود رفتار کنند \_ نظریاتی که عموماً با نام برخی از سوفسطاییان عجین گشته است \_ گسترش دموکراسی نیاز به چیزی را به وجود می آورد که سوفسطاییان مدعی بودند معلمین حرفهای برای تأمین آن هستند. راه موفقیت سیاسی به روی همگان باز بود، مشروط بر اینکه فرد، ذکاوت و تربیت لازم برای پیشی گرفتن از رقبای خود را داشته باشد. در زمانی که دانشگاه و دانشکدهای برای تربیت بزرگسالان وجود نداشت، مردانی همچون پروتاگوراس، که چهرهی برجستهی سوفسطاییان گردید، این خلارا به سود آنها پر کرد و با افتخار و سربلندی اعلان نمود که می تواند به هر جوانی «هم تدبیر امور شخصی او را تعلیم دهد، تا بتواند خانواده ی خود را خوب اداره کند، و هم تدبیر امور کشوری را، تا، هم از نظر سخن و بیان و هم از نظر عمل، در شهرِ خود تبدیل به قدرتی واقعی گردد. اولین چیز لازم برای این کار مهارت در فن خطابه بود، و حتی (هاینریش

۱. توکودیدس، ۳، ۳۶ و بعد. (در صفحات ۱۵۹ به بعد کتاب حاضر به سخنرانی های مربوط به این موضوع اشاره شده است.) اگر هم کسی درصدد برمی آمد، نوع جوامع جدید اجازه نمی داد دموکراسی کاملی، در مقابل دموکراسی نمایشی، تحقق یابد، و شاید یگانه جاهایی که امروزه می توان نمونه های آن را مشاهده کرد دانشگاه های آکسفورد و کمبریج هستند، جاهایی که نمونه های مشابهی از تردید و تزلزل در آن کم نیست.

گومپرتس Heinrich Gomperz) گفته است که تمامی تعلیمات سوفسطاییان در فن خطابه خلاصه می شود. این سخن مبالغه ی بزرگی است؛ فغیلتی areté که پروتاگوراس مدعی تعلیم آن بود چیزی بیشتر از خطابه بود. اما یکی از آنها، گرگیاس، درواقع معلمین حرفه ای فضیلت اجتماعی را مورد مسخره قرار داد. او گفت، یگانه چیزی که تعلیم می دهد هنر خطابه است و این تنها چیزی است که جوانان بلند همت و جاه طلب به آن نیاز دارند. هنر اصلی، همین است، زیرا کسی که فن اقناع را آموخته باشد، همه ی مهارت ها را در اختیار خواهد داشت (البته در این مورد رجوع کنید به صفحات ۲۰۲ و بعد ج ۱۱ ترجمه ی فارسی).

تا اینجا طوری سخن گفتهام که گویی شرایط سیاسی و افعال اجتماعی جوامع یونانی موجب رشد نظریات اخلاقی سودگرایانه و غیر دینیِ متفکران و معلمان شده است، ولی بسیار محتمل است عمل و نظر به طور متقابل در یکدیگر اثر بگذارند. بدون تردید مردم آتن نیازی به تراسوماخوس Thrasymachus یا کالیکلس Callicles نداشتند که چگونگی رفتار با یک جزیره ی متمرد را از آنها یاد بگیرند، اما در سخنانی که توکودیدس، هنگام گزارش مباحث مجلس ملوسی، از زبان سخنرانان آتنی نقل می کند، نشانههای مسلم تعلیمات سوفسطایی به چشم میخورد. پیش پریکلس دوست پروتاگوراس بود، و وقتی گرگیاس در سال ۴۲۷ در پیش آتنیان ظاهر شد با چنان سخنوری زیبا و بدیع برای سرزمین پدری خود در سیسیل [لئونتینی] درخواست کمک کرد که تحسین همیشگی را

۱. از سوی دیگر بیگنونه (studi, 32) Bignone اهل خطابه را، «که در میان واقعیات ناگوار امور سیاسی به سر می بردند»، در مقابل سوفسطاییان قرار می دهد، «که به عنوان معلمان عمومی مزدبگیر دارای زندگی منزوی و جدا [از سیاست]» بوده اند. گمان می کنم این اولین و آخرین موردی است که می توانیم توقع داشته باشیم زندگی سوفسطاییان را با وصف منزوی و جدا ambratile توصیف کنند!

برانگیخت (ج ۱۱ ترجمه ی فارسی ص ۴۸ یادداشت ۲). اگر سوفسطاییان نتیجه و محصول عصر خود بودند، در عوض آنها هم به تشکل و تبلور معتقدات عصر خویش کمک کردند. اما لااقل زمینه برای تعالیم آنها به خوبی آماده بود. به نظر افلاطون نباید آنها را به دلیل اغوای جوانان با افکار ویرانگرشان ملامت کرد، زیرا آنها فقط هوسها و تمایلات دموکراسی موجود را بازگویی می کردند:

هر کدام از این آموزگاران حرفهای، که مردم آنها را سوفسطایی مینامند و در هنرِ تعلیم و تربیت رقیب خود می دانند، درواقع فقط معتقدات مردم را که در مجامع عمومی خود به آن تفوه می کردند تعلیم می دادند. آنها مدعی بودند که همین معتقدات حکمت آنهاست. ا

تأیید سخن افلاطون، اگر اساساً قابل تأیید باشد، کاری است که در مرحله ی سپس تر می توانیم به آن اقدام کنیم.

در عطف توجه از علل تغییر، به ویژگی های آن (تا آن جا که این دو را می توان از هم تمیز داد)، باید گفت اساسی ترین چیز، تضاد میان طبیعت physis و انون مست که از سوی فلاسفه ی طبیعی و فلاسفه ی انسان گرای به قانون nomos است که از سوی فلاسفه ی طبیعی و فلاسفه ی انسان گرای به یک اندازه بسط داده شده است. وقتی این عقیده رایج شد که قوانین، سنتها و قراردادها بخشی از نظم ثابت اشیا نیستند، امکان پیروی از گرایش های بسیار گوناگونی در مورد آنها فراهم گردید. از یک طرف پروتاگوراس استدلال می کند که معیارهای مقبول رفتار خوب، مِنجمله جلوگیری از تمایلات نفسانی و رعایت حقوق دیگران، اگرچه جزو اصلی و ذاتی طبیعت

۱. جمهوری ۴۹۲ a کل عبارت ۴۹۲ d روشنگر است.

انسان نیستند، برای حفظ جامعه ضرورت دارند، و زندگی در جامعه برای بقای واقعی انسان ضروری است. در طرف دیگر فردگرایی افراطی کسانی، همچون کالیکلس افلاطون، قرار دارند که می گویند مفاهیم قانون و عدالت صرفاً تدبیر اکثریت ضعیف برای به جای خود نشاندن قدرتمندان، یعنی انسانهای قانونی طبیعت، است. قانون و طبیعت دشمن یکدیگرند، و حق با طبیعت است. آنتیفون Antiphon سوفسطایی تقابل میان افعال قانون و افعال طبیعت را با مهارت توضیح داد، اولی محدودیتهای غیر ضروری و ساختگی است که به وسیلهی توافق انسانها بر طبیعت تحمیل می شود، ولی دومی ضروری است و منشأ طبیعی دارد. این عقیده که قوانین ناشی از توافق انسان هاست ـ یعنی به بیان هیپیاس Hippias (صفحهی ۲۴۸ کتاب حاضر) «پیمانی است که شهروندان بستهاند»، و منشأ الهی ندارد ـ اساس نظریدی قرارداد یا توافق اجتماعی است که مخصوصاً در ارویای قرون هفدهم و هیجدهم مورد بسط و تأکید قرار گرفت. به نظر کالیکلس قانون، انسان را محدود می کند، اما کریتیاس Critias، از زبان سیسوفوس Sisyphus در نمایشنامهای به همین نام، نشان می دهد که وضع قانون گامی مهم در مسیر گذر انسان از زندگی کاملاً «بی نظم و حیوانی» به سوی زندگی مدنی و پیشرفته است. ارسطو قول صریحی را در مورد نظریهی قراردادی قانون به لوکوفرون Lycophron، شاگرد گرگیاس، نسبت می دهد؛ و گلاوکن Claucon در جمهوری ضمن بحث تاریخی در مورد نظریات مربوط به منشأ قانون، آن را نظریهی کاملاً رایجی می داند و درصد ابطالش برمي آيد.

در آن زمان علاوه بر قانون، به معنی معمولی آن، وجود «قوانین نانوشته»ای را نیز قبول داشتند، که رابطهی میان این دو، ماهیت سیال اندیشه ی این دوره را به خوبی نشان می دهد. به نظر عده ای، سخنانی که بر اصولی اخلاقی همیشگی خاصی دلالت دارند، همیشه معتبرند و بر قوانین

محصل انسانها، اشراف و تسلط دارند، زیرا منشأ آنها خدایان هستند. این مفهوم را در جملات عالی سوفوکلس درآنتیگونه (۴۵۰ و بعد) می توان ملاحظه کرد، آنجا که آنتیگونه در دفاع از تدفین برادر مقتول خویش در برابر فرمان کرثون Creon می گوید: «این قوانین را زئوس یا عدالت Justice میان انسانها برقرار نساخته اند، و به نظر من این حکم شما، که انسانهای مانی انسانها برقرار نساخته اند، و به نظر من این حکم شما، که انسانهای فانی ای بیش نیستید، قوانین نانوشتهی خدایان را از بین نمی برد. ه بعدها نکات دیگری را درباره ی این قوانین الهی ملاحظه خواهیم کرد، قوانینی که دایمی و برتر از فرامین نادرست و متغیر انسانها هستند. اما با گسترش آراء دموکراتیک، این سخن معنی تازه و گمراه کننده تری به خود گرفت. وضع قانون به دیده ی وسیله ای ضروری برای حمایت از مردم نگریسته شد. نه تنها اوریپید (ملتمسان ۴۲۹ و بعد) آن را ضمانتی برای حقوق برابر و مانعی در مقابل جباریت دانست، بلکه در عمل دموکراسی ای که در پایان جنگ پلوپونزی Ploponnesian War دوباره بر سر کار آمد آشکارا مانع از این شد که دادگاه به قانون نانوشته تمسک جوید (صفحه ک۲۲۶ همین کتاب).

بحثی دیگر در این جا مطرح است که در دومین دوره ی روشن اندیشی، در اروپای قرون هفده و هیجده میلادی، منعکس می شود. از یک طرف می بینیم روسو Rousseau می نویسد:

بر این سه نوع قانون [سیاسی، مدنی، کیفری] باید نوع چهارمی را هم افزود که مهم تر از همه ی آنهاست. این قانون نه بر ستونهای سنگی حفاری شده است و نه بر صفحات برنزی، بلکه در دلهای شهروندان نقش بسته است. شالوده ی استواری است که ساختمان کشور بر روی آن قرار می گیرد، قانونی که هر روز بر اهمیت آن افزوده می شود... منظور من عادات، رسوم و، بالاتر از همه، دیدگاه هاست.

از سوى ديگر لاك Locke مى نويسد:

قانون طبیعت، نانوشته است، و به همین دلیل در جایی غیر از اذهان مردم یافت نمی شود، کسانی که، تحت تأثیر عواطف یا علایق، آن را بد تعبیر کنند یا بد به کار برند آنجا که داوری قاطعی وجود نداشته باشد به آسانی به اشتباه خود پی نمی برند؛ و نیز این قانون در تعیین حقوق و حفظ اموال کسانی که در تحت حمایت آن زندگی می کنند و در مورد خودش، آنگونه که باید ایفای نقش نمی کند، مخصوصاً در آنجا که هر کسی داور، مفسر و مجری آن است؛ و کسی که برای خود حقی احساس می کند، از آنجا که فقط به نیروی خودش متکی است، توان کافی برای دفع آسیبها از خود یا برای مجازات متخلفین ندارد. ا

رشد الحاد و لاادری گرایی نیز در آن زمان با مفهوم قانون ارتباط داشت. علاوه بر سخن کلاسیک پروتاگوراس، که می گفت نمی تواند بگوید خدایان هستند یا نه، می توان به سخنان دقیق و پر مغز هکوبای اوریپید Euripides's هستند یا نه، می توان به سخنان دقیق و پر مغز هکوبای اوریپید ۲۹۹ و بعد) طوید: خدایان قدر تمندند، و قانون نیز قدر تمند است، ولی قانون بالاتر از خدایان است زیرا به وسیلهی قانون است که ما به وجود خدایان معتقد می شویم و مطابق معیارهای صحیح و غلط زندگی می کنیم. به نظر کریتیاس خدایان را قانونگذار مبتکر و خلاقی به وجود آورده تا انسانها، آن هنگام که کسی بر آنها نظارت نمی کند، قانون شکنی نکنند. پرودیکوس هنگام که کسی بر آنها نظارت نمی کند، قانون شکنی نکنند. پرودیکوس اولیه می داند، اول الوهیت بخشیدن به اعیان طبیعی سودمند از قبیل اولیه می داند، اول الوهیت بخشیدن به اعیان طبیعی سودمند از قبیل

<sup>1.</sup> Rousseau, Social Contract, 2. 14 (trans. Hopkin); Loke, Second Treatise on Civil Government, 2. 136.

هر دو عبارت را می توان به راحتی در Contract, ed.Borker, 313 and 115 ییدا کرد.

خورشید و رودخانه، و گندم و انگور، و سپس خدا خواندن مصنوعات و اختراعات بشری ناشی از این چیزها از قبیل نان و شراب، و مسکن، و به طور کلی هنرهای مفید. این قول را نمونه ی باستانی نظریه ی پیشرفت از بت پرستی به انسانگونه انگاری دانسته اند. ۱

از جنبه های جالب توجه تضاد قانون ـ طبیعت این است که به وسیلهی آن اولین گامها به سوی جهان میهنی و یکسانی نوع بشر برداشته شد. قانون در این جا نقش مُد die Mode را در سرود شیلر schiller بازی می کند که کسانی را که طبیعتاً با هم برادرند از یکدیگر جدا می کند. هیپیاس در پروتاگوراس افلاطون کسانی را که از ایالتهای مختلف یونان آمدهاند به این دیده می نگرد. آنتیفون فراتر می رود (و شاید هیپیاس نیز کرده باشد)، و پس از انتقاد از تمایزهای مبتنی بر اختلاف مادرزادی میگوید هیچ تفاوت طبیعی بین یونانیان و غیر یونانیان وجود ندارد. با توجه به این انکار تفاوت های مادرزادی و نژادی می توان انتظار داشت که او برده داری را محکوم کند، و شاید هم چنین کرده است؛ اما در پارههای باقی مانده از او اشارهای به این مطلب نشده است. یگانه گواه بر غیر طبیعی دانستن برده داری در قرن پنجم، اوریپید است، که شخصیت های او عواطف خو د را چنین ابراز مى دارند: «فقط اسم برده براى او شرم آور است: برده، اگر فرد خوبى باشد، در هیچ مورد دیگر با انسان آزاد، تفاوتی ندارد.» این بالضروره نظر خود نویسنده نیست، زیرا در نمایشنامههای او شخصیتهای دیگر تمامی بردگان را بدون استثنا گروهی پست و بی ارزش دانسته و طرد می کنند. اما چند سال پس از او از نوشته های الکیداماس Alcidamas نقل می شود که خدا همهی انسان ها را آزاد آفریده و طبیعت هیچ کسی را برده قرار نداده است؛ و در زمان ارسطو

۱. شواهد اسناد نظریهی دو مرحلهای به پرودیکوس کاملاً قطعی نیست. این مسئله را در صفحات ۱۴۵ و بعد جلد ۱۱ ترجمهی فارسی بررسی کردهایم.
 ۲. یوهان فردریک شیلر (۱۸۰۵ ـ ۱۷۵۹ م.) نویسنده و شاعر آلمانی.م.

یقیناً عده ای معتقد بودند که برده داری امری غیر طبیعی است. (این موضوع در فصل ۴ (قسمت ۴) همین کتاب مورد بررسی قرار گرفته است.)

یکی از مهم ترین درسهایی که سوفسطاییان در تعلیمات شفاهی و کتبی خود می آموختند این هنر بود که بتوان در مورد هر دو طرف یک قضیه با استحکام و صلابت مساوی سخن گفت. پروتاگوراس با این اصل اولیه شروع کرد که «برای هر موضوعی دو استدلال وجود دارد.» فواید ملاحظهی هر دو طرف یک مسئله را می توان پذیرفت، و طبیعت دموکراتیک تمایل به بیان هر دو جنبهی مطلب نیز انکارپذیر است، ولی باید توجه داشت که اگر در مورد این نظریه با احتیاط زیاد رفتار نکنیم خطرات زیادی خواهد داشت. درواقع آن را، در ازای وجوه گزاف، به جوانان سرسخت و جاهطلب تعلیم می دادند. به نظر گرگیاس «کلمه» سلطانی است که هیچ کاری از دست آن برنمی آید، جز اینکه مانند برده ی فانوس دار در خدمت کسی باشد که راه خود را می پیماید. وقتی بقایای نوشته های گرگیاس را مطالعه می کنیم به این نتیجه می رسیم که نباید افلاطون را متهم به بی انصافی کنیم آنگاه که او را مسئول هر کاری می داند که دیگران بر پایهی تعالیم او انجام می دهند. تعالیم او هم مایهی فساد اخلاق است و هم عامل تباهی معرفت، زیرا این عقیده که هر چیزی را می توان بر انسانها اثبات کرد طبیعتاً با این نظریهی بروتاگوراس که «انسان معیار است» و با هیچ انگاری رسالهی گرگیاس درباره ی طبیعت و ناموجو د مرتبط است.

بالاخره یکی از داغ ترین مباحث روز، که چون سقراط آن را برگرفت افلاطون و حتی ارسطو نیز مورد بحث و بررسی قرار دادند، مبحثی است که مستقیماً از ظهور سوفسطاییان به عنوان استادان مزدبگیر نشأت گرفت. آنها مدعی تعلیم آرته aretè افضیلت] بودند، ولی آیا فضیلت را می توان آموخت؟ فضیلت وقتی بدون توصیف خاصی به کار می رفت به آن نوع صفت های کمالی انسان دلالت می کرد که او را رهبر طبیعی جامعه ی خود

میسازد، و تا آن زمان صفت های مذکور را معلول برخی عوامل طبیعی و یا حتی مواهب الهی می دانستند که نشان خوبی مادرزادی و نژادی است. این صفات بی تردید ناشی از طبیعت بودند، که ضمن رشد فرزند، در اثر زندگی کردن با پدر و سایر اقوام بزرگ تر و الگو قرار دادن آنها، در او تکامل می یافتند. بنابراین، آنها به طور طبیعی و کمتر به صورت آگاهانه تکامل می یابند و ملک طلق طبقه ای هستند که برای فرمانروایی زاده شده اند؛ و این اندیشه که بتوان آنها را ازبیرون، در قالب تعلیم منسجم در برابر پرداخت بول، به متعلمین القا کرد، در دیده ی آباء تعلیم و تربیت کهن، امری مطرود بود. به همین دلیل برای جوانی مثل منون Meno ـ که از نظر ولادت و نژاد در صورت داشت و در عین حال شاگرد و طرفدار گرگیاس بود ـ ضرورت داشت که در آغازِ محاوره ای به نام خود او از سقراط بپرسد: هسقراط، آیا می توانی بگویی که ضیلت چیزی است آموختنی؟ یا امری است عملی، یا استعدادی است طبیعی، یا چیزی دیگر؟»

آنچه گفته شد طرح مقدماتی برخی از مباحثی است که در زمان سقراط مورد توجه بود و ما در فصل های آتی به طور مفصل مورد بررسی قرار خواهیم داد: جایگاه قانون و اصول اخلاقی، نظریهی پیشرفت انسان از حالت توحش به حالت تمدن که البته انحطاط نژادی مجددی جایگزین عصر طلایی گذشته می شود، مفهوم قرار داد اجتماعی، نظریات ذهنی معرفت، الحاد و لاادری گرایی، لذت انگاری و سودگرایی، وحدت نوع بشر، برده داری و تساوی، ماهیت فضیلت، اهمیت خطابه و مطالعه ی زبان اما ابتدا باید چیزی درباره ی گروهی از انسان ها گفت که معمولاً طلایه داران انسان گرایی و عقل گرایی جدید نامیده می شوند. سوفسطایی چیست، و ما در مورد افرادی که سوآلاتی مطرح کرده اند که اذهان متفکران را تاکنون به خود مشغول داشته است چه می دانیم؟

## فصل سوم

سوفسطایی کیست

## ۱. کلمهی «سوفسطایی» <sup>۱</sup>

گلمات یونانی سوفوس sophos، سوفیا sophia که معمولاً به وحکیم wise و «حکمت wisdom» ترجمه می شوند، از زمانهای کهن استعمال عام داشته اند، و چون بر حالت روحانی یا عقلانی دلالت می کردند، طبیعتا هاله ی معنایی مثبت و ظریفی داشته اند که در این جا نمی توان آن را به طور کامل نشان داد. ابتدا این دو واژه به مهارت در یک شغل خاص دلالت می کرده اند. در آثار هومر Humer، کشتی ساز ودر کل سوفیا مهارت یافته است، ارابه ران، کشتی ران، فالگیر، مجسمه ساز هر کدام در کار خود سوفوس هستند؛ آپولون در چنگ نواختن، سوفوس است؛ ترسیتس

۱. در مطالب این قسمت علاوه از منابع اوّلیه، از کتابهای زیر مخصوصاً استفاده کرده ام که خواننده می تواند برای اطلاعات و ملاحظات بیشتر به آنها مراجعه کرده ام که خواننده می تواند برای اطلاعات و ملاحظات بیشتر به آنها مراجعه کند: . Grote, History, VII, 32 ff; Grant, Ethics, I, 106 ff; Zn. کند: . 1335, n. I; Jowett, Dialogues of Plato, III, 326 ff.; kerferd in . CR, 1950, 8-10; Morrison in Durham U. J. 1949, 55-63.

 <sup>«</sup>روستاییان بومی آپولون را نوازنده ی هنرمندی دانسته اند که با بربط خود برای پسران برنا و دختران دوشیزه نغمه سرایی می کرده است. م. نقل از تاریخ جامع ادیان، جان ناس، ترجمه ی علی اصغر حکمت، چاپ پنجم، آموزش انقلاب اسلامی، ۱۳۷۲، ص ۸۱.

Thersites شخصیت مذمومی است ولی از نظر زبان سوفوس است؛ در جهان مردگان Hades قانونی (برای اهداف کُمیک) هست که هر کسی در «یکی از فنون بزرگ و دقیق» بر اقران خود پیشی گیرد از امتیازات ویژهای برخوردار خواهد بود تا زمانی که کسی به این عالم درآید که ددر آن فن سوفوس تر باشد.» ۱ این معنی را به آسانی می توان برای کسی که اطلاعات کلی دارد و دارای حزم و احتیاط است به کار برد، به گونهای که تئوگنیس Theognis می گوید (ابیات ۱۱۹ و بعد) برای سوفوس آسان است که سکهی تقلبی را بازشناسد، ولی پرده برداشتن از چهرهی مردی که دارای شخصیت والاست خيلي سخت است. در اينجا هم ممكن است سوفوس به معنى خبره باشد (خبرگانی برای بررسی سکه وجود دارند، اما افسوس که برای شناخت انسانیت چنین افراد ماهری وجود ندارند)، اگرچه به احتمال زیاد به معنی چیزهایی باشد که به طور کلی شناختنی هستند. در توصیفی هم که هسیود Hesiod از لینوس Linus، خواننده و موسیقیدان افسانهای، به دست می دهد به این معنی مشکوک برمی خوریم: «در همدی اقسام سوفیا تعلیم یافته» ( یارهی Rzach. ۱۵۳). بدین طریق این کلمه به سوفوسهای هفتگانه، خردمندان یا حکما ،اطلاق شد، که حکمت آنها عمدتاً سیاست عملی بود و به خاطر بیان گفتارهای موجز اخلاقی تقدیس می شدند؛ و نیز در مورد هر کسی که فهم خوبی داشت به کار رفت. (اوریپید، ایفی گینا در اولیده ۷۴۹).

وقتی چنین کلمه ی پر معنی ای که متضمن بار معنایی مثبت هم هست، تعمیم می یابد به ناچار، بسته به دیدگاه استعمال کنندگان آن، به «درست» و «غلط» تقسیم می شود. سوفیای ارابه ران، کشتی ساز و موسیقیدان را تا حدود زیادی باید با تعلم و آموزش به دست آورد، ولی بی تردید وقتی

ایلیاد، ۱۵، ۱۵، ۴۱۲؛ پیندار، پوتیا، ۵، ۱۱۵؛ ایسخولوس، ملتمسان، ۷۷۰ و هفت سر کرده، ۳۸۲؛ سوفوکلس، اودیب شهریار، ۴۸۴؛ اوریپید، پارهی ۳۷۲ و ایفی گنیا در توریس، ۱۲۳۸؛ سوفوکلس، فیلوکتتس، ۴۳۹ و بعد؛ آریستوفانس، غوکان، ۷۶۱ و بعد.

پیندار Pindar در مدح حامی سلطنتی خویش نوشت: کسی که به طور طبیعی زیاد می داند حکیم (سوفوس) است، برخلاف کلاغهای پر سر و صدا که دانش خود را از راه تعلم به دست آوردهاند، با نوشتهی خود اربابش را خشنود ساخت. ایسخولوس Aeschylus گفته است سوفوس کسی نیست که چیزهای زیاد می داند، بلکه کسی است که دانش سو دمندی دارد. در همین راستا با آهنگی طنزآلود می گفتند سوفوس بیش از اندازه زرنگ است و ممكن است خودش را نيز بفريبد. نثويتولموس Neoptolemus وقتى از سوی اُدیسٹوس فریبکار Odysseus (که قبلاً به عنوان کشتی گیر سوفوس توصیف شده بود) مذمت می شود که به گونهای غیر سوفون (حکیمانه) عمل کرده است، در پاسخ می گوید حق و عدالت بهتر از سوفون است. بدین ترتیب به ترکیبات متضاد در یکی از سرودهای اوریپید مىرسيم: وقتى كه انسان ها در برابر خدايان بايستند، سوفيا (حكمت)ى آنها سوفون (حکیمانه) نیست، آنها زرنگاند ولی حکیم نیستند. هسیود فعل سوفیزستای Sophizesthai، تمرین سوفیا، را برای کسب مهارت در دریانوردی به کار می برد و تئوگنیس در مورد خودش به عنوان یک شاعر، معنی آن را چنان توسعه داد که بر حیله و فریب، یا محافظه کاری افراطی دلالت کرد.<sup>۱</sup>

کلمه ی سوفیستس sophistes، «سوفسطایی»، اسم فاعل مشتق از فعل است. است. امان طور که دیوگنس لاثر تیوس Diogenes Laertius خاطرنشان کرده است (۱۲،۱)، کلمات سوفوس و سوفیستس مدتها پس از آنکه معنی ناخوشایند به خود گرفتند، مترادف بودند. این وضع را مخصوصاً در هرودوت می توان ملاحظه کرد که کلمه ی «سوفسطایی» را بر فیثاغورس «Pythagoras سولن و بنیانگذاران آیین دیونوسی Dionysiac اطلاق می کند، و می گوید همه ی سوفسطاییان یونانی، از جمله سولون، با کرئسوس (کروزوس) Creosus ملاقات کرده اند. گواه استعمال کلمه ی سوفسطایی در مورد حکمای هفتگانه قطعه ای از ارسطو و ایسوکراتس سوفسطایی در مورد حکمای هفتگانه قطعه ای از ارسطو و ایسوکراتس شما نام غیر محترمی است. ایسوکراتس بر تغییری که در معنای کلمه به وجود آمده است، تأکید می کند، و آن را با برداشتی که از فلسفه دارد مقایسه وجود آمده است، تأکید می کند، و آن را با برداشتی که از فلسفه دارد مقایسه می کند:

برای من آزاردهنده است که میبینم سفسطه را بالاتر از فلسفه میدانند، مانند مدعیای که فلسفه را به زندان افکند. کدام یک از مردم زمان قدیم انتظار چنین چیزی را داشتند، در میان شما چه کسی به حکمت (سوفیای) خود افتخار می کند؟ در زمان اجداد ما چنین نبود. آنها سوفسطاییان را می ستودند و به معاشران آنها غبطه می خوردند... بهترین دلیل بر این سخن این است که آنها سولون را، که اولین شهروند آتنی ملقب به این لقب بود، برای رهبری شهر برگزیدند.

۱. کرفرد kerferd در CR, 1950, 8، فهرست طبقه بندی شده ای از کاربردهای اولیه ی کلمه را، با ذکر مآخذ، عرضه می کند.

۲. هرودوت، ۲،۹۵،۴ و ۲،۲۹،۱، انیز مقایسه کنید با ۲،۴۹،۲؛ ارسطو، پارهی ۵ رُز؛ رُز، پارهی ۷۹؛ ایسو کراتس، آنتی دوسیس، ۲۳۵، ۳۱۲. برای کاربرد این کلمه به وسیله ی ایسو کراتس نیز رجوع کنید به 111-13. (Grant, Ethics I, 111-13

احتمالاً فرض بر این بوده است که سوفیستس همان آموزگار است. ۱ این فرض با این حقیقت هم سازگار است که این کلمه را غالباً بر شعرا نیز اطلاق می کردهاند، زیرا به نظر یونانیان وظیفه ی اصلی شعرا هدایت عملی و نصیحت اخلاقی است. خود سولون شاعر بود، و موریسون J.S. Morrison گفته است ابتدا به خاطر این استعداد بود که او جلب توجه نمود و بالاخره به عنوان حافظ نظم سیاسی مورد اعتقاد و انتخاب قرار گرفت.<sup>۲</sup> پیش از او هسیود کارها و روزها را هم به عنوان کتاب آموزشی برای كشاورزان نوشته بود و هم به عنوان حامل اصول اخلاقي. اثر تئوگنيس پر از اصول اخلاقی است، برخی دارای مضامین عمومی و برخی در حمایت از تفوق متزلزل طبقهی بالا. پارمنیدس و امیدوکلس شاعر بودند و داستان سرایان بزرگ قرن پنجم، اعم از تراژدی سرایان و کمدی پردازان، یقیناً خودشان را حامل پیامهای تربیتی میدانستند. نزاعی که آریستوفانس Aristophanes در جهان مردگان میان ایسخولوس و ارویپید به نمایش می گذارد بیشتر نزاع بر سر مسایل اخلاقی است تا زمینههای زیبایی شناختی، و طی نمایش ایسخولوس به صراحت می گوید، اگر چه داستان عشق گناه آلود فایدرا Phaedra جنانکه اوریبید گفته است ممکن است درست باشد، شاعر باید این گونه تبهکاری ها را بپوشاند نه اینکه به

۱. در هرودوت، ۲، ۲۹،۱ و ۲، ۴۹،۲ و ۲، ۹۵،۲ در انتشارات پنگوئن آقای دو سلینکورت de Selincourt این کلمه را به «آموزگار» teacher ترجمه می کند، که صرف نظر از اینکه در متون انگلیسی کاملاً به طور طبیعی معنی دار است، احتمالاً دقیق ترین معادل انگلیسی آن هم هست.

Y. موریسون در Durham U. J. 1949, 59.

مقالهی او حاوی بسیاری از شواهدی است که (همان طور که یگر Jaeger نیز در Paideia 1, 293 گفته است) نشان می دهد که سوفسطاییان وارثان سنت تعلیم و تربیتی شعرا بوده اند. البته این تمام ارث آنها نبوده است. سخن نستله Nestle دقیق تر بوده است آنگاه که آنها را وراث فیلسوفان ایونی هم دانسته است (VMzuL, 252). و همین طور رجوع کنید به موریسون 56 Loc. cit. 56.

صحنه ی نمایش درآورد، زیرا «همانطور که شاگردان مدرسه آموزگارانی دارند که راه را به آنها نشان می دهد، شعرا هم آموزگاران انسانهای بالغ هستند.» خود اوریپید، وقتی متهم می شود که در زمینه هایی سخن گفته است که تمایل به تحسین نشان می دهد، پاسخ می دهد: «برای لطافت و زیبایی نصیحت چنین کرده است، و برای اینکه انسان ها را شهروندان خوبی به بار آورد.» از این زمینه های مشترک در میان منازعه کنندگان فراوان است، و این دقیقاً همان چیزی است که سوفسطایی حرفه ای، پروتاگوراس، مدعی بود که انجام می دهد. ا

بدین ترتیب ملاحظه می کنیم که از جمله کاربردهای متداول اولیهی کلمه کسوفیستس ، در شعری از پیندار ، اطلاق آن بر شاعر است. موسیقی هم همراه شعر بود ، زیرا شاعر بزمی در ضمن قرائت شعر نوازندگی هم می کرد . آتنائوس Athenaeus بندی از ایسخولوس درباره ی سوفیستسی که چنگ می نواخت نقل می کند تا نشان دهد که «بر همه ی کسانی که موسیکه (موسیقی) بلد بوده اند سوفسطایی می گفتند ؛ و به عنوان نمونه ی دیگر ، از رسوس Rhesus اوریپید نقل می کند که تاموریس Thamyris که هم خواننده بود و هم موسیقیدان ، سوفیستس نامیده می شود . اما در این جا موسه خواننده بود و هم موسیقیدان ، سوفیستس نامیده می شود . اما در این جا موسه اندکی بار معنایی نامطلوبی را که در اوایل قرن پنجم به خود گرفت همراه داشته است . ۲

اما به نظر می رسد این کلمه در قرن پنجم کمکم به نثرنویسان، نه بر شعرا، اطلاق می شود، زیرا وظیفه ی آموزش از این طریق هر چه کامل تر انجام می شود. برخی از حکمای هفتگانه، به اقتضای سوفیستس یا آموزگار بودنشان، اصولی را که تئوگنیس یا سیمونیدس Simonides در قالب شعر

۱. اریستوفانس، غو کان،۵-۱۰۵۳، ۱۰۰۹، و بعد.

۲. پیندار، ایستمیا، ۲۸،۵۰ ایسخولوس، پارهی ۳۱۴ اوریپید، رسوس، ۹۲۴.

گفته بودند به صورت نثر بیان می کردند، و ممکن است این کار تخم تمایز مذکور را پاشیده باشد. کسنوفون Xenophon (خاطرات ، ۲،۲،۱) می گوید او تودموس Euthydemus «بسیاری از کتابهایی را که شاعران و سوفسطاییان بزرگ نوشته بودند»، جمع آوری کرد. از جملهی این سوفسطاییان می توان آناکساگوراس را نام برد، که کتاب او بی تردید تداول عامه داشته، و اسخینس Aeschines اهل سفتوس Sphettus او را سوفسطاییان» همردیف باپرودیکوس Prodicus، یکی از «سوفسطاییان» مشهور، قرار داده است.

یک سوفیستس به این خاطر می نویسد یا تعلیم می دهد که دارای مهارت خاص یا دانشِ آموختن است. دانش (سوفیای) او عملی است، خواه در زمینه های رفتار و سیاست و یا در زمینه ی مهارت های فنی. گلاوکن در جمهوری (۵۹۶۵) می گوید اگر کسی بتواند همه ی مصنوعات صنعتگران، و به علاوه، همه ی اشیاء عالم طبیعت را بسازد، در واقع سوفیستس عجیبی است؛ هیپولوتس همین لقبِ هسوفیستس خارق العاده، را با همان لحن ناباورانه در اوریپید (هیپولوتوس، ۹۲۱) در مورد کسی به کار برده که بتواند افراد ابله را خردمند سازد. این اسم گاهی به صورت مضاف می آید به معنی

1.schmid, Gesch. gr. Lit. I. 3. 1, 14.

انجام چنین کاری از سوی اسخینس را عموماً واقعی می دانند (مثلاً تسلر ZN, 1335, n. 1). این مورد مدرک خوبی از آن زمان برای استعمال مذکور است، ولی عبارت فوق فقط اطلاق این کلمه را بر دو نفر [پرودیکوس و آناکساگوراس] از سوی آتنائوس نشان می دهد. عبارت چنین است (آتنائوس، تارهی ۲۲ دیتمار):

ό δε καλλίας αὐτοῦ (يعنى محاورهى كالياس اسخينس) περίεχει τὴν τοῦ καλλίου ... Προδίκου καὶ ᾿Αναζαγόρου τῶνσοφισ τῶν διαμώκησιν.

دیودوروس Diodorus هم آناکساگوراس را سوفیستس نامیده است (۳۹،۱۲ دیلز کراننس، ۵۹۸۱۷).

مبتکر و چاره اندیش ( من سوفیستس بسیاری از بدبختی ها شدم به اوریپید ، کودکان هرکول ۹۹۳). معنی متخصص، فرهیخته، مثلاً در ریاضیات، از همین جاست. سقراط در منون (۸۵b)، وقتی به وسیلهی اَشکال هندسی، غلام منون را به تشخیص قطر مربع رهنمون می شود، به او می گوید سوفيستس ها آن را «قطر» مي نامند؛ و كسنوفون (خاطرات، ١،١،١،١، شايد عمدتاً با مد نظر قرار دادن فیثاغورس) «از چیزی» سخن میگوید «که سوفیستسی ها آن را کوسموس ، جهان، می نامند.» بر همین سیاق سقراط در مورد دیوتیمای خردمند Diotima، با لحنی شوخی گونه می گوید او به این سوآل «مانند یک سوفیستس واقعی» پاسخ گفت. در این جا ترجمه ی مایکل جویس Michael Joyce، اگرچه طولانی است، مطلب را به صورت صحیح مى رساند: «با نَفَس توانمندى كه تقريباً استادانه بود.» وقتى سقراط در لوسیس (۲۰۴) در مورد میکوس Miccus می گوید: «انسان معمولی نیست، بلکه سوفسطایی شایسته ای است»، خالصانه به مواهب او به عنوان یک آموزگار اشاره می کند. مثال جالب تر برای استعمال این کلمه به صورت تعارف آمیز در کسنوفون (کوروش نامه ، ۳ ، ۱ ، ۱۴ و ۳۸ به بعد) است: امیر ارمنستان تیگرانس Tigranes به کوروش Cyrus از معلمی سخن می گوید که همدم او بوده است، و کسنوفون او را سوفیستس می نامد. پدر او این معلم را، با این فرض که او تیگرانس را بد می کند، به قتل می رساند، ولی او چنان شریف بود که پیش از اجرای حکم اعدامش به سوی تیگرانس پیغام می فرستد که از پدر خود دلگیر نشود، زیرا او درنتیجهی نادانی خویش به چنین کاری اقدام کرده است. تنها چیز مورد انتظاری که باقیمانده است استعمال این کلمه در مورد فیلسوفان طبیعی است، و ایسوکراتس،

أ. افلاطون، میهمانی ، ۲۰۸. همین عبارت τέλεος σοφιστής [سوفسطایی واقعی] را در کراتولوس ۴۰۳، در مورد هادس، به خاطر توانایی های جذاب آن به کار می برد.

آلکمائون، امپدوکلس، ایونِ خیوسی، پارمنیدس و ملیسیوس را همراه با گرگیاس، در شمار «سونیستس های زمان قدیم» نام میبرد (آنتی دوسیس ۲۶۸). در اندکی از نمونه های در دست مانده ظاهراً اشاراتی به برداشت های منفی از این کلمه برمی خوریم که بعداً باید در مورد آن سخن گوییم. دیوگنس آپولونیایی Diogenes of Apollonia در ضمن مخالفت با اسلافِ خود، آنها را سونیستس نامید؛ و وقتی بقراط در رساله ی خود درداده پزشکی قدیم (فصل ۲۰) از «برخی دکترها و سونیستس ها» سخن می گوید که مدعی هستند تا کسی کل ماهیت انسان را نفهمد نمی تواند پزشک حاذقی باشد، شدیداً از موضع آنها انتقاد می کند.

آتنیان، مانند دیگر مردم، نسبت به خردمندان، دانشمندان، استادان و امثال آنها تا اندازهای بد گمان بودند. صفات آنها را در کلمهای خلاصه می کردند که به آسانی نمی توان ترجمه کرد: این کلمه دینوش deinotes بود که حالت وصفی آن دینوس deinos است. این کلمه از اسمی گرفته شده است که به معنی همیبت است، و بر هر چیز وحشتناک و مُهیب اطلاق می شود. مثلًا در هومر به ادوات جنگی، زرق و برق دشمن، گرداب خاروبدیس charybdis، رعد و برق و شير اطلاق شده است. اين كلمه در مورد خدا معني «احترام» را هم به خود می گیرد و تقریباً مفهوم «ابهت ارباب» را میرساند. همین معنی «وحشتناک» در مورد سخن عجیب، و غیر قابل فهم، و غیر طبیعی هم مصداق دارد؛ و بدین ترتیب این واژه را در مورد برخی از عبارات بسیار تکان دهنده و ترجمهناپذیر بعضی ابیات تراژدی یونان به کار می بردند. هفایستوس Hephaestus نمی تواند به بستن پرومتئوس به سنگ اقدام کند، زیرا «خویشاوندی چیزی وحشتناک deinon است. کلوتمنسترا با پسرش دشمن است و از او می ترسد، اما وقتی خبر مرگ او را می شنود برخلاف انتظار نمی تواند خوشی و راحتی احساس کند، زیرا «زادنْ وحشتناک deinon است، ـ مادر بودن نیروی عجیبی دارد. وقتی این کلمه هنگام استدلال همگانی، معنی اصلی خود را از دست می دهد با کلمه ی سوفوس همردیف می شود و به معنی زیرک و ماهر به کار می رود: مصری ها دینوی deinoi (مردم وحشتناکی) هستند زیرا نیرنگهای جنگی خاصی دارند؛ پرومتئوس در طفره رفتن از سختی ها و مشکلات دینوس است؛ سوارکار خوب در کار خویش دینوس است. این کلمه مخصوصاً در مورد سخن و استدلال به معنی هوشمند نیز به کار می رفت. ا

کسی که این صفت را داشت به طور طبیعی مورد سوءظن مردم کمهوش تر از خود قرار می گرفت، چنانکه توکودیدس (۸، ۶۸۱) مشهوره می گوید آنتیفون خطیب در نظر مردم آن «به دینونس [هولناک] مشهوره بود، و بعدها دموستنس Demosthenes می گوید (کورونا، ۲۷۶) اسخینس او را «دینوس ، جادوگر، سوفسطایی و غیره امیده است. در اینجا دینوس آشکارا در کنار سوفیستس آمده است تا تعبیر سویی برای ابراز تنفر به وجود آید؛ و هر چند دموستنس شخصیت قرن چهارم است، مفهوم سوفیستس به عنوان کسی که مدعی دانش برتر است، و امکان اعاده ی تمسخر آمیز همین ادعا درباره ی او، از زمان ایسخولوس رواج داشته است. پرومتئوس، آورنده ی آتش برای انسانها، که همه ی فنون را به آنها یاد داد و برای توحش به تمدن سوق داد، از سوی هرمس Hermes این گونه مورد عتاب قرار می گیرد: «تو سوفسطایی ای هستی که از خدایان سر پیچیده ای»،

۱. ایسخولوس، پرومته، ۳۹؛ سوفوکلس، الکترا، ۴۷۷؛ ایسخولوس، پارهی ۳۷۳ و پرومته ۵۰. عبارت دینوس لگین δεινός λέγειν استعمال زیادی دارد. تغییر معنای این واژه مانند تغییر معنای 'terribly' یا «awfully» [ = وحشتناک] در زبان انگلیسی است. افلاطون، در پروتاگوراس ۳۴۱، این تغییر معنا را به طور زیبایی توضیح می دهد، آنجا که از زبان سقراط نقل می کند که چگونه پرودیکوس اصیل، او را به دلیل استعمال واژه ی دینوس برای مدح سرزنش می کند، یعنی به علت «دینوس و سونوس» نامیدن پروتاگوراس به معنی «فوقالعاده هوشیار». پرودیکوس می گوید دینوس در مورد امور شر مثل بیماری، جنگ و فقر نیز به کار می رود.

و کراتوس kratos از سرِ مسخره می گوید او سوفسطایی است کم هوش تر از زنوس Zeus از سوفسطایی دو از زنوس Y. Zeus سوفوکلس نیز در قطعه ای (۹۷ ناوک) از سوفسطایی دو انتقاد می کند، اولا آن اندازه هم که گمان می کند ماهر نیست، ثانیا مهارت خود را برای اهداف نادرست به کار می گیرد: «ذهنی خوش آهنگ، با اندیشه هایی نیکو، بهتر از هر سوفیستسی اختراع می کند.»

سوفوکلس دقیقاً با پروتاگوراس معاصر بود، و در آثار او این کلمه توانست رنگی به خود گیرد که بتواند به عنوان یک طبقه ی حرفه ای خاص به نام سوفسطاییان Sophists در صحنه حاضر شود. آریستوفانس نیز وقتی در ابرها سوفسطاییان را به باد مسخره می گیرد از وجود آنها کاملا آگاه بود، اما کلمه را در معنای وسیع تری به کار برد تا اینکه توانست سقراط را نیز در میان آنها جای دهد (تا رضایت خاطر دشمنان او را جلب کند)، در حالی که او هیچ پولی نمی گرفت و افلاطون همیشه او را دشمن سرسخت سوفسطاییان نشان می دهد. در بیت ۳۳۱ گفته می شود ابرها مادر رضاعی جماعتی از «سوفسطاییان» است، که عبار تند از فالگیرانی از جزیره ی توری، و دکترهای دروغین، و دراز مویان تنبل، و beringed dandiey، و شاعران غزلسرا، و ستاره شناسان غیر واقعی - چه فهرست جامع و جالبی. در ۴۶۰ از هر دوی سقراط و پرودیکوس به عنوان «آسمان شناس» meteorosophist یا در ۱۱۱۱ سقراط قول می دهد که متخصص پدیده های جوی یاد می کند. در ۱۱۱۱ سقراط قول می دهد که تعلیمات او فیدیپیدس pheidippides جوان را به سوفسطایی هوشمندی

۱. پرومته ، ۹۲ پرومتئوس از این عنوان حاشا نمی کند. او به سوفیسماتا ی σοφισματα خود افتخار می کند و از اینکه هیچ سوفیسما یی σοφισμα ندارد تا او را از این وضع بد نجات دهد اظهار تأسف می کند.
 کلمه در نظر او مترادف است با مخانما μηχάνημα، و تخنه πόρος هنر]، و پورس πόρος... اما در عین حال می توان آن را به طور تمسخر آمیز درباره ی او به کار برد.

۲. کلمه را به این علت با حرف بزرگ شروع می کنم که بر اعضای این گروه دلالت کند.

مبدل می سازد، که شاگرد مخالف او از آن انتقاد می کند: «منظور تو، آدم بدبخت رنگ پریده است، و در ۱۳۰۹ این کلمه در سرودی به استر پسیادس Strepsiades نسبت داده می شود و مراد از آن «حقه باز»، در فریفتن مریدان خویش است.

بنابراین، از آنچه گفته شد معلوم می شود کلمهی «سوفسطایی» هم معنی عام داشته و هم معنی خاص، و هر دو معنی ضرورتاً دارای بار منفی بوده است. (مقایسه کنید با داوری سقراط دربارهی میکوس که سوفسطایی حرفهای بود.) اگر شغل آموزشی و پرورشی شعرای یونان را مد نظر قرار دهیم، باید بگوییم واژهی انگلیسی که نزدیک ترین معین را به آن کلمه [سوفسطایی] دارد، آموزگار یا استاد است. از اوایل قرن پنجم به تدریج از ابهت و ارزش کلمه کاسته می شد، چنانکه امروزه کلمات فرهیخته و خردمند چنیناند. این کلمه به وسیلهی اریستوفانس سنتگرا، مشخصاً دارای معانی زشت شرارت و فریبندگی گردید، اگرچه به هیچ وجه فقط به جماعت سوفسطاییان حرفهای اطلاق نشد. بنابراین نمی توانیم با گروته همرأى باشيم آنجا كه افلاطون را يگانه مسئول معناي بد يافتن كلمه مي داند (صفحهی ۳۳ کتاب حاضر). آنچه پیش از وی قبلاً وجود داشت چیزی بیش از یک «احساس تنفر مبهم» بود؛ و این ادعا هم درست نیست که «افلاطون این کلمهی قدیمی را به طرز ویژهای به کار برد و آن را از معنای معمولی خود خارج ساخت، و بر آموزگاران مزدبگیر دورهی سقراطی که دشمنان او بودند اطلاق کرد.» مرف نظر از گواهی کسنوفون، برای افلاطون کاملاً

۱. . Grote, History, VII, 35 and 37. . ۱ (جامعهی باز، یادداشت ۵۲ صفحه ک ۲۶۳ [صفحه ۲۶۳ ترجمهی فولادوند]) بگوییم افلاطون «کسی است که با حملات خود بر «سوفسطاییان» تداعی های بدی برای این کلمه به وجود آورد. (تأکید از من [مؤلف] است.) هولاک سخن زیباتری دارد (Lib. Temper, 158): نمایشنامه نویسان کمدی قدیم براساس پیش داوری [بر ضد خردورزان] عمل می کردند، اگر نگوییم خود موجد آن

خیر ممکن بود که به آن حالت و در آن مضامین، آموزگاران مزدبگیر را با نام سوفسطایی بنامد، مگر اینکه آنها قبلاً به این نام مشهور بوده باشند. دیدگاه هایی همچون دیدگاه گروته فقط در صورتی می تواند مورد قبول باشد که سخنان بی طرفانه یا همفکرانهی افلاطون را در مورد سوفسطاییان بدون نقادی غیر واقعی بدانیم (که در اینجا چنین نخواهیم کرد) و فقط به دلیل پیش داوری عوامانه، ملاحظات غیر تعارف آمیز او را نیز نادیده بگیریم (و بگوییم: («حتی افلاطون مجبور می شود بپذیرد...»). وقتی پروتاگوراس در پروتاگوراس افلاطون با وجود تنفری که قرین کلمهی سوفسطایی است خود را سوفسطایی و آموزگار مینامد ـ تنفری که ناشی از این حقیقت دانسته می شود که آنها به عنوان بیگانه وارد شهرهای بزرگ یونان شدند و مستعدترین جوانان آن شهرها را از اقوام و دوستان خود جدا نمودند و با بهتر وانمود كردن تعليمات خود به دور خويش جمع كردند ـ دلیلی وجود ندارد که در واقعی بودن این بیانات تردید بکنیم. اعتراف او عنصری از خودستایی مغرورانه دارد: شجاعت لازم است تا کسی خود را سوفسطایی بنامد. همچنین این سخن سقراط در اوتوفرون (۳۵) با منش آتنیان سازگار است که برای آنها مهم نیست کسی را دینوس [فوق العاده دانا] بدانند مشروط بر اینکه دانایی خویش را برای اخود نگه دارد، اما اگر بخواهد دانش خود را از راه تعلیم به دیگران منتقل کند آنها از سر حسادت یا به علل دیگر بر او خشمگین میشوند. سقراط در المنجا وضع خودش را مد نظر دارد، اما روشن است که سخن او در مورد سوفسطاییان حرفهای نیز صادق است؛ همانطور که ابرها بر آن اشعار دارد، درواقع او به عنوان سوفسطایی مشهور بودهاست.

ضدیت بودند، و وقتی افلاطون کلمه ی سوفیستس را به کار می برد ارزش آن از بین رفته بود. شاید او نمی توانست هجوهایی را که در جوانی خوانده یا دیده بود فراموش کند.

بر همین اساس در قرن بعد اسخینسِ خطیب می تواند از او با نام «سقراط سوفسطایی» یاد کند. ۱

علیه تیمارخوس، ۱۷۳. در همین محاوره بود که اسخینس دموستینس را سوفسطایی نامید. اگرچه فاصلهی زمانی زیاد رابطهی آن را با بحث کنونی ما ضعیف می سازد، جالب است که لوکیان Lucian می تواند خریست christ را «سوفیست مصلوب» بنامد (پرگرینوس[=ستایش]، ۱۳).

## ۲.سوفسطاییان الف) پیشدوری

در زمان سقراط این کلمه تا حدودی در مورد طبقه ی خاصی به کار رفت، یعنی آموزگاران حرفه ای که جوانان را در مقابل دریافت پول تعلیم می دادند و ایراد سخنرانی ها در مجامع عمومی را به آنها می آموختند. آنها خود را وارث سنت تعلیم و تربیتی پیشین شعرا می دانستند؛ پروتاگوراس در سخنرانی نسبتاً خود پسندانه ای که افلاطون بر دهان او می گذارد (پروتاگوراس لا ۳۱۶) اورفئوس، موسائوس، هومر، هسیود و سیموندس را سوفسطاییانی مثل خود می داند و آنها را متهم می سازد که شاعری را پوششی قرار داده اند تا در پناه آن از تداعی بدی که قرین این نام است درامان مانند. افلاطون در قسمت های نمایشی این محاوره [در آنچه از زبان مانند. افلاطون در قسمت های نمایشی این محاوره [در آنچه از زبان

۱. همین سخن را پلوتارک Plutarch (پریکلس ٤) در مورد دامون Damon گفته است، سوفسطاییای که شاگرد پرودیکوس و دوست سقراط بود (افلاطون، لاخس ١٩٧٥). او عمدتاً به استادی در موسیقی معروف بود، اما پلوتارک می گوید، اگرچه سوفسطایی بزرگی بود و درواقع مشاور پریکلس در سیاست بود، شهرت موسیقیایی خود را وسیلهای برای پوشاندن دینوتس بود، شهرت موسیقیایی خود ساخت. ولی این کار سودی نبخشید و

پروتاگوراس نقل می کند] ترتیب تاریخی وقایع را با بی احتیاطی بر هم می زند، زیرا ناگفته پیداست که در دوران اولیه، سوفسطایی بودن هیچ گونه ننگ شغلی محسوب نمی شد، و در هر حال، چنانکه دیدیم، این کلمه در واقع بر شعرا اطلاق می شد.) افلاطون در منون ( ۱۹ ۳ – ۹۱ و) از «افراد زیاد دیگری» غیر از پروتاگوراس سخن می گوید که به این شغل مشغول هستند: «برخی از آنها از دنیا رفته اند و بعضی ها نیز هنوز زنده اند.» از متحرفان پیش از پروتاگوراس چیزی ثبت نشده است، و در واقع سقراط در پروتاگوراس رفته اید که در قبال آموزش، پول می گیرد. شاید ( ۱۳۴۹ و را اولین کسی می داند که در قبال آموزش، پول می گیرد. شاید منظور افلاطون کسانی همچون منسیفیلوس آتنی Athenian بوده است، که هرودوت (۸، ۵۷) از او به عنوان معلم تمیستوکلس یاد می کند و پلوتارک در عبارتی که در مورد رشد شغل

او تبعید شد. افلاطون (آلکیبیادس اول، ۲ ۱۸ C) و ایسو کراتس (آنتی دوسیس، ۲۳۲) معاشرت او با پریکلس را تأیید می کنند، و تبعید او (که ابتدا در ارسطو، قوانین آتن ۲۷، ۴ آمده بود) با کشف کتیبهای که نام او را داشت مسلم می شود (.DK, 1, 382 n.). افلاطون در جمهوری (۴۰۰ b و ۴۲۴ c) نشان می دهد که علاقهی دامون به وزنهای موسیقی با مسایل گستردهی ناشی از آثار اخلاقی و اجتماعی آنها مرتبط بوده است. او تا آنجا پیش میرود که می گوید به نظر دامون «وزنهای موسیقی هرگز آشفته نمی شوند، مگر اینکه بنیادی ترین قانون های اجتماعی و سیاسی را برهم زنند ، (ترجمه ی شوری shorey). اگر اطلاعات ما در مورد وی زیاد بود احتمالاً در تاریخ نهضت سوفسطاییان برای او محل مهمتری در نظر می گرفتیم [در متن کتآب مطرح می کردیم]، ولی چون آگاهی بسیار کمی از او داریم فقط در پاورقی می توانیم مطرح کنیم. متون مربوط به وی در DK, 1, no. 37 موجود است و مطالعات جدید عبارتند از آندرسون W. D. Anderson «همیت نظریهی دایمونی در انديشمي افلاطون (TAPA, 1955؛ نيز به كتاب او TAPA, 1955) in Greek Music و بررسي آن از سوى بورت ویک Borthwick در 1958)؛ بخش ۶ كتاب لاسر F. Lasserre بدنام Plut. de la musique؛ موريسون در H. John و C Q, 1958, 204-6 در Das در musikerziehende Wirken Pythagoras' und Damons' (Das .Altertum, 1962)

### موفسطایی حایز اهمیت است می نویسد (زندگی تمیستو کلس، ۲):

او نه سخنور بود و نه در زمره ی فلاسفه ی طبیعی، بلکه به کاری اشتغال داشت که سوفیا نامیده می شد ولی درواقع زیرکی (دینوس) سیاسی و فراست عملی بود، و بدین ترتیب چیزی را ادامه داد که می توان آن را مکتب به جا مانده از سولون نامید. جانشینان او این کار را با هنر سخنوری دیوانی آمیختند، و، وقتی به جای تعلیمات عملی به آموزش سخنوری پرداختند سوفسطایی نامیده شدند.

مزد گرفتن سوفسطاییان در قبال کارشان بارها در آثار افلاطون آمده است، ۲ و کسنوفون، ایسوکراتس و ارسطو نیز به آن اشاره کردهاند. شخصیت سوفسطاییان ممکن است گونه گون باشد، ولی آنها از زمان پروتاگوراس حداقل تا زمان ایسوکراتس پیشهور باقی ماندند. سقراط در خاطرات کسنوفون (۱۳،۶۰۱) می گوید: «کسانی که حکمت خود را در قبال پول به هر کسی که بخواهد می فروشند سوفسطایی نامیده می شوند»، و در آثار افلاطون نیشدار ترین توصیف ها را درباره ی آنها ملاحظه می کنیم. در منون (۹۱ به بعد) آنو توس Anytus، که نمونه ی مهذب ترین عضو طبقه ی حاکمه است، به شدت از آنها انتقاد می کند، و سقراط تقریباً به طور طعنه آمیز از آنها حمایت می کند. ایسوکراتس در اوانجر عمر ۳ از این پیشه طعنه آمیز از آنها حمایت می کند. ایسوکراتس در اوانجر عمر ۳ از این پیشه

۱. در مورد منسیفیلوس همچنین رجوع کنید به موریسون .Durham. U. J. ۱ .CR, 1950, 96 کرفرد 1949, 59

۲. هاریسون E. L.Harrison در 1964, 191, n. 44 سی و یک مورد از اشارات افلاطون را در مورد کاسب کاری سوفسطاییان جمع کرده است. اطلاعات مربوط به تک تک سوفسطاییان را در بخش مختص به خود آنها (صص ۱۸۷ و بعد ج ۱۱ ترجمه ی فارسی) بیان خواهیم کرد.

۳. او وقتی آنتی دوسیس را نوشت ۸۲ سال از عمرش می گذشت؛ رجوع کنید به ۱۶ و در مورد دیدگاه پروتاگوراسی ایسوکراتس رجوع کنید به مقایسهی موریسون میان فلسفه ی افلاطون و فلسفه ی ایسوکراتس در .1958 رکی

دفاع کرد، و آن را مطابق آرمان فلسفی خود دانست، آرمانی که بیشتر به پروتاگوراس نزدیک بود تا افلاطون. او می گوید بهترین و بزرگ ترین یاداش یک سوفسطایی این است که ببیند شاگردان او شهروندان خردمند و محترمی شدهاند. بی تردید برخی سوفسطاییان بد هستند، ولی کسانی که فلسفه را به درستی به کار می برند نباید به خاطر چند بُزگر مورد ملامت قرار گیرند. او بر همین منوال، آنها را از هرگونه سودجویی تبرئه میکند. می گوید کسی از آنها ثروت کلانی گرد نیاورد یا جز با حجب و حیا زندگی نکرد، حتی گرگیاس نیز بیش از دیگران به کسب نیرداخت و به صورت مجرد زندگی کرد. ۱ اما افلاطون بر ثروتمند بودن آنها تأکید می کند، مثلاً می گوید پروتاگوراس از سوفیای خود بیش از فیدیاس Phidias و ده پیکرتراش دیگر پول جمع کرد (منون ۹۱ d) و گرگیاس و پرودیکوس بیش از مشتغلین به هر شغل دیگری ثروت اندوختند (هیپیاس بزرگ. ۲۸۲ d). ارسطو، سوفسطایی را کسی می داند که از حکمت ظاهری و غیر واقعی خود پول درمی آورد، و اگر برخی ناسازگاری ها را کنار بگذاریم از کل عبارات او چنین برمی آید که سوفسطاییان مزدبگیر در زمان وی هنوز وجود داشتهاند.<sup>۲</sup> پیشهوری سوفسطاییان را این حقیقت تأیید می کند که پروتاگوراس دو دسته شاگرد داشت: جوانان خانواده های اشرافی که آرزوی دخالت در

سیاست را داشتند و کسانی، همچون آنتیمویروس اهل منده Antimoerus

<sup>. 216-18</sup> 

انتی دوسیس (۱۵۵ و بعد). دودس Dodds (گرگیاس ، ۷)، وقتی بر سوفسطایی نبودن گرگیاس استدلال می کند، درصدد تأویل این عبارت برمی آید، و همین طور سخن افلاطون را در هیپیاس بزرگ(۲۸۲b) و ایستوکراتس را در آنتی دوسیس ۲۶۸.

۲. رد استدلال سوفسطایی ۱۶۵۵۲۱؛ مقایسه شود با ۱۸۳ b ۳۶ و بعد. (آنجا که معلمان مزدبگیر μισθαρνούντων یادآور معلمان خصوصی مزدبگیر μισθαρνοῦντες ιδ, ῶται در افلاطون است، جمهوری ۴۹۳ a و اخلاق نيكوماخوسي ١١۶۴a٣٠٩.

of Mende (یعنی فردی غیر آتنی)، که «برای اهداف شغلی (دی غیر آتنی)، یعنی برای سوفسطایی شدن» درس می خواندند. در پروتاگوراس (۳۱۳ c) سقراط سوفسطایی را «فروشندهی کالاهایی» می داند «که روح [یا عقل] را تغذیه می کنند»، و توضیح می دهد که چرا لازم است جوانان قبل از اینکه خود را به آنان بسیارند نیک تأمل کنند: آنها مانند فروشندگان کالاهای جسمانی متاع خود رامی ستایند بی آنکه از نظر غذاشناسی به سلامت و بي خطري آنها علم كافي داشته باشند؛ كالاهاي آنها، بر خلاف مواد غذايي، مسقیماً وارد روح می شوند، و نمی توان آنها را در کوزه نگه داشته و پس از حصول اطمینان از سلامت آنها و یادگیری کم و کیف استعمال آنها، مورد مصرف قرار داد. وقتی که افلاطون محاوره ی سوخسطایی را نوشت (محاورهای که سقراط دخالت اساسی در آن ندارد)، آنها (علاوه بر ویژگی های نامطلوب دیگر) کاملاً به صورت «شکارچیان مزدبگیر جوانان» درآمده بودند. فقط افلاطون نبود که به سوفسطاییان بدبین بود. شدت خشم آنوتوس را باید حقیقی و جدی دانست، و نیز این حقیقت را که هیپوکراتس، پسر «خانوادهای شریف و بزرگ»، از صرف تصور اینکه یکی از سوفسطاییان به حساب آید شرمسار و سرخ رنگ می شود (پروتاگوراس a ۳۱۲). در گر گیاس (۵۲۰ a) شدیدترین مخالف سقراط، یعنی کالیکلس Callicles، آنها را «مردم فرومایه» نامیده کنار می گذارد، و در فایدروس (۲۵۷ d)، فایدروس می گوید اشراف و سیاستمداران محترم ابا دارند از اینکه خطابهای را بنویسند یا آثارمکتوب دیگری برای اخلاف خود باقی گذارند، زیرا مى ترسند سوفسطايى ناميده شوند. خود افلاطون، اگرچه با ايشان مخالف بود، در توصیف بهترین آنها مثل پروتاگوراس، گرگیاس و پرودیکوس با

پروتاگوراس ۳۱۵ a. در مورد سوفسطایی بودن به عنوان یک تخنه Τέχηη و منون ۹۱ a.
 یا شغل عقایسه مثلاً با τήν σοφιστικήν τέχνην ۳۱۶ d و منون ۹۱ a.
 پروتاگوراس ۴۰ سال آموزگاری کرد τῆ τέχνη کرد τῦ τέχνη.

کمال ملایمت عمل کرده است. در لاخس (۱۷۹۵) سخن ناجوری درباره ی سوفسطاییان ، در مورد پرودیکوس، از زبان لاخس، و نه سقراط، نقل می شود. کسنوفون، در نصیحت اخلاقی پایان رساله در شکار (بخش ۱۳)از آنها به عنوان استادان کلاه برداری یاد و انتقاد می کند. ۱

تمایلات جامعه ی آتنی متغیر بود، و همین باعث می شد که حیات اجتماعی و عقلانی آتن بی ثبات باشد. سوفسطاییان در پیدا کردن شاگردانی که شهریه ی گزاف آنها را بپردازند، یا مستمعانی که به سخنرانی ها و نمایشنامه های آنها توجه کنند هیچ مشکلی نداشتند. ولی برخی از افراد مسن و سنت گرا شدیدا آنها را طرد می کردند. علت این کار چه بود ؟ در آداب و رسوم ما آموزش، یکی از محترم ترین راه های امرار معاش وجود در یونان نیز پیش داوری خاصی علیه این نوع تأمین معاش وجود

۱. اگر کونه گتیکا [رساله در شکار] از کسنوفون باشد، که برخی ها در آن تردید کرده اند. رجوع کنید به لسکی Lesky, Hist, Gr.Lit. 621 و برخی دیگر گفته اند این عبارت متأثر از سوفسطایی افلاطون است (, Grant, Ethics ) و نشان داده اند که هر دو پس از مرگ اولین طلایه داران سوفسطایان به نگارش درآمده اند. شاید کسی همین احتمال را در مورد پروتاگوراس و منون هم بدهد، اما، بالاخره پروتاگوراس، گرگیاس، هیپیاس و پرودیکوس به نظر افلاطون نمایندگان سوفسطایان هستند.

۲. این امر به معنی تقابل ضروری میان حکومت اشرافی [آریستوکراسی] یا حکومت منتقذین [الیگارشی] با حکومت دموکراسی نیست. آنوتوس یک دموکرات سرشناس بود. تقسیم به دموکرات و ضد دموکرات با تقسیم به اشراف و توده ی مردم فرق دارد. پریکلس، که انقلاب دموکراتیک را تکمیل کرد از خانواده ی [اشرافی] آلکمایونیدای Alcmaeonid بود و همین طور کلیستنس Cleisthenes که بنیانگذار آن بود. دکتر ارنبرگ Ehrenberg او را «دموکرات اشرافی» نامیده است. مقایسه کنید با سخنان او در صفحه ی «دموکرات اشرافی» نامیده است. مقایسه کنید با سخنان او در صفحه ی کدیشت اشرافیت شدیم با واقعیات زندگی آن زمان فاصله داشت، اما عمدتاً همین طبقه ی سرشناس بود که جامعه ی دموکراتیک را اداره کرد.» نیز مقایسه کنید با ...
 ۸. Levi, Pol. Power in the Anc. World, 65, 90.

نداشت. سقراط پسر یک پیکرتراش بود و احتمالاً خودش نیز به این کار اشتخال داشت، اما (با وجود بدنامی ای که از جهات متعدد داشت) هر گز این گار را بر رخ او نکشیدند. شعرا برای کار خود پول می گرفتند؛ هنرمندان و پزشکان هم برای کار خود پول می گرفتند و هم برای آموزش آنها به دیگران. ایم نظر می رسد مسئله، قبل از هر چیز به موضوعات مورد تعلیم سوفسطاییان ، و مخصوصاً به فضیلت areté مربوط است. وقتی از پروتاگوراس می پرسند هیپوکراتس از او چه چیزی یاد خواهد گرفت می گوید (پروتاگوراس ۱۹۸۹): وتدبیر شایستهی امور شخصی، به طوری که خانواده ی خود را به نحو احسن اداره کند، و نیز تدبیر امور کشور، به طوری که در شهر، هم از نظر بیان و هم از حیث عمل به صورت قدرتی واقعی درآید. اسقراط می گوید: یعنی به طور خلاصه هنر شهروندی را می آموزد، و پروتاگوراس کاملاً قبول می کند. هر چند برخی از آنها چیزهای زیاد دیگری را نیز می آموختند، در برنامه ی درسی همه ی آنها پیشرفت سیاسی وجود را نیز می آموختند، در برنامه ی درسی همه ی آنها پیشرفت سیاسی وجود داشت، و کلید آن، در جامعه ی دموکراتیک آتن، قدرت ایراد خطابه ی جدلی داشت، و کلید آن، در جامعه ی دموکراتیک آتن، قدرت ایراد خطابه ی جدلی داشت، و کلید آن، در جامعه ی دموکراتیک آتن، قدرت ایراد خطابه ی جدلی داشت، و کلید آن، در جامعه ی دموکراتیک آتن، قدرت ایراد خطابه ی جدلی داشت، و کلید آن، در جامعه ی دموکراتیک آتن، قدرت ایراد خطابه ی جدلی داشت، و کلید آن، در جامعه ی دموکراتیک آتن، قدرت ایراد خطابه ی جدلی در در گرگیاس فقط به تعلیم سخنوری می پرداخت و از اینکه آموزگار

۱. به عنوان نمونه رجوع کنید به ارسطو، فی خطابه ۱۴۰۵۵۲۴، ایسوکراتس، آتی دوسیس ۱۶۶ (در مورد شعرا)؛ و افلاطون، پروتاگوراس ۱۲۰۵ (در مورد پیکرتراشها)؛ و پروتاگوراس ۳۱۱۵ و هرودوت ۳، ۱۳۱، ۲ (در مورد پیکرتراشها)؛ و پروتاگوراس ۳۱۱۵ و هرودوت ۳، ۱۳۱، ۲ (در مورد پزشکها). ارجاعات بیشتر در 259, n. 36 هست. افلاطون می گوید زنون zeno فیلسوف برای یک دوره درس خود بیش ۱۰۰ مینه مطالبه کرد (آلکیبیادس اول ۱۱۹۵)؛ اگرچه وقتی صاحبنظران بعدی همین سخن را در مورد پروتاگوراس می گویند (چنانکه آنها در مورد گرگیاس هم این قول را دارند، دیودوروس ۲۱، ۵۳، ۲) تسلر آن را مبالغه ی افراطی دانسته، کنار می گذارد (ZN, 1299, n. 2). با این وصف کسی زنون را سوفسطایی نخواند و همانند آنان ملامت نکرد.

۲. همین طور در ابرها (بیت ۴۳۲) از جمله تصاویر مسخره آمیزی که برای سقراط درنظر گرفته می شود این است که او را به عنوان سوفسطایی متحرف معرفی کنند (مقایسه کنید با بیت ۹۶، διδῶ، ۹۶ کنند (مقایسه کنید با بیت ۹۶، διδῶ)، که به

فنیلت به حساب آید ابا داشت، زیرا معتقد بود سخنوری بزرگ ترین هنر است و همهی هنرها باید در مقابل آن سر فرود آرند. در آن هنگام «آموزش مهارت سیاسی و قبول شهروند خوب بار آوردن انسانها» (پروتاگوراس مهارت سیاسی و قبول شهروند خوب بار آوردن انسانها» (پروتاگوراس می ۱۹۹۵) درست همان چیزی بود که مردم آتن در انحصار فضلا و افراد نجیب می دانستند. هر آتنی اشرافی باید انجام شایستهی این کارها را از اسلاف خود یاد می گرفت و به اخلاف خود یاد می داد. حتی پروتاگوراس هم این را قبول داشت، اما می گفت باز هم فن آموزشی و پرورشی او برای کمال تربیت قبول داشت، اما می گفت باز هم فن آموزشی و پرورشی او برای کمال تربیت سرشناسی که بعداً بزرگ ترین مدعی او شد، می گوید سوفسطاییان افراد شایسته ای برای تعلیم سوفیا به جوانان و آماده ساختن آنها برای رفتار

استرپسیادس اطمینان می دهد که از طریق تعلیم او ۵۰۲ و ۲ῶ δήμω این ۲۷ سقراط در گرگیاس ۵۰۲ و ۵۰۲ سقراط در گرگیاس ۹۰۲ و گیاس ۵۰۲ و گیاس ۲۷۰ سقراط دلیل به دست می دهد که چرا تعلیم این گونه چیزها با مخالفت عمومی مواجه می شود. [و آن اینکه اگر کسی واقعاً شاگردان فاضل بار بیاورد نباید بیم فردای خود را داشته باشد، زیرا فضیلت شاگردان او ایجاب خواهد کرد که در تأمین نیازهای وی کوتاهی نکنند پس نیازی به اخذ پول در بین نخواهد بود. م.]

من نمی دانم چگونه می توان سخنرانی عالی و موافقانه ی پروتاگوراس را در پروتاگوراس از ۳۲۳ تا ۳۲۸ خواند و در عین حال معتقد بود که افلاطون در معرفی بهترین سوفسطایدان سوء نبت داشته است.

اجتماعی و اداره ی شهر، و به طوری کلی برای آموزش دادن فراست اجتماعی savoir-faire لازم برای افراد نجیب هستند. وقتی آنیتوس از آنها به بدی یاد می کند و آنها را مایه ی فساد جامعه می نامد، سقراط می پرسد پس به نظر او جوانان برای تربیت خود به چه کسی روی آورند، در پاسخ می گوید لازم نیست افراد خاصی را نام ببریم، زیرا «هر آتنی شریف و درستکاری بهتر از میوفسطاییان او را تربیت خواهد کرد.»

علتهای خرده گیری سقراط از پول گرفتن آنها تا اندازهای متفاوت، و ویژه ی خود او بود. (از کسنوفون و نه از افلاطون می آموزیم که) او معتقد بود آنها با قبول پول، از خود سلب آزادی می کنند: مجبورند با کسی سخن گویند که به آنها پول می دهد، در حالی که او آزادانه می تواند با هر کسی که بخواهد گفت و گو کند (خاطرات ۲، ۲،۶ و ۲،۶،۵). او تا آن جا پیش رفت که آنها را هر جایی نامید، زیرا فروختن روح و عقل بهتر از فروختن جسم نیست. حکمت را باید آزادانه با دوستان و محبان در میان نهاد (۲،۶،۱). به همین دلیل بود که افلاطون به طور یقینی، و سقراط به طور احتمالی، از ستایندگان فلسفه، مخصوصاً فلسفه ی فیثاغوری، بودند. مفهوم سقراطی به افلاطونی عشق آرادوس eros یعنی عشق متعالی میان دو همجنس، نیز مؤثر بوده است.

#### ب)موقعیت درون شهری

پس سوفسطاییان به دلایل مختلفی هم از طرف فیلسوفانی مثل سقراط و افلاطون و هم از سوی شهروندان سرشناسی همچون آنیتوس مورد بی مهری قرار می گرفتند. فقط مسئله ی پیشه وری آنها نبود که موجب بدنامی شان در نظر بزرگان شهر شده بود؛ موقعیت خود آنها با سلیقه ی مخالفان ناسازگار بود. آنها نه تنها مدعی تعلیم چیزی بودند که در آتن به صورت نوعی تعلیم فانوی محسوب می شد، بلکه خودشان نیز نه از سرشناسان آتن بودند و نه

حتى شهروند آتني. آنها بيگانه بودند، ايالت نشين هايي بودند كه نبوغ آنها از محدودیتهای شهرهای کوچکشان فراتر رفته بود. برخی از آنها ابتدا برای ابلاغ پیامهای سیاسی ازشهر خود خارج شدند. مثلاً گرگیاس در سال ۴۲۷ به آتن رفت تا از آنها بخواهد که از مردم لثونتینی Leontini در مقابل سیراکوز Syracuse حمایت کنند. ۱ هم او و هم پرودیکوس اهل کئوس Ccos، موقعیت خود را مدیون ابلاغ پیام شهر خود بر انجمن شهر آتن Council بودند. آنها از این فرصت استفاده کردند و با تشکیل کلاس و اقامهی دعوا مبالغ هنگفتی پول به دست آوردند (هیپیاس بزرگ ۲۸۲ b-c). هیپیاس نیز بر کثرت مأموریتهای سیاسی که شهر او [الیس] به عهدهی وی نهاده بود می بالید (همان ۲۸۱ a). لئونتینی، و کئوس، و الیس کمتر به استعدادهای درخشان شهر خود اجازهی خروج می دادند. آنها در آتن، مرکز فرهنگ یونانی در اوج عزت و قدرت آن، یا به قول هیپیاس (پروتاگوراس ۳۳۷ d) «قرارگاه حکمت یونانی» می توانستند بدرخشند؛ اما خود آنها در آنجا نمی توانستند به صورت شخصیت سیاسی برجسته درآیند، به این دلیل استعدادهای خود را در راه تعلیم دیگران به کار می گرفتند. چنانکه پروتاگوراس گفت هیچ تعجبی ندارد که موقعیت این گونه افراد به زودی متزلزل شود. افلاطون به این امر چندین بار، در دفاعیه (۹۱ e) و در تیمائوس اشاره می کند، آنجا که سقراط می گوید (۱۹ e) سوفسطاییان سخنرانان بسیار خوبی هستند، اما «عادت آنها بر مهاجرت از شهری به شهر دیگر و سکنا نگزیدن در یک محل خاص، در هنگام بروز مسایل سیاسی مهم از قبیل جنگ و مذاکره، برای آنها مایدی بی اعتباری است. این را نمونهای از بدگویی های افلاطون از سوفسطاییان دانستهاند، در

افلاطون، هیپیاس بزرگ ۲۸۲ b و دیودوروس، ۲-۵۳،۱۲، توکودیدس نیز شفاعت از لئونتینی را متذکر شده (۳، ۸۶،۳)، ولی اسمی از گرگیاس نبرده است.

### حالی که افلاطون از یک حقیقت کاملاً بدیهی خبر داده است. ۱

#### ج)روشها

سوفسطاییان آموزشهای خود را یا در حلقه ها و سمینارهای کوچک عرضه می کردند و یا در قالب سخنرانی های عمومی یا «خطابه ها» (ایی دیکییس ). ۲ آموزش نوع اول در خانهی طرفدارانی مثل کالیاس Callias صورت می گرفت، ثروتمندترین فرد آتن که می گویند بیش از همه کس در راه سوفسطاییان پول خرج کرده است (افلاطون، دفاعید ۲۰۵). خانهی او محل حضور سوفسطاییان و اطرافیان آنها در پروتاگوراس افلاطون است، و از مهمان نوازی او نسبت به سوفسطاییان و ستایش های آنها از او معلوم می شود که خانهی او به صورت تقریباً یک جایگاه عام درآمده بود. پروتاگوراس در ایوان قدم میزند در حالی که جمعیت زیادی دور او را گرفتهاند، عدهای از آنها آتنی هستند و عدهای دیگر نیز بیگانگانی هستند، که او مانند افسونگر Pied Piper از هر شهری که می گذشته گرد آورده است. در ایوان مقابل، هیپیاس در میان حلقهای دیگر قرار گرفته است، و پرودیکوس در انبار آذوقهی پیشین کالیاس جای گرفته است که اکنون به سبب کثرت مهمانان به صورت یک اتاق خواب درآمده است. مریدان او نیز دور رختخواب او حلقه زدهاند. كاملاً محسوس است كه دربان كالياس چشم دیدن سوفسطاییان را ندارد. وقتی میزبانان خیلی مهربان و صمیمی بودند،

مسئلهی بیگانه بودن سوفسطاییان را یوئل Joël, Gesch, 646 امتذکر شده است، کسی که، به پیروی از داستان مشهور افلاطون، میگوید اگر تمیستوکلس اهل سریف Scriphian بود، حتماً سوفسطایی می شد! توصیف جالبی در جمهوری ۴۹۳۵ هست که میگوید سوفسطاییان بیان در جمهوری μισθαρνοῦντες ιδιῶται

۲. در هیپیاس بزرگ، ۲۸۲ گفته شده است پرودیکوس به هر دو شیوه عمل می کرد.

حتی سخنرانی های عمومی هم در منازل خصوصی برگزار میشد. می گویند پرودیکوس در منزل کالیاس سخنرانیای ایراد کرده است (اکسیوخوس ۳۶۶۰)، و وقتی سقراط و خایرفون chaerephon نمی توانند خود را به سخنرانیای که گرگیاس، در مکانی عمومی، ایراد کرده است برساند، كاليكلس به آنها اطمينان مي دهد كه گرگياس با او به سر مي برد و او سخنرانی دیگری را در خانهی خود برای آنها ترتیب خواهد داد. سخنرانی ها گاهی در میدان ورزش یا جاهای عمومی دیگری برگزار می شد. کلئون انجمن آتن را متهم می کند که «بیشتر مانند مستمعان سخنرانی های سوفسطاییان عمل می کنند تا تصمیم گیرندگان جدی» (توکودیدس ۳، ۳۸، ۷). هیپیاس به سقراط می گوید دو روز بعد «خطابهای را که در مدرسهی فیدوستراتوس Pheidostratus ایراد کرده است تکرار خواهد کرد؛ و پرودیکوس همان کار را در لوکئوم Lyceum انجام داد (هیپیاس بزرگ ۲۸۶ b و اریکسیاس ۳۹۷c). بارها به وجود ورودیه اشاره شده است، مثلاً نیم درهم، ۲ درهم و ۴ درهم برای یک سخنرانی پرودیکوس (آکسیوخوس ٣٩۶c). سقراط اظهار تأسف مي كند كه دانش فصاحت او ناقص است زيرا او فقط توانسته است در سخنرانی ۱ درهمی پرودیکوس حاضر شود و نه در سخنرانی ۵۰ درهمی. اسخنرانی گاهی اوقات به صورت پاسخگویی به پرسش مستمعان درمی آمد. این کار را جزوی از عادات گرگیاس شمردهاند

۱. هر چند سند ما برای وقوع چنین کاری ضعیف و مشکوک است، احتمالاً مؤلف به تحقق آن مطمئن بوده است.

گمان کسان زیادی بر این است که ۵۰ درهم بایستی برای یک دوره ی درسی برده باشد، اگرچه عبارت این است: πεητηκουτάδραχμος
 څπίδειξις درهمی] (کراتولوس ۴۸۴ b). مقایسه کنید با ارسطو، فن خطابه، ۱۴۱۵b۱۵. تا آنجا که ما از نرخ سوفسطاییان اطلاع داریم، ۵۰ درهم برای یک دوره خیلی کم است. اوئنوس Euenus (صفحه ی ۹۰ کتاب حاضر) ۵ مینه، و ایسوکراتس تقریباً در سال ۳٬۳۹۰ تا ۴ مینه را مبغلی دانسته اند که سوفسطاییان حاضر بودند در ازای آن اسرار خود را بیاموزند.

(گوگیاس ۲۴۲۰ منون ۲۰۰)، و هیپیاس به حدی جرأت داشت که در اجتماع بزرگ «پان ـ هلنیستی» [همهی اقوام یونان] در المپیا Olympia الله به این کار می کرد (هیپیاس کوچک ۳۶۳ د طرف ایراد سخنرانی سوفسطاییان براساس طرحی آماده و از روی متنی مکتوب به ایراد سخنرانی بلیغ و طولانی می پرداختند. محاوره ی تروای هیپیاس از این دست بود (هیپیاس بزرگ ۴۸۶۰ خود او می گوید آن را «به طرز عالی تنظیم کرده است.»)، و سخنرانی های گرگیاس در المپ، دلفی و آتن هم این گونه بودند، که نطق اخیر درواقع تجلیلی از شهدای جنگ بود. این سخنرانی ها گاهی فقط تمرین فصاحت بر مبنای اساطیر بود، و برای این منظور تنظیم می شد که نشان دهند چگونه می توان، با مهارت و شجاعت، از ضعیف ترین مطالب دفاع نمود و آنها را مستدل ساخت. دو نمونه از این سخنرانی ها را که گرگیاس در هلنا Helena و پالامدس Palamedes ایراد کرده است در دست داریم. علاوه از گرگیاس و هیپیاس، پروتاگوراس نیز مدعی بود که در هر دو بعد، از اقران خود پیشی جسته است، هم در ایراد خطابه های استادانه ی طولانی و هم در فن پرسش و پاسخ (پروتاگوراس نیز مدعی بود که در هر دو بعد، از اقران خود پیشی جسته است، هم در ایراد خطابه های استادانه ی

ظهور سوفسطاییان در جشنهای بزرگ المپ و دیگر جاها دارای اهمیت سه جانبه بود. اولاً نشان می داد که آنها خود را پیرو سنت شاعران و نقالان می دانند؛ کسنوفون و امپدوکلس، مانند دیگر شعرا، برای معرفی آثار شعری خود یا آنها را خودشان از حفظ می خواندند و یا به وسیله ی نقالان به اطلاع عموم می رساندند. شاعران و نقالان لباسهای مخصوص آ

۱. رک به فیلوستراتوس، زندگی سوفسطایبان، ۱، ۹، ۵ (مجموعهی دیلز ـ کرانتس ۸۲ A مجموعهی دیلز ـ کرانتس ۸۲ A میلی ۵۰ تا ۹.

۲. امپدوکلس در المپیا، دیوگنس لائرتیوس ۸، ۱۶۶ اشعار او را در آنجا نقالی میخواند، همان ۱۳۰ و کسنوفون، ۱۳ کسنوفون، ۲۳ و کسنوفون، ۲۳ کسنوفون، ۲۳ کسنوفون، ۱۹۵ و کسلام کسنونون، ۱۹۸ و کسلام کسلام

می پوشیدند، مخصوصا ردایی ارغوانی بر تن می کردند. هیپیاس و گرگیاس به همین شیوه رفتار می کردند (دیلز ـ کرانتس ۸۲۸۹)، و هیپیاس جامهی فاخر خود را خودش درست می کرد (هیپیاس کوچک ۳۶۸). از این جا معلوم می شود که ما هنوز در عصری قرار داریم که شنیدن یک اثر ادبی بیشتر مرسوم است نه خواندن آن، و قرائت در جشن پان ـ هلنیستی، یا در هر شهری، ۱ از راههای معمول برای معرفی آثار جدید است. ابتدا اشعار، مخصوصاً اشعار حماسي، چنين بودند، و، اگرچه در قرن پنجم قرائت عمومی نثرنویسان، یعنی خطابه های تعلیمی و استادانه ی سوفسطاییان، نیز رایج شده بود، ۲ اجرای آنها در بازیهای المپیایی یا پوتیایی Pythian اهداف بالاترى داشت. و آن (كه دومين جهت مورد نظر آنهاست) مسابقهی سخن پردازی است، که برای اخذ جایزه با هم رقابت می کردند؟ مثل شعرا، و موسیقیدانان و ورزشکاران. هیپیاس می گوید از وقتی که اسم او «وارد فهرست» (ἀγωνίσεσθαι) المپيا شده شکست نخورده است (هيپياس کوچک a ۳۶۴). این رقابت از ویژگی های کلی سوفسطاییان گردید. به نظر پروتاگوراس هر بحثی یک «مبارزهی لفظی» است، که در آن باید بر حریف خود پیروز شد (پروتاگوراس a ۳۳۵)، برعکس آرمان «جست و جوی

ایسوکراتس به این حقیقت اشاره می کند که اولین بنیانگذاران جشنهای بزرگ فقط مسابقات ورزشی را برگزار می کردند، و آتن را به عنوان شهری می ستاید که در آن «نه تنها مسابقات سرعت و قدرت، بلکه رقابتهای سخنرانی و حکمت و سایر کمالات را نیز برگزار می کنند و برای آنها جوایز ارزشمندی در نظر می گیرند» (ستایش، ۱ و بعد، ۴۵). ایسوکراتس این نطق را در سن ۹۲ سالگی، حدود شش سال پس از مرگ افلاطون، ایراد کرد؛ ولی آن را مقایسه کنید با انتقاد کلئون از آتنیان در توکودیدس ( ۳، ۳۸، ۴، عθονουδ کنید با انتقاد کلئون از آتنیان در توکودیدس ( ۳، ۳۸، ۴، عθονταί τῶν λόγων).

۲. پلوتارک، Mal. Hdt. 862، می گوید هرودوت کتاب خود را بر مردم آتن میخواند. توکودیدس 1. 21. 1 و 22. 4 تأثیر استماع نوشته های چیستان سازان و استماع اثر خودش را مقایسه می کند. (with n. 41.

حقیقت، سقراط، که در آن دو طرف باید دست به دست هم دهند تا به حقیقت نزدیک تر شوند. گرگیاس می گفت رقابت هم به شجاعت نیاز دارد و هم به دانش، زيرا استدلال، مانند منادي المپيا همه را مي پذيرد ولي فقط به کسانی که موفق شوند جایزه می دهد. ا توکودیدس برخلاف سنت سوفسطاییان می گوید اثر خود او «قطعهای رقابتی برای یک مقطع خاص» نیست، بلکه برای همیشه دارای ارزش است. شخصیت های اوریپید غالباً به مبك واقعى سوفسطاييان آن زمان سخن مى گويند، از جمله آن جا كه كر ثون مى خواهد حكومت پادشاهى را بهترين حكومت دموكراسى قلمداد كند و تِسِئُوس پاسخ میدهد (ملتمسان ۴۲۵ و بعد): «از آنجا که خود تو این جدال را شروع کردی، پس به من گوش فرا دار؛ زیرا تو بودی که مبارزه ی لفظی را پیشنهاد کردی. ۳ سوم اینکه، این جشنها برای مردم تمامی شهرهای یونانی فرصتی بود تا با یکدیگر ملاقات کنند و تفاوتهای موجود را فراموش کنند، و ظاهر همگانی سوفسطاییان مظهر دیدگاه یان هلنیستی (اتحاد اقوام یونانی) بود که با عادت آنها بر اقامت متوالی در شهرهای مختلف سازگار بود. گرگیاس همان اندازه در لاریسا Larissa محترم بود که در آتن، و هیپیاس (حتی به طور برجسته تر) همان اندازه در آتن گرامی بود

۱. گرگیاس، پاره ی ۸ دیلز – کرانتس. دیلز کرانتس چنان ترجمه می کنند که گویی τὸ γὰρ τοι λόγος καθάπερ τὸ κήρυγμα گویی κήρογμα است. معلوم نیست این کار ناشی از سهل انگاری است یا آنها خواسته اند اشاره به لو گوس λόγος را به کلمنت Clement نسبت دهند (آنها یادداشتی در این مورد ندارند)، اما مطابقت دقیق عبارت ها نشان می دهد که کلمنت ترجمه ی لفظی عاری از آرایه ی ادبی عرضه می کند، و دلیلی بر این فرض نمی بینیم که تشبیه فوق را افزوده ی خود او بدانیم.

۲. کلمات ἀγώνισμα و ἀγώνισμα در این عبارت را مقایسه کنید با سخنان پروتاگوراس در دیوگنس لائرتیوس ۹، ۵۲، λόγων ... λόγων ... α نجا که ἀγῶνας ἐποιήσατο نروتاگوراس ، ἄγῶνας ἐποιήσατο پروتاگوراس می گوید κόγων αφικόμην پروتاگوراس می گوید ἀγῶνα λόγων αφικόμην... ἀνθρώποις

که در اسپارت. موضوع خطابه ی المپیایی گرگیاس هومونویا، یعنی اتحاد، بود؛ و او، همچنانکه در نطق تجلیل از شهدای آتن نیز تکرار کرد، از دولتهای یونانی خواست که نیروهای خود را علیه بیگانگان به کار گیرند، نه علیه یکدیگر. پیش از این دیدیم که هیپیاس هم از وحدت و برادری همه ی یونان حمایت می کرد. ۱

### د) گرایشها و نگرش کلی

کاملاً مبالغه آمیز است که بگوییم، چنانکه خیلی ها گفته اند ۱، که سوفسطاییان هیچ عنصر مشتر کی نداشتند جز اینکه همه آموزگاران حرفه ای بودند؛ یعنی در موضوعاتی که آموزش می دادند یا در ذهنیتی که این موضوعات به وجود می آورد، هیچ وجه مشتر کی نداشتند. همه ی آنها دست کم در تمرین و تعلیم یک چیز مشترک بودند: سخنوری یا فن بیان [لوگوس]. در اواسط قرن پنجم در آتن، سخنور ماهر بودن کلید قبضه ی قدرت بود. همچنان که گرگیاس در یکی از خطابه های به جا مانده گفته است: «سخن حاکمی مستبد است» (هلن، ۸، دیلز - کرانتس، ۲۹۰، ۲۹۰). تمام

۱. گرگیاس A۱ (فیلوستراتوس ۱، ۹، ۵)، و پارهی ۵۵. افلاطون، منون ۷۰b، هییباس بزر گ۸۳۳.

مثلاً T. Gomperz, Gr. Th. 1, 415 اسخن گفتن از ذهن سوفسطایی، اخلاق سوفسطایی، شکاکیت سوفسطایی و امثال آن، نارواست اگر نگوییم بی معنی است. (حتی خود این حقیقت که آنها معلمان حرفهای بودند می تواند تأثیر داشته باشد: لااقل می توان گفت آنها ذهن تعلیمی یا استادانه داشتند.) برای دیدگاهی مشابه رجوع کنید به .B. Soph. u. .Rh. 99

E. L. Harrison, Phoenix 1964, به شواهد گرد آمده از سوی هاریسون , 1964 (Gesch. gr. Lii. 1. مراجعه کنید. سخن اشمید .190 ff. nn. 41 and 42 مراجعه کنید. سخنوری در میان سوفسطاییان اولیه رایج 3. 1, 56 f) Schmid نبود و گرگیاس آن را در سه دههی آخر قرن پنجم مطرح کرد با شواهد و مدارک موجود سازگار نیست.

نیازهای یک شغل موفق در لوگوس [بیان] خلاصه می شد. وقتی از هیپوکراتس جوان می پرسند به نظر او سوفسطایی کیست، می گوید: «استاد پرورش سخنورانِ زبردست» (پروتاگوداس ۲۱۲۵). آنها هنر سخنوری را خودشان تمرین می کردند، و به طور خصوصی آموزش می دادند، و در کتاب راهنماهایی (تخناس) نیز به صورت مکتوب می آوردند که هم استدلال خطابی بود و هم به طور کلی کاربرد صحیح زبان. همهی آنها به

۱. در مورد کتاب راهنماها [تخنای] رجوع کنید به افلاطون، فایدروس، ۲۷۱ و ۲۷۱.و مقایسه کنید با ۲۶۶ b. ایسوکراتس، بر ضد سوفسطاییان ۱۹، از «کسانی از نسل پیشتر ۽ سخن مي گويد که τὰς καλουμένας τέχνας مينوشتند. افلاظون به کتاب دستور زبان ὀρθοέπεια پروتاگوراس در همان محاوره اشاره کرده است (۲۶۷ c) ۲۶۷ رجوع کنید به یادداشت شماره ی ۱ صفحه ی ۸۵ ج ۱۱ ترجمهی فارسی)، و در فهرست آثار او در دیوگنس لائرتیوس نام تذکیر ۱۱ εριστικῶν [کتاب راهنمای سخنوری] هم دیده می شود. افلاطون در سونسطایی ۲۳۲ d می گوید او [پروتاگوراس] مجموعهای از استدلالهایی را منتشر ساخت که انسان را قادر میساخت در هر فن و شغلی بر استادان آن پیروز شود. او کتابی نیز در دستور زبان تألیف کرد. در مورد گرگیاس رجوع کنید به افلاطون فایدروس b-c ۲۶۱ او، دودس میگوید: τέχνας ρητορικάς πρῶτος ἐζεῦρε ديودوروس، ۲۱، ۵۳، ۲. (ديلز ــ کرانتس Α۴) دیوگنس لائرتیوس در ۹۵، ۸ از او به عنوان ن ὑπερέχοντα دُن ρητορικῆ καὶ τεχνην ἀπολελοιότα باد می کند و کونیتیلیان در ۲۰،۳ ۸ (۸۱۴) او را در میان artium scriptores قرار می دهد. تراسوماخوس یک تخندی τέχνη سیخنوری نوشت (سودا، A۱) که ظاهراً به مِگاله تخنه Μεγάλη Τέχνη معروف بوده است (Β 3). براى آگاهي مختصر از محتواي آن رجوع کنید به فایدروس ۲۶۷c و دیلز ـ کرانتس، B۶. افلاطون هنگام مرور کتاب هآیی که در فن سخنوری نوشته شده است از هیپیاس و پرودیکوس هم نام می برد (فایدروس ۲۶۶ به بعد)، و مهارت هیپیاس را در تلخیص بیان در هیپیاس کوچک ۳۶۸ d متذکر می شود. وی اشتیاق پرودیکوس را بر تمیز نهادن میان کلماتی که ظاهراً با هم مترادفند در موارد زیادی یادآوری می کند، مثلًا در پروتاگوراس ۲۳۷۰ آتودموس ۲۷۷ c (περὶ ὁνομάτων) ὀρθότητος) لاخس ١٩٧ طنس ١٩٧ (ἀνόματα διαιρεῖν) ١٩٧ طن بعد ج ۱۱ ترجمهی فارسی به تفصیل سخن رفته است.

استثنای گرگیاس قبول داشتند که آموزگاران فضیلت (آرته) هستند (و هنر سخنوری را لازمهی آن می دانستند). انکار گرگیاس را شاید بتوان موهم عدم خلوص او دانست (صفحات ۲۰۲ و بعد ج ۱۱ ترجمهی فارسی): منظور او از تعلیم خطابه این بوده است که به شاگردان خود آن نوع موفقیتی را در زندگی ببخشد که پروتاگوراس در مقام معلم فضیلت سیاسی وعده داده بود. سوفسطاییان با توجه به اینکه خود را وارثان آموزشی و پرورشی شعرا می دانستند، شرح و نقد شعر را نیز در ضمن فن بیان گنجانده بودند. این کار را در مورد پروتاگوراس به راحتی می توان تصدیق کرد (ج ۱۱ ترجمهی فارسی، صص ۸۶، ۱۹۵)؛ و نیز سوفسطایی دیگری به نام اثونوس اهل فارسی، صص ۸۶، ۱۹۵)؛ و نیز سوفسطایی دیگری به نام اثونوس اهل و خیلی مشتاق بود بفهمد چرا سقراط در زندان به سرودن شعر پرداخته است (فایدون 6 می می را تدریس می کرد، و خودش نیز شعر می سرود. آمست (فایدون 6 می داد مورد هیپیاس و آنتیس تنس هم گزارش کرده اند همین مطلب را در مورد هیپیاس و آنتیس تنس هم گزارش کرده اند (صفحات ۲۸۲، ۲۸۲ همین کتاب).

علاوه از این گرایش همگانی، اکثر آنها تخصص ویژهای نیز داشتند.

هیپیاس به جامعیت و تنوع آگاهی های خود مباهات می کرد. او نه تنها
ریاضیات، موسیقی، ستاره شناسی (که پروتاگوراس آن را در زندگی عملی
بی ثمر دانسته استهزا می کرد) تعلیم می داد و نظام تربیت نظری خود را
تکمیل می ساخت، بلکه در بسیاری از صنایع و پیشه ها هم ادعای استادی

رجوع کنید به فایدروس ۲۶۷ a. برخی از قطعات اشعار مرثبهای او در دست است، که می توان در Diehl, Anth. Lyr. 1. 78 ff پیدا کرد. ارسطو در مواردی از او نقل قول می کند.

مى كرد. ١ گفته اند سوفسطاييان همان اندازه كه وارثان شعرا بودند، وارثان فیلسوفان پیش از سقراطی هم بودند. دبلیو. اشمید گفته است پروتاگوراس از هراکلیتوس، و آناکساگوراس، و طبیعت شناسان ملطی، و کسنوفون متأثر بود، و او بود که دیدگاه های پارادوکسیکال هراکلیتوس و پارمنیدس را در محافل علمي مطرح كرد (رك به 38 & Gesch. gr. Lit. 1. 3. 1, 16 كل المراجع از سوی دیگر گفته شده است آنها هیچ علاقهای به فلسفه ی طبیعی نداشتند. بن تردید آنها با نوشته های فیلسوفان آشنا بودند و نگرش کلی آنها، مخصوصاً عقل گرایی، و طرد علیت الهی، و تمایل به شکاکیت آنها، کاملاً وامدار فیلسوفان است. این مطلب با تفاوت بنیادی موجود در اهداف آنها ناسازگار نیست، و از شواهد جواز آن، این که هر دو دسته به مردم شناسی علاقمند بودند، و انسان را موجودي تكامل يافته از بطن طبيعت مي دانستند و به تکامل جامعه و تمدن بشری عقیده داشتند. به طور کلی دلایل زیادی بر علاقهی جدی سوفسطاییان به جهانشناسی یا مسایل طبیعی در دست نیست، اگرچه در مورد پروتاگوراس گاهی این گونه ادعاها صورت گرفته است؛ و مبنای ادعای آنها این است که اثوستاتیوس می گوید شاعر کمدی سرا، اثو پُلیس Eupolis (دیلز - کرانتس، ۱۱ A)، او [پروتاگوراس]را مسخره می کرد که «به موجودات آسمانی علاقه نشان می دهد ولی از آن چیزی تغذیه می کند که از زمین می روید. ۱ این ادعا اعتباری ندارد، و احتمالاً از آن نوع تهمت هایی است که اریستوفانس بر سقراط و پرودیکوس وارد کرد و آنها را «آسمانشناس meteorosophist» نامید. ۲ در پروتاگوراس افلاطون

افلاطون، پروتاگوراس ۳۱۸ d-c، هیپیاس کوچک b-d؛ فیلوستراتوس، بر ضد سوفسطاییان، ۲، ۱ (دیلز ـ کرانتس، ۸۶۸۲).

۲. همان طور که اشمید می گوید (Gesch, 1. 3. 1, 36, π. 3)، پس از محاکمه ی آذاکساگوراس کلمه ی μετεωρολόγος به صورت واژهای کلی برای تهمت و دشنام درآمد. این سخن قابل مقایسه است با دفاعیه 75 و در مورد آسمان شناس [μετεωρολογία] بزرگ بودن آناکساگوراس رک به

(۳۱۸ e)، که منبع بهتری است)، پروتاگوراس منکر علاقه به این گونه مطالعات غیر عملی است. در تجمعی که در خانهی کالیاس (همان ۲۱۵ د) صورت گرفته است، افلاطون هیپیاس را در حال پاسخ دادن به سوآلات مربوط به «علوم طبیعی و ستاره شناسی» توصیف می کند، و در هیپیاس بزرگ (۲۸۵ b) سفراط به او می گوید: «تو در مورد ستارگان و سایر اجرام سماوی متخصص هستی»؛ اما افتخار خود او به این است که در موضوعات متنوع و فوق العاده گسترده ای می تواند سخن گوید. آشنایی او با تک تک آن علوم بایستی کاملاً سطحی بوده باشد، و به جز احتمالاً ریاضیات، از هیچ کدام بهرهی اصیلی نبرده باشد. جالینوس Galen کتابی از پرودیکوس نام می برد (پارهی ۴)، دربارهی ماهیت انسان، که عیناً عنوان کتابی از بقراط Hippocrates است و علاقه به فیزیولوژی را نشان می دهد. برخی از پارههای آنتیفون (بین پاره های ۲۲ و ۴۳ در مجموعهی دیلز ـ کرانتس) نشان می دهد که او نیز همانند پیش از سقراطیان به ستارهشناسی، کیهانشناسی، و مطالعهی مطالب مربوط به زمین و دریا علاقمند بوده است. سیسرون (کیکرو) Cicero می گوید (دربارهی سخنوران ۲۳، ۸-۱۲۶) پرودیکوس، تراسوماخوس و پروتاگوراس در هر چیزی سخن گفته و مطلب نوشتهاند؛ اما او به حق توضیح می دهد که چنین کاری در راستای این ادعای سوفسطاییان بود که آنها می توانند در هر مطلبی سخن گویند و به هر سوآلی پاسخ دهند. وقتی پروتاگوراس میگفت شاگردان خود را قادر مى سازد با «متعاطيان هر هنرى» در زمينه ي هنر خود آنها بحث و استدلال کنند، بی تردید کیهان شناسان و ستاره شناسان را نیز درنظر داشته است. هدف این بود که در آن رشته ها خوب سخن گویند و نکات بحث انگیز را مطرح سازند، نه اینکه شناخت علمی را برای خود آن طلب کنند.

یک قسمت از فلسفه ی پیش از سقراطی نیز بر اندیشه ی سوفسطایی و

فايدروس a ۲۷۰.

بر کل اندیشه ی یونانی تأثیر عمیق نهاده است: یعنی و حدت گرایی افراطی پارمنیدس و پیروان او. مخالفت این مکتب با گواهی حواس، و رد کل عالم محسوس و غیر واقعی دانستن آن، عکس العمل شدیدی در اذهان تجربی و عملی سوفسطاییان ایجاد کرد، و آنها با عَلَم کردن عقل متعارف به مبارزه با آن پرداختند. می گویند پروتاگوراس مدتی از تدریس فنیلت سیاسی دست برداشته و به نوشتن کتابی درباره ی وجود پرداخت که در مخالفت با دکسانی که به و حدت و جود قائلنده ا تنظیم شده بود، و گرگیاس در کتاب درباره ی نذموجود با برگرداندن استدلالهای الیاییان علیه خودشان، تفوق خود را بر آنها نشان داد. اما سوفسطاییان نیز، مثل سایر مدعیان تفکر جدی، نمی توانستند قیاسات دو حدی dilemma الیاییان را کنار گذارند: قیاساتی که مخاطب را مجبور می کرد از بودن و شدن، و ثبات و سیلان، و واقعیت و نمود یکی را برگزیند. و چون جمع میان آن دو غیرممکن می نمود نمود سوفسطاییان از پذیرش واقعیت ثابتی که در ورای نمودها باشد سر باز زدند، و از پدیده گرایی، و نسبیتانگاری، و ذهن گرایی افراطی حمایت زدند.

سوفسطاییان بی تردید فردگرا بودند؛ آنها رقیبانی بودند که بر سر شهرت عمومی با یکدیگر رقابت می کردند. بنابراین نمی توان از سوفیسم به

۱. پروتاگوراس پارهی ۲. این سخن از فرفوریوس Porphyry است. او می گوید «اتفاقاً» خودش این کتاب را دیده است. برخی خواستهاند این کتاب را دیده است. برخی خواستهاند این کتاب کتاب مشهور دیگری از پروتاگوراس یکی بدانند. برنایس Abh. 2. 121) کتاب مشهور دیگری از پروتاگوراس یکی بدانند. برنایس καταβάλλοντες به تبعیت از ت. گومپرتس، و نستله و دیگران، گفته است آن فقط نام دیگر کتاب کاتابالونتس Καταβάλλοντες یا آلتیا Καταβάλλοντες از طرف دیگر، اونترشتاینر Αντιλογίας آن را بخش دوم آنتی لوگیای Αντιλογίαι می داند، در حالی که فون فریتس ۲۰۱۲ (RE, XL. Halbb. 919 f.) کتاب مستقلی بوده باشد. این عنوان در فهرست دیوگنس لائرتیوس از آثار پروتاگوراس وجود ندارد؛ البته فهرست او ناقص است.

عنوان یک مکتب یاد کرد. از سوی دیگر اگر بگوییم آنها از نظر فلسفی هیچ وجه مشتركي نداشتند خيلي از حقيقت فاصله گرفته ايم. آنها در آنچه كه در مقدمه تحت عنوان تجربه گرایی توصیف شد، وحدت نظر داشتند، و همگام با آن نسبت به امکان معرفت یقینی شکاک بودند، هم به دلیل بی کفایتی و خطاپذیری قوای ادارکی ما و هم به علت فقدان متعلق ثابت شناسایی. همدی آنها ا به تقابل میان طبیعت و توافق معتقد بودند. شاید در تعیین ارزش نسبی آن دو با یکدیگر اختلاف داشته باشند، ولی هیچ کدام از آنها معتقد نبود که قوانین، و آداب و رسوم، و عقاید دینی چون ریشه در نظم طبیعی ثابتی دارند، پس تغییرناپذیرند. افراد دیگری هم بودند که گرچه سوفسطایی حرفهای به شمار نمی رفتند، در این باورها ـ بی باوری ها ـ با سوفسطاییان همداستان بودند: توکودیدس مورخ، اوریپید شاعر تراژدی سرای، و کریتیاس Critias اشرافیای که چندین داستان نمایشی (درام) نوشت و در عین حال یکی از خشن ترین جباران سی گانهی ۴۰۴ ق.م. بود. با توجه به این وسعت تأثیر کاملاً بجاست که از ذهنیت سوفسطایی یا نهضت فکری سوفسطاییان سخن بگوییم. سوفسطاییان ، با آموزشهای صوری و با کتابها و سخنرانی عمومی خود، پیشگامان چیزی بودند که عصر روشن اندیشی یونان نام گرفته است. این واژه را که از زبان آلمانی اقتباس شده است، بدون تحریف زیاد می توان برای مرحلهی انتقالی ضروری در اندیشهی هر ملتی به کار برد، مرحلهای که فیلسوفان و فلسفه های خاص خودش را به وجود مى آورد. به همين دليل تسلر نوشت (ZN,1432):

۱. انتساب این سخن به پروتاگوراس، گرگیاس، هیپیاس و آنتیفون کاملاً قابل تأیید است، و پرودیکوس نیز یقیناً بر این رأی بوده است؛ او نیز مانند پروتاگوراس در آموزش خود به دنبال اهداف عملی بود (افلاطون، جمهوری ۴۰۰ c-d ). این اندیشه را در سوفسطاییان بعدی همچون الکیداماس و لوکوفرون نیز می توان یافت، و به ندرت می توان سوفسطایی ای را نام برد که به صراحت منکر آن باشد.

هدرست همان طور که ما آلمانی ها بدون عصر روشن اندیشی نمی توانستیم کانت داشته باشیم، یونانی ها بدون سوفسطاییان نمی توانستند سقراط و فلسفه ی سقراطی داشته باشند.» کر (Paid. I, 288) نیز می گوید اگر سوفسطاییان نبودند سقراط و افلاطون هر گز به وجود نمی آمدند، و از این جا معلوم می شود که حتی اگر خود آنها شخصیت های قابل مطالعه ای نبوده باشند (همچنانکه برخی از آنها چنین اند) باز هم لازم است آنها را به دلیل این تأثیر شان مورد مطالعه قرار دهیم.

#### (وال یا رشد؟

در نظر مخالفین آن زمان، مثل اریستوفانس، عقاید سوفسطایی نشانه هایی بر زوال اندیشه ی یونانی بودند. روزهای بزرگ یونان همان روزهای جنگ با ایرانیان بود، روزهایی که مردان واقعا مرد بودند، شجاعت و صلابت، سادگی زندگی، و معیارهای عالی اخلاقی همگی متعلق به همین نسل

۱. برنت (Th. to P. 109) از تأثیر این «مقایسهی سطحی» بر نویسندگان آلمانی اظهار نارضایتی می کند و می گوید اگر چنین مقارنه ای وجود داشته باشد باید خیلی زود تر از آن باشد و پیام آور آن را هم باید کسنوفون دانست نه پروتاگوراس. اما کسنوفون اولین طلایه دار عصر روشن اندیشی است و با یک گل بهار نمی شود؛ عصر روشن اندیشی سوفسطایی نه تنها پروتاگوراس بلکه پرودیکوس، گرگیاس، هیپیاس، آنتیفون، کریتیاس، اوریپید و افراد زیاد دیگری را شامل می شود. برنت سپس می گوید: «پروتاگوراس و گرگیاس نسبت به علم، نگرش منفی داشتند نه نسبت به دین»، ولی این سخن در مورد کسی [پروتاگوراس] که می گوید نمی داند خدایی وجود دارد یا نه، خیلی عجیب است. به طور کلی این گونه هشدارها در مقابل مقایسه های سست و عجیب است. به طور کلی این گونه هشدارها در مقابل مقایسه های سست و روشن اندیشی و عصر سوفسطایی یقیناً زیاد و قابل اعتنا هستند. پیتر گی دوشن اندیشی و عصر سوفسطایی یقیناً زیاد و قابل اعتنا هستند. پیتر گی بونان و هم در روم، در کتاب روشن اندیشی (1967) Peter Gay بررسی کرده است (در بخش موسوم به «اولین روشن اندیشی»).

پیشین بود. او شکوه می کند که اکنون معیارهای عالم از بین رفته اند و هیچ کس نمی تواند حق را از باطل باز شناسد، یا اگر هم باز شناسد، با هیاهو از باطل دفاع و حق را رد می کند. نسل جوان تجمل خواه، شهوت پرست، غیر اخلاقی و بزدل هستند. داستانهای نمایش را ببینید: حالا دیگر نمایشنامه نویسان موضوعات عالی و شریف را که ایسخولوس برمی گزید انتخاب نمی کنند. به جای آن اوریپید را می بینیم که بلوغ، زنا ونیرنگ را به نمایش می گذارد، و پستی و رذیلت را ترویج می کند، و به یاوه گوییها و نیرنگ بازی های بی انتها دست می زند. به نظر اریستوفانس، این همه به دنبال نیرنگ بازی های بی انتها دست می زند. به نظر اریستوفانس، این همه به دنبال علم الحادی جدید و اخلاق سوفسطایی جدید به وجود آمده است.

این نظریه ـ که یونان اوج عظمت خود را طی کرده بود و سوفسطاییان پیآمد آن دوران بودند و تعالیم خود آنها به زوال آن سرعت بخشید ـ در میان مورّخان جدید نیز دوباره ظاهر می شود. از سوی دیگر کارل یوئل در حدود ۱۹۲۰ (Gesh. 674 f.) اضطراب عقلانی ای را که سوفسطاییان رهبری می کردند، نه تنها مایهی زوال نمی دانست بلکه «عنفوان جواني» مي خواند. آنها مانند جوانان، جاهطلب بودند، بحث و ستیز می کردند و در هر جهت کوشش و تقلا می نمودند. در همان راستا ت. گومبرتس (Gr. Th. 1. 480) در سخنوری گرگیاس «پویایی دایمی و افسار گسیختهی سن جوانی را مشاهده می کند که در آن دوران، جوانان با جرأت تمام در هر جهت به تقلا مي پردازند، و فعاليت ذهني آنها حتى از حوزهی متعارف خود فراتر می رود.» گرانت (Ethics I, 76 f) اخلاق را به سه دوره تقسیم کرده است: «اول دورهی اخلاقیات عمومی و ناآگاهانه؛ دوم دوره ی انتقالی، شکاکانه و سوفسطایی؛ سوم دوره ی آگاهانه یا فلسفی . ۱ (البته در دورهی سوم در میان مردمی که دارای تعلیم و تربیت متفاوت و توانایی های عقلانی گوناگون هستند نمونه هایی از هر سه مرحله را می توان یافت.) او همین تکامل را در فرد نیز متذکر شده است:

پس از سادگی و اعتماد دوران بچگی نوبت به توانمندی آشفته و بی جهت جوانی می رسد و به دنبال آن حکمت زندگی کامل حاصل می شود. ما، ابتدا، به طور تقلیدی معتقد می شویم؛ سپس برای به دست آوردن اعتقادات شخصی مرحله ای از شک و تردید را پشت سر می نهیم؛ و پس از آن به طور عمیق تر معتقد می شویم، اما به گونه ای تقریباً متفاوت از آنچه که ابتدا معتقد بودیم.

اگر به آنچه در پیش رو داریم بیندیشیم ... به فلسفه های افلاطون و ارسطو و به دنبال آن به رواقیان، اپیکوریان و دیگر فیلسوفان تمدن یونانی توجه کنیم ... بی تردید ملاحظه می کنیم که در کل تاریخ یونان، سوفسطاییان نه تنها مایه ی زوال اندیشه ی یونانی نبودند بلکه آن را وارد دوران رشد و بلوغ اولیه ی خود کردند. ا

#### و)سخنوري وشكاكيت

ملاحظه کردیم که همه ی سوفسطاییان هنر واحدی را می آموختند، یعنی هنر سخنوری، و در یک دیدگاه معرفت شناختی اشتراک داشتند، یعنی شکاکیت که براساس آن معرفت فقط نسبت به فاعل شناسایی می تواند تحقق یابد. این دو بیش از آنچه ابتدا به نظر می آید به هم مربوطند. امروزه کلمه ی «موفقیت» یا «انسان موفق» اولا و بالذّات در عالم شغل و تجارت به کار می رود، و ثانیا و بالعرض در عالم سیاست. در یونان موفقیت قابل اعتنا اولا موفقیت سیاسی بود و ثانیا موفقیت قضایی، و ابزار آن خطابه بود، یعنی هنر اقناع. در مقام مقایسه، می توان به جای سخنوری آن زمان ارتباطات امروز

مقایسهی میان مراحل اندیشه ی یونانی و مراحل زندگی فردی در کتاب کورنفورد قبل و بعد از سقراط Before and after Socrates, 38 ff نیز دیده می شود. برای توضیح بیشتر در مورد تقسیم گرانت رجوع کنید به صفحه ی ۱۱، ج ۱۱ ترجمه ی فارسی.

را قرار داد.

یقیناً هنر اقناع، که غالباً معانی تردیدآمیزی هم داشت، ازقدرت کمتری برخوردار نبود، و همانطور که ما مدارس شغلی و مدارس ارتباطاتی داریم، یونانیان هم آموزگارانی برای سیاست و سخنوری داشتند: یعنی سوفسطاییان. به نظر آنها پیتو Peitho، یعنی پرسواسیون داشتند: یعنی توانمندی بود؛ ایسخولوس وی را «افسونگری» نامید «که هیچ کاری از او بعید نیست» (ملتمسان ۱۰۳۹ و بعد)، و ایسوکراتس یک قرن بعد به شنوندگان می گوید که آنها همه ساله قربانیای برای او تقدیم می کردند (آنتی دوسیس ۲۴۶). گرگیاس در کتاب ستایش هلی اطاعی – سخن و اقناع را دو نیروی مقاوت ناپذیر دانسته است. «او [پاریس] که متقاعد کرد با زور دو نیروی مقاوت ناپذیر دانسته است. «او [پاریس] که متقاعد کرد با زور سرزنش او بیمورد است.» بدین ترتیب هلن تبر ثه می شود و به صورت سرزنش او بیمورد است.» بدین ترتیب هلن تبر ثه می شود و به صورت قربانی بی یاوری نمایش داده می شود که سزاوار ترحم است نه مستوجب تنفر و محکومیت. ا

بخشی از تعلیم سخنوری این بود که به شاگرد یاد می دادند هر دو طرف یک مسئله با موفقیت یکسان به اثبات برساند. همان طور که پروتاگوراس گفته است «در مورد هر موضوعی دو استدلال متقابل وجود دارد.»

او میخواست شاگردان خود را طوری بپرورد که بتوانند هر چیزی را هم بستایند و هم تقبیح کنند، و مخصوصاً از استدلالهای ضعیف چنان

۱. اما ایسخولوس دست پاریس Paris را به نیروی پرسواسیون ، «بچهی تحمل ناپذیر دُوم Doom [تقدیر]» بسته نشان می دهد (آگاممنون ۳۸۵ و بعد) پیندار از «تازیانهی پرسواسیون» سخن می گوید (پوتیا، ۲۱۹،۲).

دفاع کنند که قوی تر به نظر آید. اعلیمات خطابی به صورت و سبک محدود نمی شد، بلکه به ذات و ماهیت شیء مورد بحث نیز می پرداخت. چنین تعلیماتی چگونه نمی توانست به تلقین این عقیده نپردازد که هر حقیقتی نسبی است و هیچ کس دانش یقینی ندارد؟ حقیقت به نظر آنها جزیی و متغیر است، نه کلی و ثابت، زیرا حقیقت برای هر کسی همان است که او را متقاعد می سازد و کاملاً ممکن است کسی را متقاعد کرد که سیاه سفید است. می توان به چیزی معتقد شد، ولی هرگز نمی توان درباره ی چیزی معرفت داشت.

گرگیاس برای اثبات اینکه «اقناع با الفاظ می تواند اذهان انسانها را به هر شکلی درآورد» به سه مطلب استشهاد می کند، که نشان می دهد چگونه تعلیمات سوفسطاییان حاصل زندگی و فلسفه ی زمان آنها بوده است (هلن ۱۳):

۱ ـ نظریات دانشمندان طبیعت شناس، هر کدام گمان می کنند به راز هستی پی برده اند، در حالی که نظری را در مقابل نظر دیگران مطرح کرده اند و در قوه ی خیال خود چیزی نامعتبر و نامریی را مجسم ساخته اند.

۲\_ مباحث و مذاکرات ضروری مربوط به زندگی عملی [مثلاً در مجامع قانونی یا مجلس]، که در آن ممکن است سخنرانی ای همهی مردم را راضی و متقاعد سازد، فقط به دلیل اینکه با مهارت و استادی ایراد شده است، و نه به علت اینکه حاوی حقیقت است.

۳ منازعات فیلسوفان، که فقط نشان می دهد اندیشه با چه سرعتی می تواند تغییر پذیری عقاید و باورها را نشان دهد.

در چنین جو فکریای کاملاً طبیعی است که از معرفت شناسی ای حمایت کنند که مطابق آن «آنچه بر تو پدیدار می شود برای تو هست، و آنچه

۱. رک به دیوگنس لائرتیوس، ۹، ۹۱ و پروتاگوراس A۲۱ و C۲ در مجموعهی دیلز ـ کرانتس.

بر من پدیدار می شود برای من هست، و هیچ کس نباید با دیگری مخالفت کند. ا

## ز)نابودی آثار مکتوب سوفسطایی: افلاطون و ارسطو

بالاخره، سخنی هم درباره ی زوال آثار سوفسطایی بگوییم. هولاک در مورد لیبرالیسم یونانی، که کاملاً با آنچه ما نگرش سوفسطایی نامیده ایم مشابه است، نوشته است: «مشخص کردن جریان دقیق آن کار مشکلی است، و جز برای پیشگامانی که از عین بیانات ipsissima verba این دو شخص کمک گیرند، مقدور نیست. (L. T. 255). دو شخص مورد نظر دموکریتوس و آنتیفون هستند، و چون در همان صفحه می گوید که «گاهشماری زندگی آنتیفون، و بلکه اصل وجود او، مورد تردید است»، و چون نه تنها این دو شخص بلکه آرخلائوس، پروتاگوراس، پرودیکوس، هیپیاس، گرگیاس، شخص بلکه آرخلائوس، پروتاگوراس، پرودیکوس، هیپیاس، گرگیاس، تراسوماخوس، لوکوفرون و دیگران نیز به نظر او نماینده ی گرایش لیبرالی هستند، پس این نظر تا حدودی بدبینانه است. این سخن او که فقط از این دو عضو مکتب فکری دوره ی کلاسیک مطالب مستند به جا مانده است، آشکارا با سخنان دیگرش نقض می شود. آنما باید پذیرفت که ما تجربه گرایان قرن بنجم را عمدتاً از راه قطعات ناچیز، یا عبارات کم و بیش متضاد کتابهای متعددی که آنها نوشته اند می شناسیم. تاکنون مورخین گفته اند، این

۱. در مورد این گونه اعتقادات در پروتاگوراس رجوع کنید به افلاطون، تثایتتوس این ۱۵۲ ۵ و ۱۸۶۰ در بخش اول سوفسطاییان (۲) دوباره به این موضوع خواهیم پرداخت.

او در 157 همین عبارت «عین بیانات» را در مورد تراسوماخوس، گرگیاس و پروتاگوراس به کار می برد. (به نظر ت. گومپرتس، 490 Gr. Th. I. 490 پیگانه یادگار مکتوب به جا مانده از نهضت سوفسطایی و رسالهی بقراط درماره ی هنر [پزشکی]!است.)

نابودی، که مایه ی تاسف است، امری تصادفی بوده است: بی هیچ تعجبی، بسیاری از کتابهای کلاسیک دیگر یونان نیز در طول ۲۴۰۰ سال از بین رفته اند. اما طرفداران جدید سوفسطاییان دلیل خاصی برای نابودی آثار آنها مطرح می کنند، که همان اقتدار افلاطون و ارسطو است. ایده آلیسم افلاطون باب روز شد، و چون خود او متمایل به توقیف تعالیم مخالفان بود، پیروان او واقعاً مانع آن شدند، یا لااقل، چون فلسفه های مخالف مغلوب گردیده بودند، کسی راغب نبود چیزی را که عموماً غلط و خدشه پذیر تلقی می شود نگه دارد. بدین ترتیب کار به جایی رسید که به عبارت هولاک (L. می شود نگه دارد تا بدین ترتیب کار به جایی رسید که به عبارت هولاک (L. می شود نگه دارد تا بدین ترتیب کار به جایی رسید که به عبارت هولاک (L. می شود نگه دارد تا بدین ترتیب کار به جایی رسید که به عبارت هولاک و ارسطو در قرون جدید دقیقاً به همان صورتی نگارش یافت که افلاطون و ارسطو می خواستند.»

اما ممکن است کسانی، مثل سیج و یک و گروته، بگویند این منتقدین به مطلبی پی بردهاند که از دیده دیگران پنهان بوده است، ولی احتمالاً در تکیه بر آن راه افراط پیمودهاند. آنچه آنها می گویند ممکن است جزءالعلة باشد، ولی علل ـ کاملاً معتبر ـ دیگری هم در زوال آن آثار مؤثر بودهاند. می گویند سوفسطاییان به طور کلی پژوهشگرانی نبودند که به نوشتن آثار فلسفی و علمی برای آیندگان بپردازند. آنها آموزگاران، سخنوران و خطبای محافل عمومی بودند، و هدف آنها این بود که بر مردم زمان خودشان تأثیر بگذارند نه اینکه آیندگان کتابهای آنها را بخوانند. به علاوه، چون بسیاری از کتابهای آنها تعلیمی، به شیوه ی کتاب راهنما، بود طبیعتاً در کتاب راهنماهای آموزگاران بعدی ادغام می شد؛ مخصوصاً ارسطو، که کتابهای او را جانشین کتب قبلی می دانند. ارسطو علاوه بر نوشتن فن خطلاه، خلاصهای از هکتابهای قبلی می دانند. ارسطو علاوه بر نوشتن فن خطلاه، خلاصهای از هکتابهای قبلی می دانند. ارسطو علاوه بر نوشتن فن خطلاه، خلاصهای از هکتابهای «قبلی دا، از اولین کتاب که تألیف تیسیاس خلاصهای از هکتابهای» قبلی را، از اولین کتاب که تألیف تیسیاس کتابانه و می تمام بیان کرد بلکه در اختصار و تنها قواعد هر آموزگاری را با وضوح تمام بیان کرد بلکه در اختصار و

جذابیت روش، چنان بر آنها پیشی گرفت که دیگر هیچ کس به آن کتابها مراجعه نکرد، و همه ترجیح دادند کتابهای ارسطو را به مثابه شرح کامل تعالیم آنها بخوانند. ا

این سخن در مورد ارسطو شاید صحیح باشد اما لازم است در مقابل کسانی که به «افلاطون و ارسطو» به یک چشم می نگرند ۲ هشدار دهیم؛ اینها چنان سخن می گویند که گویی مخالفت آن دو با اصالت تجربدی سوفسطایی برابر و یکسان بوده است. عقاید ارسطو در مورد موضوعات مورد علاقهی سوفسطاییان، از بسیاری جهات به عقاید آنها نزدیک تر است تا به اندیشه های افلاطون. تردیدی نیست که او در نگرش غایت شناختی به جهان، با افلاطون موافق بود و در مسئلهی واقع گرایی در مقابل اصالت تسمیه نیز معمولاً او را پیرو افلاطون دانستهاند. یعنی اگرچه او از تعالی صور افلاطونی دست برداشت، همچنان به وجود جواهر یا ذوات ثابتی در ازای واژگان کُلّی معتقد باقی ماند ـ به کلی معالشی، معتقد بود هر چند به كلى قبل الشيء عقيده نداشت. به طور كلى اين سخن ممكن است درست باشد، اما موضع او پیچیده است، و وقتی که از مابعد الطبیعه ی او به مبحث رفتار فردی و جمعی وی، یعنی به نظریات اخلاقی، اجتماعی و سیاسی وی عطف توجه می کنیم، نمی توانیم بدون قید و شرط به سخن مذکور پایبند بمانيم. مثلًا او با صراحت بين اهداف، و به تبع آن روشهاي تحقيق علمي از یک طرف و پژوهش مسایل مربوط به رفتار و شخصیت انسان از طرف دیگر

۱. سیسرون ، ۲ De inv، ۲، ۲ م. ر.ک. به یگر Paideia, I, 302 و اونترشتاینر علت دیگر نابودی آثار سوفسطاییان را تغییر جهت فلسفه های غالب در نسل های بعدی می داند.

۲. مثلاً هولاک در پنج جا، صفحات ۲۱، ۱۷، ۱۷، ۱۹، ۳۲، کتابش Liberal
 ۲. مثلاً هولاک در پنج بار)این گونه برخورد کرده است.

۳. با این حال رجوع کنید به نظریهی خانم آنسکوم در Anscombe and ۳. Geach, Three Philosophers, 31 f

فرق گذاشت. در اولی دقیق ترین شاخص های دقت باید به کار گرفته شود، اما این روش برای مطالعهی موضوعات انسانی، که اهداف عملی و نه اهداف نظری را در پیش دارد، نامناسب است. در اخلاق بارها به این نکته اشاره کرده است، شاید مؤکدترین آنها این جمله است که مطالبهی براهین منطقی استوار از خطیب به همان اندازه نامعقول است که مجاز شمر دن ریاضیدان بر استفاده از فنون سخنوری و اقناع. ا روی گردانی از معیارها و الگوهای مطلق و مستقل افلاطون در حوزهی اخلاق، نتایج گستردهای داشت، زیرا امکان جدایی نظر از عمل، یعنی جدایی معرفت از کردار، را فراهم آورد، که تصور آن برای افلاطون مقدور نبود. ارسطو بدین ترتیب توانست بنویسد (b 1103 27): «موضوع پژوهش ما شناخت ماهیت فضیلت نیست، بلکه انسان فاضل شدن است»، در حالی که در دیدگاه افلاطونی ـ سقراطی «شناخت ماهیت فضیلت» پیش شرط اساسی برای فاضل شدن بود. او به صراحت روش پروتاگوراس را در برشمردن فضیلتهای مختلف بهتر از جست و جوی سقراطی تعریف کلی فضیلت میداند، و روش سقراط را خود فریبی می نامد (سیاست ۱۲۶۰۵۲۵)؛ و در اولین کتاب اخلاق، که حاوی یکی از مهم ترین و مؤثر ترین انتقادهای او از نظریدی صور افلاطونی است، از نسبیت و کثرت فضایل دفاع می کند چنانکه گویی نویسنده ی کتاب، پروتاگوراس است.<sup>۲</sup>

۱. ۱۰۹۴b۲۵ نیز نگاه کنید ۱۰۹۸a۲۶ و بعد، (نجار به دنبال آن دقتی نیست که هندسه دان لازم دارد)، ۱۱۰۲a۲۳،۱۱۰۲a.

۲. اختصار مطالب فوق ممکن است زمیندی این اتهام را فراهم سازد که آنها بیش از اندازه ساده اند. اعتقاد ارسطو به نسبیت فضیلت فقط به یکی از دو معنایی است که در صفحه ی ۱۴ ج ۱۱ ترجمه ی فارسی گفته می شود ؛ و هنگامی که او این اعتقاد را با عقیده به وحدت وظیفه ی انسان، از آن جهت که انسان است، تلفیق می داد کاملاً در مکتب سقراط قرار می گرفت، آن وظیفه ی واحد از طبیعت مشترک انسانی ما نشأت می گیرد و بر همه ی وظایف فرعی و گوناگون فردی و جمعی ما برتری دارد. این مطلب و مطالب مربوط به آن در مقاله ی فردی و جمعی ما برتری دارد. این مطلب و مطالب مربوط به آن در مقاله ی

تمثیلات زیست شناختی ارسطو در Phronesis 1968 به روشنی توضیح داده شده است، اما در آن مقاله هم همیشه احساس می شود که شخصیت مؤثری در پشت صحنه قرار دارد هر چند اسمی از او به میان نمی آید، یعنی پروتاگوراس.

# فصل چهارم

تقابلِ قانون ـ طبيعت در اخلاق و سياست

#### ١.مقدمه

دو کلمه ی نوموس (جمع: نوموی) [= قانون] و نوسیس [= طبیعت]، کلمات کلیدی در اندیشه ی یونانی هستند \_ و بلکه می توان گفت تگیه کلام قرون چهارم و پنجماند. نویسندگان پیشین آنها را بالضروره ناسازگار و متضاد نمی دانستند، اما آن دو در جو فکری قرن پنجم در مقابل یکدیگر قرار گرفتند و مانعة الجمع گردیدند: آنچه «قانونی» بود «طبیعی» نبود و برعکس. در این جا این دو واژه را از این دیدگاه بررسی می کنیم.

معنی فوسیس را در مجلدات قبل به حد کافی توضیح داده ایم. آن را به راحتی می توان «طبیعت nature» ترجمه کرد، اگرچه وقتی آن را همراه نوموس به کار می بریم کلمه ی «واقعیت reality» گاهی تقابل میان آنها را واضح تر نشان می دهد. نوموس آقانون] در نظر مردم دوره ی کلاسیک چیزی است که به آن عقیده می ورزند، و عمل می کنند یا آن را حق می دانند؛ از نظر ریشه ای نمتای nemetai یعنی تسهیم شدن، یعنی توزیع و تقسیم شدن. یعنی، آن همیشه عاملی ـ معتقد، یا مشتغل یا مقسمی ـ را مفروض شدن. یعنی، آن همیشه عاملی ـ معتقد، یا مشتغل یا مقسمی ـ را مفروض

۱. رک به Pohlenz, in Philol. 1948, 137 = KL. Schr, II, 335. ارجاعات موجود در. Ehrenberg Rechtisidee, 114, n. 1.

می دارد، یعنی ذهنی را که نوموس از آن ناشی می شود. هراکلیتوس گفته است: «قوانین انسانی از سوی قانونی الهی پشتیبانی می شود» (پارهی ۱۱۴)، و به نظر هسیود (Erga 276) که در اسطورهی پروتاگوراس در افلاطون، پروتاگوراس ها ۳۲۲ منعکس شده است) زئوس «قانونی برای همهی انسانها» وضع کرده است که به موجب آن باید همه از عدالت بهرهمند باشند. این مفهوم در دورهی سوفسطاییان نیز استمرار یافت. حتی توكوديدس كه عقل گرا بود با اين لحن سخن مي گويد كه سياستمداران نَفْس پرست روزگار او شریکان جرم هستند نه رعایت کنندگان قانون الهی. ا همچنین آن را در «قوانین نانوشتهی» آنتیگونهی سوفو کلس ملاحظه می کنیم، قوانینی الهی و همیشگی هستند و هیچ انسانی نمی تواند با موفقیت با آن مخالفت کند، چنانکه کرئون خیلی دیر به آن پی میبرد (بیت ۱۱۱۳؛ دربارهی «قوانین نانوشته» به صفحات ۲۱۰ و بعد کتاب حاضر مراجعه کنید). اما وقتی که عقیده به خدایان از میان رفت، و دوران «رسمیت» «سکهی رایج» ۲ (nomisma) بودن آنها طی شد، اعتبار کلی قانون نیز از بین رفت. بدین ترتیب عبارت «قانون نانوشته» معنی تازه و گمراه کنندهای به خود گرفت که متناسب با واقع گرایی سیاسی آن زمان بود.

تاریخ اولیهی کلمات نوموس [قانون] و نوسیس [طبیعت] خواندنی است، ولی بارها آن را بررسی کردهاند. "اکنون به مرحله ای رسیده ایم که نسل

ا. توکودیدس ۴، ۸۲، ۴ و حتی گرگیاس ـ که معتقد بود فقط به اقتضای حال (کایروس καιρός) سخن می گوید ـ می گوید قهرمانان جنگی رعایت کنندگان ۷όμον καὶ κοινόν νόμον هستند (پارهی ۶).

اریستوفانس، ابرها، ۲۴۸، که هر معنی دو کلمه را به کار میگیرد.
 «Coinage = سکهزنی» عام تر است، اما برای آن یکی مراجعه کنید به اسخینس، هفت سر کرده، ۲۶۹،اوریپید،ایفی گینیا در توریس، ۱۴۷۱، پیندار، پارهی ۲۰۳ در مجموعهی بورا (به ص ۲۳۵ و بعد کتاب حاضر مراجعه کنید.)

۳. کامل ترین بحث را هاینیمن در، Physis, کامل ترین بحث را هاینیمن در، ۱۹۶۵ برد در یادداشت تجدید چاپ در ۱۹۶۵ در یادداشت تجدید چاپ در

جدید، قانون را از طبیعت جدا کرده است، به همان نحو که ساختهی دست بشر از امر طبیعی جداست، و گاهی به همان نحو که غلط (که در عین حال مورد اعتقاد عموم باشد) از راست جداست. معنی اخیر قانون را در سنت فلسفی معاصر سوفسطاییان ملاحظه می کنیم؛ امپدوکلس، کون و فساد را انکار می کند ولی می گوید با به کارگیری آن کلمات خود را با نوموس هماهنگ می کند، و دموکریتوس می گوید کیفیات محسوس فقط در نوموس تحقق دارند. اما در بین سوفسطاییان، مورخین و سخنوران آن زمان نوموس تحزههای اخلاق و سیاست مطرح می شد. نوموس در این حوزهها به دو حوزههای اخلاق و سیاست مطرح می شد. نوموس در این حوزهها به دو معنی به کار می رفت: (۱) عادت یا رسم مبتنی بر باورهای سنتی یا قراردادی مربوط به چیزهای درست و حقیقی، (۲) قوانینی که به طرز صوری تدوین و مربوط به چیزهای درست و حقیقی، (۲) قوانینی که به طرز صوری تدوین و

را که در فاصلهی میان دو چآپ در این مورد تألیف شدهاند نام می برد. مقالهی را که در فاصلهی میان دو چآپ در این مورد تألیف شدهاند نام می برد. مقالهی پولنتس Pohlenz با همین عنوان در 1953 به اعتراف خود او نقادی کتاب هاینیمن است. مقالهی او تحت عنوان نوموس Nomos در Philol., 1948 به اختصار تبارشناسی و تکامل معنآیی کلمه را مورد بحث قرار می دهد. درباره ی نوموس همچنین رجوع کنید به Rechusidee. 114 ff.

۱. امپدوکلس، پارهی ۹۵؛ دموکریتوس، پارهی ۹. بقراط را می توان یادآور امپدوکلس دانست: او در (VI, 476 L.) 4 (VI, 476 L.) می گوید: δ امپدوکلس دانست: او در با کولاه ۷όμος γὰρ τῆ φύσει περὶ τούτων و با توکیب و تجزیه اشاره می کند. نیز مقایسه کنید یکسانی صیرورت و نابودی با ترکیب و تجزیه اشاره می کند. نیز مقایسه کنید با ((VI, 392 L.)) با ((VI, 392 L.)) با شوفرنس ۱۳ ((VI, 392 L.)) با شوفرنس به دیافراگم» که در یونانی متعارف بر ذهن و حس اطلاق می شده است) از تغییر و نوموس اخذ شده است و با واقعیت مطابقت ندارد. به این معنی دو کلمه ۲۵ (یا ۷όμος-ἐτέη یا ۷όμος-ἐόν (یا νόμο مقایسه کنید با سوفوکلس، پارهی ۳، ۸۳ نستله) از نظر معنی به عبارت متعارف و کولود ۴، ۳۹، ۱ می توان نومو هرودوت ۴، ۳۹، ۱ می توان نومو هرود (مقایسه کنید با ۴، ۸۵ قرار داد بی آنکه لطمه ای بر معنی یا نحوه ی بیان وارد شود. (مقایسه کنید با ۲،۸،۴).

تصویب شدهاند، یعنی «عادات صحیح» را صورت بندی کرده به صورت رفتار تکلیفی درآوردهاند و اقتدار جامعه را پشتیبان آن قرار دادهاند. معنی اول از نظر زمانی مقدم است، ولی هیچ وقت تأثیر خود را از دست نمی دهد، به طوری که به نظر یونانیان، قانون، هر قدر هم صورت مکتوب به خود گیرد و از طرف قدرت حاكمه پشتيباني شود، باز هم وابسته به آداب و عادات است. ارسطو می نویسد (سیاست، ۱۱۶۹a۲۰): «قانون به جز نیروی آداب و رسوم هیچ ضمانت اجرایی ندارد.» این سخن تا اندازهای در تمامی جامعه ها درست است. هم چنانکه اج. ال. ای. هارت H. L. A. Hart نوشته است (Law, Liberty and Morality, 51): «البته (به عنوان یکی از قدیم ترین نکات نظریهی سیاسی)، روشن است که جامعه نمی تواند بدون اخلاقی که منعکس کننده و حامی قانون ممنوعیت رفتارهای مضر به دیگران باشد، دوام آورد.» این دو در جامعه ی ابتدایی، تفاوت اندکی داشتند، اگر نگوییم هیچ فرقی نداشتند، زیرا خود آداب و رسوم دارای قدرت لازم هم بود. قانونگذاری فقط پس از مرحلهی کاملاً پیشرفتهای از تمدن ضرورت پیدا کرد. منشأ نوسان این دو، میان دو معنی مذکور، همین است. اما دو معنی مذکور، مدتها پیش، از یکدیگر جدا شدهاند. هیچ واژهای در زبان انگلیسی نداریم که شمول کلمه ی یونانی نوموس را داشته باشد. از این جا معلوم می شود که، چون کلمهی واحد نوموس به هر دو معنی به کار می رفته، تمایز میان آنچه قانوناً مجاز است و آنچه اخلاقاً درست است آن گونه که برای ما روشن است، برای یونانیان روشن نبوده است.۱

ال Dodds, Gorgias, 266 هاینیمن (Ν. и. Ph. 78) عبارتی از هرودوت نقل می کند که نشان می دهد در زمان وی تمایز صریحی میان دو معنی نوموس، قانون و آداب و رسوم، وجود نداشته است. تطابق بنیادی قانون و آداب و رسوم (چنانکه پولنتس در Hermes, 1953, 426 گفته است) کاملاً با مسئلهی «قانون نانوشَته» مرتبط است. فعل اشتقاقی ۷٥μίβειν [قانونگذاری، اعتقاد داشتن] نیز وضع مشابهی دارد، اگر معنی قانونگذاری نادرتر است و غالباً

بهتر است موضوعاتی را که معمولاً جدا از هم تلقی می شوند تحت عناوین جداگانه مورد بررسی قرار دهیم، اما قبل از آن باید تضاد میان نوموس و فوسیس (که آثار آن در بخش قبل به صورت مقدماتی مورد اشاره قرار گرفت) مورد بحث قرار گیرد؛ زیرا این تضاد در بسیاری از مباحث آن زمان مؤثر بوده است. در مقولهی دین این سوآل مطرح است که آیا خدایان براساس فوسیس ـ درواقع ـ موجودند یا براساس نوموس ؛ در سازمان سياسي، اين مسئله مورد بحث است كه آيا حكومتها با تقدير الهي، به ضرورت طبیعی، به وجود می آیند یا متکی بر نوموس اند ؛ در مورد جهان میهنی پرسیده می شود: آیا تقسیمات میان نسل بشر، امر طبیعی است یا وابسته به نوموس است؛ در مورد تساوی انسان ها این بحث مطرح است که آیا تسلط یک فرد بر فرد دیگر (برده داری) یا یک ملت بر ملت دیگر (استعمار) امری طبیعی و ضروری است، یا فقط از نوموس ناشی شده است؛ و همین طور. این طرح ممکن است موجب تکرار برخی مباحث شود، که باید در مد نظر داشت؛ اما تا حدودی مطلوب است که نشان دهیم چگونه مطالب مختلف تفکرات آن دوره به همدیگر مرتبط بوده است. در این بخش خودِ تضاد را به صورت مفصل تر بررسی می کنیم و سپس نشان می دهیم چگونه

اعتقاد داشتن را در نظر می گیرند. در کسنوفون حکومت اسپادت ۴،۲ هر دو فالا فالانکو ۴νὶ ἡματίω δι با هم به کار رفته اند: لوکورگوس ۴ι ματίω δι ἡματίω δι ἐτους προσεθί εσθαι, νομί 3ων οῦτως... ἄμεινον ἄν παρεσκευάσθαι. در هرودوت ۴، ۵۹، ۲ به معنی «به کار بستن» است: سکاها νομί 3ουδ οῦ νομί 3ουσι آن نوموس آنها نبود. در همان بخش به معنی «عقیده داشتن» (به خدایان) و «قبول کردن» (اینکه گه Ge همسر زئوس است) به کار می رود. اینکه در کیفر خواست سقراط νομί 3ων قارسی، ص ۱۲۴۰ معنی بی اعتقادی فعلی است در صفحه ی ج ۱۱ ترجمه ی فارسی، ص ۱۴۴۰ یادداشت ۲ معلوم خواهد شد. معنی «وضع کردن» مقرر ساختن» در توکودیدس ۲، ۳۸ منظور شده است، و مقایسه کنید با ارسطو، سیاست توکودیدس ۲، ۳۸ منظور شده است، و مقایسه کنید با ارسطو، سیاست

آن تضاد به ارزیابی های بسیار متفاوت ارزش های نسبی طبیعت و قانون در حوزه ی اخلاق و سیاست منتهی شد.

در اینکه چه کسی ابتدا این دو را از یکدیگر جدا کرده است بسیار سخن گفتهاند، اما این بحث احتمالاً کاذب است، و لااقل براساس شواهدی که ما در دست داریم نمی توان به آن پاسخ داد. ارسطو آن را موضع topos گسترده ای نامید که «همه ی مردان قدیم» آن را وسیله ای برای به تناقض گویی کشاندن مخالف خود می دانستند (مغالطات سوفسطایی ۱۷۳۵۷). هاینیمن Heinimann عبارتی از اثر بقراط، هواها، آبه و مکانها، را کهن ترین نمونه می داند، ولی سخنی که به آرخلائوس نسبت داده اند (2 و را کهن ترین نمونه می داند، ولی سخنی که به آرخلائوس نسبت داده اند (2 و را کهن تر است، و در هر حال اولین سخنِ شناخته شده، در زمینه ی اخلاقی است. اکنار هم گذاشتن نسبتاً مضحک نظریات اخلاقی و

ال هاینیمن، N. U. Ph. 13 ff، سند نظریات آرخلائوس یقیناً به مطالعه ی مخصوص او از سوی تئوفراستوس Theophrastus برمی گردد که دیوگنس لاثرتیوس (۵، ۴۲) به آن اشاره کرده است. این نویسنده بحث مردمشناختی انجام می دهد. وی از نظر اخلاقی بی طرف است. او در مورد تفاوت های میان ملل مختلف می گوید: «اینها یا ناشی از نوموس هستند و یا از فوسيس سرچشمه گرفته اند.» برخلاف سخن نسبتاً ضعيف آثولوس گليوس Aulus Gellius در N. A. 7. 21، أرخلائوس مسن تر از سقراط بود و بقراط احتمالاً جند سال از او جوانتر بوده است (RE VIII, 1803, Jones in Loeb Hippocr. I, xliii). هاینیمن تاریخ نگارش دربارهی هواها، آبها و جاها را اندکی قبل از جنگ پلوپنزی می داند و به نظر پولنتس (که آن را از خود بقراط می داند) بعد از ۴۲۸ نوشته شده است، و از نحوهی بیان این تمایز معلوم می شود که امری آشنا بوده است. او مایل است آرخلائوس را بانی این فکر بداند. به مقالهی او در Hermes 1953 رجوع کنید، و، در مورد آرخلائوس به طور كلي كتاب هاينيمن 14-111 مراجعه كنيد. او آتني عصر پريكلس بود، يعني با اولين نسل سوفسطاييان همزمان بود. جمع ميان عَلاقه به منشأ حيات او، منشأ جامعهي انساني و قوانين پروتاگوراس را به ياد مي آورد، اما تعیین تقدم آنها بر همدیگر غیر ممکن است، مگر اینکه با اطمینان نسبی بگوییم پروتاگوراس مسنتر بوده است.

طبیعی در روایت دیوگنس (۱۱و گفت موجودات زنده ابتدا از لجن به وجود آمدند، و عدالت و قانون، امر طبیعی نیستند بلکه مبنای قراردادی دارند») بی تردید ناشی از سادگی بیان مؤلف است، و نمی توان مشخص کرد که آرخلائوس با چه بیانی آن اندیشه را ابراز داشته است؛ اما این روایت کاملاً مبرهن می سازد که بین نظریات تکاملی طبیعی و نظریات منشأ قراردادی داشتن اخلاق و قانون، پیوند تاریخی وجود دارد. آرخلائوس معاصر دموكريتوس بود. ما وارد جهاني مي شويم كه در آن نه تنها شيرين و تلخ، و گرم و سرد، فقط در رابطه با عقیده، یا توافق ما وجود دارند، بلکه عدالت و ظلم، و حق و باطل نیز چنین اند. ا تشکیک درباره ی نظم و ثبات جهان طبیعی به طور کلی، و حذف علل الهی و قرار دادن صُدفه و ضرورت طبیعی به جای آن، دست آویزی برای طرفداران نسبیت مفاهیم اخلاقی و بخشی از مبنای نظریات آنها شد. برای تصدیق این مدعا کافی است به نحوهی مخالفت افلاطون با آنها توجه كنيم: به نظر او براى مبارزه با نظريات اخلاقي نفر تانگیز آنها، باید خلقت شناسی کلیای را مطرح کرد، که در آن عقل و طراحي آگاهانه، مبناي همه چيز قرار گيرد. افلاطون مي گويد آنها به اين دليل توانستهاند معیارهای مطلق حق و باطل را انکار کنند که پیدایش عالم را ناشی از بخت و اتفاق می دانند (صفحات ۲۰۷ و بعد کتاب حاضر).

پس، برخلاف معتقدات قبلی، قانون و معیارهای اخلاقی منشأ الهی ندارند و فقط از آراء عموم سرچشمه گرفتند. قوانین را انسانها بر همدیگر تحمیل میکنند، یا در بهترین حالات با توافق انسانها بر محدودیت آزادی شان به وجود می آید. بدین ترتیب:

تاریخ و تجربه کمک کرد تا معیارهای متفاوتی مطرح شوند، اکنون

افلاطون در تناینتوس ۱۷۱۵ ۱۷۲۵ می گوید: پروتاگوراس امور طبیعی و اخلاقی را به یک اندازه ذهنی می دانست.

معیارهای سنتی خوب و بد اخلاقی جای خود را به پیروزی و شکست، و مصلحت و عدم مصلحت داد... هیچ قاعدهای دارای صلابت و ثبات مطلق نیست: آنها همیشه تابع تغییر شرایط هستند... سیاحتهای اکتشافی... از نظامهای بسیار متفاوت اخلاقی پرده برداشته است... هیچ یک از این آداب و رسوم را، که دارای اختلافات صوری و محتوایی بی نهایتی هستند، نمی توان «دارای حجیّت پایدار» دانست. بنابراین عقیده به قانون کلی اخلاقی تا این حد رو به کاهش گذاشت و عقاید کسانی اعتبار یافت که قواعد اخلاقی را امور نسبی و مرسومی دانستند که به اقتضای نیازهای مردم خاصی در زمانها و مکانهای خاص به وجود آمدهاند. مطابق این دیدگاه، ومصلحت»، مبنای معیارهای اخلاقی قرار گرفت، گرایشی که به «مصلحت»، مبنای معیارهای اخلاقی قرار گرفت، گرایشی که به دامتی بذیرای تفسیرهای لذت گرایانه و سودگرایانه گردید.

این عبارت، که تغییر جو فکری قرن پنجم آتن را به خوبی توصیف می کند، در اصل برای توصیف قرن هفدهم انگلستان اظهار شده است، و تقریباً با همان خصوصیات در مورد «اخلاقی موضِعی» قرن حاضر نیز می توان آن را به کار برد. کمن ادامه ی بحث اشارات زیادی در مورد معیار بودن مصلحت یا سود (τὸ συμφέρον)، مخصوصاً در آثار توکودیدس، خواهیم یافت. در حوزه ی سیاسی اُنترشتاینر نمونه ی جالبی آز لوسیاس

1. Greenleaf, Order, Empiricism and Politics, extracts from pp. 197-9.

مقایسه کنید با (lime Magazine (22 April 1966): ارزشهای سنتی وارد «اخلاق موضعی» می شوند \_ یعنی اینکه هیچ چیز داتا حق یا باطل نیست، بلکه باید درباره ی هر چیزی در متن لحظات حساس آن قضاوت نمود.»
 از این جهت جالب است که یادآور پریویت ویلیس Private Willis در این جهت بال است. او معتقد بود طبیعت داور وفاداری حزبی \_ سیاسی است که مدعی قبول ندارد. عبارت لوسیاس در گفتار ۲۵، ۸ (اونترشتاینر, ۲۷) است.

نقل می کند. «اولین چیزی که باید به خاطر داشته باشیم این است که هیچ انسانی به طور طبیعی نه اشرافی است و نه دموکرات، بلکه هر کسی آن نوع قانونی را که به نفع اوست برمی گزیند.»

با انکار مطلق بودن قانون و ارزشهای اخلاقی، و نفی وابستگی آنها به طبیعت ثابت اشیا، نوبت به تقابل میان آن دو رسید، اما با صرف قبول این تقابل مطلب تمام نمی شود. جایگاه قانون و سنت، لااقل در یونان، به هیچ وجه با قبول ساختگی بودن آنها تعیین نمی شد، و کسانی که آن را قبول داشتند در عین حال توانستند نتایج عملی متفاوتی از آن استنباط کنند. به طور کلی، سه موضع اصلی را می توان تشخیص داد: حمایت از قانون در برابر طبیعت، و حمایت از طبیعت در برابر قانون، و تمایل به واقع گرایی خشک یا حقیقت نما که آشکارا می گوید اقویا هسیشه بر ضعفا سلطه دارند، و هر چیزی را که براساس مصالح خود مقرر دارند قانون خواهند نامید. این قانون تا هنگامی که آنها بر سر قدرت باقی هستند دوام خواهد آورد.

## ۲. طرفداران «نوموس» الف) نظریات مردم شناختی پیشرفت

«این عهد و پیمان چه چیزی است جز وسایلی که انسان، که موجودی نسبتاً ضعیف و بی پناه است، با تمسک به آن قادر می شود زندگی خود را حفظ کند، در حالی که بدون آن نمی توانست به چنین توفیقی دست یابد؟»

اچ. جی. بینس «مبادی روانشناختی حکومت الهی»، فولکور، ۱۹۳۶، ۱۹۳۶ (متن انگلیسی).

پیش از این به نظریات مربوط به پیشرفت بشر اشاره کرده ایم، که در قرن پنجم، به عنوان نتیجه ی عادی نظریات مربوط به تکامل حیات از ماده ی بی جان، کم کم جایگزین مفهوم اسطوره ای هبوط از کمال اولیه گردید. این نظریات را می توان به دمو کریتوس نسبت داد؛ در آثار مؤلفانی که کاملاً با هم فرق دارند نشانه هایی از آن به چشم می خورد: در ایسخولوس، در اوریپید، در آثار بقراطی، پروتاگوراس سوفسطایی و در کریتیاس اشرافی؛ و اندکی بعد در شاعر تراژدی پرداز، موسخیون Moschion. اگرچه سوفوکلس

سخنی از جامعه ی غیر متمدن اولیه به میان نمی آورد، از ستایشی که در آنتیگونه از پیشرفت فنی انسان به عمل می آورد معلوم می شود که او نیز بر همین عقیده است. ممکن است از پرومینوس، «مآل اندیش» یا «دوراندیش»، به عنوان معلم این پیشرفت یاد کنند، و ممکن است او را کنار گذارند؛ ظاهراً حضور او اهمیت چندانی ندارد. او در ایسخولوس حضور دارد، اما فقط معطی عقل است، و به انسانها می آموزد که عقل خود را به کار گیرند. در اورپیدس بخشنده ی این نعمت معلوم نیست («یکی از خدایان ابتدا دانش را به ما عطا کرد»)، و در سوفوکلس خود انسان است که با دستآوردهای خویش معجزه ی عالم می گردد. موسخیون، اگرچه نسبت به آنها تأخر زمانی دارد ۱ ، و قتی می نویسد عامل پیشرفت، خود زمان است که یا به کمک دارد می آید، درواقع به شیوه ی مرسوم قرن پنجم سخن می گوید.

مطابق آین اقوال، انسان های اولیه مانند حیوانات، بدون لباس و خانه، در غارها و دخمه ها به سر می بردند. آنها تصوری از زندگی اجتماعی نداشتند، در سرتاسر عالم پراکنده بودند و هر چه گیرشان می آمد می خوردند. حتی آدمخواری هم وجود داشت. آنها در اثر سرما، و بیماری های ناشی از خام خواری، و هجوم حیوانات وحشی، دچار مرگ دسته جمعی می شدند. در طول رمان پی بردند که برای حفظ حیات خود باید گرد هم آیند، و به دلیل ضرورت ارتباط عقلانی، کم کم اصوات غیر

۱. احتمالاً قرن پنجم ق. م. ر. ک. به کاله احتمالاً قرن پنجم ق. م. ر. ک. به کاله احتمالاً قرن پنجم ق. م. ر. ک. به 345 نویسنده بقراطی درباره ی پزشکی قدیم (فصل ۱۹۴ ، ۲۰ ویرایش لتره) می گوید اگرچه طب دانش بشری محض است، که در اثر پژوهشهای عقلی پیشرفت کرده است، در نظر بنیانگذاران آن شایسته ی انتساب به خدا بود، و عملاً هم به چنین نسبتی قایل بودند (سی ۱۹۵۱ هم به چنین نسبتی قایل بودند (شی καὶ به ۱۹۵۱ و Edelstein's Idea of Progress)؛ کتاب ایدلشتاین 54, م. 71 و Edelstein's Idea of Progress از این جهت قابل تصحیح است.

ملفوظ خود را به سخن مبدل ساختند. آنها طی این مسیر تکاملی، از طریق ذخیره کردن محصولات خودرو برای زمستان، به مرحلهی شخم زدن زمین و پرورش غلات و درختان میوه رسیدند. از اینجا زندگی متمدن در اجتماعات بشری، و رعایت حقوق دیگران و تمهید مقدمه برای وضع قانون شروع شد. دیمتر Demeter خدای غلات، در عین حال تسموفوروس شروع شد. دیمتر Thesmophoros خدای قانون، هم بود. بالاخره همان طور که روسو به جا گفته است، چه کسی این اندازه کودن بود که زحمت شخم کردن زمین را بر خود هموار سازد، اگر وضع جامعه طوری بود که هر کسی می توانست مطابق دلخواه خود محصول آن را غارت کند؟ این سخن به ویژه در مورد آتنیان صادق است که مدعی بودند هم بنیانگذاران کشاورزی هستند و هم مؤسسان قوانین و کشورداری قانونمند. آنها همراه با این پیشرفت ها به مؤسسان قوانین و کشورداری قانونمند. آنها همراه با این پیشرفت ها به اهلی کردن حیوانات و فراگیری مهارت های فنی پرداختند. خانه ها و شهرها ساخته شدند، با به کارگیری آتش امکان پخت و پز فراهم گردید و استخراج

۱. Origin of Inequality, Everyman ed. 188 در گروتیوس Grotius دربارهی کرس قانونگذار Ceres Legislatrix در صفحه ۲۱۷ همان اثر.

مخصوصاً رجوع کنید به سخنان موسخیون، و دیودوروس (۲۶، ۱۳) و ایسوکراتس در صفحات ۱۵۱ تا ۱۵۶ کتاب حاضر. بی تردید لازمهی کشاورزی این است که انسانها زندگی صحرانشین را ترک گویند و در یک جا مقیم شوند، اما در منابع ما به این مطلب تصریح نشده است. رابطهی میان این دو را می توان از معانی کلمه ی ۴μερος فهمید و این کلمه دو معنی دارد: (الف) حبوبات کاشته شده در مقابل حبوبات خودرو (ب) نحیب و متمدن در مقابل بدوی و وحشی و در زبان انگلیسی کلمه ای نداریم که بر این دو معنی به کار رود. مخصوصاً پارهی ۲۰ ۲۲ موسخیون (مجموعهی ناوک)، و دیودوروس رود. مخصوصاً پارهی ۲۰ ۲۲ موسخیون (مجموعهی ناوک)، و دیودوروس باعث شدند که آنها τροφῆς ἡμέρον خود با دیگر یونانیان سهیم بودند و باعث شدند که آنها Θεσμός و نوموس δικαίαν συμίωσιν رجوع کنید به Εhrenberg, رابطهی تسموس κλαιδίαν συμίωσιν رجوع کنید به Rechtsidee, ch. 3, esp. p. 123.

فلزات و استفاده از آنها میسور گشت؛ کشتی ها به آب انداخته شدند و رفت و آمد دریایی رونق یافت، و بیماری تحت کنترل قرار گرفت.

پزشکان یونانی بقای سلامت را عمدتاً در گرو تغذیدی سالم میدانستند، و در مورد قرن پنجم نویسنده ی طب قدیم (فصل ۱،۲۸۵۵ می گوید هنر شفابخشی از وقتی شروع شد که انسان ها موارد خوراکی کاشتند، و غذاهای پخته شده، و رژیم غذایی متعادل را به جای رژیم خوراکی «حیوان گونه» قرار دادند؛ کاری که به نظر او در دورهای طولانی صورت پذیرفت، و علت پیدایش آن «ضرورت» بود [نه آسکلپیوس محدای پزشکی].

این گونه تبیین های عقلانی و آگاهانه ی پیشرفت بشر، کاملاً با مفاهیم دینی قدیمی مربوط به انحطاط از یک عصر کمال، در مغایرت بودند، یعنی با «نسل طلایی» هسیود یا «عصر عشق» امپدوکلس، که نیکی انسانها با وفور مهرآمیز نعمتهای طبیعی همراه بود. از تطابق اندیشه و لفظ، میان نویسندگان ، به خوبی معلوم می شود که آنها از یک مأخذ استفاده کردهاند؛ و او احتمالاً کسنوفانس، شاعر و فیلسوف پر عمر، بوده است که شاید تا حدود ۴۷۰ در قید حیات بوده است. دست کم این سخن او (پاره ی ۱۸) که «خدایان همهی امور را از اول برای انسانها معلوم نمی سازند، بلکه آنها در طول زمان، و با تحقیق و جست و جو، به شناخت بهتری دست می یابند»، نشان می دهد که وی به پیشرفت، و نه به هبوط و انحطاط، معتقد بوده است، در سخن او ظاهراً نمونه ی اولیه ی توضیحات تفصیلی نویسندگان جوان تر در

۱. توصیف مفصل تر این مطلب، همراه با ذکر برخی کوششهای جالب برای تلفیق این دو، همانند کوشش دیکایر خوس Dicaearchus در قرن چهارم، در فصلهای ۴ و ۵ کتاب من In the Beginning آمده است.

۲. به ترجمه های صفحات ۱۴۷ و بعد همین کتاب: همراه با یادداشت های مربوط به برخی از کلمات یا عبارات مهم و تکراری رجوع کنید.

مورد پیشرفت تمدن بوده است. خواه او سخن خود را بدین صورت بیان می کرد یا نه، در هر حال اعتقاد او همین بوده است، و کاملاً با خرده گیری های او بر نگرش دینی هومر و هسیود سازگار است. این قول، از هر کجا که نشأت گرفته باشد، شیوع گسترده ای در جو غیر دینی قرن پنجم داشته است.

روشن است که طرفداران این نظریات تاریخی جانبدار قانون بودند، و در عین حال هرگونه مفهومی از آن را که از آغاز در طبیعت انسان جای گرفته باشد، یا به طور الهی در او تعبیه شده باشد، قبول نداشتند. کریتیاس، ایسوکراتس و موسخیون، قوانین را مایهی تعالی زندگی انسانها از سطح بهایم می دانستند. پیام همسرایان آنتیگونه این است که دستآوردهای فنی به خودی خود خنثی هستند: آنها ممکن است انسان را به خیر بکشانند یا به شر. مهم این است که او قوانین را رعایت کند و پیرو عدالت باشد. تیشوسِ شر. مهم این است که او قوانین را رعایت کند و پیرو عدالت باشد. تیشوسِ است: او پیشرفت انسان از حالت توحش به حالت تمدن را به خدایی بی نام نسبت می دهد، اگرچه از اشارات او در جاهای دیگر می توان احتمال داد که این سخن، نظر خود او نبوده است. در هر حال توصیهی اخلاقی او همان است: از غرور (تو گاثورون ۲۵ ۲۵۲۷۵۰۷) بپرهیز؛ انسان ایدهآل، انسان حی

۱. در مورد تفسیر کامل (و شاید بیش از اندازه مُشبع) این سخنان رجوع کنید به . Edelstein, lead of Progress, ch. 1.

۲. اگر قرار باشد کلمه ی واحدی را اصل در نظر بگیریم، آن تریودس θηριώδης است (صفحه ی ۱۵۲ یادداشت ۲ کتاب حاضر). این برخلاف سبک پاره ی ۱۸ است، که به صورت شش و تدی Hexametric خالص است، اما می تواند در یکی از اشعار ایامبیک ambic یا مرکب او بیاید. البته باید اضافه کرد که مفهوم پیشرفت به عنوان یک دستآورد انسانی را می توان به اوایل قرن ششم بازگرداند. رجوع کنید به Phoroneus و پالامدس Palamedes.

## (ب) نظر پروتاگوراس دربارهی حالت اولیهی انسان

کسی که طرفدار نظریه ی پیشرفت، و در عین حال به یک معنا فیلسوف هم باشد پروتاگوراس اوّلین و بزرگ ترین سوفسطایی است. در فهرست آثار او کتابی را نام برده اند که ترجمه ی آن درباره ی حالت اولیه ی انسبان است، و از این جا می توان فرض کرد که وقتی افلاطون سخنانی را از زبان وی در این موضوع نقل می کند، درواقع نظریات خود پروتاگوراس را، که به احتمال زیاد در آن کتاب آمده بود، بیان می کند. سخنان مورد بحث در صفحات

۱. دیوگنس لائرتیوس περὲ τῆς ἐν ἀρχῆ καταστάσεως ۵۵،۹ حتی اگر ما نمی دانستیم که علاقه ی عمده ی پروتاگوراس معطوف به علوم انسانی بوده است، عنوان کتاب با مطالب علم تکوین ناسازگار بود. (لسکی نیز آن راطوری ترجمه می کند که به انسان مربوط شود ۱۹۵۱, 345) گاهی با سخنان دموکریتوس پاره ی ۲۷۸ مقایسه می کنند: بچه داشتن را برای انسان ضروری می دانند ἀπὸ φύσιος καὶ καταστάσιός τινος ἀρχαίης مهم تر از همه سخن موسخیون پاره ی ۲۰ در توضیح καὶ και βίον βροτείον καὶ پروتاگوراس است. نستله این فرض معتبر را مطرح می کند (۳۷۵ علی پروتاگوراس است. نستله این فرض معتبر را مطرح می کند (۳۷۵ علی اسطورهای داشته است. مالند انتخاب (ایی دیکسس) بوده است، که حتی شکل اسطورهای داشته است. مالند انتخاب هراکلس اثر پرودیکوس که کسنوفون درباره ی آن می گوید (خاطرات، ۲۰) می پروتاگوراس به عنوان πλείστοις ἐπιδεικνυται را پروتاگوراس به عنوان πλείστοις ἐπιδειξάμενος سخن می گوید (پروتاگوراس به عنوان Τοσανῦτα ἐπιδειξάμενος سخن می گوید (پروتاگوراس به عنوان ۲۲۸ ۵، نیز رجوع کنید به سونسطاییان (۲)، فصل ۲، فسمت (پروتاگوراس به کاره کنید به سونسطاییان (۲)، فصل ۲، فسمت (۲۰ استدلالهای مضاعف.

۲. نظر اکثر پژوهشگران این است. در مورد خلاصهای از دیدگاهها رجوع کنید به Havelock, نظر اکثر پژوهشگران این است. و Untersteinersophs. 72, n. 24 O'Brien, socr. paradoxes 62 که آن را قبول ندارد؛ نیز به L. T. 407–9 Schmid, و Heinimann و N. U. Ph.115, از جسمه موافقان می توان می Gesch. gr. Lit. 1. 3. 1, 17, n. 10 و Versényi, Socr. Hum., 23 و C

م ۳۲۰ به بعد پروتاگوراس آمده است. پروتاگوراس مدعی تعلیم فضیلت است (صفحات ۷۹ و بعد کتاب حاضر)، و سقراط در مورد قابل تعلیم بودن آن ابراز تردید می کند. او می گوید (الف) مردم آتن در مورد موضوعات قابل تعلیم و تعلم، مثل معماری و کشتی سازی، فقط از افراد ماهر و متخصص نظر خواهی می کنند، اما در امور سیاسی به هر کسی اجازه ی اظهار نظر می دهند و دلیل آن فقط این است که این کار را موضوع

Bignone, studi 22, n. 2 را نام برد. و از مخالفین ,Bignone, studi 22, n. 2 را نام برد. و از مخالفین ,RE, XLV. Halbb. 917

مخالفت هولاک تا حدودی مبتنی بر این استفهام انکاری است که (L. T. 88): «چرا ... یک نابغه در آثار خود زحمت بیان نظام فکریی را بر خود هموار سازد که از پیش رایج بوده و از طرف نمایندهی مکتب فکریی که او قبول ندارد تبیین شده است؟»، و آن هم به نوبه خود از این باور کلی او نشأت می گیرد که «هیچ فیلسوف عاقلی زحمت گزارش تاریخی دقیق دیدگاههایی را که عقلاً نمی تواند بپذیرد، بر خود هموار نمی سازد، (p. 165). می گوید کار او «بررسی انتقادی» آن دیدگاهها خواهد بود. او توضیح نمی دهد که چگونه مى توان نظريه اى را نقادى كرد بدون آنكه ابتدا به طور دقيق آن را گزارش نمود. در مورد فلاسفه، می شود بهتر از اینها فکر کرد. کتاب هایی را که در مجموعههای عالی پلیکان Pelican دربارهی مطالعات تاریخی فیلسوفان برجستهی گذشته منتشر میشوند، فیلسوفان صاحب نظری نوشتهاند که بی تردید همهی دیدگاه های مربوط به آن موضوع را تأیید نمی کنند. در برابر آن همیشه می توان این استفهام انکاری را مطرح کرد که به قول ام. سالومون (Savigny - Stift. 1911, 136): «افلاطون، که نسبت به پروتاگوراس هیچ بی احترامی نمی کند، چه انگیزهای می تواند در تحریف اندیشهی او داشته باشد؟

در این مورد مباحثات گستردهای صورت گرفته است که گزارش آنها فایده ی زیادی ندارد. دو استدلال را که علیه اعتبار [گزارش افلاطون] اقامه شده است می توان به راحتی مردود شمرد: (۱) ناسازگاری درونی، زیرا، همان طور که بررسی محتوا نشان خواهد داد، ناسازگاری جدیای وجود ندارد؛ (۲) تقلید تمسخری یا تحریفی شمردن آن به عنوان طرحی برای بدنام کردن سوفسطاییان، زیرا مطالعه ی دقیق اسطوره و لو گوسی [استدلالی] که به دنبال آن می آید، فقط احساس احترام عمیق به گوینده ی آنها را برمی انگیزد.

فنیای که نیازمند پرورشی خاص باشد نمیدانند؛ (ب) و اینکه سیاستمداران خوب و خردمند نمی توانند کفایتهای سیاسی خود را به دیگران، حتی به فرزندان خود، منتقل سازند. پروتاگوراس از شنوندگان می پرسد که نظریات خود را در قالب استدلال بیان کند یا به صورت تمثیل و داستان؛ وقتی آنها می گویند از هر راهی که مایل است توضیح دهد، سبک داستان را که شیرین تر است برمی گزیند. از این جا به خوبی معلوم می شود که مقدمهی خدایان را نباید جدی گرفت، بلکه می توان آن را به عنوان پیرایهی داستان از آن جدا کرد. افلاطون به خوبی می دانست که پروتاگوراس از نظر دینی لاادری گرا بود (مقایسه کنید با تناینتوس ۲۶۲)، و هیچ قصد فریب نداشت. او به دنبال این اسطوره، تبیین عقلانی ای از مطالب اساسی به دست نداشت. او به دنبال این اسطوره، تبیین عقلانی ای از مطالب اساسی به دست می دهد، که فاعل های الهی هیچ جایی در آن ندارند.

پروتاگوراس از مطلب دشواری دفاع می کند، و این کار را با مهارت حیرت انگیزی انجام می دهد. اگر او قبول می کرد که فضیلت (که ترجمه ی متعارف واژه ی arelé است) موهبتی طبیعی برای همه ی انسانهاست، و نه چیزی آموختنی، درواقع با دست کشیدن از کار خود موافقت کرده بود، زیرا او اندکی پیشتر ادعا کرده بود که کارش تعلیم فضیلت است. از سوی دیگر او باید اصلی را که مبنای دموکراسی آتنی بود توجیه می کرد، یعنی اینکه مطالب مربوط به امور اجتماعی به هیچ وجه مسایل فنی نیستند، به طوری که «آهنگر و کفاش» و هر کس دیگری در مورد آن می توانند اظهارنظر کنند، که ظاهراً لازمه ی آن فطری بودن فضایل ضروری و غیر تعلیمی بودن آن است. او هم در اسطوره و هم در استدلالی که پس از آن بیان می کند، به هر دو موضع پایبند می ماند.

دانش فنی (ἔντεχνος σοφια) از آغاز در فطرت انسان هست، زیرا در

۱. آنچه می آید مبتنی بر توجیه کامل تری است که در کتاب من In the .۱ Beginning, 85 ff.

اسطوره آن را پرومتئوس در همان لحظه ای که انسان به عالم روشنایی گام می نهد، به آنها می بخشد. این فقط تبیین دیگری برای عقل عملی (سونسیس ۵ύ۷٤۵۱۵۵ در زبان اوریپید) است که به نظر اوریپید و ایسخولوس اولین موهبت الهی است. غریزه ی پرستش نیز اصیل است، زیرا، همان طور که در اسطوره آمده است، انسانها «شریک خدایان هستند.» آنها هم به این معنی در الوهیت شریک اند که عقل، بخشیده ی پرومتئوس، و موهبتی الهی است و هم به این دلیل که داشتن عقل نشانه ای بر خویشاندی با خدایان محسوب می شد. یحتمل خود پروتاگوراس پرستش را ویژه ی انسان، و شاید برای او ضروری، می دانست، بی آنکه خود را ملزم به قبول متعلق آن بنماید. ا

انسانها با به کارگیری نبوغ طبیعی خود به زودی دارای غذا، خانه و لباس شدند، و سخن گفتن را یاد گرفتند؛ اما آنها هنوز به صورت «پراکنده» زندگی می کردند، و شهری به وجود نیامده بود، زیرا آنها اگرچه «هنر صنعتگری» ۲ داشتند، از «هنر سیاسی» بی بهره بودند. درنتیجه حیوانات

پروتاگوراس وجود خدایان را انکار نمی کرد، اما بحث خود را بر وجود یا عدم خدایان مبتنی نمی ساخت (پاره ی ۴ و افلاطون تثایتتوس ۵-۴ ۱۶۲). دوست او پریکلس می گفت اعتقاد ما به خدایان مبتنی بر احترامی است که بر آنها نهاده می شود و همان طور بر نعمت هایی که آنها بر ما می بخشند (استسیم بروتوس، به نقل پلوتارک زندگی پریکلس، ۸). پروتاگوراس احتمالاً این دلیل را کافی نمی دانست. همین طور نستله در صفحه ی ۱۹ و بعد ویرایش پروتاگوراس. برای بحث بیشتر به صفحات ۱۳۷ و بعد ج ۱۱ ترجمه ی فارسی بعد همین کتاب مراجعه شود. کسنوفون نیز همین بیان را دارد، خاطرات ۲،۲، بعد همین کتاب مراجعه شود. کسنوفون نیز همین بیان را دارد، خاطرات ۲،۲،۲۱ (نفس انسان تنها موجودی است که خدایان می پرستد) و ۲۰۳،۲۲ (نفس انسان ۲۰ (انسان تنها موجودی).

در آن ظاهراً مهارتهای فنی و کیفیات اخلاقی به میده و معلوم در میرده و معلوم شده و معلوم شده و معلوم شده و معلوم میدارد که (خواننده ی انگلیسی زبان) آن را تا حدودی نابه جا به کار می برد و در آن ظاهراً مهارتهای فنی و کیفیات اخلاقی به دیده ی واحد نگریسته

وحشی بسیاری از آنها را به هلاکت می رساندند، و یگانه راه چاره برای انسانها که ضعیف تر از آنها بودند اتحاد و فعالیت دسته جمعی بود. بنابراین، زئوس (در داستان) که نگران از بین رفتن نسل بشر بود، هرمس Hermes را فرستاد تا دو فضيلت اخلاقي، آيدوس aidōs و ديكه dike را به آنها بدهد: «تا نظم سیاسی میسور شود و پیوند دوستی و اتحاد برقرار گردد» (۳۲۲ c). دیکه به معنی حق یا عدالت است، آیدوس کیفیت پیچیده تری است که عمد تأ به معنی شرم، عفت و احترام به دیگران است. با «وجدان اخلاقی» فاصله ی زیادی ندارد. این موهبت ها قرار نبود فقط به افراد برگزید ای داده شوند، مثل هنرها که در آن یکی می تواند دکتر باشد، و دیگری موسیقیدان باشد و همین طور ؛ چرا که گذران زندگی مبتنی بر اصل تقسیم کار است. همه باید از این دو موهبت بهرهمند می شدند، زیرا، «اگر، مثل هنرها، فقط تعداد اندکی از انسانها دارای این دو باشند، شهرها نمى توانند پابرجا بمانند. ١ اما حتى زئوس نيز نمى تواند تضمين كند كه آن فضایل فراگیر باشد، چرا که جزو ذات انسان نیستند؛ به همین دلیل این تبصره را هم اضافه می کند که اگر کسی نتواند آنها را کسب کند باید کشته شود، زیرا همچون غدهای سرطانی بر پیکر جامعه است.

فرمان زئوس نشان دهنده ی چیزی است که در مردم شناسی های غیر اسطوره ای (و در اندیشه ی پروتاگوراس) آن را عمل زمان، تجربه ی تلخ، و ضرورت می نامیدند. ۱ از این داستان دو چیز در مورد «فضایل سیاسی»

می شوند. هنر پیشه ور نیاز مند آرته های فنی است و هنر سیاستمدار نیاز مند آرته های سیاسی است، که می توان آنها را فضایل اخلاقی دانست. مقایسه کنید با δίκουν ἀλλήλους ὅτε οὐκ ἔχοντεσ τὴν πολιτικὴν ٣٢٢ b با τέχνην. در مورد تخنه Τέχνη [هنر] تلقی شدن سیاست در قرن پنجم مطالبی خواندنی در O, Brien, Socratic Paradoxes جمع آوری شده است. از نوشتن مطلب فوق، متوجه شدم که این نکته که هنوز هم اکثر پژوه شگران از آن بی خبرند، مدت ها پیش در , 1909. Teitschr. f. Pol. 1909 آمده است: «Der Umstand, dass im Mythos آمده است: 513, п. 1

مى توان آموخت: (الف) همهى انسانهاى متمدن تاحدودى (٣٢٣ c άμῶς γέ πως) از آن فضیلتها برخوردارند، اما (ب) آنها از اول در فطرت انسانها نهاده نشدهاند. پروتاگوراس در استدلالی که به دنبال اسطوره می آورد از هر دو نکته بهرهبرداری می کند. اولی نشان می دهد که چرا مردم آتن در امور فنی از اهل تخصص نظر می خواهند اما در امور سیاسی چنین نمی کنند، به دلیل اینکه لوازم اولیدی آن عدالت و اعتدال است. درواقع همدی انسانها معتقدند که این فضیلتها را همگان دارند. کسی که هیچ موهبت فنی و هنری ـ مثلاً موسیقی ـ نداشته باشد، آدمی متعارف است اما کسی که هیچ فضیلت اخلاقی نداشته باشد نمی تواند زندگی انسانی داشته باشد، و اگر کسی به فقدان این فضیلتها در خودش اعتراف کند، دیوانه تلقی می شود (۳۲۲ a-c). اگر سقراط زمانی چنین فردی را می دید ـ که بنا به فرض به صورت منفرد زندگی می کند، و فاقد آموزش و پرورش، محاکم قضایی، قوانین و سایر عوامل بقای زندگی اجتماعی است ـ شریرترین مجرمان آتن را در مقایسه با او شریف می پنداشت. اما مطلب دوم اینکه، گرچه مردم آتن مثل هر کس دیگری معتقدند که همهی انسانها از فضایل سیاسی بهرهمندند، آنها را فطری یا خودبهخودی نمی دانند، بلکه چیزی می دانند که می شود با سعی و آموزش به دست آورد (۳۲۳ c) بنابراین واقعیت اینها نیز مطابق فرمانی است که در اسطوره به زئوس نسبت داده است). آموزش و پرورش در کودکی، به واسطهی مادر، دایه و پدر، شروع می شود و از سوی آموزگاران ادامه می یابد، و در بزرگسالی هم برعهدهی جامعه نهاده می شود، که در قالب قوانین خود الگویی برای نحوهی زندگی فراهم مى سازد. به علاوه شهروندان نيز يكديگر را به فضيلت فرا مى خوانند،

desprotagoras erst durch Hermes die δίκη und αἰδώs an die Menschen verteilt werden, soll natürlich nur die unbedingte Notwendigkeit der Allgemeinheit der Rechts – und Schamgefühle für das Bestehen des Staates veranschaulichen'.

زیرا به نفع ماست که همشهری هایمان اصول زندگی اجتماعی را بفهمند (۲۲۷ a-b). در این جریان مستمر، به آسانی نمی تران گروهی را به عنوان آموزگاران فضیلت مشخص کرد، اما این نشان نمی دهد که فضیلت آموختنی نیست، همان طور که فقدان آموزگارانی برای تعلیم زبانِ مادری، ناآموختنی بودن زبان را اثبات نمی کند. ا

پروتاگوراس در همین راستا نظریهی به حق مشهور خود را در مورد کیفر اظهار می کند، و انگیزهی انتقام و تلافی را با روشن بینی نفی می کند. عین عبارت او در این باب شایسته ی نقل است (۳۲۴ a-c):

در مجازات خطاکاران، هیچ کس فقط بر این امر تأکید نمی کند که کسی در زمان گذشته خطایی را مرتکب شده است، و او را فقط به این دلیل کیفر نمی دهد، مگر اینکه مثل حیوانی وحشی درصدد انتقام برآید. نه، افراد عاقل فقط به دلیل گناهی که انجام شده (و غیر قابل برگشت است) کسی را مجازات نمی کنند، بلکه کیفر او به منظور آینده است، یعنی برای اینکه یا خود او در آینده چنین کاری را تکرار نکند، و یا دیگران از عاقبت کار او عبرت گیرند و دست به گناه نیالایند. اما لازمهی چنین نگرشی این است که فضیلت را آموختنی بدانیم؛ در هر حال کیفر، برای جلوگیری از گناه وضع شده است.

بی تردید لازمه ی نظریه ی پروتاگوراس درباره ی خضیلت ، عدالت و قانون این است که طبیعت خام انسان دارای امکان پیشرفت اخلاقی است ، هر چند تحقق آن در گرو تجربه و تعلیم و تربیت است. همان طور که ارسطو بعدها گفت ، «ما بالطبع اسباب کسب فضایل را دارا هستیم ، ولی آنها را تنها

از طریق تمرین اتوس ۱۹۰۵ به دست می آوریم» (اخلاق نیکوه اخوسی ۱۱۰۳۵): خود پروتاگوراس گفت (پارهی ۳، در دیلز کرانتس): هآموزش هم به طبیعت نیاز دارد و هم به تمرین (۵۲۳۸۵۱): یعنی در شاگردان).» او با تمسک به این استعداد قبلی، که در افراد مختلف متفاوت است، به استدلال دیگر سقراط پاسخ می دهد، یعنی اینکه برخی از سیاستمداران فاضل نمی توانند فضیلت خود را حتی به فرزندان خود منتقل سازند. اگر فضیلت مانند سایر هنرها تقسیم شده بود (۹ ۳۲۶ به بعد)، سازند. اگر فضیلت مانند سایر هنرها تقسیم شده بود (۹ و ۳۲۶ به بعد)، عمنی به ازای چندین فرد معمولی یک اهل فن وجود می داشت، حتی در آن گرفته اند، نمی توانستند مهارت کافی را کسب کنند (۳۲۸ د). اما گویی، هر کسی استعداد خاصی برای فضیلت دارد و هر کسی آن را به طور مستمر از طریق جریانهای مختلف، و گاهی ناخود آگاه تعلیم و تربیت پرورش می دهد. در این صورت، امتیاز ارتباط با پدری فاضل و برجسته نمی تواند، در حالتی که استعداد فرزند بسیار پایین باشد، تأثیر زیادی ببخشد.

او در مورد ادعاهای خودش به عنوان یک سوفسطایی ، با پذیرفتن اینکه فضیلت آموختنی است، و همیشه به شیوه های بسیار مختلف از طریق زندگی کردن در یک جامعه ی پیشرفته آموزش داده می شود ، متواضعانه به این نتیجه می رسد که ما باید بسیار خشنود باشیم اگر بتوانیم کسی را پیدا کنیم که می تواند تا حدودی بهتر از دیگران ما را در این راه یاری کند ، و این همان چیزی است که من ادعای آن را دارم.

ج) دیگر کسانی که «قانون» را با عدالت و حق برابر می دانند

پس به نظر پروتاگوراس خویشتن داری و عدالت، فضیلت های ضروری برای جامعه هستند، که به نوبهی خود برای بقای نسل بشر ضرورت دارند؛

بنابراین قوانین سرمشقهایی هستند که جامعه وضع می کند تا به شهروندان چارچوب رفتاری را که نباید از آن تخطی کنند، یاد دهد. نه «قانون» امر «طبیعی» است و نه فضیلتهای سیاسی، اما درنهایت می توان گفت «بازگشت آنها به طبیعت است.» جامعهی طبیعی پر زحمت و وحشی است، هر کسی در مقابل دیگری قرار دارد، و در صورت استمرار، به زوال نسل بشر منتهی می شود. اگر نقل قول هایی را که ازنمایشنامههای کریتیاس صورت گرفته است منعکس کننده ی دیدگاههای خود او بدانیم، او نیز در همین طرف [طرفداران قانون] قرار می گیرد. آین قول آشکارا در سیسوفوس (پارهی ۲۵) دیده می شود، و سخنان جالب پیریتوس سیسوفوس (پاره ی ۲۵) دیده می شود، و سخنان جالب پیریتوس

۱. در ۳۲۶ لروتاگوراس قوانین را با سرمشقهایی مقایسه می کند که هنگام تعلیم خط به کودکان در دفترهای آنها نوشته می شود. شاید حق با ای. جی تورنر BICS, 12 (1965), 67f. باشد که در .67f باشد که در خط اول نوشته معنی خطوط موازی دفتر می داند نه به معنی خود حروفی که در خط اول نوشته می شوند.

۳. پارهی τρόπος δὲ χρηστὸς ἀσφαλέστερος νόμου ۲۲ عین همین تقابل در میان قانون νόμος و منش τρόπος در خطابهی رثایی پریکلس آمده است (توکودیدس ۲، ۳۹، ۴ κρόπων ۲ κάνον τὸ πλέον ἤ τρόπων ۲، ۳۹ ه

معمولاً این سخنان را دیدگاههای خود او میدانند بدون اینکه چون و چرایی در آن بکنند، و یا حتی متذکر شوند که گوینده ی آنها بازیگران نمایشنامه هستند. این نظریه که قانون و عدالت را انسانها جعل کردهاند تا جایگزین «بی نظمی وحشیانه» سازند، مقدمه ی تببین الحادی خدایان و اختراع انسان دانستن آنهاست، که سیسوفوس مُلحد به آن تفوه می کند. فقط ویلاموویتس دانستن آنهاست، که سیسوفوس مُلحد به آن تفوه می کند. فقط ویلاموویتس نمایشنامه ی گوید (Glaube, II, 216) بی تردید او بعداً در نمایشنامه ی (که از بین رفته است) به کیفر مرسوم رسید. ولی با این همه، شاید انگیزه ی این کار همان چیزی باشد که اتیوس Aëtius به مؤلف (که به نظر او اوریپید است) نسبت می دهد، یعنی شانه خالی کردن از مسئولیت اوریپید است) نسبت می دهد، یعنی شانه خالی کردن از مسئولیت دیدگاههایی که واقعاً متعلق به خود اوست. (رک به اتیوس ۲،۷،۲، دیلز کرانتس ۱۹۲۵ هایی در شرویا گوس ۱۹۲۵ هایسوفوس را کرانتس ۱۹۲۵ هایت خودش قرار داده است.)

برای رفتار صحیح می داند، صرفاً مبتنی بر ضعف نسبی قانون است. «هیچ صخوری نمی تواند منش استوار را دگرگون سازد، اما او غالباً با سخنان خود قانون را تحریف و تحقیر می کند. « در سیسوفوس نیز خاطرنشان می کند که قانون، که بر پایه ی جبر و اکراه استوار است، می تواند مانع گناهان آشکار بشود، اما در مورد گناهان غیر آشکار کاری از آن ساخته نیست (پاره ی ۱۱،۲۵۹) و این، نقطه ضعفی است که دمو کریتوس نیز به آن اشاره کرده است (پاره ی ۱۸۱). دمو کریتوس نیز از طرفداران قانون است، و حتی برداشت او متعالی تر از دیگران است. وجود قانون به نفع زندگی بشر است، و با اطاعت از آن است که به مزیت (آرتهی) آن پی می بریم. انسان باید «قانون درونی» داشته باشد، قانون وجدان یا شرم که گناه را حتی در خفا نیز غیر ممکن می سازد.

یونانیان به خود می بالیدند که پیروان قانون هستند، و نه فرمانبرداران پادشاه یا جبار. مؤید این ادعا داستان مشهوری است که هرودوت (۱۰۴،۷) در مورد دماراتوس Demaratus، پادشاه مخلوع اسپارت، و خشیارشا کداو را پناه داده بود، نقل می کند. خشیارشا، قبل از حمله به یونان، از دماراتوس می پرسد آیا یونانیان جنگ خواهند کرد یا نه، و می گوید به نظر خود او آنها نخواهند جنگید، زیرا عده شان بسیار کم است و خداوندگاری هم ندارند که آنها را وادار به مواجهه با این گونه ناملایمات بکند.

دماراتوس پاسخ می دهد: «بلی، آنها آزاد هستند، اما کاملاً آزاد نیستند؛ زیرا آنها هم ارباب دارند، که همان قانون است، و ترس آنها از قانون بیشتر از ترس رعایای تو از توست. این ارباب هرچه گوید آنها اطاعت می کنند، و حکم او همیشه ثابت است. او به آنها اجازه

<sup>.(</sup> ἀνδρείας ἐθέλομεν κινδυνεύειν

نمی دهد در جنگ، با هر گونه اتفاقاتی هم که مواجه شوند، فرار کنند، بلکه آنها را وا می دارد که مقاومت کنند، تا یا پیروز گردند و یا کشته شوند.»

او، به عنوان اسپارتی ای وفادار، فقط در مورد شهر خودش سخن می گوید، اما خشیارشا پاسخ او را به یونانیان اطلاق می کند، و البته داستان با غرور هلنیستی واقعی بیان شده است. ابرای نشان دادن مباهات شهروند آتنی به قانون می توان سخنان تسئوس را در اوریپید نقل کرد، ملتمسان ۴۲۶ و بعد، که این گونه آغاز می شود:

هیچ دشمنی برای شهر بدتر از یک جبار نیست، زیرا با وجود او هیچ قانون کلی وجود ندارد، بلکه یک فرد حکومت می کند، و قانون دراختیار اوست. این امر هیچ لطفی ندارد. اما در صورت وجود قوانین مکتوب، عدالت به طور مساوی شامل حال ناتوانان و توانگران می شود، اگر بر افراد ضعیف ستمی رود همان سخنانی را می گویند که افراد قوی؛ و اگر حق با کِهتران باشد به خوبی در مقابل مهتران مقاومت می کنند.

پریکلس در خطابه ی رثایی خود ستایش مشابهی از قانون به عمل آورده است (توکودیدس ۴۷،۲).

سقراط از جمله کسانی بود که احساس می کرد در هر شرایطی باید از قانون حمایت کرد. در محاورهای که کسنوفون بین سقراط و هیپیاس

<sup>1.</sup> ارزیابی احساسی تر حکایت دماراتوس را می توان در کاب درباره هواها، آب و Bos. 115-17 مشاهده کرد. همچنین بقراط در کتاب درباره ی هواها، آب و جاها، (۴۴،۲ لیتره)، که احتمالاً در اواخر قرن پنجم نوشته شده است، می گوید علت اینکه یونانیان بهتر از ایرانیان می جنگیدند این بود که حاکمی مستبد بر آنها سلطه نداشت.

سوفسطایی نقل می کند، ابتدا هر دو قبول می کنند که قوانین، قراردادهایی هستند که به وسیلهی خود شهروندان در مورد چیزهایی که باید انجام داد و چیزهایی که نباید انجام داد بسته می شود، و البته آنها می توانند از این قوانین پیروی کنند یا سر باز زنند.

بنابراین آنها «طبیعی» نیستند، با این حال سقراط تأکید میکند که عدالت یعنی اطاعت از قانون، و جامعهای که افراد آن از قانون اطاعت میکنند، خوشبخت ترین و نیرومند ترین جامعه است. ا

اطاعت از قانون موجب اتحاد می شود، و بدون آن جامعه نمی تواند پیشرفت کند؛ از نظر فردی هم کسی که مطیع قانون باشد بیش از همه مورد اعتماد و احترام، و شایسته ی دوستی است. صحنه ی تکان دهنده تر در محاوره ی کریتون افلاطون ترسیم شده است؛ آن جا که سقراط می گوید علت امتناع او از فرار از اعدام این است که قوانین آتن حکم بر اعدام وی کرده اند. اآیا گمان می کنی جامعه ای که احکام قانونی آن فاقد اقتدار باشند و از سوی افراد متنفذ مورد سرپیچی و بی اعتنایی قرار گیرند، می تواند پابر جا ماند و سرنگون نشود؟»

در این جا هم پیروی او از قانون فقط مبتنی بر توافق و قرارداد است ـ هیچ اشارهای به فرمان الهی یا الزام طبیعی صورت نگرفته است ـ اما سقراط در طول عمر خویش از مزایای این توافق بهره مند شده است، و اگر حالا آن را زیر پا گذارد نمک نشناسی کرده است.

یکی دیگر از طرفداران نوموس و اتونومیا ، یعنی قانون و نظم، به اصطلاح «یامبلیخوس گمنام Anonymus Iamblichi»است، نویسندهای که

خاطرات ۴، ۴، ۲۱ و بعد، مقایسه کنید با ۴، ۶، ۶، آنجا که سقراط استدلال می کند که کسانی که در امورات بشری چیزهایی مطابق قانون را بازشناخته و به جا می آورند، افراد عادلی هستند.

به این عبارت پر اهمیت دوباره در بحث قرارداد اجتماعی در صفحات ۲۵۶،
 ۲۶۱ و ۲۶۲ اشاره خواهیم کرد.

ظاهراً در اواخر قرن پنجم یا اوایل قرن چهارم می زیسته است. توصیه ی او شدیداً در سطح جهانی مورد قبول قرار گرفته است، خلاصه ی آن چنین است: «فضیلت بهترین سیاست است» و «چنان باش که می نمایی». او این نکته را از سقراط برگرفته است؛ همان کسی که، به نقل کسنوفون (خاطرات، ۱، ۷، ۱): «همیشه می گفت بهترین راه برای کسب نام نیک این است که چنان باشی که دوست داری درباره ی تو بیندیشند. « اما سقراط «زبانزد بودن» را جزو آرزوهای ارزشمند نمی شمرد، و شهرت را هدف نمی دانست و فضیلت را به دیده ی وسیله ای برای کسب شهرت نمی نگریست.

مؤلف می گوید اولین شرط موفقیت این است که شخص دارای مواهب طبیعی باشد، ولی او نمی گوید اشرافزادگان به طور طبیعی شریف ترند، زیرا بی درنگ می افزاید که این موهبت امری اتفاقی است. آنچه از دست خود انسان مي آيد اين است كه واقعاً خواهان خير باشد، و وقت و سعى لازم را برای تحصیل آن مصروف دارد، زیرا برخلاف «هنر سخن گفتن» که خیلی زود می توان در آن استاد شد ، کسب فضیلت زمان و کوشش زیادی لازم دارد. او نیز مانند پروتاگوراس هر دوی طبیعت و تمرین را ضروری می داند، اما برخلاف پروتاگوراس پنخنه (هنر، مهارت مکتسب) و آرته را به جای هم به کار نمی برد (رجوع کنید صفحه ی ۱۲۵ یادداشت ۲)، و بی اعتنایی او به هنر سخن گفتن به عنوان چیزی که در آن دشاگرد در اندک مدتی می تواند با استاد خود برابری کند»، طعنهای افلاطونی بر سوفسطاییان است که سخنوری را محور تعلیمات خود قرار داده بودند. اما فضیلت امری است که طبیعت طولانی دارد، و با پرهیز مستمر از گفتار و کردار بد و با سعی همیشگی برای پیروی از نیکی و برای به دست آوردن آن حاصل می شود. فضیلت در این جا دارای همان محتوای اخلاقی است که سقراط و افلاطون به

۱. درمورد این قطعات و نویسندهی آنها رجوع کنید به ج ۱۱ ترجمهی فارسی، صص ۲۸۳ و بعد.

آن می دادند. او آن عبارت است از به کار بردن مواهب دیگر - سخنوری، و هوشیاری، و قدرت بدنی - در جهت قانون و عدالت؛ اگر آنها در جهت مخالف به کار روند، عدمشان بهتر از وجودشان است. به دست آوردن فغیلت کامل همان سودمند بودن، یا فایده رساندن، به حداکثر انسانهاست؛ و این مهم با آشفتگی و خامی و روشهای نامنظم نیکوکاری برآورده نمی شود، بلکه با کمک کردن به قانون و عدالت تحقق می یابد، زیرا قانون و عدالت است که وحدت انسانها را به صورت گروههای سیاسی و اجتماعی به وجود می آورد و استمرار می بخشد. در به دست آوردن آن باید اجتماعی به ثروت، و قدرت، و خود زندگی بی اعتنا بود. پاداش این کار نیک، نسبت به ثروت، و قدرت، و خود زندگی بی اعتنا بود. پاداش این کار نیک، ابدی خواهد بود آ (او در ادامه می گوید:) قدرت طلبی را فضیلت دانستن و

۱. برخلاف نستله، که می گوید (۷ MzuL, 425): «اینکه آر ته άρετή هنوز کاملاً معنی اخلاقی ندارد از اینجا معلوم می شود که همه ی این استعدادها را می توان در جهت حقیقت و خیر و یا بطلان و شر به کار برد.» جمله ی بعدی او این قول را به مقدار زیادی تضعیف می کند، و درواقع نه آر ته، بلکه زبان آوری، و هوشمندی و نیرومندی طبیعی است که می تواند در این دو غایت متقابل به کار رود (دیلز ـ کرانتس، ۱۱، ۴۰۱، ۱۶). در آغاز متنِ ملخص، بین این استعدادها و آر ته فرق نهاده اند (همان، ۴۰۱، ۲۰).

۳. برابر دانستن فضیلت و نیکی با توافیلیمون ἄφέλιμόν آو= سودمند] و توصیف سایر «توانایی ها» به این صفت که می توانند در اهداف بد هم به کار آیند (دیلز ـ کرانتس، ۱۱، ۴۰۱، ۲۳-۲۶؛ مقایسه کنید با افلاطون، منون و کرانتس، ۱۱، ۴۰۱، ۳۲-۱۶؛ مقایسه کنید با افلاطون، منون و ۸۷ و توصیف نیکمرد با وصف خویشتن دار (κγκρατέστατον)، و بی توجه نسبت به ثروت، قدرت و حتی زندگی (به دلیل اینکه هیچ انسانی زندگی جاوید نخواهد داشت)، موجب می شود که نتوانیم مؤلف را از ستایندگان سقراط و تاریخ نگارش کتاب را زمانی پس از مرگ سقراط ندانیم. زیرا درست است که خود سقراط نسبت به کالادری بود، زیرا درست است که خود سقراط نسبت به کالی و مشروع قبول داشت (افلاطون، لکن آن را به عنوان یک هدف انسانی کلی و مشروع قبول داشت (افلاطون، میهمانی، ۲۰۸ c)، و مرگ او هم به احتمال زیاد از حس بقای فضیلت ناشی میهمانی ، ۲۰۸ c)، و مرگ او هم به احتمال زیاد از حس بقای فضیلت ناشی

اطاعت از قانون را بددلی شمردن، نگرش شریرانه و خطرناکی است. (این نگرش همان دیدگاه کالیکلس افلاطون است، که در اواخر قرن پنجم بسیار شایع بود، و سخنان توکودیدس ۳، ۸۲، ۴ نیز نمونهی آن است، آنجا که مي گويد هنگام محو كلي ارزشها اقدام بي ملاحظه را شجاعت نامند، و اعتدال را سرپوشی برای جُبن سازند.) دلیل این مطلب از نوع پروتاگوری است: ضرورت، انسانها را وادار ساخت که برای بقای خویش متحد شوند، و زندگی اجتماعی جز از طریق اطاعت از قانون میسور نیست. پس قانون و عدالت باید مطاع باشند: «قوت آنها امری طبیعی است» (دیلز \_ کرانتس ۲۹،۴۰۲ و بعد). ابتدا به نظر مى رسد تقابل قانون ـ طبيعت با مبتنى ساختن هر دو بر پایهی حقایقی که پروتاگوراس بیان کرده است، حل میشود: طبیعت انسانها (ضعف طبیعی آنها) موجب شده است که جز از طریق سازمان اجتماعی نتوانند زنده بمانند؛ بنابراین قوانین، فرمانهای «طبیعت» هستند. اما فقط اذهان سطحي مي توانند تلفيق [ميان قانون و طبيعت] را بپذیرند؛ پروتاگوراس که مانند سایر نظریه پردازان تکاملی از دوران مشقت و تجربهای سخن می گفت که موجب پیشرفت تدریجی و پر زحمت به سوی تمدن گردید، نمی توانست خود قانون را فرمان تقدیر بداند. طبیعت به انسانها فقط عقل داده است که آنها را قادر میسازد، به جای اینکه از بین بروند، بدین صورت با هم متحد شوند. بین این دو توجیه هیچ تفاوت بنیادی وجود ندارد، و تلفیق کامل میان قانون و طبیعت در صورتی

امکانپذیر است که طبیعت را مجموعهای از حوادث طبیعی تلقی نکنیم بلکه ساخته ی عقلی متعالی و آگاه بدانیم، و این کاری است که افلاطون کرد. ۱

مؤلف بی نام در ادامه می گوید: فرض کنید موجودی مافوق انسان داشته باشیم. به او «جسم و روح فولادین» داده باشند، بدن او آسیبناپذیر باشد، و به طور کلی فاقد احساسات انسانی باشد. حتی چنین موجودی نیز نمی تواند بی هیچ مشکلی به جباریت ادامه دهد، زیرا همهی انسانها دشمنان او می شوند و با پیروی از قانون، مهارتها و نیروهای خود را متحد می سازند و بر او غلبه می کنند. برخلاف آنچه خیلی ها می پندارند، قدرت و مسند قدرت می نشاند، زیرا او فقط بر مردمی می تواند مسلط شود که از قبل نسبت به قانون و نظم بی اعتنا باشند. این گلچین با ستایش برکات حکومت خوب به پایان می رسد. اعتماد متقابل (که سقراط هم آن را ثمرهی اطاعت از قانون می داند)، تجارت و گردش آزاد پول را تقویت می کند، ثروتمندان می تواند با خیال راحت از دارایی خویش بهره مند شوند و فقرا نیز از مساعدت اغنیا برخوردار می شوند، آ و مردم با آسودگی و فراغت بال به امور شخصی خود می پردازند. جنگ و اختلافات داخلی برچیده می شود و امکانی برای جباریت باقی نمی ماند. این ناصح دمکراتیک می گوید قانون «به امکانی برای جباریت باقی نمی ماند. این ناصح دمکراتیک می گوید قانون «به امکانی برای جباریت باقی نمی ماند. این ناصح دمکراتیک می گوید قانون «به امکانی برای جباریت باقی نمی ماند. این ناصح دمکراتیک می گوید قانون «به امکانی برای جباریت باقی نمی ماند. این ناصح دمکراتیک می گوید قانون «به امکانی برای جباریت باقی نمی ماند. این ناصح دمکراتیک می گوید قانون «به امکانی برای جباریت باقی نمی ماند. این ناصح دمکراتیک می گوید قانون «به

در عبارت خواندنی و مشکلی از باکخانه Bacchae نیز ظاهراً سعی بر تلفیق میان این دو است. (صفحات ۲۰۵ و بعد کتاب حاضر).

۲. دموکریتوس هم معتقد بوده است که در حالت وحدت و اعتماد، ثروتمندان فقرا را مورد حمایت مالی قرار می دهند، پاره ی ۲۵۵؛ در این مورد کایریل بیلی Cyril Bailey در (GK. Atom. and E.) نوشته است: بها توجه به حالت کلی احساس طبقاتی در اکثر شهرهای یونان، شاید این مهم ترین سخن دموکریتوس باشد.» از سوی دیگر به نظر می رسد اینگونه اظهارات در مقابل دشمنی طبقاتی شایع بوده است، زیرا آرخوتاس Archytas در پاره ی ۳ و ایسو کراتس در آر ثوباگیت کوس ۲-۳۱ نیز آن را تکرار کرده اند.

نفع همدي مردم است.

یحتمل اکثر پژوهشگران با نظر دبلیو. سی. گرین (Moira, 251 f.) موافقند، که ارزش عمده اینگونه سخنان در این است که نشان می دهد و تا چه حد نظریات و استدلالهای اساسی آن زمان در اذهان تقریباً متعارف هم نفوذ کرده است. هسخنانی از این قبیل را نه تنها در پروتاگوراس و سقراط و دموکریتوس، بلکه همچنین در پرودیکوس، کریتیاس، آنتیس تنس، توکودیدس، و حتی در مخالفان سترک قانون یعنی هیپیاس و آنتیفون نیز نشان دادهاند. اکثر شباهتهای مورد نظر، اهمیت چندانی ندارند (مثلاً این عقیده که جان باختن در راه میهن موجب شهرت می شود، در توکودیدس ۲،۴۳، ۲ ابراز شده است اما موارد دیگر چه؟)، و به آن صورت نمی توان گفت عقایدی که در این جا ابراز شدهاند شیوع عام داشتهاند؛ اگرچه به نظر می رسد پروتاگوراس و سقراط یقیناً از پیشگامان این دیدگاه بودهاند. این عبارت در عین حال نکات جالبی را معلوم می دارد که در منابع دیگر وجود ندارند: سعی بر تلفیق میان قانون و طبعت، و مفهوم وانسان فولادین و سرنوشت آن، ا و ترکیب آرمانهای دمکراتیک یا تنفر از بینظمی و آشوب به عنوان زمینه ساز جباریت.

عبارات نقل شده روشن می سازد که احترام به حکومتِ قانون، و مباهات به آن، شدیداً در اندیشه ی یونانی، و شاید بالاخص در تفکر آتنی، نفوذ زیادی داشته است؛ صرف نظر از اینکه قوانین را ناشی از طبیعت بدانند یا کاملاً در مقابل آن قرار دهند. اگر این دو را متضاد بدانند قوانین را به این علت ارج می نهند که نشانه ی پیروزی عقل بر طبیعت است، و معلوم

۱. اما نگاه کنید به ۱۸. H. Gomperz, Soph. u. Rhet. 86, n. 187. (گومپرتس باید اشاره می کرد که)، دست کم در عبارت یامبلیخوس، بین دیلز ـ کرانتس، ۲۷،۴۰۳ (حتی انسان فولادی هم نمی تواند قوانین را نادیده بگیرد) و ۲۷،۴۰۴ و بعد (برای نادیده گرفتن قوانین باید انسانی فولادین بود، نه انسانی تشکیل یافته از گوشت و پوست) آشکارا خلط شده است.

می سازد که انسان می تواند با سعی و کوشش، خویشتن را از حالت طبیعی، تعارض و نابودی نجات دهد. قوانین به نظر پروتاگوراس یا سقراط «امور طبیعی» نبوده اند، و هرودوت کاملاً از اختلاف و ناسازگاری های موجود میان قوانین جامعه های مختلف آگاه بوده است. دو فقره ای را که مُشعر بر این نکات بوده، و گواه دیگری بر شیوع گسترده ی آنها هستند، به این دلیل به آخر نگه داشته ام که در اعتبار و تاریخ آنها، برخی تردیدهای جدی ابراز شده است، اما این تردیدها تا آن جا که به اهداف ما مربوط است (لااقل به نظر من) تأثیر مهمی بر آنها نمی گذارد.

(۱) دومین خطابه ی لوسیاس، که به نظر می رسد خطابه ی رثایی برای آتنیان کشته شده در جنگ کورنیتی Corinthian War است، سخنرانی ای سطحی است، که یحتمل فقط یک تمرین خطابی بوده است و بعید است از آن خود لوسیاس باشد. برخی مطابقت های میان آن و مدیحه ی آن خود لوسیاس باشد. برخی مطابقت های میان آن و مدیحه است، Panegyricus ایسو کراتس نشان می دهد که یکی، تقلید دیگری بوده است، و به آسانی نمی توان گفت کدام اصل است و کدام تقلید. تویسنده، در ۱۸-۱۹ گی، ضمن ستایش آتنیان پیشین، می گوید:

آنها کارهای شهر را با روحیهی آزادمردان انجام می دادند، به واسطهی قانون نیکوکاران را تکریم و بدکاران را مجازات می کردند، زیرا رفتار خشونت آمیز را شایسته ی حیوانات می دانستند؛ انسان ها باید قانون

<sup>1.</sup> Dobson, GK. Orators, 92-4 اینگونه داوری ها بی تردید ذهنی هستند، و، هر چند در این مورد من موافق او هستم، لازم است بگویم که گروته آن را «مقالهای بسیار زیبا» دانسته است و کوپ Cope هم با او همداستان است. رجوع کنید به ویرایش خطابه ی ارسطو توسط کوپ III, 120, n. 1.

به نظر بلاس Blass لوسیاس مجعول مقلد بوده است، و خطابه را پس از ۳۸۷ انشا کرده است، اما استدلال او را به گونه ی دیگری نیز می توان به کار گرفت.
 نگاه کنید به Plöbst in RE, XXVI, Halbb. 2537.

را محک حقیقت قرار دهند و سخنان معقول را وسیلهی اقناع یکدیگر سازند، و خود را وقف این دو نیرو کنند، قانون را پادشاه خویش و عقل را معلم خود بدانند.

(۲) در میان سخنرانی های دموس تنس یک مورد هم بر ضد اریستوگیتون Aristogeiton ایراد شده است (شماره ی ۲۵) که، هر چند قبلاً برخی ها از صحت انتساب آن دفاع کرده اند، عموماً آن را جعلی می دانند. ا فولنتس (در Nachrichten... Gesellschaft, Göttingen, 1924 بعد از این با نشانهی NGG) به دنبال بخشهایی از این سخنرانی مدعی شد سخنرانی گم شدهای را، که مأخذ آن بخش هاست، از مؤلفی ناشناخته کشف کرده است، که بر اطاعت از قوانین براساس مبانی نظری تأکید می کند. وی تاریخ آن را اواخر قرن پنجم دانست، و مخصوصاً گفت آثاری از نظریات افلاطون و ارسطو در آن دیده نمی شود. اظهارات او قبول عام یافت و عبارت Anon. π.» νόμων» كاملًا متداول گرديد؛ تا اينكه در سال ۱۹۵۶ ام. گيگانته گفت (Nom. Bas. 268-92)، او الآين عبارت را نمي توان باقيماندهي آن سخنراني دانست (که یکسره گلچین شده است) و الگوی واحدی برای آن مشخص کرد، و ثانیاً هم در این جا و هم در جاهای دیگر مشخص است که گوینده با افلاطون و ارسطو، و حتى با مكتب رواقى Stocism آشنا بوده است، و نمی تواند به پیش از ۳۰۰ متعلق باشد. سخن اول او مورد قبول است، و احتمالاً باید از پیدا کردن «مؤلف» صرف نظر کرد، اما نظر دوم او مبنای استواری ندارد. بخشی از سخنرانی که ذیلاً نقل می شود با بحث کنونی ما

اعتبار آن از قدیم محل بحث بوده است. در مورد اسامی طرفداران عمده ی هر دو طرف نگاه کنید به Gigante, Nom. Bas. 269. اونترشتاینر و خود گیگانته را نیز می توان بر تعداد مخالفان افزود.

(۱۵) کل زندگی انسانها، اعم از اینکه در شهرهای کوچک به سر برند یا در شهرهای بزرگ، به وسیلهی طبیعت و قانون اداره می شود. از این دو، طبیعت بی نظم است [آتاکتوس ἄτακτος مانند حالت اولیهی طبیعت در کریتیاس و دیودوروس] و نسبت به افراد مختلف متفاوت است؛ اما قوانین عمومی، و مورد توافق، برای همه یکسان است. طبیعت ممکن است فاسد باشد، و غالباً مبتنی بر تمایلات است، و انسانی که طبیعتی این چنین داشته باشد کارهای نادرست انجام خواهد داد؛ (۱۶) اما قوانین چیزهای عادلانه، خوب و سودمند را هدف قرار می دهند. قوانین به دنبال این چیزهاست، و وقتی آن را به

۱. به عنوان نمونه، روشن نیست که چرا باید تعاریف ناسازگار قوانین را در باراگراف ۱۶ نشانهی تأخر تاریخی بدانیم؛ و گیگانته بر کلمات مفرد و بر عبارات، بيش از حد اعتماد مي كند، مثلاً فقط به استناد ذكر كلمه سوفروسونه σωφροσόνη [خویشتنداری] آن را «سقراطی ـ افلاطونی!» تلقی می کند و نیز می گوید آن بخشها را نمی توان به یک سونسطایی نسبت داد زیرا وقتی معتقد باشیم قانون سونیکِه συνθήκη [= قرارداد] است نمی توانیم آن را ساختهی ضعفا برای مقابله با قدرتمندان یا ساختهی اقویا برای تعدی بر تودهی ضعیف بدانیم، و درواقع پیش فرض خودِ معریف، اتمام کریتون، و لوكوفرون است! در صفحات پيش با وضَوح كامل ملاحظه كرديم كه اولاً تعریف قانون به عنوان قرارداد رایج بود و ثانیا همهی سوفسطاییان آن را به دلیل مذکور مردود نمی شمردند. به نظر نمی رسد خود لوکوفرون و یا در نسل پیش از او پروتاگوراس چنین کرده باشند. وقتی افلاطون و کسنوفون هر دو می گویند سقراط قانون را سونینکه [قرارداد] می دانست نتیجه ی معقول این است که عقیده ی خود او این بوده است، نه اینکه افلاطون بی جهت و به غلط آن را در کرتیون به وی نسبت داده است. گیگانته، در بیان اینکه تمایز میان گناهان اختیاری و غیر اختیاری متأثر از رواقیان است، حتی، برخلاف فولنتس، به این امكان قوى اشاره نكرده است كه متن صحيح خطابه، آن نكته را دربر نداشته باشد. اینکه او این نکته را تا چهار صفحه بعد به تعویق می اندازد کار چندان جالبی نیست، و استدلالهای وی در p. 276 به نظریهی تأویل که مورد اعتقاد بلاس و فولنتس است ارتباط کاملی ندارد.

دست آورد همه را به آن ملزم می سازد و حکم خود را به طور مساوی و بدون تبعیض بر همه جاری میسازد. پس دلایل زیادی برای لزوم اطاعت همگان از قانون وجود دارد، به ویژه اینکه قانون تدبیر و موهبت خدایان است، و انسان های فرزانه آن را مقرر ساختهاند، و خطاهای اختیاری و غیر اختیاری ا ما را اصلاح می کند، و توافق کلی همدی شهروندان آن را به وجود آورده است تا هر شهروندی زندگی خود را با آن تنظیم کند... (۲۰) آنچه خواهم گفت مطلبی تازه یا ظریف یا اصیل نیست، بلکه چیزی است که شما هم به اندازهی من از آن آگاهید. چه چیز موجب تشکیل شور\ می شود، چه عاملی همهی مردم را به انجمن می کشاند، پشتیبان محاکم قانونی چیست، چه علتی باعث می شود دولتمردان سال قبل آزادانه زمینه را برای جانشینان خود هموار سازند تا مطمئن شوند که شهر به خوبی و سلامتی اداره خواهد شد؟ عامل همهی اینها قوانین، و اطاعت همگانی از آنهاست. اگر آنها را به یک سو نهیم، هر کسی هر چه دلش خواست می تواند انجام دهد، و نه تنها تشكيلات اجتماعي ازبين مي رود بلكه خود زندكي انسان هانيز تا سطح زندگی بهایم تنزل می یابد.

ویژگی سه جانبه ی الزام قانونی، که در بند ۱۶ توصیف شده است، توجه خیلی ها را به خود جلب کرده است، و عموماً آن را ترکیب نامعقول سه توجیه کامل و متعارض در مورد «منشأ قانون» دانسته اند. فولنتس این منشأ را چنین برمی شمارد: «اعتقاد کهن به منشأ الهی قوانین، و عقیده ی متأخر تر

۱. یا «خطاهای عمدی و سهوی» فولنتس بدین ترتیب نسخه بدل ۱ و در ۱ یا در ۱ و کنیر اجتیاری در ۱ در ۱ و کنیرد. بیان خطاهای اختیاری و غیر اختیاری در تفسیر در ۱ در ۱ کنیرد کنیرد کنیرد و کنیر اخرد آن کلمات بالطبع مبهم و معماگونه به نظر می رسند (هر چند باز هم چنیناند). تفسیر دیگر عبارت است از «سرپیچی از خدایان و انسانها» است، که به نظر من همان طور که فلونتس گفته است از نظر دستوری زیاد بعید نیست. (نگاه کنید به: 92 NGG است (نگاه کنید به: 92 Kl. Schr. II, 324).

مبنی بر اینکه آنها را قانونگذارانی که بصیرت عملی داشته اند وضع کرده اند، و بالاخره جدید ترین و رایج ترین نظریه، که مطابق آن تمام قانون ها از توافق جمعی افراد جامعه نشأت می گیرند. به بررسی بیشتر این دیدگاه ها آگاهی بیشتری درباره ی اندیشه ی یونانی به دست خواهد داد؛ و احتمالاً آشکار خواهد کرد که «انحصاری و طارد یکدیگر خواندن آنها، چنانکه فولنتس و دیگر چنین کرده اند، دیدگاه خود ما را بیان می کند تا اندیشه ی ونانی را. مایه ی تأسف است که فولنتس باید لوکور گوس Lycurgus را نمونه ی دوره ی دوم بداند، زیرا هر یونانی معتقد بود که وی، هر چند انسان بود، قانونی را که برای اسپارت Sparta نوشت از آپولون دریافت داشته بود. آن مرد کرتی برای اسپارت و کهوزشن افلاطون می گوید قوانین کرت Creta و اسپارت را به ترتیب زئوس و آپولو وضع کرده اند، کار لوکورگوس را نادیده نگرفته است. ا

فولنتس برای اعتقاد به منشأ الهی قوانین (که او «بسیار کهن الاهای مینامد) در یک پاورقی (NGG 28, Kl. Schr. 313, n. 2) به پنج فقره از متون قرن پنجم و چهارم ارجاع می دهد، اما خود آن عبارات را نقل نمی کند، و توضیح زیادی هم نمی دهد. اینک نظری بر آنها می افکنیم، تا ببینیم تا چه حد مُشعر بر اعتقاد به منشأ الهی قوانین هستند.

۱- سوفوکلس، اودیب شهریاد، ۸۶۳ و بعد. در این جا فقط در مورد نخوه ی آبینهای دینی سخن می گوید (νόμοι ش سخن می گوید (πρόκεινται)، که در آن مورد به طرز معقول گفته می شود: «الومپوس کانه منشأ آنهاست و هیچ طبیعت میرای انسانی در آنها دخالت ندارد.» اینها چه ربطی به قوانین شهر دارد؟ آنها به اصطلاح به احکام (یا

۱. برای بررسی بیشتر این نکته، به کتاب من ۱84 مجموعه ی دیل، f نگاه کنید، که در آن ارجاعاتی به تورتائوس، پاره ی ۳ مجموعه ی دیل، هرودوت، ۱، ۶۵،افلاطون، قوانین، ۶۲۴۵ و پلوتارک، زندگی لوکورگوس، ۵ و ۶ صورت گرفته است.

سنن) نانوشته (ἄγραφα νόμμα) مربوطند، که افلاطون می گوید نباید آنها را واقعاً قانون بنامیم. ا

۲- اوریپید، ایون ۴۴۲. ایون Ion، خدمتکار جوان آرمانگرای آپولون، وقتی متوجه می شود ارباب او زنی میرا اختیار کرده است، درشگفت می ماند. قدرت بایستی توام با فضیلت باشد. اگر کسی گناه کند، خدایان کیفر می دهند. وشما که قوانین را برای انسانها نوشته اید، چگونه باور کردنی است که خود تان خلاف قانون عمل کنید؟ این فقره تا خدودی عمومیت و منشأ الهی داشتن قوانین را تأیید می کند، اما، صرف نظر از مستلزمات سبک افسانه ای آن، خود مطلب مربوط به یک اصل اخلاقی است نه به قانون محصل. در این جا هم، با وجود زبان استعاره ای مربوط به «نوشتن» قوانین از سوی خدایان، سخن مربوط به «احکام نانوشته» است که واقعاً آن را امری الهی می دانستند. این فقره یادآور محاوره ی میان هیپیاس و سقراط است که در آن قانون مدوّن را که ناشی از قرارداد انسانها است از قوانین نانوشته، که به عقیده ی هیپیاس منشأ الهی دارد، باز می شناسند (صفحات ۲۱۰ و بعد کتاب حاضر).

۳- اوریپید، هیپولوتوس ۹۸. خدمتکار هیپولوتوس از او میپرسد آیا به نظر وی طبیعت مهربان و مؤدب بهتر از طبیعت متکبر و مغرور نیست؟ وقتی پاسخ هیپولوتوس را مثبت می یابد، چنین آدامه می دهد: «و آیا انتظار نداری در میان خدایان هم مطلب به همین منوال باشد؟ هیپولوتوس در پاسخ می گوید: «بلی، زیرا ما انسانها از قوانین خدایان تبعیت می کنیم. این هم فقط نمونه ای از کاربرد گسترده ی کلمه قانون است، زیرا آن بی تردید به معنی شیوه ها یا حالات است تا به معنی قوانین، و هیچ ربطی به منشأ قانون ندارد.

۱. قوانین ه ۷۹۳، که جب Jebb در یادداشت ویرایش اودیپوس [= اودیپ شهریار]به موقع به آن ارجاع می دهد.

۴- دموستنس گفتار ۲۳ (بر ضد آریستوکراتس)، ۷۰، از کسانی سخن می گوید «که از اول بر این سنت پایدار ماندهاند [کلمه حتی قانون نیست بلکه سنت است]، هر چند که آنها قهرمان یا خدا بودهاند. ۱ این هبارت کاملاً مبهم است، به علاوه، این ارجاع به هیچ وجه کلی نیست. سخن در مدح مبالغه آمیز محکمه ی آر ثوپاگوس Areopagus است که گوینده در طی آن «سنت های اسطورهای زیادی» را درباره ی این محکمه برمی شمارد (پاراگراف ۴۵)؛ از جمله اینکه یک بار خود خدایان نیز اختلاف خود را در این جا کل کردند، یا در مورد اختلاف میان اُرست ها Orestes و فوری ها آن جیلی تأکید می شود، و عبارت با تمایز میان «قوانین مدوّن» و «سنت های خیلی تأکید می شود، و عبارت با تمایز میان «قوانین مدوّن» و «سنت های نانوشته» به پایان می رسد.

۵-ایسوکراتس، پاناتنائیکوس، ۱۶۹. در این قسمت کوتاهی در تدفین مردگان، «تخطی از سنت (اتوس ۱۶۵۵) باستانی و قانون اجدادی محسوب می شود، سنت و قانونی که همه ی انسانها آن را ناشی از قدرت الهی می دانند نه ساخته ی دست بشر. این همان گناهی است که آنتیگونه ی سوفوکلس آن را زیر پا نهادن «سنتها (نومیما)ی نانوشته ی خدایان همی نامد و در مقابل قانونی قرار می دهد که کرئون به عنوان یک قانونگذار انسانی محض وضع کرده است!

از این فقرات انمی توان نتیجه گرفت که «قوانین منشأ الهی دارند»، بلکه فحوای آنها این است که برخی سنت های الهی معین (که غالباً با واژه ی مبهم تر نومیما [سنن] از آن تعبیر می شود نه با واژه ی نوموی [قوانین]) وجود دارند که شامل دستورات دینی و اصول اخلاقی هستند، و اینها کاملاً متمایز

١. الهدهاى انتقام.م.

این اصول را در فصل ۴، قسمت ۴، (ب) به طور مفصل مورد بررسی قرار خواهیم داد.

از قوانین مدوّن یک شهر، مثلاً آتن، هستند. اما قوانین مضبوط را، آنگونه که سنتهای مربوط به لوکورگوس و دیگر قانونگذاران نشان می دهند، می توان كار انساني دانست كه از خدايان الهام گرفته است؛ و بدين ترتيب آنها را همزمان هم دارای منشأ الهی دانست و هم دارای منشأ انسانی. این، اعتقاد کهنی بود، که مسلماً در عصر روشنبینی مورد انتقادات شدیدی قرار می گرفت. لازم نیست فرض کنیم وقتی پریکلس از پروتاگوراس می خواهد برای شهر نوبنیاد توری Thurii قانونی بنویسد، آنها واقعاً معتقد بودند که او تحت هدایت الهی عمل خواهد کرد. با این حال، ترکیب اموهبت خدایان» و «ادارهی شخص فرزانه» به هیچ وجه به نظر یونانیان ناسازگار نمی رسید، همان طور که برای ما نیز چنین است؛ و بیان چنین ترکیبی از سوی هر خطیبی، مایدی زینت خطابهی اوست. در مورد سومین مرحله از مراحل «جمعناپذیر» فولنتس، باید گفت چه ناسازگاریی در این سخن هست که، هر چند در حکومتی دموکراتیک مانند حکومت آتن قانون، فقط از طریق توافق همهی مردم منشأ اثر می گردد، در هر حال، ابتدا باید یک فردی آن را پیشنهاد کرده باشد؟ مؤلفِ خطابهای که بر ضد آریستوگیتون تنظیم شده است ممکن است مرتکب خطاهایی شده باشد، اما حملهی متمرکز پژوهشگران بر این نکتهی خاص حیرت آور است. به نظر شهروند آتنی قرن پنجم که هنوز سنت اجدادی خود را محترم میشمارد، قانون خوب موهبتی از سوی خدایان است، که ارادهی سیاستمداران فرزانه بر آن تعلق می بابد، و با توافق همهی مردم شهر به تصویب می رسد.

#### ضميمه

#### فقراتى كه پيشرفت انسان را توصيف مى كنند

ایسخولوس، پرومتوس مقید، ۴۲۲-۶۷۸، ۲۷۲-۵۰۰. (ایسخولوس در ۴۵۶ ق. م. وفات یافت و پرومتوس احتمالاً آخرین نمایشنامهی او بوده است. سخن از زبان پرومتئوس ایراد می شود.) اما از شداید انسانها بشنوید، که چگونه قبلاً آنها نادان بودند و من به آنها حس و عقل بخشیدم. ابتدا آنها چشم داشتند ولی نگاه هدفدار نداشتند، می شنیدند ولی اعتنا نمی کردند. زندگی آنها مانند عالم رؤیا با آشفتگی کامل سپری می شد. آنها بلد نبودند از خشت خانه بسازند تا از خورشید مصون بمانند، و نمی توانستند از تیرکهای چوبی استفاده کنند، بلکه مانند حشرات خزنده در اعماق پناهگاههای تاریک مغارهها به سر می بردند. آنها هیچ علامت مطمئنی برای زمستان یا بهار سرسبز یا تابستان پر میوه نداشتند، و بدون هیچگونه آگاهی از زمان زندگی می کردند تا اینکه من طلوع و غروب ستارگان را به آنها باز نماد زندگی می کردند تا اینکه من طلوع و غروب ستارگان را به آنها باز خط را برای آنها آموختم که حافظهی جاوید و مادر فرهنگ است. من ابتدا خط را برای آنها آموختم که حافظهی جاوید و مادر فرهنگ است. من ابتدا

چهارپایان را مسخّر آنها کردم، که با پشت خمیدهی خود مهیا برای براق کردن بودند تا انسانها را از محنت بار گران برهانند، و اسبها را بر كالسكه ها كشيدم، و مطيع لكام ساختم، تا جلال و جمال توانكران باشند. من بودم که حمل و نقل دریایی و کشتی های بادبانی ملاحان را اختراع کردم... اگر کسی مریض می شد، هیچ خوراک شفابخش، یا مرهم، یا دارویی نبود، و آنها به خاطر فقدان پزشک تلف می شدند، تا اینکه من به آنها آموختم که چگونه داروهای مسکن را بسازند و به کار گیرند و به وسیله ی آنها بیماری ها را از خود دور سازند. نظامهای مختلف پیشگویی را به وجود آوردم، ابتدا به آنها فهماندم كه رؤيا امرى واقع نماست، و اسرار فالگيرى ها و بخت بيني ها را به آنها آموختم. [پیشگویی از روی] جنگ پرندگان چنگال کج را بر آنها به روشنی توضیح دادم، پرندگانی که عدهای در راست قرار می گیرند و عدهای در چپ؛ معنی عادات هر کدام، و کینه ها و عشق ها و آشتی های آنها را باز نمودم؛ و همینطور نرمی احشا و امعا را، و اینکه رنگ کیسه صفرا و لطافت کبد در چه حالتی برای خدایان خوشایند است؛ و با افروختن شعله در پیه، و در باریکه های طولانی، هنر دشواری را بر انسان ها به ارمغان آوردم، و روشنی ضعیف آتش را گسترش دادم. این کار اهمیت فوقالعادهای داشت. اما در مورد معادنی که در زندگی انسان سودمندند، مس و برنز، و طلا و نقره، چه کسی می تواند ادعا کند که آنها را قبل از من پیدا کرده است؟ به خوبی مى دانم كه هيج كس چنين ادعايي نمي كند مگر اينكه ياوه گفته باشد. حاصل کلام اینکه: انسان همدی هنرها را مدیون پرومتئوس است.

سوفوکلس، آنتیگونه، ۷۱-۳۳۲. (در حوالی ۴۴۰ به اجرا در آمده است. ابیات زیر از یک همسرایی برگرفته شده اند.) چیزهای مدهش فراوانند، ولی هیچ چیز به اندازه ی انسان دهشت آور نیست. این موجود در آن هنگام

۱. کلمه، deina است، در توضیح آن به صفحهی ۶۷ و بعد کتاب حاضر نگاه کنید.

که بادهای توفانزای جنوب میوزند خود را به یهندی دریای نیلگون می افکند، و قلمهای امواج خروشان را شکافته راه خود را طی می کند. زمین را، این کهنترین خدایان را، که همیشگی و تمام نشدنی است، هر سال كشت و غارت ميكند، و سال بعد با نژاد اسب ها شخم زده به آيش می گذارد. این موجود زیرک، پرندگان فارغ بال هوایی، و دستجات حیوانات وحشی را شکار میکند و در اختیار میگیرد،انواع ماهیان دریاهای شور را در اندرون تورهای بافته شده جمع می کند. او با تدابیر خویش بهایم وحشی دشت و دمن را مطیع خود می سازد، اسب ها و گاوهای کوهپیکر را به زیر یوغ می کشد. او زبان را و اندیشه های تعالی بخش را و اطاعت از قوانین شهر را یاد می گیرد، و از تیرهای مهلک سرماهای بی امان هوای آزاد خلاصی مى يابد. هميشه خلاق است، و هر گز نسبت به آينده بي تدارك نيست. فقط از مرگ خلاصی ندارد، اما برای علاج بیماری ها داروهایی درست کرده است. تمامی هنرهای او ماهرانه هستند، و او در ترقی است ـ گاهی به سوی شر، و گاهی هم به سوی خیر، یعنی آنگاه که قوانین شهر را به وجود می آورد و به فرامین عادلانهی آسمانی ابراز وفاداری میکند، و به شهروندی خویش افتخار می کند. اما انسانی که روح بی پروای او موجب شرارتش شود یاغی و بى قانون است.

اوریپیدس، املتمسان، ۱۳-۲۰۱. (در ۴۲۱ پ.م. نوشته شده است. گوینده ی سخن تسئوس است، کسی که سخنگوی انسانیت، و دموکراسی،

۱. ۵۷۶، بقراط طبقدیم، ۳ میناس باره ک ۲۵، دیودورس ۱ . ۸ . ۱ ، بقراط طبقدیم، ۳ (۱، ۵۷۶ لِتره)، ایسو کراتس (مدینخه، ۲۸؛ آنتی دوسیس، ۲۵۴؛ بوسیسرس ۲۵) همین کلمه به کار رفته است و در دیتنبرگر، سیلوگه، ۷۰۴ کلمه θηροίν έμφερεῖς آمده است، و موسخیون δηροίν έμφερεῖς را دارد. در مدح هومری هفائیستوس (۲۰، ۴) مردم در غارها زندگی می کردند تا اینکه هفائیستوس و آتنا وضع بهتری را به آنها آموختند. کلمهی πεφυρμένου را به آنها آموختند. کلمهی ۴۵۰ بیتره را به آنها آموختند. کلمهی ۴۵۰ بیتره و ۴۵۰).

و قانونمداری آتن است، در برابر سخنان جباریت فردی منادی کرثون.) من خدایی را سپاس می گزارم که زندگی ما را از حالت پراکندگی بهیمی به صورتی منظم درآورد، قبل از هر چیز به ما عقل ابخشید، سپس زبان را به ما داد که عامل انتقال سخن است، و کلمات به وسیلهی آن ادا می شوند، و غلات را برای تغذیهی ما آفرید، و برای پرورش غلات از آسمان باران فرستاد، تا میوههای زمین برویند و نیز آبی برای نوشیدن ما موجود باشد؛ همچنین حفاظهایی در مقابل سرمای زمستان، و سرپناهی در برابر برف و باران آسمان، و مسافرتهای تجاری دریایی برای مبادلهی چیزهایی که سرزمین ما فاقد آنهاست. و چیزهای نهانی، که ما از آن اطلاع دقیقی نداریم، پیشگوییهایی از طریق نظر کردن بر آتش و چینهای احشاء و امعاء، و از طریق پرواز پرندگان.

دیودوروس، کتاب اول، ۸، ۱-۷۰. (این قسمت به دنبال تبیینی از پیدایش عالم و انتشاء زندگی از حرارت و رطوبت و ماده ی متعفن آورده شده است.) درباره ی آنچه پیشینیان ما در مورد پیدایش چیزهای مختلف گفته اند سخن زیاد است. آنها می گویند انسانها ابتدا به صورت غیر مدنی و مثل حیوانات زندگی می کردند، در فراخنای عالم پراکنده به بودند. از گیاهان خوردنی و از میوههای درختان تغذیه می کردند. ضمن مقابله با حیوانات وحشی به فواید اتحاد پی بردند، و وقتی در اثر ترس دور هم گرد حیوانات وحشی به خواید و خوی یکدیگر آگاهی یافتند. ضجههای بی معنی

ι εννους εθηκα καὶ , εξουνους εθηκα καὶ , <math>εξουνους επημούς επη

مقایسه کنید با ارجاع به تجارت در ایسو کراتس مدیحه، ۴۲ (صفحه ی ۱۵۶ و بعد کتاب حاضر)، و ارتباط میان کشورداری قانونمند با تجارت در یامبلیخوس ناشناس (دیلز ـ کرانتس، ۴۰۳،۱۱ مفحه ی ۱۳۷ کتاب حاضر).

۳. σποράδην آنگونه که در پروتاگوراس افلاطون ۳۲۲ و در ایسوکراتس مدیحه ۳۲۹ و در ایسوکراتس مدیحه ۳۹۹ است.

و مبهم خود را کم کم به سخنان شمرده و معنی دار درآوردند، و با توافق بر سر نامهای اشیا، حالت ارتباطی قابل فهمی در مورد هر چیزی به وجود آوردند. دستجات مختلف انسانها در جاهای متفاوت عالم سکنا گزیدند، تا اینکه هر دسته کلمات خاص خود را به کار بردند و اختلاف زبانها به وجود آمد. زبانهای مختلف از این جا ناشی شد، و اولین دستجاتی که شکل گرفته بودند، نمونههای کهن هر ملتی شدند.

از آنجا که هنوز چیزی از اسباب آسایش زندگی کشف نشده بود، انسانهای نخستین زندگی مشقت باری داشتند. در زندگی آنها از لباس و مسکن و آتش و غذاهای کاشته شده خبری نبود. نمی دانستند غذاهای خود را چگونه خرمن کنند، میوههایی برای روزهای مبادا ذخیره نمی کردند، در نتیجه بسیاری از آنها در آن زمان از سرما و گرسنگی تلف می شدند. پس از آن، کم کم به تجربه آموختند که هنگام زمستان در غارها پناه گیرند و میوه ها را هم برای بعد از فصل آنها ذخیره کنند. وقتی آتش و سایر چیزهای سفید را هم برای بعد از فصل آنها ذخیره کنند. وقتی آتش و سایر چیزهای سفید کشف شد، به تدریج فنون و مهارت به وجود آمد و همه چیز برای زندگی جمعی مهیا گشت.

به طور کلی، آموزگار انسان در هر چیزی، صِرف احتیاج بوده است، همین نیاز، به انسان، که دارای آمادگی های طبیعی لازم بود، همه چیز را به موقع یاد می داد، به او اتحاد، قدرت، سخن و عقل تیزفهم بخشید.

موسخیون، پارهی ۶ مجموعهی ناوک. (تاریخ دقیق موسخیون مشخص نیست. امروزه او را متعلق به قرن ۳ ق. م. می دانند، اما عبارتی که نقل می شود، یقیناً دارای محتوای اواخر قرن پنجم یا قرن چهارم است. نام گوینده ی سخن و نام نمایشنامه معلوم نیست.)

ابتدا به عقب برمیگردم و چگونگی شروع زندگی و تثبیت آن را

φωνήν καὶ ὀνόματα ٣٢٢ a , εκρθροῦν .  $\delta$ ιαρθροῦν .  $\delta$ ιηθρώσατο

توضیح می دهم. ازمانی بوده است که زندگی انسانها به گونه ی زندگی حیوانات سپری می شده است. آنها در غارها و مغارهای کوهستانها اقامت داشته اند، زیرا هنوز خانه های دارای سقف و یا شهری که دارای برجهای سنگی دفاعی باشد، وجود نداشت. نه خیشهای خمیده، دل خاک سیاه را، که پرونده ی دانه هاست، می شکافت، و نه ردیف های پر ثمر تاکهای مستی آور پرورش می یافت. زمین، لمیزرع بود. آنها برای خوردن گوشت یکدیگر به کشتار دسته جمعی می پرداختند. قانونی وجود نداشت. خشونت همراه زئوس بر تخت نشسته بود. آنها وقتی زمان آ، که به وجود آورنده و پرورش دهنده ی همه چیز است، تغییری در زندگی انسان به وجود آورد و خواه با تدبیر پرومتئوس، یا به لحاظ ضرورت، یا در اثر تجربه ی طولانی، که خود طبیعت به عنوان آموزگار عرضه می دارد ـ موهبت دیمتر مقدس کشف خود طبیعت به عنوان آموزگار عرضه می دارد ـ موهبت دیمتر مقدس کشف شد، یعنی تغذیه از غلات کاشته شده، و مخزن شیرین باکخوس

<sup>1. .</sup> Αρχὴν βροτείου καὶ κατάστασιν βίου. المن ἀρχὴν βροτείου καὶ κατάστασιν βίου. الموسخيون داستان خود را يروتاگوراس Π. τῆς ἐν ἀρχῆ καταστάσεως موسخيون داستان خود را با كلمات γάρ ποτ αἰών آغاز مى كند و پروتاگوراس در محاوره افلاطون بَا اين بيان شروع مى كند (٣٢٠٠): ἦν γάρ ποτε χρόνος.

۲. قرائت  $\Delta i i$  کاملاً قطعی نیست (لوید ـ جونز در  $\Delta i i$  در الله, 1956, 57, n. 24)، هر چند به نظر من بسیار محتمل است. تفاوت میان دوران اولیه و دوران متمدن در این جا با ذکر نقطه ی مقابل این باور سنتی مورد تأکید قرار می گیرد که قانون یا عدالت همراه با زئوس بر تخت سلطنت نشسته اند: هسیود، Op. و کانون یا عدالت همراه با زئوس بر تخت سلطنت نشسته اند: هسیود، Op. و کانون یا عدالت همراه با زئوس بر تخت سلطنت نشسته اند: هسیود، Op. و کانون یا عدالت همراه با زئوس بر تخت سلطنت نشسته اند: هسیود، Op. و کانون یا عدالت همراه با زئوس بر تخت سلطنت نشسته اند: هسیود، Op. و کانون یا عدالت همراه با زئوس بر تخت سلطنت نشسته اند: هسیود، Op. و کانون یا عدالت همراه با زئوس بر تخت سلطنت نشسته اند: هسیود، Op با استناد به متون اورفئه این کانون و کانون یا ک

۳. مقایسه کنید با فیلهمون (Meineke, CGF IV, 54) فیلهمون در ۳۶ متولد  $δσαι τέχναι γεγόνασι, ταύτας, <math>\tilde{\omega}$  کرد). Λάχης,

πάσας έδιδαζεν ό χρόνος, οὺχ ό διδάσκαλος.

Bacchus [خدای شراب] به وجود آمد. زمین، که زمانی لمیزرع بود، با گاوهای یوغدار شخم گردید، شهرهای بارودار به وجود آمد، انسانها برای خود خانه ساختند و زندگی را از حالت توحش به سطح تمدن، تعالی دادند. بعد از آن قانون سوزاندن مردگان یا دفن آنها را وضع کردند، تا هیچ نشان محسوسی از رفتارهای ناشایست قبلی آنها باقی نماند.

کریتیاس، پاره ی ۲۵. دیلز ـ کرانتس ۱۸۰. (کریتیاس در ۴۰۳ کشته شد. این قسمت، از نمایشنامه ی سیسوفوس برگرفته شده است، و گوینده سیسوفوس است.) زمانی بوده است که انسانها زندگی بینظم و بهیمی داشته اند، آنها اسیر نیروهای حیوانی خود بودند، کار نیک پاداشی نداشت و به دنبال کار بد کیفری نبود. سپس، به نظر من، انسانها قانون مجازات را وضع کردند، تا اینکه عدالت حکمفرما شود و بر گستاخیها چیره گردد، و هر مجرمی به کیفر خود برسد.

سیسوفوس با بیان این نظریه به سخنان خود ادامه می دهد که دین اختراع قانونگذاران پیشین، برای جلوگیری از خطاهای مخفی از طریق تلقین پروا از خدایان همه بین، بوده است. (نگاه کنید صفحات ۱۵۳ و بعد ج ۱۱ ترجمه ی فارسی.)

درباره ی طب قدیم ۳ (۱، ۸-۵۷۴ لِتره). (این رساله احتمالاً مربوط به اواخر قرن پنجم یا اوایل قرن چهارم است. نگاه کنید به جی. ای. آر. لوید در اواخر قرن پنجم یا اوایل قرن چهارم است. نگاه کنید به جی. ای. آر. لوید در Phronesis, 1963. نتیجه گیری او در صفحه ی ۱۲۵ صورت گرفته است.) محض احتیاج موجب شد که انسانها به دنبال هنر پزشکی روند و بر آن دست یابند ... به نظر من انسانها ابتدا به همان شیوه تغذیه می کردند [یعنی مانند حیوانات]. به عقیده ی من طرز زندگی کنونی ما طی زمانی بس طولانی

۱. این دو واژه در دیودوروس ۱، ۸، ۱ نیز همراه هم آمده است؛ در گفتار علیه آیستو گیتون، ۱۵ عبارت ἀτακτος of φύσις یعنی بینظم طبیعی آمده است.

در اثر اکتشافات و اختراعات تکامل یافته است. بسیاری از ناراحتی های در دناک انسان ها از رژیم غذایی حیوانی و سنگین آنها ناشی می شد، در هنگام که غذاهای آنها خام و مفرد و دارای کیفیت سنگین بود... و به طرز معقول می توان فرض کرد که اکثر مردم دارای بنیهی بسیار ضعیفی بودند و به همین علت می مردند، در حالی که افراد قوی تر مقاومت زیادی نشان می دادند... بدین ترتیب آنها گندم را، پس از کوبیدن، بوجاری کردن، آرد کردن، الک کردن و خمیر کردن، به نان تبدیل کردند، و از جو نان جوین به دست آوردند. در مورد غذاهای فراوان دیگر نیز همین تجربیات را به دست آوردند. آبها را جوشاندند، غذاها پختند و با هم مخلوط کردند، با آمیختن غذاهای مفرد و سنگین با غذاهای سبک، همه چیز را با بنیه و توان انسان متناسب کردند.

ایسوکراتس، مدیحه، ۲۸ و بعد. ایسوکراتس (۳۳۸-۳۳۳) در این جا نظریهی پیشرفت را برای هدفی میهن پرستانه به کار می گیرد: یونان تمدن خود را وامدار آتن است، زیرا دیمیتر وقتی هنگام جست و جوی دخترش به این شهر رسید، برای قدردانی از مهربانی آنها، دو نعمت به شهر بخشید: کشت و زرع غلات، و تجلیل از صنایع، و آنها را به زندگی آینده امیدوار ساخت. نعمت اول این اطمینان را به وجود آورد که ما نباید همانند حیوانات، زندگی کنیم. او در ادامه می گوید (۳۲۶):

اگر همه ی این سخنان را به یک سو نهیم و به آغاز امور نظر افکنیم، متوجه خواهیم شد که انسان ها وقتی اول بار بر روی زمین گام نهادند از آن نوع زندگی که ما داریم برخوردار نبودند، بلکه به تدریج در اثر کوششهای مستمر خود به آن رسیدند... (۳۸) این سرآغاز نعمت های شهر ما بود، یعنی یافتن لوازم معیشتی انسان هایی که قرار است از هر جهت زندگی خوب و منظمی داشته باشند. زیرا به عقیده ی او زندگی ای که صرف معیشت باشد زندگی شایسته ای نیست، به همین دلیل در اندیشه ی سایر چیزها فرو رفت،

به طوری که هیچیک از نعمتهایی که انسانها امروزه از آنها برخوردارند، و ما آنها را مديون يكديگر هستيم و نه خدايان، در مورد شهر ما اين گونه نبوده است، بلكه اغلب آنها را خود او [ديميتر] مستقيماً به وجود آورده است. (۳۹) او یونانیان را، که به صورت دسته های پراکنده و بدون قانون زندگی می کردند، برخی در زیر ستم جباران می نالیدند و برخی دیگر به علت فقدان رهبریت از بین می رفتند، از این بدبختی ها نجات داد؛ برخی را تحت حمایت قرار داد و به عنوان الگویی برای دیگران عمل کرد؛ زیرا او اولین کسی بود که به وضع قانون دست یازید و مقرراتی به وجود آورد... (۴۰) در مورد هنرها و فنون، اعم از هنرهای ضروری زندگی و هنرهای تفننی و التذاذی، نیز شهر ما برخی از آنها را اختراع کرد و برخی دیگر را نیز مورد بررسی و تنظیم قرار داد، و سپس در اختیار سایر انسان ها قرار داد تا مورد استفادهی آنها قرار گیزد... (۴۲) به علاوه همهی شهرها خودکفا نیستند. بعضی فقیر هستند، و بعضی دیگر بیش از حد نیاز خود تولید میکنند، و این برای آنها مسئله است، از یک طرف باید مازاد مصرف خود را بفروشند و از طرف دیگر لازم است کمبودهای خود را تأمین کنند. در این مورد نیز آتن، با بریا کردن پیرائوس Peiraeus به عنوان مرکز بازرگانی یونان، به کمک آنها شتافت؛ هر چیزی که در جاهای دیگر به راحتی پیدا نمی شد در این جا به وفور در اختیار مشتریان قرار می گرفت.

آنچه را از ایسو کراتس نقل کردیم با این سخنان مقایسه کنید:

(الف) دیودوروس ۱۳، ۲۶، ۳ (سخنان نیکولائوس سیراکوزی در آن هنگام که برای اسرای ۴۱۳ ق. م. آتنی شفاعت می کرد). آتنیان اولین کسانی بودند که تهیهی مواد غذایی کاشته شده را برای یونانیان به ارمغان آوردند؛ آنها این کار را از خدایان آموختند و خودشان به آن عمل کردند و دراختیار همه قرار دادند. آنها به وجود آورندگان قوانین بودند، قوانینی که زندگی عمومی ما را از حالت وحشیانه و شریرانه به صورت جامعهی متمدن و

عادلانه درآورد.

(ب) در مورد دوام این عقیده، دیتنبرگر، ۷۰۴، ۲۰۴، متنی متعلق به قرن دوم ق. م. حاوی پیشنهاد نمایندگان دلفی برای تجلیل از یتخنیتای technitai (هنرمندان تئاتر) آتنی است. در آن پیشنهاد آمده است: مردم آتن انسانها را از حالت «بهیمیت» به سطح تمدن برکشیدند، و حرفه ها را به آنان آموختند، و آنها را از نعمت کشاورزی، و قانون، و تمدن برخوردار کردند.

# ۳.واقع گرایان الف) توکودیدس

برای فهم وضعیت عصری که سوفسطاییان در آن زندگی می کردند، هیچ کاری بهتر از این نیست که با سخنان توکودیدس که مورخ فلسفه است شروع کنیم. او جنگ داخلی عظیمی را شرح می دهد که در زندگی سی سال اخیر قرن پنجم یونانیان فوق العاده مؤثر بوده است، جنگی که نه تنها شهرهای یونان را از یکدیگر متفرق ساخت بلکه در هر شهری نیز دستجات و احزاب مختلفی به وجود آورد. به بیان خود وی (۳۸،۲۳):

جنگ، که آرامش زندگی روزمره را برهم میزند، آموزگار سختگیری است، و خلق و خوی اکثر انسانها را با شرایط پیرامونِ آنها وفق می دهد... وقتی انسانها مدعی شدند که حق دارند کلمات را به دلخواه خود برای توجیه کارهایشان به کار برند، ارزشهای متداول آنها دگرگون شد: جسارت نامعقول را شجاعت و وفاداری به انجمن و پرهیز از جبن و ترسویی شمردند؛ اعتدال و خویشتن داری را قبایی برای ترس و بددلی ساختند، سعی در فهمیدن کامل یک مطلب را تعلل از اقدام عملی قلمداد کردند... خلاصه، کسی که قبل از همه

دست به کار بدی میزد مورد تشویق قرار می گرفت، و این کار سبب شد که گناهان و جرایمی که به اندیشه خطور نمی کرد عملی گردد. ا

منظور اصلی توکودیدس بیان آثار کشمکشهای داخلی است، اما نحوه ی بیان او، مخصوصاً در نقل قولها، نشان می دهد که این خصوصیات در مورد رفتار ایالتهای مختلف یونان نیز صادق است. قابل توجه است که حتی سخنوران او، که هدفشان اقناع است، به ندرت توسل به حق و عدالت، و یا سایر معیارهای اخلاقی مورد قبول همه را برای اهداف خود مؤثر می دانند: همه قبول دارند که فقط به دنبال سود شخصی رفتن می تواند موفقیت آفرین باشد. توکودیدس نسبت به تفکرات هم میهنان یونانی خویش بصیرت نافذی دارد، و می توان به ادعاهای او اعتماد کرد مبنی بر این که برخی از آن سخنان را خودش شنیده است و گزارش دست اول از دیگران عرضه می کند، و این که در هر حادثه ای آنچه را که در لفافهی سخن پیچیده است بازسازی می کند، در عین حال که سعی می کند تا نهایت امکان به روح و جان کلام می کند، در عین حال که سعی می کند تا نهایت امکان به روح و جان کلام عصیان هایی از قبیل عصیان تراسوماخوس در جمهودی فراهم می کند، و بر عصیان هایی از قبیل عصیان تراسوماخوس در جمهودی فراهم می کند، و بر تفاسیر رایج از مفاهیمی چون طبیعت انسان، قانون، عدالت، منفعت یا سود، و روابط متقابل آنها پرتو می افکند. بنابراین برخی نکات روشنگر سود، و روابط متقابل آنها پرتو می افکند. بنابراین برخی نکات روشنگر سود، و روابط متقابل آنها پرتو می افکند. بنابراین برخی نکات روشنگر سود، و روابط متقابل آنها پرتو می افکند. بنابراین برخی نکات روشنگر

۱. ترجمه با اندکی تصرف، مبتنی است بر .2 Gomme, Comm. on Thuc. 2.

۲. این سخن نوعی مبارزه کردن با گاو وحشی شاخدار است. در مورد مسئله دشوار تاریخی بودن نقل قولهای توکودیدس، ظاهراً پژوهشگران اندکی متمایل به قبول هر دو طرف هستند. ارنبرگ می گوید (S. and P. 42) او با اکثر پژوهشگران موافق است که «نه تنها «صورت» بلکه تا حدودی «روح» آنها هم توکودیدی است... اما در این مطلب تردیدی نیست که بازسازی حقیقی (τά ἀληθῶς λεχθέντα) و طرف این سخن می تواند درست باشد؟

کتاب او با طرح کنونی ما مرتبط است.

مشهورترین نمونهی «واقع گرایی» اخلاقی، گزارشی است که او از گفت و گوی میان نمایندگان آتن و مردم جزیره ی کوچک ملوس به دست می دهد ؟ آنجا که مردم آتن می خواهند به جزیرهی هم پیمان خویش تعدی کنند (۵، ۸۵-۱۱۱). نمایندگان مردم آتن ابتدا می گویند که آنها نه استدلالهای اخلاقی به کار می برند و نه از مردم ملوس چنین انتظاری دارند، زیرا هر دو طرف می دانند که در روابط انسانی، عدالت در آنجا مطرح است که هر دو طرف قدرت مساوی داشته باشند: زورمندان هر کاری را که می توانند انجام می دهند و افراد ضعیف هم فرمان می برند. مردم ملوس می گویند: بسیار خوب (بخش ۹۰). ضمن محدود ساختن خودمان به شیوهی استدلال مورد نظر شما، و مد نظر قرار دادن منفعت (τὸ ξυμφερον) به جای عدالت، اعلان می کنیم که این یک اصل عمومی سودمند (χρήσιμον) است که کسانی که در معرض خطر هستند به انصاف و عدالت (τά εἰκότα καὶ δίκαια) متوسل شوند ـ اصلى كه شما هم ممكن است زماني به آن نيازمند گردید ... (۹۸) چون شما مانع از آن هستید که ما از عدالت سخن گوییم، و از ما فقط منفعت (ξυμφόρω) خودتان را می خواهید، ما هم آنچه را که به نفع (خرسیمون χρήσιμον) ماست خواهیم گفت، و اگر با منافع شما سازگار باشد، سعى خواهيم كرد شما را متقاعد سازيم.

اما بعداً (بخش ۱۰۴) مردم ملوس مبادرت به طرح ملاحظات اخلاقی می کنند و مدعی می شوند در عین حال که ضعیف اند به امداد الهی امیدوارند، زیرا آنها جانب حق را گرفته و با بی عدالتی (δικαίουs) مبارزه می کنند. نمایندگان آتن می گویند این سخن غیرواقع گرایانه است:

ما در مورد خدایان معتقدیم، و در مورد انسانها به یقین می دانیم، که به طور کلی، بنا به ضرورت طبیعی (اوپو فوسیوس آناکایاس ۱۵۹

ما این قانون (نومون νούσεως ἀναγκούσε)، کسی که برتر است فرمان می راند. ما این قانون (نومون νὸμον) را نساخته ایم... ما فقط آن را به کار می بندیم و بعد از ما نیز تا ابد چنین خواهد بود. شما هم اگر در موقعیت ما بودید همین کار را می کردید... مردم اسپارت نیز کمکی به شما نخواهند کرد. آنها بیش از دیگران به تساوی لذت با خیر و تساوی منفعت با عدالت معتقدند. ا

نمایندگان آتن همچنین خطاب به خود مردم اسپارت (۱، ۷۶، ۲)، می گویند:

این حکم از ازل پابرجاست که افراد ضعیف باید از افراد قوی فرمان برند. شما مردم اسپارت، در حالی که واقعاً به منافع خود می اندیشید، به عدالت استناد می جویید، در صورتی که آن هرگز کسی را که دارای قدرت برتر است از افزون خواهی خود باز نمی دارد. کسانی مستحق ستایش هستند که، در عین حال که طبیعت انسانی آنها را به سوی کسب قدرت سوق می دهد، بیش از آنچه وضعیت برترشان اقتضا می کند عدالت می ورزند.

سخنان هرموکراتس Hermocrates سیسلی که به همشهریان خود بر ضد مهاجمان آتنی هشدار می داد کاملاً با مطالب بالا همسو است (۴، ۶۰، ۱):

آنها تحت عنوان مشروع اتحاد، دشمنی طبیعی را در مقابل منافع خود قرار دادند... (۶۱،۵) کاملاً قابل قبول است که آنها در جهت زیادت طلبی های خود نقشه چینی کنند. من سلطه طلبی آنها را نکوهش

τὰ μὲν ἡδέα καλά νομίσουσι, τὰ δὲ ζυμφέροντα δικαια.

١. فصل ١٠٥:

نمی کنم، بلکه کسانی را که به راحتی این امکان را به آنها می دهند مذمت می کنم. طبیعت کلی انسان این است که بر مردم سر به زیر فرمان براند، اما همان اندازه هم طبیعت اوست که در برابر حملهی دیگران مقاومت کند.

پریکلس با صراحت به مردم آتن می گوید آنها امپراتوری خود را «به صورت یک جبار» در آورد «اند (۲، ۶۳، ۲): شاید انجام چنین کاری اشتباه بوده است، اما اکنون دست برداشتن از آن خطرناک است. کلئون در حمایت از مجازات شدید شهر شورشی موتیلنه، همین سخنان را با تأکید بیشتر تکرار می کند. او در این سخنرانی، که بیشتر از حیث صراحتش قابل توجه است تا منطقی بودنش، به مفهوم عدالت پشت پا نمی زند بلکه با ظرافت از مردم موتیلنه می خواهد آن را فرع بر قدرت (ἐσχύς) بدانند (۳، ۳۹، ۳). او با پیشنهاد کشتن مردان آنها و به اسارت گرفتن زنان و بچههای آنها مدعی می شود که عدالت را با منفعت وفق داده است (κοκαια) را با موتیلنه مستوجب این سرنوشت هستند؛ وی بالافاصله ادامه می دهد، اما اگر این سخن نادرست باشد باز هم منافع آتن ایجاب می کند که آنها را با کمال بی پروایی (παρά το εἰκός) بکشد مگر اینکه بخواهد از امپراتوری خود دست بردارد و انسان دوستی پیشه سازد. او دوباره می گوید امپراتوری خود دست بردارد و انسان دوستی پیشه سازد. او دوباره می گوید طبیعت انسان است که اصلاح گران را تحقیر می کند و سلحشوران را به چشم طبیعت انسان است که اصلاح گران را تحقیر می کند و سلحشوران را به چشم

۱. ۳، ۳۷، ۳. اریستوفانس نیز همین بیان را دارد، آنگاه که همسرایان سلحشور او καλήν γ' به دموس Demos تبریک می گویند (سلحشوران ۱۱۱۱) زیرا څغند دروس گویند

ἀρχήν, ὅτε πάντες ἄν θρωποι δεδίασί δ' ὥσ περ ἄνδρα τύραννον.

ریشخند دموکراسیای که مثل یک جبار تنور تنوی عمل می کرد، چیزی نبود که اریستوفانس به آن بی توجه باشد.

بزرگی مینگرد (۲۹، ۵). زیرا چیزهایی که برای یک امپراتوری خیلی خطرناکند عبارتند از ترحم، عشق به مذاکره، و انسانیت (خوشقلبی، و محجوبیت: ۲۰۰،۴۰، دُتروری).

دیودوتوس، که با این بی رحمی مخالف بود، دلایلی مطرح نکرد که انسان دوستانه تر از اظهارات کلئون باشد. دلیل او فقط این بود که چنین کاری به نفع آتن نیست. او بین عدالت و منفعت فرق می گذارد و می گوید فقط باید در اندیشه ی منفعت باشیم: این یک امر قضایی نیست بلکه مشورتی سیاسی است و یگانه مطلب اساسی این است که چگونه از اهالی موتیلنه بهترین بهره را ببریم (۴،۴۴). انتقام ممکن است کاملاً عادلاته باشد، ولی به نفع آتن نیست. این داوری کلئون که در صورت انتقام عدالت و منفعت هر دو تأمین می شوند، نادرست است (۴۷،۵). طبیعت هر کسی، اعم از جامعه یا فرد، مقتضی خطاکاری است، و هیچ قانونی نمی تواند از آن جلوگیری کند. فقر موجب بی پروایی می شود، ثروت غالباً به تکبر و هواپرستی منتهی می شود (۴،۲۵). نشان ساده لوحی است که بگوییم طبیعت انسان، وقتی به چیزی متمایل شد، نیروی قانون یا هر عامل تهدید دیگری نمی تواند از آن باز چیزی متمایل شد، نیروی قانون یا هر عامل تهدید دیگری نمی تواند از آن باز دارد (۷،۲۵).

خود اهالی موتیلنه، با کمک خواستن از اسپارت، نشان می دهند که معتقدند توسل به عدالت یا ترحم، مشکل آنها را حل نخواهد کرد. آنها در آغاز سخن گفتند (۲،۹،۲) به خوبی می دانند که حکم یونان درباره ی ایالتی که در یک جنگ، شورش به پا کند چیست: طرف دیگر، آن را تا آنجا که برایشان مفید است می پذیرند، ولی تنها گذاشتن هم پیمانشان را بد می شمارند. آنها در ادامه (برخلاف رسم سخنگویان توکودیدس) می گویند از عدالت و شرافت سخن خواهند گفت (۱،۱۰)، اما در واقع مطالب ناچیزی در آن مورد می گویند و به زودی خاطرنشان می کنند (۲،۱۱) که یگانه مبنای استوار برای هر توافقی، واهمه ی مساوی از همدیگر است.

نمونههای دیگر رابطه ی میان عدالت و منفعت در سخنان نمایندگان کورنیت Corinthians در آتن دیده می شود (۱،۴۲،۱: هگمان نکنید هر چند آنچه ما می گوییم عادلانه است، منفعت شما در جهت دیگری واقع است، یعنی باید جنگ تحقق یابد») و مردم پلاته Plataeans به اسپارتیان پس از محاصره ی (۳، ۵۶، ۳) آنها گفتند، اگر شما عدالت را با معیارهای منافع (χρήσιμον) آنی خود بسنجید، داوران واقعی حقیقت (χρήσιμον) نخواهید بود، بلکه معلوم خواهد شد که در جهت مصلحت (τὸ δρθόν) گام برمی دارید.

### ب) تراسوماخوس در «جمهوری» ۱

موضوع بحث جمهوری ماهیت عدالت یا چیستی حق است. پس از مقداری بحث مقدماتی در تعاریف رایج («حق هر کسی را به خودش پرداختن»، «سود رساندن به دوستان و زیان رساندن به دشمنان»)، تراسوماخوس ناگاه می گوید: سخنان آنها بی معنی است، و نظر خود را چنین ابراز می دارد: «عدالت چیزی جز منفعت اقویا نیست.» در توضیح این سخن می گوید جامعه یا به دست یک جبار اداره می شود، یا به وسیلهی عدهای اشرافی، و یا به دست عامهی مردم؛ در هر حال طبقهی حاکمه قوانین را با توجه به منافع خویش تدوین می کند. آنها با وضع این قوانین اعلام می دارند که کار درست برای رعایای شان کاری است که منافع آنها را تأمین کند، و کسانی که از آن منافع فاصله گیرند، قانون شکن و خطاکار هستند و باید کیفر ببینند. عدالت در تمامی جامعه ها یکی است، یعنی آن چیزی که به نفع طبقهی عدالت در قمامی جامعه ها یکی است، یعنی آن چیزی که به نفع طبقهی حاکمه باشد. و چون قدرت به دست طبقه ی حاکمه است، پس عدالت در هر

جمهوری ، کتاب اول، b ۲۳۶ اینکه آیا تفسیر عرضه شده در جمهوری ، دیدگاه ها و شخصیت تراسوماخوس تاریخی را نشان می دهد یا نه، در این جا مورد بحث ما نیست. در این مورد نگاه کنید به صفحات ۲۵۰ و بعد کتاب ج ۱۱ ترجمه ی فارسی.

جایی عبارت است از چیزی که به سود اقویا باشد.

تراسوماخوس، در پاسخ به سوآلات سقراط، این نکته را هم می افزاید که اگرچه به نظر او رفتار عادلانه برای رعایا، تبعیت از قوانینی است که حاکمان آنها وضع کرده اند، اما این سخن بدان معنی نیست که اگر آن قدر تمندان، به خطا، حکمی راکه به نفع شان نیست صادر کنند رعایا ملزم به اطاعت از آن هستند. به نظر او فرمانروا هم، مثل هر پیشه ور یا صنعتگری، وقتی که از روی نادانی و به طور غلط عمل کند فرمانروا به معنی دقیق کلمه نیست، بلکه فقط هنگامی لایق این نام است که مهارت خود را به طرز صحیح به کار گیرد. فقط در آن صورت است که او به چیزی که برایش بهترین است فرمان می دهد، و رعایا باید از آن اطاعت کنند.

سقراطاز اینکه تراسوماخوس میان حکومت و پیشه هایی چون پزشکی مقایسه کرده است استفاده می کند، و، با اقتباس از عبارت «به معنی دقیق کلمه» از او، می گوید پیشه ور از آن جهت که پیشه ور است به دنبال منافع خویش نیست، بلکه به نفع کسانی عمل می کند که پیشه ی خود را برای آنها به کار می گیرد ( ۴۲۲ ه کرد کورن و کرد کرد کرد کرد کرد کرد کرد به نفع بدن است، و کار پرورش دهنده ی اسب به نفع اسب و همین طور. نتیجه اینکه فن حکومت، به معنی دقیق کلمه، قوانینی وضع می کند که به نفع رعایاست نه به نفع خود واضعین قانون. ا

تراسوماخوس پاسخ می دهد، تو می خواهی بگویی، چوپانان فقط به

۱. جوزف Joseph میگوید این سخن سقراط درست است که هدف یک مهارت، از آن جهت که مهارت است، سود رساندن به صاحب آن نیست، هر چند که او از این طریق امرار معاش کند، اما خطای او در این جاست که گمان می کند همهی مهارت ها منفعت کسانی را که در مورد آنها به کار می رود، در نظر دارد. شکار چی مهارت خود را در مورد شکار به کار می برد اما نه برای سود رساندن به آن، یا رقاص بر روی بدن خود اعمال مهارت می کند ولی برای کمال این کار ممکن است به بدن خود فشار یا آسیب برساند.

فکر پرورش رمدها هستند، اما، پرورش رمدها و چاق کردن آنها درنهایت به سود رمدها نیست بلکه به نفع چوپانان یا اربابان آنهاست. همین طور، عدالت نیز برای تأمین منافع شخص دیگر است: برای خود زیردستان فرمانبردار زیانبار است. ظلم برخلاف آن است: بر مردم کاملاً ساده و عادل فرمان می راند، مردمی که برای تأمین منافع اقویا عمل می کنند. افراد عادل همیشداز ستمکاران عقب می مانند، هم در معاملات شخصی و هم در روابط حکومتی و دولتی (پرداخت مالیات، خدمت بی مزد، فسادناپذیری). فایده ی ظلم در آن هنگام به خوبی دیده می شود که در مقیاس بسیار وسیع و به طرز کاملاً موفق صورت گیرد. وقتی یک جبار قدرت به دست می آورد، و دست به غارت و یغما می زند، همهی مقدسات را زیر پا می گذارد، اما به جای اینکه مانند خطاکاران جزء، عقوبت بیند، از سوی مردمی که مورد تعدی قرار گرفته اند به القاب و عناوین عالی مفتخر می گردد. پس ظلم نیرومندتر، و آزادتر و والاتر از عدالت است و بدین ترتیب نظریه ی اصلی ما به اثبات آن چیزی است که برای اقویا سودمند باشد.

وقتی سقراط می پرسد آیا منظور او این است که ظلم فضیلت است و

۱. کروس Cross و وزلی Woozley ( Comm. on Rep. 48 f.) Woozley می گویند چون ادعای سقراط درباره ی حکومت مبتنی بر قیاسی است که از تعمیم استقراء ناقص به دست آمده است، تراسوماخوس به حق با بر شمردن نمونه ی ناقض به آن اعتراض می کند. اما این تراسوماخوس بود که مفهوم مهارت به معنی دقیق (یعنی به صورت ایده آل) کلمه را مطرح کرد، تا بگوید هیچ فرمانروای کامل خطا نمی کند؛ و سقراط به همین دلیل توانست بگوید کار چوپان، از آن حیث که چوپان است، فقط عبارت از پرورش رمه است. مخصوصاً مقایسه کنید با که چوپان است، فقط عبارت از پرورش ده است. مخصوصاً مقایسه کنید با که چوپان است، فقط عبارت از پرورش ده است. مخصوصاً مقایسه کنید با که چوپان است، فقط عبارت از پرورش ده است. مخصوصاً مقایسه کنید با که چوپان است، فقط عبارت از پرورش ده است. مخصوصاً مقایسه کنید با که که که دو می شوره این نظریه نگاه کنید به می که دو که که دو که دو

۲. ۳۴۳ c، ώs άληθῶs. کرنفرد به «کسانی که عادل نامیده می شوند» ترجمه میکند، ولی Lee عبارت را ندیده می گیرد.

٣. آرته ἀρετή، معمولاً چنین ترجمه می شود، ولی بار معنایی اخلاقی ای را که همیشه همراه کلمهی «فضیلت» است ندارد. معنی آن برتری خاصی است که

عدل رذیلت، پاسخ می دهد به نظر وی بهتر است ظلم را حُسن تدبیر (یا احتیاط، εὐβουλία) و عدل را «ساده لوحی شرافتمندانه» بنامند. او اندکی بعد عادل را «ساده لوح مهذب» و ظالم را «خوب و خردمند» می نامد. سقراط می گوید: این، سخنِ دشواری است. اگر می گفت ظلم با اینکه مذموم و ناپسند است منافعی دربر دارد، سخنش قابل فهم بود، ولی او به صراحت آن را خوب و ممدوح می داند و هر صفتی را که معمولاً متعلق به عدل دانسته می شود به آن نسبت می دهد. در این صورت آنها نخواهند توانست براساس می شود به آن نسبت می دهد. در این صورت آنها نخواهند توانست براساس می اس مشترکی با یکدیگر بحث کنند. به علاوه در این جا به نظر می رسد تراسوماخوس اندیشه ی خود را بازگو می کند و به آنچه می گوید ایمان دارد. تراسوماخوس به جای اینکه این مطلب را به صراحت بپذیرد می گوید: «برای تو چه فرق می کند به آن معتقد باشم یا نه ؟ تو فقط در ابطال آن بکوش.» کلماتی که در پرتو برخورد بعدی وی حایز اهمیت زیادی می گردد.

سقراط با استدلالهایی چند ۲ به ابطال قول او می پردازد، که برای

هر شی یا عضو یا ابزاری را قادر می سازد تا کار مختص به خود را انجام دهد. (نگاه کنید به صفحه ی ۱۷۰ و بعد ج ۱۱ ترجمه ی فارسی.) سقراط در a-b ۳۵۳ از آرته ی چشم و گوش سخن می گوید: حتی چاقویی که خوب ساخته شود و تیز باشد دارای آرته است. بلافاصله پس از این، تراسوماخوس با سقراط موافقت می کند تا اینکه او جبار ستمگر را «خوب و خردمند» بنامد، وی صفت  $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$  به کار می برد که با آرته به یک معناست. هیچ گونه داوری اخلاقی در این جا مطرح نیست، اگر چه سقراط در حوزه ی اخلاقی با افزودن کلماتی از قبیل  $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$  مسایل اخلاقی را هم وارد می سازد، و تراسوماخوس بی پروا می پذیرد.

مقایسه کنید با توکودیدس ۴،۸۲،۳ در مورد چگونگی تغییر معنای کلمات (صفحه کنید با توکودیدس ۴،۸۲،۳ موضوعاتی ۱۵۷ و بعد کتاب حاضر). عبارت ۱۸۳، ۱ به طرز جالبی با موضوعاتی که اینجا مطرح می شود مشابهت دارد: τὸ εὕηθες, οῦ τὸ εχεικαταγελασθὲν ἡφανίσθη.

اولین برهان به نظر جوزف «کاملاً قانع کننده» می آید (Rep. 52).
 او کروس و وُزلی آن را «تقریباً بسیار بد» می دانند (Rep. 52).

مشخص کردن دیدگاه تراسوماخوس توجه به پاسخهای او در برابر آن استدلالها حایز اهمیت است.

پس از اولین برهان بر اینکه عادل، خوب و خردمند و ظالم، بد و نادان است، به گفت و گوی زیر می رسیم (۳۵۰ d):

ترا: با آنچه تو می گویی موافق نیستم، و می توانم آنها را ابطال کنم؛ ولی اگر چنین کنم، مرا متهم به مدیحه سرایی خواهید کرد. پس یا بگذار آنچه را می خواهم، بگویم، یا اگر مایل هستی باز هم سوآل کن، ولی من در پاسخ تو «خوب، خوب» خواهم گفت و با اشاره و جنباندن سر به تو پاسخ خواهم داد، آن گونه که هنگام گوش دادن به افسانه های پیرزنان قصه گو عمل می کنند.

س: ولى برخلاف عقيده ى واقعى خود پاسخ مده.

ترا: بلی، برای رضایت تو چنین می کنم، زیرا تو نمی گذاری من سخن گویم. دیگر چه می خواهی؟ ۱

س. هیچ چیز. اگر آماده ای چنین کنی، بکن. من به سوآلات خود ادامه می دهم.

از این جا می توان نتیجه گرفت اکه نه استدلال قبلی نظر تراسوماخوس

لی، با تغییر کلمات سقراط κτλ μηδαμῶς κτλ باسخ بده» باسخ ترسوماخوس را به این معنی مطابق اندیشه ی واقعی خود پاسخ بده»)، پاسخ ترسوماخوس را به این معنی می گیرد که او مطابق خواهش سقراط عمل خواهد کرد، نه به گونهای که قبلا گفت. ترجمه ی کُرنفورد «چیزی بر خوشایند تو» اندکی مبهم است، ولی احتمالاً منظور او هم همین است. جوت و شوری به همان معنایی قبلاً گفتیم ترجمه کردهاند که مسلماً معنای آشکار جمله است. تراسوماخوس اندیشه خود را بازگو نخواهد کرد، زیرا نمی تواند این کار را به روش پرسش و پاسخ سقراط انجام دهد. Δία بیش حود را پیش خود را پیش کیس به سفراط انجام دهد. Δία که شروش خود را پیش گیر.»

است و نه آنچه که بعد آمی آید ۱، مگر اینکه به ۲۵۱ توسل جوییم، که او در آنجا میان «اگر تو برحق باشی» «و اگر حق با من باشد» فرق می گذارد، و سقراط از آو به خاطر این کار تشکر می کند؛ و نتیجه ی «حق با من باشد» این است که دولت قوی قوت خود را رهین منت ظلم است. برعکس اظهارات بعدی تراسوماخوس: «بگذار چنین باشد، ۲ زیرا نمی خواهم با تو مخالفت کنم» (۲۵۱ ط)؛ «می توانی بی هیچ واهمه، از پیروزی خود لذت بری، نمی خواهم این جمع را معذب سازم» (۲۵۲ b)؛ «بنابر استدلالی که کردی این گونه به نظر می رسد» (۳۵۲ و آخرین کلمات او: «بسیار خوب، این این گونه به نظر می رسد» (وشن است که سقراط اندیشه ی خود را پی می گیرد بدون اینکه به موافقت تراسوماخوس توجهی داشته باشد، و می گیرد بدون اینکه به موافقت تراسوماخوس توجهی داشته باشد، و تراسوماخوس ملزم به قبول آنها نیست.

در بررسی دیدگاهی که در این جا به تراسوماخوس نسبت داده شده است جدید ترین شیوه این است، که همهی شقوقی را که امروزه برای یک فیلسوف ممکن به نظر می رسد طرح کنند، و با بررسی کامل محاوره، آرایی را که از آنِ خود ترسوماخوس است مشخص سازند. آین کار خیلی ارزشمند است، ولی اگر جنبه ی داستانی محاوره و برخورد عاطفی طرفین

۱. به همین خاطر نمی توانم با کروس و وُزلی (Rep. 58) همرأی باشم که «اشتباه تراسوماخوس در این بود که با سقراط موافقت نمود که عدالت برتری روح است»، زیرا او بی درنگ استدلال سقراط را طرد می کند (۳۵۰ d).

Υ. ἄστω. همین طور ἄστω در a ۴۵۴ به معنی «به شیوه ی خویش عمل کن» است، نه به معنی «قبول می کنم که» (لی).

۳. کرفرد (1) پوچ گرایی (D. U. J. 1947, 19) آنها را چنین برمی شمارد (۱) پوچ گرایی اخلاقی، (۲) اصالت قانون، (۳) حق طبیعی، (۴) خودخواهی روانشناختی. به نظر کروس و وُزلی (20) (Rep. 20) آنها عبارتند از (۱) تعریف طبیعت گرایانه، (۲) دید گاه پوچ گرا، (۳) تفسیر ضمنی، (۴) تحلیل ذاتی. منابع مربوط به تحقیقات دید گاه پوچ گرا، (۳) تفسیر ضمنی، (۴) تحلیل ذاتی. منابع مربوط به تحقیقات مهم پیشتر را می توان در مقالهی کرفرد ملاحظه کرد، اما او به تحلیل دقیق مکس سالومون Max Salomon در , Savigny - Stifung کرد، اما رهای نکرده است.

بحث را نادیده بگیرد (که در مورد افلاطون چنین کاری اصلاً روا نیست) احتمال خطا در آن زیاد است؛ باید به این حقیقت متوجه بود که نیروی محرکهی تراسوماخوس احساس عاطفی است تا تحقیق فلسفی. هیچ یک از اینها از بررسی اجمالی استدلال معلوم نمی شود، بلکه در هر مورد توسط افلاطون مورد تأکید قرار می گیرد. تراسوماخوس تحت تأثیر احساس عاطفی نیرومند قرار گرفته و سخنان خود را از روی عمد به صورت تناقض گویی حاد بیان می کند: «عدالت؟ آن، چیزی جز منافع اقویا نیست!» لازم نیست این سخنان را به معنی لفظی آن بگیریم، او از موفقیت تبهکاران و وضعیت رقت بار بسیاری از نیمکردان در حیرت افتاده می گوید: «عدالتی در کار نیست، عدالت وجود ندارد.» منظور او این است که چیزی به نام عدالت وجود دارد و او به خوبی از ماهیت آن آگاه است ولی در این زمان نباید بیهوده در جست و جوی آن بود. شدت تناقض در این جاست که برای هر یونانی ای در جست و جوی آن بود. شدت تناقض در این جاست که برای هر یونانی ای کلمات عدالت و عدل (دیکایون) دارای ارزش اخلاقی مثبتی هستند: این مفاهیم چنان دامنه ی وسیعی دارند که مفهوم عدل را تقریباً می توان با مفهوم مفاهیم چنان دامنه ی وسیعی دارند که مفهوم عدل را تقریباً می توان با مفهوم مفاهیم چنان دامنه ی وسیعی دارند که مفهوم عدل را تقریباً می توان با مفهوم مفاهیم چنان دامنه ی وسیعی دارند که مفهوم عدل را تقریباً می توان با مفهوم منازش اخلاقی مشتی هستند: این

اعتقاد دینی و هدف انسانی مطابقت دارد: انسانها و خدایان هر دو به این قانون، که مبتنی بر ضرورت طبیعی است، معتقدند، که افراد قوی باید بر دیگران فرمان رانند. اینجا به وارونگی آشکار ارزشها میرسیم، که توکودیدس در کتاب ۳ از آن سخن می گوید، اگرچه غالباً، چنانکه او می گوید، اعمال زشت با الفاظ زیبای فریبنده توجیه می شوند. به نظر من هدف تراسوماخوس این بوده است که از نفاق پرده بردارد و نشان دهد که چگونه معنی عدالت مورد تحریف قرار می گیرد. افراد و جوامع چنان عمل می کنند که گویی اقتضای عدالت این است که ضعفا مورد ستم قرار گیرند و اقویا فقط به دلیل اینکه قوی هستند هر کاری خواستند بکنند، در عین حال که غالباً به آن اعتراف نمی کنند و مخالفین خود رابه کاری متهم می سازند که خود انجام می دهند.

این زمینه ای است که تأثیر متقابل امر واقعی و امر آرمانی، یعنی «است» و «باید»، را در سخنان تراسوماخوس باید در مقابل آن دانست. این سخن ابهامی را که ممکن است برای برخی به وجود آید توجیه می کند، اگرچه پژوهشگران مدعی هستند با تحلیل دقیق، آن را برطرف کردهاند. تراسوماخوس، با تحقیر و عصبانیت، به بیان امری واقعی می پردازد: «به نظر من عدالت چیزی جز منفعت قدر تمندان نیست»، و بعد آن را محدود می کند به «منافع دولت حاکم». یا باید این را نمونه ای از واژگونگی اخلاق موجود به حساب آورد ـ کلمه ی «عدالت» هنوز مجاز و مشروع است، اما به جای چیزی

۱. لازم است این را نظر شخصی بدانیم، زیرا اکنون عده ی قلیلی به آن معتقدند و دیگران مطالب گفتنی زیادی برای آنها دارند. از جمله کسانی که در گذشته نظری مشابه نظر من داشته اند، گروته، بارکر، جوزف، برنت و تیلور هستند. اخیرا کرنفورد گفته است که هدف تراسوماخوس تبلیغ نظریه ی حق طبیعی است، و کروس و وُزلی گفته اند به عقیده ی او وظیفه ی اخلاقی ضعفا خدمت به اقویاست؛ اما او بعدا به طور بدبینانه از ما می خواهد به گونه ای که وظیفه ی ما ایجاب می کند عمل نکنیم.

نشسته است که هیچ کس آن را جایز نمی داند ـ و یا دال بر از بین رفتن محتوای اخلاقی خود کلمه دانست: آنچه امروزه عدالت نامیده می شود ارتباطی به حق و باطل ندارد؛ عدالت فقط در خدمت منافع کسی است که، در برههای از زمان، عنان قدرت را در دست دارد. هر حکومتی قوانینی را به نفع خود وضع مي كند، و نام آن را عدالت مي نهد. واقعيت همين است: ستایش و سرزنش دخالتی در آن ندارد. ادامهی سخن را می توان از زبان توكوديدس بيان كرد: منشأ اين امر، طبيعت انسان، يعنى ضرورت، است، چنانکه هرموکراتس گفته است (صفحهی ۱۶۰ و بعد کتاب حاضر)، اقویا را نباید به علت تفوق طلبی شان سرزنش کرد، و از طرف دیگر نباید کار آنها را از نظر اخلاقی قابل ستایش دانست. تسلط بر دیگران فقط سودمند است، و برای قدرت حاکم، اعتنا به ترحم و مسایل انسانی خطرناک است. اینها توصیه های پریکلس و کلئون، و بسیاری دیگر، در زمان تراسوماخوس است. پس عدالت، منفعت اقویاست، و زیردست عادل کسی است که، برخلاف منافع خویش، در خدمت حکمران خود باشد و قوانین او را اجرا كند. اما تراسوماخوس بعداً مى گويد براى ارزيابى منافع ظلم بايد کامل ترین شکل آن را در نظر گرفت، یعنی ظلم حاکم مستبدی که قدرت را از طریق زور و نیرنگ در دست می گیرد. کسانی که در مقیاس کوچک تر به جرم و جنایت دست می یازند مورد عقاب و عتاب قرار می گیرند، اما مردم در برابر این جبار چاپلوسی می کنند و بر او درود و تهنیت می فرستند. در حالی که او «در مقیاس کوچک دست به غارت و چپاول نمی زند، بلکه همه را یک جا می برد، و به هیچ مقدس و غیر مقدسی اعتنا نمی کند، و هیچ مالکیت شخصی و عمومی را محترم نمی شمارد.» چنین شخصی «نمونهی کامل و برتر ظلم است» و این، به گمان تراسوماخوس، نظر او را اثبات مىكند كهظلم «قوی تر، آزاد تر و والا تر از عدل است، و منفعت اقویا همان عدالت است، در حالی که ظلم، همان سود و مصلحت خود شخص است.» ا

این همه، روشنگر واقعیت تاریخیای است که توکودیدس گواه آن است؛ و آن اینکه در شرایط پر دردسر اواخر قرن پنجم معیارهای حاکم اخلاقی مورد غفلت قرار می گیرد و انسانها معانی مقبول واژگان اخلاقی را تغییر می دهند تا آنها را با أعمال خود وفق دهند. این گونه تغییر معانی با بی نظمی های عالم سیاست و جنگ سازگار است (مثلاً می توان کسی را که با اعمال زور ظالمانه مخالف می کند به ضعف و بددلی متهم کرد)، ولی در پژوهش فلسفی نمی تواند دوام زیادی داشته باشد. ۲ تداعی های اخلاقی کلمهی دیکایون ـ حق یا عدل ـ بسیاری قوی تر از آن هستند که بتوان آن را با «منافع اقویا» برابر گرفت و بدون تناقض گویی روی حرف خود ایستاد. استدلال شده است تك تراسوماخوس مسئله را فقط در رابطه با زيردستان مدنظر داشته است، و به نظر او عدالت زیر دستان این است که در جهت تأمین منافع حکمرانان یا، به بیان خود وی، «منافع شخص دیگر» گام بردارند (۳۴۳ c)؛ و همین نکته او را از تناقض گویی خلاص می سازد و در واقع کلید فهم نظریهی اوست، که صورت دیگری از نظریهی حق طبیعی است. اما مى توان پرسىد چە سازگارىي ميان اين دو سخن وجود دارد كه (الف) عدالت همان منفعت فرمانروایان است (که تراسوماخوس بدون قید و شرط به آن تصریح می کند)، اما (ب) برای فرمانروایان عادلانه نیست که به دنبال منفعت

τὴν ὅλην ἀδικιαν ΨΥΥ ς ιτήν τελεωτάτην ἀδικίαν ΨΥΥ a .\ .ἠδικηκότα

۲. اگرچه من با کل داوری بیگنونه Bignone درباره تراسوماخوس موافق نیستم، سخنان او (Stadi, 39) در مورد وی و کالیکس حایز اهمیت است: ۱۱ ما به واسطه ی این دو شخص بیشتر با سیاست آن زمان آشنا می شویم تا با فلسفه ی آن. ۱۹

D. U. J. توسط کرفرد در مقالهاش در T.

خود، یعنی عدالت، باشند. ا تقریباً همه ی مفسرین تقابل میان امر ایده آل و امر واقعی، یعنی واقعیت و ارزش، یا «است» و «باید» را قبول دارند، اما در تعیین اینکه معیارهای مطرح شده در هر موردی به کدام یک از دو طرف تعلق دارد، اتفاق نظر ندارند. م. زالومون در یکی از دقیق ترین راه حل های این مسئله تذکر داده است که تفاوت میان امر توصیفی و امر دستوری هنوز in بود. این امر بدیهی است، اما مطرح کردن آن احتمالاً نه برای افلاطون آسان بوده است و نه برای تراسوماخوس تاریخی. به نظر خود زالومون تراسوماخوس تا ه ۳۴۴ صرفاً به جامعه شناسی توصیفی آمشغول بوده است و از آن جا به بعد توجه خود را به فرمانروا معطوف می دارد و به توصیف کسی می پردازد که به عنوان «بزرگ ترین ظالم» با موفقیت، «تمامی قوانین کسی می پردازد که به عنوان «بزرگ ترین ظالم» با موفقیت، «تمامی قوانین پیش از خود را زیر پا می نهد.» در این جا تراسوماخوس علاوه بر اینکه تبیین می کند، به قضاوت هم می پردازد: خواننده ی هوشیار نمی تواند از جنبه ی می کند، به قضاوت هم می پردازد: خواننده ی هوشیار نمی تواند از جنبه تحقیری و تمسخری سخنان او غافل بماند. زیرا او زندگی را بزرگ ترین تغییر ممکن ارزش ها می داند که در مقابل دیدگانش جریان دارد. ظالم ترین تغییر ممکن ارزش ها می داند که در مقابل دیدگانش جریان دارد. ظالم ترین

۱. هر دو طرف این قضیه را آدیمانتوس Adimantus در ۲۶۷ به صراحت اظهار می دارد، آنجا که می گوید: «با تراسوماخوس همرأی هستم که عدالت، خیر انسانی دیگر است، و به نفع اقویا است، و ظلم همان منفعت و صلاح خود فرد است، ولی به زیان ضعفاست». بدین ترتیب عدالت همان اطاعت از قوانینی است که قدرت حاکمه برای مصالح خویش، یعنی به طور ظالمانه، وضع کرده است (که به عبارت تراسوماخوس همان اقویا هستند). دیدگاه سازگارتری را افلاطون در کتاب دهم قوانین (۸۹۰۵) از زبان کسانی (ظاهراً غیر از تراسوماخوس) نقل می کند که می گویند

είναι τὸ δικαιότατον ὅτι τις ἄν νικᾶ βιαθύμενος

۲. وجملاتی که، ... فقط معرفتهای جامعه شناختی ارائه می دهنده (- Savigny -)
 دهنده نمی شود از قبیل اینکه: وعادلانه عمل کنید، مطابق قانون رفتار کنید،

انسان عادل ترین می گردد؛ یعنی وقتی به قدرت رسید مردم او را عادل خطاب می کنند. ا

تفسیر قسمت اخیر اظهارات تراسوماخوس را می توان پذیرفت، اما زالومون در مورد اینکه وی تا آنجا فقط به عرضه ی اطلاعات جامعه شناختی پرداخته است، از این نکته غفلت می ورزد که خود تراسوماخوس مفهوم حاکم «به معنی واقعی کلمه» را مطرح کرده است، بعنی کسی که بی هیچ خطایی، به طور ایده آل، حکومت می کند، نه حاکم موجود و بالفعل. همین نکته بود که موجب شد سقراط استدلال کند که هیچ صاحب مهارتی از آن حیث که صاحب آن مهارت است، خواه آن مهارت حکومت باشد یا هر چیز دیگر، مهارت خود را برای منافع خویش به کار نمی برد. این ادعای زالومون متناقض است که سقراط نمی تواند با سخن نمی برد. این ادعای زالومون متناقض است که سقراط نمی تواند با سخن تراسوماخوس را مجاب سازد، زیرا بحث تراسوماخوس ربطی به چگونگی وضع قانون از طرف کسی که می خواهد درست حکومت کند ندارد، بلکه مربوط به این است که مردم عملاً در این جهان چگونه حکومت می کنند؛ مربوط به این است که مردم عملاً در این جهان چگونه حکومتی عملاً خطاناپذیر میلت تناقض گویی زالومون در این است که هیچ حکومتی عملاً خطاناپذیر علت تناقض گویی زالومون در این است که هیچ حکومتی عملاً خطاناپذیر

۱. زالومون در این جمله ی اخیر فراتر از متن می رود. مطابق توضیح کرنفورد باید گفت تراسوماخوس فرد یا گروه قدر تمند را «عادل» می نامد، و نمی گوید که دیگران او را به این نام می نامند. (آنها او را «خوشبخت» و «مبارک» می خوانند.) سخن او این است که عدالت به نفع آنها «است» و انسان عادل کسی است که به خاطر خوش قلبی خود راضی می شود از او [حاکم] فرمان برد و در خدمت منافع او باشد. اما به نظر می رسد زالومون فقط نتیجه ی مشروع سخنان تراسوماخوس را بیان می کند، و این استنتاج او ناساز گاری موجود در اظهارات عاطفی تراسوماخوس را به خوبی نشان می دهد: عدالت منفعت اقویا ریعنی همان هیئت حاکمه) است، ولی اگر اقویا در پی منفعت باشند کاری ظالمانه انجام داده اند. گلاوکن در تأیید استدلال تراسوماخوس می گوید (۳۶۱ می انسان کاملاً ظالم خواهد دید که بیش از همه به عدالت مشهور می شود.

نیست. با این حال حاکم خطاناپذیر یا ایدهآل به نظر تراسوماخوس کسی است که بدون هیچ اشتباهی در جهت منافع خویش به وضع قانون می پردازد و چنین شخصی هیچ عنایتی به مسایل اخلاقی ای که صفای نفس سقراط برای او پیش می آورد، ندارد. رد پیشنهادی که کلیتوفون مطرح می سازد (که منظور او از منفعت اقویا آن چیزی است که قدر تمندان، به راست یا به غلط، منفعت گمان می کنند) او را در معرض مجادلهی سقراط قرار می دهد. ا

۱. جوزف در ۱۵ A. and M. Phil. او پاسخ تراسوماخوس ... تقابلی میان امر واقعی و امر ایدهآل به وجود می آورد که در نهایت به زیان خود او تمام می شود.» کروس و وزلی نیز می گویند (۵. 46) او «می توانست با قبول پیشنهاد» کلیتوفون «بهتر پیش رود». کرنفورد این سخن را برمبنای این فرضیه (که خیلی متفاوت از فرضیات آنها نیست) رد می کند که تراسوماخوس نظریه ی حق طبیعی اقویا را مطرح می سازد.

ای. ال. هاریسون در مقاله ی خواندنی خود در Phoenix, 1967 می گوید این یکی از مواردی است که افلاطون تراسوماخوس را «بر بیان آن وا می دارد» یعنی او به دلیل طرح هنرمندانه ای که خودش در جمهوری دارد، این سخنان را از زبان سونسطایی مذکور نقل می کند.

براساس این تفسیر تراسوماخوس از غیر واقعی و کودکانه بودن بحثی که تا اینجا صورت گرفته خشمگین می شود، و با عصبانیت سخن متناقض نمایی می گوید که به عقیده ی وی جریان زندگی واقعی را نشان می دهد: «عدالت کذایی شما از آن خودتان!» او حاضر نیست این سخن نسبتاً خطابی او مورد بررسی سقراط قرار گیرد، او به سوآلات سقراط با اهانت (مثل این سخن که سقراط نیاز به دایه دارد)، و عصبانیت شدید، و با تلاش ناموفق برای شانه خالی کردن از بحث، پاسخ می دهد ( ۴۴۴ ل). تلاش ناموفق برای شانه خالی کردن از بحث، پاسخ می دهد ( ۴۴۴ ل). نظریه ای را که او عرضه می دارد کرنفورد «پوچ گرایی اخلاقی» می نامد. همان طور که جوزف نوشته است:

او، مانند هابز، معتقد است هر انسانی فقط بر اساس سود شخص خود عمل می کند ـ اگر او قانون وضع می کند، به این علت است که آن را به نفع خود می داند؛ اگر از آنها اطاعت می کند، برای این است که اطاعت از آن را سودمندتر از پذیرش تاوان سرپیچی از آن می داند، اگرچه عملی که از او خواسته می شود منافع حاکم را تأمین می کند نه منافع خود او را.

#### سخنان تیلور را نیز می توان بر آنچه نقل شد افزود که

تراسوماخوس، برخلاف هابز، لازم نمی بیند مطلق گرایی «شهریار» را با توسل به «قرارداد اجتماعی» توجیه کند، یعنی چیزی که به نظر او سرپوشی برای توجیه قدرت شهریار بوده است؛ از آنجا که او «حق» را دارای هیچ معنایی نمی داند، لازم نیست نشان دهد که سلطان برای سلطه ی خود حق دارد؛ کافی است ملاحظه کنیم که صرف سلطان بودن او قدرت وی را برای مطاع ساختن دیگر تضمین می کند.

این نظرید، همان طور که گروته پی برده است، با نظریهای که کالیکلس

در گرگیاس مطرح می کند فرق دارد؛ او می گوید حق اقویا است که هر چه بیشتر به فکر قدرت و لذت خویشتن باشند زیرا اقتضای «قانون طبیعت» همین است و اقویا نه تنها عملاً از آن قانون تبعیت می کنند، بلکه وظیفهی آنها هم همین است. ا

و آخرین سخن اینکه، تفسیر ما از تراسوماخوسِ افلاطونی مطابق با یکی از شواهد معدود مستقلی است که در مورد او وجود دارد. یکی از شارحین فایدروس می گوید که هاو در یکی از سخنرانی های خود تقریباً این سخنان را نوشته است: خدایان از آنچه که در میان انسان ها جریان دارد بی خبرند. اگر باخبر بودند، نسبت به بزرگ ترین خیر انسان، یعنی عدالت، اهمال نمی ورزیدند، در حالی که می بینیم انسان ها اصلا آن را به کار نمی بندند» (هرمیاس = تراسوماخوس پاره ی ۸ در دیلز ـ کرانتس). آین سخن را کسی می گوید که اخلاق گرایی سرخورده باشد، یعنی همان کسی که در محاوره ی افلاطون با سوء داوری، و بد خلقی ۳، و تناقض گویی، این

۱. جوزف، ۲۱ بیلور، 268 بیلور، 268 بیلور، 268 بیلور، 268 بیلور، ۲۱ بیلور، ۲۵ بیلور، ۲۵

همچنین آدیمانتوس، اندکی سپستر در جمهوری (۳۶۵ d)، از زبان جوانان می گوید: «چرا باید در اندیشه ی خدایان باشیم، در حالی که آنها یا اصلا وجود ندارند و یا توجهی به کارهای ما نمی کنند؟» در این سخن تراسوماخوس نشانی از «مبالغه گویی آشکار» و «گزافه گویی صریح» دیده نمی شود تا موجب شود که اچ. گومپرتس جدی گرفتن آن را غیرممکن بداند، و به ناچار آن را یک παίγνιον یا بیان لاادری گرایانه تلقی کند (.RH. S. u. RH.)

۳. مزاج تند تراسوماخوس در جاهای دیگر نیز مورد اشاره قرار گرفته است، ارسطو، خطابه، ۱۹ b ۱۹. برای اطلاعات ما از تراسوماخوس تاریخی همچنین نگاه کنید به صفحات ۲۴۷ و بعد ج ۱۱ ترجیه ی فارسی.

نظریه را اظهار میکند و خود را در معرض سختگیری سفسطی گونهی سفراط قرار می دهد. در جایی که هیچ کس عدالت را مد نظر ندارد اگر کسی بخواهد برمبنای آن عمل کند، فقط صفت «ساده لوح شریف» را می تواند از آن خود سازد.

## ج) گلاوكن و آديمانتوس

گلاوکن پس از بحث فوق الذکر (در آغاز کتاب دوم) از اینکه تراسوماخوس خیلی زود عقب نشینی کرد اظهار نارضایتی می کند. او می خواهد سقراط ثابت کند که عدالت هم به خودی خود خوب است و هم از حیث آثاری که دارد. او می خواهد روشن شود که «عدل و ظلم چه هستند، و خود حضور آنها در روح انسان چه نتایجی به بار می آورد»، بی آنکه پاداشها یا سایر نتایج خارجی را لحاظ کرده باشیم. به نظر او سقراط باید عدالت را به خاطر خودش مورد ستایش قرار دهد، وی برای این کار ابتدا باید با تمام قوا در مقابل سقراط موضع مخالف بگیرد، و برای این منظور نخست تمام آنچه را که «مردم» درباره ی منشأ و ماهیت عدالت «می گویند»، بازگو می کند.

آنها می گویند ظلم کردن به خودی خود مطلوب است، اما تحمل ظلم چنین نیست، و زیان تحمل ظلم بیش از سود ارتکاب آن است. تجربه ثابت کرده که به آسانی نمی توان از فواید ارتکاب ظلم برخوردار بود و از مضرات تحمل آن برکنار ماند. بنابراین، مردم چاره را در این دیدند که قوانینی وضع کنند و توافقهایی به وجود آورند تا ملزم شوند نه ظلم کنند و نه ظلم بیذیرند. آنچه را که مطابق این قوانین بود قانونی و عادلا به خراندند. این، منشأ و ماهیت عدالت است، و علت ارزشمندی آن این نیست که ذاتاً خوب است، بلکه چون نمی توانند بی تحمل کیفر ظلم کنند به عدل گردن می نهند. کسی که بتواند همیشه با موفقیت دست به ارتکاب ظلم بزند دیوانه است که خود را مقید به اینگونه پیمانها بکند. فرض کنید کسی انگشتری

افسانه ای گیگس Gyges را در دست داشته باشد، و بر اثر نحوه ی در دست کردن آن بتواند خود را به دلخواه خویش از دیدگان مردم مخفی یا بر آنها آشکار سازد و بدین ترتیب از نتایج کردارهای خود در امان باشد. در این صورت تمایز میان کارهای خوب و بد از میان خواهد رفت، زیرا هیچ کس نمی تواند در مقابل وسوسه ی دزدی، و ارتکاب زنا، و انجام هرگونه شرارت سودمند و لذت بخش ایستادگی کند. هیچ کس از سر رضا تن به نیکی، یا عدالت، نمی سپارد، بلکه فقط بنا به ضرورت، از ترس اینکه خود نیز روزی گرفتار ظلم شود، آن را می پذیرد. ۱

پس آنچه مهم است عادل بودن نیست، بلکه عادل نمودن است. برای مقایسه ی انسان عادل با انسان ظالم، باید آن دو را در خالص ترین صورت درنظر بگیریم، یعنی هر دو باید در سیرت خود تمام و کامل باشند. کسی که ظلم را در حد اعلی داراست هرگز گرفتار نخواهد شد ـ زیرا این امر نشان نقص او خواهد بود ـ بلکه در زندگی چنان اشتهاری بر امانت و صداقت خواهد یافت که هرگز لکه دار نگر دد. انسان عادل کامل، برخلاف او ، نباید به فضیلت مشهور گردد: زیرا این امر او را مورد احترام و تکریم قرار می دهد و ما هرگز مطمئن نمی شویم که او برای خود فضیلت، عادل مانده است نه برای این گونه احترامات. فضیلت او بایلا به وسیله ی اشتهار به شرارت در طول این گونه احترامات. فضیلت او بایلا به وسیله ی اشتهار به شرارت در طول کاملاً عادل است به زندان خواهد افتاد، و شکنجه خواهد شد، و به اتهام کجروی به اعدام محکوم خواهد گشت، در حالی که آنکه در حد اعلای ظلم قرار دارد از برکات ثروت، و دوستان، و انواع نعمت ها برخوردار خواهد شد، و حتی به وسیله ی قربانی های فراوان توجه خدایان را نیز جلب کرده، از

۱. برای مقایسه با هابز نگاه کنید به بیگنونه Statuendum igitur est originem:۲،۱ مخصوصاً به نقل قول از درباره ی شهروندی شهروندی magnarum et diuturnarum societatum non a mutua hominum .benevolentia sed a mutto metu exstitisse»

حمايت آنها نيز برخوردار خواهد شد.

در این جا آدیمانتوس اضافه می کند که سخنان گلاوکن را باید با استدلالهای کسانی که به عدالت سفارش میکنند تکمیل کرد، زیرا آنها عدالت را برای خودش توصیه نمی کنند بلکه آن را فقط برای شهرت و نتایجی که به بار می آورد - کسب احترام مردم و جلب عطوفت خدایان در دنیا و آخرت ـ مورد سفارش قرار می دهند؛ و جلوگیری آنها از ظلم به دلیل این است که در این دنیا موجب کیفر و بدبختی و در آخرت موجب گرفتاری به عذاب جهنم می شود. همدی مردم عدالت را چیزی خوب می شمارند و زبان به ستایش آن می گشایند، ولی در ته دل آن را چیزی سخت و پر زحمت می بابند، در حالی که خود پرستی و ظلم را چیزی آسان و دلپذیر می شمارند و فقط به طور ظاهری و براساس قانون (نوموس) آن را نکوهش می کنند. حتی خدایان نیز زندگی پر محنتی را برای بسیاری از مردمان عادل فراهم می سازند، و تحت تأثیر قربانها، و شعایر مذهبی، و اوراد و اذکار قرار می گیرند و از گناهان ظالمان در می گذرند و حتی به آنان کمک هم می کنند. اینها دیدگاههای توده ی مردم هستند. بنابراین نباید انتظار داشته باشیم همانند کالیکلس قهرمانانه از انسان متعالی قدرتمند و بی پروا دفاع کنند، و چنین انتظاری هم نداریم. بلکه به جای آن با ترکیب نسبتاً پستی از حرص، حسد، حقارت و ترس روبهرو هستیم. هر کسی مایل است در صورت امکان از دستآوردهای ظالمانهی همشهریان خود برخوردار باشد، اما اگر چه زندگی عادلانه ناگوار است، گریزی از آن نیست. در واقع، تنها چیز حایز اهمیت این است که عادل جلوه کنیم، اما، چون انگشتری گیگس فقط یک امر افسانهای است، چارهای جز این نیست که خود را همیشه در چارچوب قانون و امور اخلاقی مورد قبول نگه داریم. «انسان کاملاً ظالم»، آرمانی دست نیافتنی است.

#### د)طبیعت و ضرورت

گلاوکن میگوید (۳۵۹ c) نفع شخصی چیزی است که هر طبیعتی (فوسیسی)آنرا بالطبع خوب خوب می داند و به دنبال آن می رود، هر چند که در اثر اجبار قانون یا قرارداد (نوموس) مجبور می شود مساوات را رعایت کند. این همان نوع واقع گرایی یا واقع بینی است که در توکودیدس مشاهده می کنیم. وی در عبارتی که بارها نقل کردیم می گوید طبیعت انسان است که خطا می کند و در صورت امکان، بر دیگران تسلط می یابد ، و گرگیاس سوفسطایی می گوید (هلن، ۶، دیلز ـ کرانتس، ۱۱، ۲۹۰): ه حکم طبیعت این نیست که ضعفا مانع کار اقویا باشند، بلکه آنها باید از قدر تمندان فرمان برند، قوی باید رهبری کند و ضعیف هم باید تابع او باشد.»

ویژگی واقعی یا غیر اخلاقی گرایش رایج در مورد طبیعت انسان مخصوصاً از این حیث مورد تأکید قرار می گیرد که غالباً طبیعت را همراه با مفهوم ضرورت مطرح می کنند. در محاوره ی ملوسی ها (توکودیدس، ۵، مفهوم ضرورت مطرح می کنند. در محاوره ی ملوسی ها (توکودیدس، ۵، ۱۰۵ ۲) نمایندگان آتن می گویند حکومت اقویا یک «ضرورت طبیعی» (نمایندگان آتن می گویند حکومت اقویا یک «ضرورت طبیعی آن زمان را بر مسایل اخلاقی نشان می دهد. ضرورت (آناکه) به عنوان یک نیروی کیهان شناختی از اندیشه ی ماقبل سقراطی نشأت می گرفت، که در نیروی کیهان شناختی از اندیشه ی ماقبل سقراطی نشأت می گرفت، که در عرفانی و دینی بود، اما در عقل گرایی ایونی، که در تفکرات لوکیپوس و دموکریتوس به اوج خود رسید، این مفهوم به صورت نیروی طبیعی فاقد

<sup>1.</sup>E. g. 4. 61. 5 πέφυκε γὰρ τὸ ἀνθρώπειον διά παντὸς ἄρχειν;
3. 45. 3 πεφύκασί τε ἄπαντες... άμαρτάνειν (cf. the referencein §7 to ἡ ἀνθρωπεία φύσις); 3. 39. 5 πέφυκε ... ἄντρωπος τὸ μὲν θερπεῦον ὑπερφρονεῖν τὸ δὲ μὴ ὑπεῖκον;
1. 76. 3, χρησάμενοι τῆ ἀνθρωπεία φύσει ὥστε ἑτέρων ἄρχειν.

شعور درآمد و با ترکیبهای اتمها و آثار ناشی از آنها برابر گرفته شد. آریستوفانس در نمایشنامه ی ابرها از اصطلاحات علمی دانشمندان به صورت تمسخرآمیز تقلید می کند و نشان می دهد که چگونه این مفهوم برای توجیه کارهای غیر اخلاقی وارد زندگی انسان گردید. آناکه [ضرورت] ابرها را پر از رطوبت می کند و حرکاتی را در آنها ایجاد می کند که به برخورد آنها با یکدیگر و پیدایش رعد و برق منتهی می شود؛ و حالا موجد این ضرورت، با یکدیگر و پیدایش رعد و برق منتهی می شود؛ و حالا موجد این ضرورت، زئوس نیست، بلکه «حرکت گردبادی آسمانی» است (ابرها ۳۷۶ و بعد). در قسمتهای بعدی نمایشنامه (۱۰۷۶) استدلال غیر عادلانه، بلوغ را از هضرورتهای طبیعت» برشمرده، بی شرمی و اتراف را «عامل تحقق طبیعت هضرورتهای طبیعت» برشمرده، بی شرمی و اتراف را «عامل تحقق طبیعت انسان» می داند. خود دموکریتوس به شیوه ی ملایم تری به زندگی انسان منتقل می شود آنگاه که می گوید (پاره ی ۲۷۸) به وجود آوردن بچه یکی از ضرورتهای ناشی از طبیعت محسوب می شود. ا

مخالفان قانون با استفاده از رابطهی میان ضرورت و طبیعت استدلال کردند که قانون، کوششی برای خنثی کردن نیروهای طبیعی است، که به حق با شکست مواجه می شود.

بدین ترتیب می بینیم آنتیفون، در آن جا که مزایای تخطی از قانون را در صورت امکان خلاصی از عقوبت برمی شمارد، می گوید احکام قانون تحمیل های تصنعی ناشی از قرارداد انسان ها هستند، در حالی که احکام طبیعت حقایق ضروری هستند زیرا به طور طبیعی به وجود آمدهاند؛ و در تأکید بر انسانیت، مشترک در مقابل اختلافات صوری نژادی می گوید نفس کشیدن و غذا خوردن، آعمالی هستند که «به طور طبیعی برای همهی

۱. بدون تردید ارجاع نویسندگان بقراطی به φὺσις άνθρώπου = طبیعت انسان کمک کرد،اگرچه انسان]نیز به انتقال این واژه از ساختار عالم به طبیعت انسان کمک کرد،اگرچه آنها بیشتر آن را به معنی فیزیولوژیکی به کار می بُردند تا به معنی اخلاقی.

انسانها ضرورت دارند.» در قطعهای از اوریپید وضرورت» به جای طبیعت (فوسیس) در مقابل قانون (نوموس) به کار برده می شود. کا حاصل بحث این است که چون قوانین طبیعت ضروری هستند، و در عالم انسانی نیز همانند عالم طبیعت جریان دارند، پس انسانها تا زمانی که مانعی از طریق مداخلهی قانون پیش نیاید، تابع همان قوانین طبیعت خواهند بود. به نظر افرادی چون توکودیدس و (اگر اشتباه نکنم) ترسوماخوس، این حقیقتی است که بی تردید باید پذیرفت. برخی ها هم این نتیجه ی مثبت و عملی را می گیرند که مخالفت با «قوانین طبیعت» یقیناً زیانبار است، و باید عملی را می گیرند که مخالفت با «قوانین طبیعت» یقیناً زیانبار است، و باید تا آن جا که مقدور است از آنها پیروی کرد. تا

 آنتیفون پارهی ۴۴۸، مجموعهی ۱، ۲۳ و بعد (دیلز ـ کرانتس، II، ۳۲۶ و بعد) و ۴۴B، مجموعهی ۲، ۱۵ و بعد (همان، ۳۵۳). این مطالب را در صفحه ی ۱۹۵ و بعد به طور مشروح بررسی می کنیم.

ἔγωγω φημὶ καὶ νόμον γε μη در مجموعه در مجموعه ۲. پاره در مجموعه ناوک σέβειν

έν τοῖσι δεινοῖς τῶν ἀναγκαίων πλέον.

نقل قول از هیپولوتوس پیشین است، و گوینده ی سخن هر کس باشد (در این مورد نگاه کنید به هاینیمن، N. U. Ph. 126, π. 5)، بی تردید به احساس گناه فایدرا نظر داشته اند، به طوری که τά άναγκαία متناظر با φύσεως ἀνάγκαι است.

۳. مقایسه کنید با هاینیمن ۱ کال ۱۸. (اگرچه من نمی توانم با این سخن او موافقت کنم (126, п. 4) که استعمال آناکه به عنوان یک نیروی جهان شناختی از سوی لوکیپوس و دموکریتوس ارتباطی با استعمال آن توسط سو فسطاییان ندارد). باید توجه داشت که «ضرورت» را می توان به گونه ای کاملاً متفاوت بر خود نوموس، به عنوان اجباری که از قانون و قرارداد ناشی می شود، نیز اطلاق کرد. گلاوکن در جمهوری می گوید این را اکثر مردم ضروری می دانند، اما (از نظر منافع شخصی) خوب نمی دانند. اجبار طبیعت مطلق است، ولی اجبار قانون نسبی است.

## ۲. طرفداران «طبیعت»

کسانی که قانون را تحمیلی ناموجه بر آعمال طبیعت دانسته اند و آن را محکوم کرده اند، دارای دو دیدگاه کاملاً متفاوت بوده اند، که می توان یکی را خودخواهانه یا فردگرایانه و دیگری را انسان گرایانه نامید.

## الف)[طرفداري]خودخواهانه

همگام با کسانی که میگویند تاریخ شاهد این واقعیت است که طبیعت انسان هم در افراد و هم در جوامع، هر کجا که مقدور بوده، خودخواهانه و جبارانه عمل کرده است، کسانی هم هستند که این واقعیت را نه تنها ضروری بلکه حق و شایسته هم دانسته اند. به نظر آنها جبّار نه تنها حقیقتی گریزناپذیر، بلکه امری آرمانی و مطلوب هم بوده است.

(۱) کالیکلس: «طبیعت» به منزلهی حق اقویا. نکات برجستهی این اخلاق را افلاطون در گرگیاس از زبان کالیکلس توضیح می دهد، و در قوانین آن را این گونه خلاصه می کند (۸۹۰ ۵):

کسانی، از میان شعرا و نثرنویسان، که دارای این عقاید هستند در نظر جوانان خردمند و حکیم می نمایند، آنها می گویند اوج عدالت عبارت از غلبه ای است که به وسیله ی زور به دست آید. این سخنان سبب می شود که جوانان بی دین شوند، و گمان کنند خدایانی که قانون، ما را بر اعتقاد به آنها ملزم می کند، وجود ندارند. نیز آشوبهای منازعات مدنی از همین جا ناشی می شود، زیرا انسانها به سوی هزندگی مبتنی بر حق طبیعی اکشیده می شوند و آشکارا به دنبال راههایی برای تفوق بر همنوعان خود می گردند و از خدمت به دیگران راههایی برای تفوق بر همنوعان خود می گردند و از خدمت به دیگران که مقتضای قانون و سنت (نومس) است، سر باز می زنند.

کالیکلس چهره ی نسبتاً مرموزی است، زیرا به جز محاورات افلاطون در هیچ جای دیگر سخنی از او به میان نیامده است. اما توصیف او با چنان جزیبات معتبر صورت گرفته است که جعلی دانستن وی را با مشکل جدی مواجه می کند. یحتمل چنین شخصی وجود داشته است، و به داشتن آرایی مشهور بوده است که افلاطون به او نسبت می دهد، اگرچه ممکن است افلاطون، برای اینکه بتواند سبعیت سلطه جویی او را به طور کامل نشان دهد، برخی از عناصر را از سایر منابع برگرفته تا با اسناد آنها به کالیکلس، نظریهی «آنچه ممکن است حق است» را در افراطی ترین شکل خود به شیوهای نسبتاً متداول عرضه کند. آلو جوانی ثروتمند و اشرافی است که تازه شیوهای نسبتاً متداول عرضه کند. آلو جوانی ثروتمند و اشرافی است که تازه

۱. پس موضع این افراد با موضع تراسوماخوس فرق دارد، زیرا به نظر او جباریّت ۱ τελεωτάτη ἀδικίαν یک ἡ τελεωτάτη ἀδικία است و جبّار ἤδικηκώς است (صفحهی ۱۷۳)، یادداشت ۱ کتاب حاضر).

منظور من از «جزییات معتبر» این است که او دارای دار و دستهی واقعی توصیف می شود و شخصیت های تاریخی شناخه شده ای به عنوان دوستان و آشنایان او برشمرده می شوند. در این مورد سه نظریه ممکن است که هر سه نیز طرفد ارانی دارد: (۱) او کاملاً جعلی است، (۲) از این نام به عنوان نقابی برای شخصیتی مشهور چون کریتیاس یا الکیبیادس استفاده شده است، (۳) وی شخصیتی تاریخی است. احتمال شق اخیر خیلی زیاد است. نگاه کنید

وارد زندگی سیاسی می شود (۵ ۱۵ ۵)، و هر چند میزبان گرگیاس است، خود در زمره ی سوفسطاییان قرار ندارد. او با «کسانی که تعلیم فضیلت را حرفه ی خود ساخته اند» آمیانه ی خوبی ندارد و آنها را توده ای بی ارزش می انگارد، و بی تردید همان طور که هیپوکراتس جوان در گرگیاس از صرف تصور اینکه سوفسطایی شمرده شود سرخ می شود، او هم از انتساب به آنها عار داشت. روابط اشرافی و متنفذانه ی او از عشق وی به دموس Pemos پسر پوریلامیس Pyrilampes ناپدری افلاطون، و دوستی او با آندرون پسر پوریلامیس Pyrilampes ناپدری افلاطون، و دوستی او با آندرون آوردند آ، و از ستایش او از کفایت وی که انقلاب متنفذین ۴۱۱ را به وجود آسره قرار گرفته آوردند آ، و از ستایش او از کفایت وی که ۵۱۲ مورد اشاره قرار گرفته است، معلوم می شود.

Dodds, Gorgias, 12 f. و نیز در مورد نظریات مختلف به Dodds, Gorgias, 12 f. دودس احتمال می دهد کسی که Untersteiner, Sophists, 344, n. 40 آنگونه «جاه طلب و فوق العاده صریح و رک گو باشد» در همان سال های پر آشوب اواخر قرن پنجم، و قبل از آنکه بتواند در تاریخ برای خود جایی باز کند، جان خود را از دست داده باشد.

۵۲۰ a میآید اگر چه خود گرگیاس بی تردید از سوفسطاییان به حساب میآید (صفحه ۵۲۰ a یادداشت ۱ کتاب حاضر)، می گویند کسانی را که این حرفه را بر گزیده اند به باد استهژا می گرفت (منون ۹۵ c). ممکن است توجه کالیکلس مخصوصاً معطوف پروتاگوراس بوده است، که یقیناً به این کار اشتغال داشت، و اعتدال و احترام به نوموس از سوی وی، خوشایند آنها نبوده است.

غالب اسامی یونانی دارای معانی آشکار هستند، و می توان آنها را بسیار مسئله آفرین دانست. برخی بسیار واقعی به نظر می رسند، مثلاً تراسو ماخوس برای شخصیتی تند و آتشین (مقایسه کنید با ارسطو، خطابه، ۱۹ ۱۹ ۱۹)، اریستو \_ تیلس [ارسطو] برای فیلسوفی غایت گرای، دمو \_ ستنس برای خطیب مشهور آن زمان، دیوپیتس برای شکارچی ای ملحد. اما چرا مردی از خانواده ی قدیم و شریف فرزند خود را به نام دموس می نامد؟

۳. و نیز طرفداری احتمالی او از خود طبیعت . دودس خاطرنشان میکند (Gorgias, p. 13) که «تمجید از طبیعت ، پس از زمان پیندار ، معمولاً با تعصب اشرافی عجین بوده است» اما شاید وضع پیچیده تر از این بوده است. نگاه کنید به بخش سوفسطاییان (۲) فصل ۳.

كاليكلس يس از اينكه شاگرد جوان و متعصب گرگياس، پولوس polus، در بحث با سقراط وامانده می گردد وارد بحث می شود؛ پولوس سعی کرده بود مانند تراسوماخوس اثبات کند که «بسیاری از کسان از طریق ظلم و ستم به خوشبختی رسیدهاند» (۴۷۰ d). او نیز، مانند تراسوماخوس، از جباران (پردیکاس مقدونیه و پادشاه بزرگ ایران) به عنوان نمونه یاد کرده بود: آنها بى ترديد ستم پيشه (۴۷۱ a ، ἄδικοι) هستند، اما اگر ستمگران بتوانند خود را از مجازات و کیفر برهانند، موفق و خوشبختند. همان طور که کالیکلس تذکر می دهد، پولوس با ظالم نامیدن آنها خود را در چنگال سقراط مى اندازد؛ زيرا او بدين طريق اخلاق سنتى را كاملاً مى پذيرد، يعنى اینکه ظلم هر چند برای شخص ظالم چیز خوبی است، در عین حال چیزی مذموم و شرمآور است. کالیکلس می گوید این سخن بی معنی است. پولوس به غلط قبول کرد که ظلم کردن زشت تر از ظلم دیدن است. این سخن از نظر قانونی و فراردادی درست است، اما از دیدگاه طبیعی درست دانستن آن پست و واهی است. طبیعت و قانون غالباً در تضاد هستند، به طوری که،اگر کسی از روی شرم نتواند آنچه را که واقعاً فکر میکند بر زبان آورد، به تناقض گویی کشیده می شود. این «ضعیفان»، یعنی اکثریت مردم، هستند که پیمان می بندند و قانون وضع می کنند. ۱ آنها هستند که می گویند فزونطلبی زشت و ظالمانه است، و ظلم را با فزون خواهی برابر می گیرند. عدالت طبیعی این است که بهتر بیشتر از بدتر داشته باشد، و قوی تر بیشتر از ضعیف تر.۲

<sup>1. .</sup> τούs νόμους τιθέμενον لازم به ذکر است که کالیکلس کلمه ی نوموس را هم برای آعمال قراردادی و هم برای قانون مضبوط و مدوّن به کار می برد. نگاه کنید به صفحات ۱۰۹ و بعد کتاب حاضر.

γ. (کالیکلس در b-d میگوید او کلمات βελτίων میگوید) بهتر و برتر و قوی تر را به یک معنی به کار می برد.) این έσχυρότερος معلی بعد (۴۸۳ c-d) همفکری کالیکلس رابا گرگیاس به روشنی

شاید متوجه شده باشیم که این قول ظاهراً با نظر تراسوماخوس در تضاد است، زیرا او می گفت قانون ساختهی دست اقویا است، خواه آنها جبار باشند یا گروهی از متنفذین و یا تودهی مردم (جمهوری ۳۳۸ e). موضع آدیمانتوس به دیدگاه کالیکلس نزدیک است، آنجا که میگوید ضعفا هستند که از عدالت (منظور عدالت قانونی و قراردادی است) حمایت مى كنند و ظلم را مورد مذمت قرار مى دهند؛ البته نه اينكه خودشان به آن معتقد باشند، بلکه صرفاً به دلیل ضعف خویش چنین می کنند؛ و زشتیای كه همراه ظلم هست فقط يك امر قانوني [مربوط به نوموس]است. اما هر دوى اینها [تراسوماخوس و آدیمانتوس] و نیز پولوس، از این نظر مورد ملامت کالیکلس قرار خواهند گرفت که عدالت و ظلم رابه معنی قراردادی آن به کار بردهاند. ۱ او در ادامه می گوید چیزهای زیادی نشان می دهند که عدالت این است که اقویا بیشتر از ضعفا بهرهمند باشند، مثلاً رفتار جمعی حیوانات و انسانها هم در جوامع و هم در نسلها نشانگر صدق این مدعا هستند. حملهی داریوش و خشیارشا بر سرزمینهای مردم دیگر مطابق عدالت طبیعی بوده است ـ و مطابق قانون هم بوده است، اگر منظور شما از قانون، قانون طبيعت باشد، نه قانوني كه ما انسانها وضع مي كنيم. اصطلاح «قانون طبیعت، در ابتدای پیدایش خود به صورت یک پارادوکس ظریف به کار رفته است، ولی البته در هیچ یک از معانی اخیر آن چنین ناسازگاری یی وجود

نشان می دهد (اگر اساساً قصد افلاطون این نبوده باشد که خطابه ی غیر محتاطانه ی گرگیاس را از زبان او بازگو کند). مقایسه کنید با گرگیاس، هلن، πέφυκε γάρ οὐ τὸ κρεῖσσον ὑπὸ τοῦ ἥσσονοςκωλύεσθαι ?۶ ἀλλά τὸ ἦσσον ὑπὸ τοῦ κρείσσονος ἄρχεσθαι καὶ ἄγεσθαι. . ۱. شاید به خاطر داشته باشیم که تراسوماخوس قبول نداشت که ظلم قرار دادی نه تنها سودمند بلکه محترم و فاضلانه هم هست (صفحه ی ۱۶۵ و بعد کتاب حاضر). صرف دیدگاههای متفاوت کسی که آماده بود آنچه را که همه ظالمانه می دانند وعادلانه با بنامد، می تواند دلیل دیگری باشد بر این که عدم پذیرش تعهد از سوی وی، عمدی بوده است.

ندارد، نه قانون طبیعتی Lex naturae که در نظریدی اخلاقی و حقوقی از دوره ی رواقیان و سیسرون تا قرون اخیر امتداد داشته است و نه قانونهای طبیعت دانشمندان که هممان یکنواختی های مشهود ه هستند. اما این برداشت گرایشی است که قبلاً در اواخر قرن پنجم رواج داشته است، و مردم آتن در محاوره ی ملوسیان توکودیدس حتی لفظاً هم به آن نزدیک شدند، آنگاه که اصل حکومت اقویا را به عنوان یک «ضرورت طبیعی» و در عین حال یک قانون ابدی مطرح کردند. معیار سبعانه ی رفتار طبیعی (که حیوانات را الگوی خود ساخته بود) نیز در قرن پنجم رایج بود. هرودوت در نقل یک نمونه، یونانیان را به صراحت استثنا می کند (۲، ۴۴)، اما آریستوفانس بارها آن را مورد تقلید تمسخری قرار می دهد (ابرها ۱۴۲۷ و بعد، پرندمها ۷۵۳ و بعد). "

کالیکلس می گوید قوانین غیر طبیعی ما، بهترین انسانها را از دوران جوانی تحت تعلیم قرار داده به آنها می آموزد که برابری، زیبا و عادلانه است؛ ما اگر شخص به طور طبیعی قدرت کافی برای قیام داشته باشد، مانند شیر جوان این بندها را می گسلد، و قفس خود را می شکند و به جای اینکه برده باشد ارباب می شود. در این صورت است که عدالت طبیعت با تمام جلال و جمال خود پر توافشانی خواهد کرد. سقراط سعی می کند او را لااقل به موضع تراسوماخوس افلاطونی بازگرداند که مطابق آن، چون در حکومت دموکراسی، «اکثر مردم» قانون را وضع و تأیید می کنند پس آنها قوی تر و به بهتر هستند (خود کالیکلس بهتر و قوی تر را یکی می داند)، و بنابراین مطابق استدلال کالیکلس آنچه آنها تصویب می کنند همان حق طبیعی

۱. نگاه کنید به یادداشت دودس بر گرگیاس ۴۸۳a ۳.

۲. توکودیدس۲،۱۰۵،۵ مفحهی ۱۶۰ و بعد کتاب حاضر.

۳. در اینجا نیز فیلسوفان طبیعی احتمالاً مؤثر بودهاند. با این نظریهی دموکریتوس مقایسه کنید که انسانها برخی هنرها را به تقلید از حیوانات آموختهاند.

است؛ اما همین اکثریت تأکید می کنند که عدالت برای همه، حقوق مساوی درنظر می گیرد، و ستم کردن زشت تر از ستم دیدن است، بنابراین همهی این مطالب نه تنها براساس قانون بلکه براساس طبیعت هم حق هستند.

كاليكلس با عصبانيت اعلام مي كند كه سقراط ياوه مي گويد و ضمن بازی با الفاظ به نیرنگ خود ادامه می دهد. وقتی او می گوید اقویا بهتر هستند منظور وی از بهتر، کسانی است که به طور طبیعی بهتر باشند (۲۹۲ a)، نه تودهی پست و فاقد موقعیت اجتماعی. وقتی سقراط از او می خواهد سخن خود را در مورد کسانی که باید حکم رانند و به دلخواه خود عمل کنند، اصلاح کند، او می گوید منظور وی خوبان و خردمندان است، یعنی کسانی که دارای شجاعت و لیاقت عملی برای امورات شهر هستند (۲۹۱c). چنین کسانی باید حکومت کنند، و عدالت این است که حاكمان بهتر از ديگران باشيد.اين سخن كه آنها بايد «بر خودشان نيز حاكم باشند ، یعنی خویشتن دار باشند ، مسخره آمیز است. عدالت و حق طبیعی اقتضا می کند کسی که زندگی آزاد دارد به جای کنترل هوسهای خود، تا آنجا که ممکن است به آنها، میدان دهد، و با به کارگیری تدبیر و شجاعت ۱ ، حداکثر بهره را به آنها برساند. تودهی مردم، بی بند و باری او را فقط به این دلیل محکوم میکنند که از ناتوانی خویش شرم دارند، زیرا برای شخص قدرتمند، هیچ چیز بدتر و زشت تر از این نیست که خویشتن داری پیشه کند، یا به قوانین و استدلالها و سرزنشهای دیگران اعتنا نماید. حقیقت

۱. افلاطون با معنایی که در این جا برای ἀνδρεία در نظر می گیرد مفهومی را که پیش از او در قرن پنجم رایج بود، دوباره مطرح می سازد. مقایسه کنید با توکودیدس ۴، ۸۲ ، ۴ نخم که ویش آز او در قرن پنجم رایج بود، دوباره مطرح می سازد. مقایسه کنید با توکودیدس ۳، ۸۲ ، ۴ ، ۵۶ توکودیدس ۳، ۸۲ ، ۴ نکل فنیقی ویک ویک با πρόσχημα و سخنان اتئوکلس در اوریپید، در زنان فنیقی، ۹۰۹ و بعد بیک میکودی و بعد نکر میکودی و بعد بیک و بعد نکر میکودی و بازه به آن اشاره می کند ۵۶ و بعد افلاطون در جمهوری ۵۶ و بازه به آن اشاره می کند ۵۶ و بازی به آن اشاره می کند که میکودی نکر کرد و بازه به آن اشاره می کند که میکودی که که دوباره به آن اشاره می کند که که دوباره به آن اشاره دوباره به کند که کند که کموباره به کند کند که کند کموباره به کند کند که کموباره دوباره به کموباره کموب

این است که تجمل و عیش و نوش و بی بند و باری، اگر بر قدرت متکی باشد، عین فضیلت (آرته) و سعادت است؛ و هر چه غیر از این بگویند جز سخنانی ظاهر فریب و استدلالهایی برخلاف طبیعت، و یاوه گوییهای بی ارزش نیست. لازم نیست خود را در این جا به بقیه ی بحث مشغول داریم، که در آن ابتدا سقراط کالیکلس را متقاعد می کند که نظریه ی او لذت گرایی افراطی ای است که عملاً لذت و خوب را یکسان می داند، سپس با لطائف الحیل و نسبت به دیدگاه خود مردد می سازد تا اینکه مجبور می شود موضع خود را آشکارا تغییر دهد و بگوید سخنان پیشین، عقیده ی واقعی او نبوده است: البته به نظر او برخی لذت ها خوب و برخی دیگر بد هستند.

پس در این جا نیز از طبیعت در برابر قانون به افراطی ترین صورت، و با حرارت و فصاحت بیشتر حمایت می شود. چیزی به نام عدالت طبیعی وجود دارد، و آن فقط عبارت از این است که شخص قدرتمند با حداکثر قدرت خود زندگی کند و در ارضای شهوات خویش حدی نشناسد. هر آنچه ممکن است حق است، و خواستِ طبیعت این است که قوی به همهی آمال خود برسد. قوانین موجود بشری کاملًا غیر طبیعی هستند، زیرا آنها حاصل تلاش ضعفا و تودهی بی ارزش برای خنثی کردن قصد طبیعت، مبنی بر سلطهی اقویاست. عادل حقیقی، جبار بی رحم است، نه فرد دموكرات، و نه سلطان قانوني. اين اخلاقي است كه افلاطون با كمال جديت در سرتاسر عمر با آن مقابله می کند؛ از آن هنگام که مرید جوان سقراط بود و از او آموخته بود که «هیچ کس دانسته خطا نمی کند» (البته به معنی معمولی آن)، تا پایان عمر خویش که دوباره در قوانین به مخالفت با آن پرداخت و، چون آن اخلاق، ریشه در علوم طبیعی آن زمان داشت، در تبمائوس بحث خلقت را به گونهای مطرح کرد که اصلی ترین پایه های آن را براندازد. تأکید بر این نکته ضروری است، زیرا برخیها این نظریهی مشکوک را مطرح مي كنند كه افلاطون در اندرون خود با كاليكلس احساس همدلي مي كرد، و

او در واقع ترجمان حال افلاطون بود، و شاید تنها آشنایی افلاطون با سقراط باعث شده بود که بتواند طبیعت خود را سرکوب سازد. کالیکلس و نماینده ی خود سرکوب شده ی افلاطون است. ه واگرچه افلاطون در اصل با نظریات کالیکلس مخالف است، آنها را با چنان سهولت و همدلی تشریح می کند که گویی خودش بر آنها فایق آمده یا باید فایق آید » یا همان طور که جی رنسی G. Rensi می گوید: «تضاد سقراط و کالیکلس در گرگیاس تضاد میان دو نفر نیست بلکه ناسازگاریی است که در اندیشه ی یک فرد جریان دارد. ه دودس تا حدودی این سخن را می پذیرد، زیرا افلاطون «همدلی خاصی» با کسانی که مانند کالیکلس بودند احساس می کرد، و تصویری که و از کالیکلس ترسیم می کند «نه تنها جاندار و با حرارت است، بلکه دارای نوعی احساس پر تأسف نیز هست. ه این سخن معتدلانه ی لونیسون بسیار نوعی احساس پر تأسف نیز هست. ه این سخن معتدلانه ی لونیسون بسیار پذیرفتنی به نظر می رسد (Defense, of P. 472) که «نباید افلاطون را با آن

نقل قولها از اچ. کلسن H. Kelsen است بدانگونه که لوینسن P. کلسن او نترشتاینر، Highet و رئسی را اونترشتاینر، of P. 471
 نقل کرده است.

۲. دودس Gorgias, 13 f. ویژگی ذهنی اینگونه داوریها را میتوان با مقایسه آنچه که دو نفر از نقادان، دودس و یگر در مورد یک عبارت گفتهاند معلوم ساخت. در a-b ۴۸۶ دودس می گوید کالیکلس صمیمانه نگران سلامتی سقراط است، در حالی که یگر آن را «تحریک آشکار ایادی حکومت بر ضد او په تلقی می کند (Paideia II, 140). دودس ستایش سقراط از کالیکلس را در ۴۸۶ تا b ۴۸۷ به عنوان «محک واقعی»، فرد نیکخواه، و رک گو، و فرهیخته، به معنی ظاهری می گیرد: در حالی که به نظر یگر همهی این سخنان «ریشخند نیش دار» هستند. در مقابل «احساس تأثر» کالیکلس (که در واقع خیلی هم محسوس نیست)، یگر از «آهنگ تهدیدآمیز کالیکلس سخن می گوید، که «نشان دهنده» جدی بودن مواضع آنها، و روحیه ی تضاد آشتی ناپذیر پیشروان هر دو طرف است» (141 میانی). اچ. نیومان . H. آشتی ناپذیر پیشروان هر دو طرف است» (141 میانی Neumann نیز «احساس واقعی سقراط در مورد دوست جوانش» را از عباراتی مانند Neumann نیز «احساس واقعی سقراط در مورد دوست جوانش» را از عباراتی مانند TAPA, 1965, 286, n. 9).

عده از شخصیتهای محاوراتش که از آنها متنفر است، یکی بدانیم.» مقایسهی آهنگ این محاوره با محاورهی پروتاگوداس آموزنده است؛ در آنجا سفراط با کسی صحبت می کند که، هر چند با او اختلاف بنیادی دارد، احترام واقعی برایش قایل است.

وقتی پروتاگوراس گهگاه، و به صورت توجیه پذیر، عصبانی می شود، سقراط خشم او را فرو می نشاند، و هر دو با روحیه ی حقیقت خواهی به بحث خود ادامه می دهند. انتقادها با ملایمت صورت می گیرد، جو دوستی و تسامح بر بحث حاکم است، و بالاخره گفت و گو با تمجید متقابل دو طرف به پایان می رسد. اما در این جا تندی و بدخگلقی آشکار وجود دارد. یاوه سرایی کودکانه، سخنرانی عوامانه، لفاظی کردن، تنگ نظری، بی شرمی، بحث را به جاهای پست کشاندن، برخی از اتهاماتی که کالیکلس بر سقراط بحث را به جاهای پست کشاندن، برخی از اتهاماتی که کالیکلس بر سقراط وارد می کند، و سقراط هم به اقتضای حال پاسخ مناسب می دهد.

از نظر روانشناختی، بی تردید همدی اینها با وجود یک کالیکلس سرکوب شده در خود افلاطون سازگار است، اما اگر به کل فلسفه ی افلاطون نظر کنیم این امر غیرممکن می نماید. دودس «فصاحت و گیرایی نیرومند و آزاردهندهای را که افلاطون به کالیکلس می بخشد» حایز اهمیت زیادی می داند، اما همه می دانیم که افلاطون دارای ذوق داستان پردازی خارق العاده ای بوده است.

دودس اضافه می کند که همین فصاحت، نیچه ی جوان را متقاعد کرد، در حالی که استدلال سقراط به نظر او سست آمد. این سخن شگفت انگیز نیست، ولی ارتباط زیادی به بحث ما ندارد.

پیغامبرِ اخلاق مردانه Herrenmoral، و اراده ی معطوف به قدرت Wille zur Macht و ارزیابی مجدد همه ی ارزشها Wille zur Macht و ارزیابی مجدد همه ی ارزشها Werte نیاز چندانی به متقاعد شدن نداشت، زیرا او برادر همزاد کالیکلس است، در حالی که سقراط به نظر او، باز هم به عبارت دودس، «سرچشمه ی

(۲) آنتیفون: «طبیعت» به مثابه خودخواهی آگاهانه. فعلاً به این سوآل نمی پردازیم که آیا دیدگاههای زیر، که در برخی قطعات پاپیروس درباره ی حقیقت آنتیفون دیده می شوند، واقعاً از آن خود او هستند، یا او فقط «دیدگاههای مختلفی را از سنت یا مباحث آن زمان برگرفته» است تا مورد بررسی قرار دهد. بسیاری از پژوهشگران به شق اخیر معتقدند، زیرا به نظر آنها این دیدگاهها با اخلاق قراردادی که آنتیفون در جای دیگر از آن حمایت می کند منافات دارد. برخی ها هم می گویند چنین تعارضی وجود ندارد، زیرا از عبارات مورد بحث برنمی آید که گوینده ی آنها «مخالف غیر اخلاقی قانون و کنترل اجتماعی است، بلکه معلوم می شود که او نقاد آن است، یعنی سود انگار واقع گرایی است که در عین حال ذهنیت اجتماعی هم دارد.» سوآل اول را می توان کنار گذاشت، زیرا برای بحث کنونی ما همین اندازه سوآل اول را می توان کنار گذاشت، زیرا برای بحث کنونی ما همین اندازه کافی است که آنها دیدگاههای رایج در قرن پنجم را نشان می دهند. با بررسی کافی است که آنها دیدگاههای رایج در قرن پنجم را نشان می دهند. با بررسی کافی است که آنها دیدگاههای رایج در قرن پنجم را نشان می دهند. با بررسی کافی است که آنها دیدگاههای رایج در قرن پنجم را نشان می دهند. با بررسی کافی است که آنها دیدگاههای رایج در قرن پنجم را نشان می دهند. با بررسی که آنها دیدگاهها باید روشن کنیم که آیا آنها غیر اخلاقی و خلاف قانون هستند

۱. دودس، Gorgias, 388 بود. او جرکت بی ازش در میان فریب اخلاقی \_ و آرمانی \_ مکاتب سقراطی ابود. او خرکت بی ارزش در میان فریب اخلاقی \_ و آرمانی \_ مکاتب سقراطی ابود. او گفت: «سوفسطاییان یونانی بودند: اما سقراط و افلاطون که از فضیلت و عدالت جانبداری می کردند، یا یهودی بودند و یا چیزی بودند که من نمی دانم. اجای شگفتی نیست که کالیکلس توجه او را به خود جلب کرد. این عبارت ها در صفحه ی ۱۴۷ (متن انگلیسی) کتاب ای. اچ. جی. نایت ۱۴۸ در این عبارت و نام برخی جنبه های زندگی و آثار نیچه، و مخصوصاً رابطه ی او با ادبیات و اندیشه ی یونانی نقل شده است، که احتمالاً دودس به آنها اشاره کرده است، آنگاه که، در آغاز پیوست اطلاعاتی درباره ی سقراط، و کالیکلس، و نیچه (گرگیاس ۲۹۷-۲۸۹)، می گوید مفسرین نیچه به رابطه ی میان او و کالیکلس کمتر توجه کرده اند. نایت در صفحات ۲۴۷ به بعد آن کتاب چکیده ی مفصلی را از سخنرانی کالیکلس در پروتاگوراس نقل می کند. نیز نگاه کنید به نستله، را از سخنرانی کالیکلس در پروتاگوراس نقل می کند. نیز نگاه کنید به نستله،

یا نه. اممکن است چنین به نظر آید که مخالفت آنها با قانون یکی از ویژگی های ثابت آنهاست، که در عمل گاهی به دستوری خودخواهانه منتهی می شود («در رفتار شخصی خود، اگر می توانی پوشیده داری، قانون را نادیده گیر»)، و گاهی هم به انسانیتی بزرگ تر («فرق میان یونانیان و بیگانگان، فقط مسئله ی قانون است»).

آنچه در ذیل می آید، ترجمهی آزاد پارههای پاپیروس است: ۲

پاره ی ۱، 1364 ، OP. (دیلز ـ کرانتس ۴۴۸ ۸۷۸): محالت عبارت است از مراعات قوانین و سننِ (نومیم ۷۵ $\mu$  $\alpha$ ) یک جامعه. بنابراین سودمند ترین شیوه ی برخورد  $^4$  با عدالت این است که هرگاه در پیش

کرفرد در 7-Proc. Camb. Philol. Soc. 1956 استدلال می کند که آنتیفون در سرتاسر پارههای پاپیروس آراء دیگران را بررسی می کند. اینکه آن دیدگاهها با قانون تعارض مستقیم ندارند، معتقد عدهای، از جمله گرین n. Greene است (Moira, 240؛ برای تفاسیر مشابه نگاه کنید به همان . 122). به خود آنتیفون بعداً به طور مشروح خواهیم پرداخت (صفحات ۲۲۹ و بعد ج ۲۱ ترجمه ی فارسی).

با حَدَف پارهی ۲، ۱۳۶۴ که در صفحات ۲۷۵ و بعد، بررسی خواهد شد. ترجمه ی کامل سیل تضادهای خطابی آنتیفون، و واژگان تکراری متعدد او، به جای اینکه سبک او را بازنمایند، آن را به صورت مسخرهای درمی آوردند و موجب ابهام استدلال او می شوند. این روش در زبان یونانی قابل تحمل است، ولی نمی توان آن رابه زبان متعارف انگلیسی ترجمه کرد. کل پاپیروس را ویراستاران OP به انگلیسی ترجمه کرده اند، و بیگنونه در Studi, 56ff. ویراستاران ۱۵ff. آن را (همراه با یادداشتهای ویرایشی) به زبان ایتالیایی برگردانده است.

۳. اینکه *OP*. 1364 برگرفته از کتاب دربارهی حقیقت آنتیفون است خوشبختانه با نقل قول تأیید شده ای در Harpocration به اثبات رسیده است. نگاه کنید به *OP*. xi, 92 با یادداشت پاورقی دیلز کرانتس، ۳۴۶، II.

لا بیروی از طبیعت به پیروی از طبیعت به پیروی از طبیعت به پیروی از طبیعت به پیروی از طبیعت (Kerferd, loc. cit. 27 f. and cf. Havelock, L. T. 269) وسواس در نقادی است. اگر هم کاملاً منطقی نباشد، لااقل طبیعی و عملی

مردم باشیم، مطابق قانون عمل کنیم و هر وقت کسی شاهد رفتار ما نباشد، مطابق احکام طبیعت عمل کنیم. قوانین، قراردادهای صوری هستند، آنها حاوی ضرورت رشد طبیعی نیستند. به همین علت شکستن قوانین، اگر دیگران متوجه نشوند، زیانبار نیست، در صورتی که هرگونه مخالفت با احکام مادرزادی طبیعت، خواه دیگران از آن باخبر شوند یا نه، مضر است، زیرا زیان آن، آنگونه که در شکستن قانون مطرح بود، مربوط به ظاهر و شهرت نیست، بلکه ریشه در واقعیت دارد. عدالت به معنی قانونی آن غالباً با طبیعت ناسازگار است. قوانین مشخص می کنند که ما چه چیز را باید ببینیم، بشنویم یا انجام دهیم، به کجا باید برویم، حتی چه چیزی را باید بخواهیم یا انجام دهیم، به کجا باید برویم، حتی چه چیزی را باید بخواهیم خود را با احکام طبیعت تطبیق دهیم، منع آنها هم به اندازه ی ضفارش هایشان مطلوب است.

حیات و مرگ هر دو امری طبیعی هستند، یکی برای انسان ها مفید است، و دیگری مضر. اما آنچه از نظر قانون «سودمند» است تحمیلی

است که توصیه کنیم تا زمانی که در یک جامعه ی قانونمند زندگی می کنید خود را با قوانین آن هماهنگ سازید، تا مطابق اصلی که بر خود طبیعت حاکم است از لذت شخصی بیشتر بر خوردار شده و از آلام و زحمات خود بکاهید. مقایسه کنید با صفحه ی ۲۳۸ ج ۱۱ ترجمه ی فارسی.

۱. اگر آپو ἀπὸ را به معنی تقسیمی بگیریم. (نگاه کنید به ، ۵πὸ عنوان ۱، ۶) بدون تردید آن را غالباً به معنی علّی می گیرند («از چیزهای سودمند ناشی می شود...»). کرفرد می گوید (Loc. cit. 31) مسلماً نباید بگوییم هر چیزی که طبیعی Φύσει بر و معیار آنتیفون را باید در حوزه ی Ν. υ. علی φύσει ξυμφέροντα («Π. ۱3) این سخن خیلی معقول تر از نظر اشتنتسل Stenzel است («Ph. 137) این سخن خیلی معقول تر از نظر اشتنتسل Stenzel است و مرگ فقط به عنوان «تقارن لفظی» و به منظور صنعت تضاد بلاغی آمده است. ظاهراً عنوان «تقارن لفظی» و به منظور صنعت تضاد بلاغی آمده است. ظاهراً استدلال این است که هر دوی طبیعت و قانون ممکن است زیانآور یا مفید باشند (حتی آنتیفون که طرفدار طبیعت است نمی تواند وقوع بلایای طبیعی چون زلزله و سیل را انکار کند)، اما آنها دارای معیارهایی غیر از خوب و بد جون زلزله و سیل را انکار کند)، اما آنها دارای معیارهایی غیر از خوب و بد

بر طبیعت است؛ قانون طبیعی همان آزادی است. کمک درد و رنجها بر طبیعت بیشتر از کمک لذتها نیست، و آنچه واقعاً سودمند است باید کمک کند، نه اینکه زیان برساند. نمی توان گفت آنچه موجب آلم است، سودمند تر از آن چیزی است که مایهی لذت است اسطر افتادگی در پاپیروس]... کسانی که هرگز موضع تهاجمی نمی گیرند، هر چند از خود دفاع می کنند، کسانی که بر والدین خود نیکی می کنند، هر چند از آنها بدی دیده باشند، و کسانی که به دشمنان خود فرصت می دهند تا با آنها پیمان ببندند در حالی که آنها از انجام چنین کاری سر باز می زدند. "بسیاری از این کارها خلاف

هستند، و معيارهاي طبيعت قابل ترجيح ترند.

بیگنون، وقتی سعی می کند اثبات کند که رابطه ی نزدیکی میان دیدگاه های دو کتاب درباره ی حقیقت و درباره ی قرارداد وجود دارد، و هر دو «نظریه ی سودانگاری انسان دوستانه ای از عرضه می کنند، به کلی از این فقره غفلت می ورزد. در سرتاسر مقاله ی او در Studi sul pensiero antico هیچ اشاره ای به این مطلب نشده است که اجتناب از یورش به دیگران جز در هنگام دفاع از خویشتن، و رفتار نیکو با والدین کج رفتار، مخالف «طبیعتی» است که ایده آل آنتیفون بوده است.

۳. در مورد جریان انعقاد پیمان، و مزایا و معایب قبول شیوه ای خاص، نگاه کنید به ارسطو، خطابه، ۳۷۷۵۸ و بعد (توجه به رابطهی میان آنها را مرهونِ جی. اس.موریسون هستم).

۱. کسنوفون در خاطرات، ۱، ۶ [ترجمهی محمدحسن لطفی صص ۲۵-۲۱] نظریهی لذت انگاری مشابهی را به آنتیفون نسبت داده مورد نقادی قرار می دهد. همان طور که کرویست Croiset می گوید می توان تصور کرد که سقراط با همین زبان غیر دقیق درصد دایراد چه انتقادهایی بوده است.

کرفرد (29. cit. 29)، با ارجاع خاص به این عبارت، می گوید آنچه در این جا
گفته شده است و رای قانون است و بنابراین معیار سومی را برای رفتار نشان
می دهد که غیر از قانون و طبیعت است. اما در ذهن آنتیفون چیزی به نام معیار
سوم وجود نداشته است، زیرا تکالیف جاافتاده ی اجتماعی مانند تکریم والدین
از سوی فرزندانشان (که یکی از ریشه دار ترین تکالیف جامعه ی یونانی است)
جزو نوامیس هستند در عین حال که قوانین مدوّن نیز بر آنها اشعار دارند
(مقایسه کنید با صفحه ی ۱۰۹ و بعد کتاب حاضر).

طبیعت است، زیرا زحمت آنها بیشتر از لذت شان است، و در همدی این موارد خلاف آنها هم ممکن هست. اگر قوانین از این رفتارها حمایت می کنند و بر متخلفین از آنها سخت می گیرند، پس شایسته است که از آنها اطاعت کنیم؛ اما عدالت قانونی برای انجام چنین کاری کفایت و اقتدار لازم را ندارد. قانون جلو حملهی یاغیان و مصیبتهای قربانیان را نمی گیرد، و وقتی مسئله ی اصلاح مطرح شد، از ظالم هم به اندازه ی مظلوم حمایت می کند. مظلوم باید بر قضات اثبات کند که به او ستم رفته است، در حالی که ظالم به آسانی می تواند آن را انکار کند...

OP 1797 (در ادامه ی پاره ی ۴۴ در دیلز ـ کرانتس، II، ۳۵۳ آمده است): ۱ می گویند عدالت چیز خوبی است، و گواهی درست دادن درباره ی دیگران را معمولاً عادلانه می دانند، و می گویند صلاح امور اجتماعی در آن است. ولی آن عادلانه نخواهد بود، اگر ۲ ملاک عدالت

۱. هیچ دلیل خارجی قطعی در مورد تألیف این پاره، آنگونه که درباره ی پاره ی قبلی وجود داشت، در دست نیست؛ سیاق آن به گونه ای دیگر است هر چند که متعلق به همان کشف است و ویراستاران گفته اند (.۱ و ۲۷۷, ۱۱۹ ) که نویسنده ی واحدی احتمالاً تأملات و تذکرات، و یادداشت های معتنابهی به هر دو افزوده است، و حتی احتمال داده اند که ۱۷۹۷ الحاقیه ای بر ۱۳۶۴ بوده باشد. موضوع و سبک نگارش آن هیچ تردید معقولی در مورد مؤلف آن، و در مورد کتابی که در آن واقع است باقی نمی گذارد. و به نظر اونترشتاینر (Sophists, 262, n. 127) این پاره در میان دو پاره ی ۱۳۶۴ آمده است، ولی برای من روشن نیست که چگونه جهان میهنی پاره ی ۲ در ۱۳۶۴ (در این مورد برای من روشن نیست که چگونه جهان میهنی پاره ی ۲ در ۱۳۶۴ (در این مورد می دهد که در ۲۷۶ کتاب حاضر مراجعه کنید) «نتیجه ی نظریه ای را نشان می دهد که در ۲۷۶ کتاب حاضر مراجعه کنید) «نتیجه ی نظریه ای را نشان نگاه کنید به بیگنون ۲۷۵ (8-98).

را این بدانیم که به کسی که بر ما ضرر نزده است، زیان وارد نکنیم. شهادت، هر چند درست باشد به زیان کسی است که بر ضد او اظهار می شود، در حالی که او زیانی به شاهد وارد نساخته است ولی خودش از او زیان می بیند. شاهد هم مجبور خواهد شد خودش را از آسیب کسی که با این شهادت دشمن او شده است، مصون نگه دارد. پس هر دو ادعا نادرست است، و عادلانه نامیدن اینگونه کارها را نمی توان با این اصل وفق داد که عدالت عبارت از زیان نزدن و زیان ندیدن است. نتیجهی بحث اینکه تعقیب [مجرم]، قضاوت کردن، و حکمیت، به نتیجهی بحث اینکه تعقیب [مجرم]، قضاوت کردن، و حکمیت، به طرف سود می رساند، به طرف دیگر زیان وارد می کند...

این پارهها منبع بسیار ارزشمندی در مورد دیدگاههای اخلاقی آن زمان است، اگرچه به علت ناقص بودن آنها به آسانی نمی توانیم بگوییم تا چه اندازه نظریات خود آنتیفون را نشان می دهند. فقط کافی است تصور کنیم چه احساسی نسبت به افلاطون پیدا می کردیم اگر شناخت ما از جمهوری منحصر بود به پارههایی از سخنان گلاوکن (مثلاً این جملهی ده ۳۵۹ که: «برای هر انسانی طبیعی است که تمنیات شخصی خود را خوب بشمارد و در تحقق آنها بکوشد، اما قانون ما را مجبور می کند تا در جهت مساوات گام برداریم») بدون توضیح اینکه او به طور موقتی به عنوان مدافع طرف باطل عمل می کند تا سقراط آن را ابطال سازد. در این جا با سه برداشت از عدالت مواجه هستیم، که گاهی تصور می کنند آنها غیرقابل برداشت از عدالت مواجه هستیم، که گاهی تصور می کنند آنها غیرقابل

دیدگاه خود مؤلف را نشان می دهند، و اگر گنته کشد. راین مطلب هیچ تردیدی وجود ندارد.

گفتنی است این همان تعریفی است که گلاوکن در جمهوری (۳۵۹ a) آن را دیدگاه عامه ی مردم درباره ی ماهیت عدالت می داند، راه حل جامعی که مبتنی بر «قرارداد اجتماعی» است: ἀδικεῖν μήτ ἀδικεῖν μήτ شرارداد اجتماعی» است: ἀδικεῖοθαι ἀλλήλοιςμήτ ἀδικεῖοθαι و بعد کتاب حاضر).

جمع هستند و بنابراین به ناچار ریشه های جداگانهای دارند.

۱- رعایت قوانین و سنتهای جامعه. همانطور که در توضیح گلاوكن ديديم اين قوانين و سنتها را ناشي از توافق انسانها دانسته ناچيز مى شمارند. نفع شخصى اقتضا مى كند انسان فقط هنگامى مطابق آنها رفتار کند که می داند تخلفش آشکار شده موجب مجازات خواهد شد. آرمانهای طبیعت و قانون با هم فرق دارند. در طبیعت، زندگی و آزادی و لذتها مطلوب هستند، و مرگ نامطلوب است؛ اما قانون موجب پیدایش مسایل پر زحمت میشود و محدودیتهای ساختگیای را بر طبیعت تحمیل می کند. اینها درواقع سودمند نیستند. در دیدگاهی که گلاوکن عرضه مى كند، فضايل مقبول را بايد به علت ترس از عواقب نامطلوب تخلف از آنها یذیرفت؛ در حالی که اگر کسی انگشتر گیگس را بر دست داشته باشد، هیچ اعتنایی به فضیلت نمی کند و نباید هم بکند. در این جا به صراحت گفته می شود برخی فرصت ها پیش می آید که می توان قانون را بی اینکه معلوم شود زیر یا نهاد و باید آن فرصت ها را غنیمت شمرد. استدلال دیگری نیز این دیدگاه را تقویت می کند، و آن اینکه قانون مصونیت ایجاد نمی کند، بلکه فقط پس از حادثه وارد عمل می شود، و اجرای pede poena claudo [= النفس بالنفس يا قصاص] فايدهاي براي شخص مقتول ندارد. و بدتر از آن اینکه محاکم قضایی در حقیقت امکانات مساوی دراختیار ظالم و مظلوم قرار می دهند.

این تعریف عدالت در نظر اول دقیقاً مشابه آن چیزی است که سقراط

۱. مقایسه کنید با لوسیاس، ۲، ۱۹ ناونی] و δίκαια او تانونی] و δίκαια از سوی τὸ δίκαιον. بروتاگوراس (در افلاطون، تثایتتوس ۱۷۲۵ ) تا حدودی با این سخن فرق پروتاگوراس (در افلاطون، تثایتتوس ۱۷۲۵ ) تا حدودی با این سخن فرق دارد: قوانین یک شهر تا زمانی دارای قوت هستند که برای آن شهر دارد: قوانین یک شهر تا زمانی دارای قوت هستند که برای آن شهر کنید با ما ضرورتا συμφέροντα نیستند. مقایسه کنید با ۱۶۷ د ترجمهی فارسی ۱۶۷ د ترجمهی فارسی ۲۶۷ و صفحات ۲۴۷ کتاب حاضر و صفحه ی ۲۶ ج ۱۱ ترجمهی فارسی

در خاطرات کسنوفون (۴،۴) با موافقت جدی بیان میکند، و آن اینکه «قانونی بودن و عادلانه بودن یک چیز هستند.» در آنجا هم پذیرفته می شود که قانون فقط ناشی از توافق شهروندان در خصوص بایدها و نبایدهاست، اما فواید و ارزشهای این برداشت از عدالت به طور نسبتاً مشروح مورد بررسی قرار می گیرد. اطاعت از قانون، از نظر اجتماعی، وحدت، قدرت و نیکبختی را در پی دارد، و از نظر فردی، دوستی و اعتماد را به ارمغان می آورد و (درست برعکس آنتیفون) موجب پیروزی در دادگاهها می شود. همهی اينها مربوط به قوانين مدون است؛ اما سقراط، برخلاف آنتيفون، وقوانين نانوشته را هم وارد بحث می کند که نسبت به همهی انسانها کاربرد يكساني دارند و او و هيپياس هر دو در منشأ الهي دانستن آن وحدت نظر دارند. این قوانین بی تردید «دستورات طبیعت» آنتیفون نیستند، زیرا از جملهی آنها احترام به والدین، و نیکی کردن در مقابل نیکی است؛ ولی سقراط مدعی است که اطاعت از قانون سودمند است و عواقب نیکو برای شخص به بار می آورد، و (مثل فرامین طبیعت درنظر آنتیفون) بر خلاف قوانین انسانی نمی توان از عواقب سوء تخلف از آنها درامان بود (صفحهی ۲۱۴ کتاب حاضر).

۲-آسیب نزدن جز در مقابل آسیبی که به انسان رسیده باشد.

۳ آسیب نزدن و آسیب ندیدن. برخی ها گفته اند این دو تعریف عدالت با هم ناسازگارند، و بنابراین مردم یک جامعه نمی توانند هر دوی آنها را بپذیرند. اما آنتیفون این گونه فکر نمی کرده است، زبرا از شیوه ی بیان او در آغاز و انجام استدلال خود بر «عادلانه نبودن» شهادت بر ضد دیگران معلوم می شود که به نظر او این دو تعریف یا یکی هستند یا خیلی به هم نزدیکند.

همین کتاب. بیگنون (.Studi, 74 f.) معتقد است سخنان پروتاگوراس مورد انتقاد آنتیفون بوده است.

۱. بیگنون و اونترشتاینر. نگاه کنید به کتابهای Sophs. 251 و Sof. IV, و Sophs. 251 از اونترشتاینر.

ایدهآل این است که کاملاً از ظلم بری باشیم، نه ظلم کنیم و نه مورد ستم قرار گیریم، اما هیچ کس نمی تواند مطمئن باشد که دیگران بر او ستم نخواهند کرد. بنابراین بهترین تعریف عملی عدالت این است که هیچ وقت در ظلم پیشقدم نباشیم؛ و روشن است که اگر همه، این تعریف را رعایت کنند تعریف دیگر نیز به دنبال آن عملی خواهد شد: اگر هیچ کس جز برای دفاع از خویش اقدام نکند، هیچ حملهای نخواهد بود تا ضرورتی برای دفاع پیش آید. بسیار محتمل است که تعریف سوم عدالت به نظر آنتیفون معادل تعریف اول هم بوده است، زیرا افلاطون از گلاوکن نقل می کند که اعتقاد متعارف مردم بر این است که قانون «توافق متقابل انسان هاست بر اینکه نه طلم کنند و نه مورد ظلم قرار گیرند.»

مفاد کلی این پاره ها از یک نویسنده است که هدف او نشان دادن عدم کفایت مفاهیم رایج اخلاقی بوده است. موضع ثابت خود او این است که اخلاق ناشی از قانون و سنت در تضاد با طبیعت است، و بهتر این است که راه طبیعت را بپیماییم. او در 1364 OP ادعا می کند که خودداری از ستم به دیگران جز در مواقع دفاعی خلاف طبیعت است، اما در عین حال در 1797 می گوید اگر شما، مثل اکثر مردم، آن را به عنوان معیاری برای عمل عادلانه قبول کنید، بی درنگ متوجه می شوید که با اصل مورد قبول عام دیگری مخالفت کرده اید، و آن اینکه هر کس اطلاعی درباره ی جرایم دیگران داشته باشد، برای اجرای عدالت آن را ابراز دارد.

بیگنون و اونترشتاینر هر دو معتقدند که تعریف اخیر («ظلم نکردن و ظلم ندیدن»): «تعریف حقیقی عدالت از دیدگاه آنتیفون است.» به نظر اونترشتاینر جامعهای که در آن مردم نه ظلم میکنند و نه ظلم میبینند «مطابق با عالی ترین هدف روح است»، و در دفاع از نظر خود به جمهوری ماشاره میکند، که در آن نه انسانها، بلکه متعلقات اندیشه ی فیلسوفان (یعنی صُور) دارای این حالت دانسته می شوند. شاید بهتر بود با ۳۵۹ ۳۵۹

مقایسه شود، که در آن استم نکردن و ستم ندیدن ، قرار دادی است که انسان ها وضع میکنند تا کارهای شخصی خود را پیش برند. بی تردید عالی ترین هدف روح برای انسانها برداشتی از عدالت است که در اینجا اصلاً به آن اشاره نشده است، یعنی آسیب نزدن حتی در مقابل آسیبی که وارد شده است. این سخن ما را در سطح سقراط و عیسی قرار می دهد؛ و سقراط چندین بار به صراحت بر آن استدلال کرده است، مثلاً در جمهوری (۳۳۵ d) دپس، پلمارخوس، در شأن عادل نيست كه به دوست يا دشمن خويش آسیب برساند») و کریتون (۴۹ b، «بنابراین ما نباید، آن گونه که اکثر مردم معتقدند، بدی را به بدی پاسخ دهیم، و ۴۹ د، پس ما نباید با کسی رفتار غير عادلانه داشته باشيم، يا به او زيان بزنيم، هر چند كه از او زيان ديده باشیم»). ۱ از پاره های مذکور برنمی آید که آنتیفون به چنین اخلاقی معتقد بوده است. او مسلماً متفکر جدییی بوده است، و بیشتر سخنانی را که در این جا گفته است می توان به صورت بشر دوستانه تفسیر کرد: این سخن او را که لذت سودمندتر از درد است می توان سود انگاری لذت گرایانه در سطح کل نوع بشر دانست، یعنی جانبداری از کارهایی که بیشترین لذت را برای همهی انسانها به ارمغان می آورد. اما در جای دیگر که اجتناب از ظلم بی کیفر را مخالف «طبیعت»، که ایده آل اوست، می داند و تقبیح می کند، به نظر میرسد که لذت گرایی فردی و خودخواهانه را ترویج می دهد. ۲

۱. برای پی بردن به ویژگی انقلابی اخلاق سقراط، باید به خاطر داشت که نظریهی «هر عملی عکس العمل دارد» در اخلاق یونانی کاملاً ریشه دوانیده بود و به همین دلیل مجازات کردن و انتقام گرفتن نه تنها یک حق بلکه غالباً یک تکلیف دینی محسوب می شد. مقایسه کنید با ایسخولوس، آگاممنون، ۱۵۶۳ و بعد، خو شفورو شه، ۱۲۴، ۱۲۰ و ۱۳۰۰، اوریپید، هر کول، ۷۲۷ و بعد. تامسون در و بعد، خو شفورو شه، ۵۲۲، ۲۱ و بیگری را نقل کرده است.

۲. تا آنجا که به آنتیفون مربوط می شود، این تفاسیر مبتنی این فرض هستند که نظریات مذکور از آن خود اوست. برخلاف استدلالهای بیگنون و کرفرد، هنوز من بر این باورم. طبیعی است در این گونه پارهها، که برحسب تصادف

(۳) شواهد دیگر. دیدگاه مخالف اصول اخلاقی در جاهای متعددی از متون آن دوره به چشم میخورد. احتمالاً در این بیت اوریپیدس (پارهی ۹۲۰):

## «طبیعت، که هیچ قانونی را نمی شناسد، آن را می خواست»

و در جاهای دیگر در نمایشنامههای او سعی بر این است که میان آن دو آشتی ظاهری ای به وجود آید، که خود دال بر وجود دیدگاهی است که او با آن مخالفت می کند. در ایون ۲۴۲، ایون خود را خوشبخت می خواند، زیرا طبیعت و قانون دست به دست هم داده، او را در خدمت آپولون نیکو بار آورده اند، و در باکخانه ۹۸۵ و بعد نیز اینگونه اتحاد دیده می شود، که دودس در مورد آن می گوید: هاین سرود در اصل راه حل افلاطونی تضاد قانون مطبعت را پیشاپیش عرضه می کند، یعنی وقتی هر دو مفهوم را به خوبی بفهمیم، متوجه می شویم که قانون بر پایه ی طبیعت استوار است. شاعر اوریپید] چیزی را، به عنوان حقیقت همیشگی، اعلام کرده است که فیلسوف [افلاطون] اثبات آن را با برهان لازم دانسته است.

اخلاق جدید سخریهی دلچسبی برای اریستوفانس، مخصوصاً در ابرها، بوده است. استدلال غیر عادلانه می گوید (۱۰۳۹ و بعد) او بود که اول بار دلایلی بر ضد قوانین مطرح کرد، و خویشتن داری را چیز بدی شمرد، و از استدلال عادلانه می پرسد: «به چه کسی خیر رسانده است؟» (۱۰۶۰ و

باقی ماندهاند، فقط با حزم و احتیاط می توان به نتیجه گیری پرداخت؛ و در این بخش فقط می خواهیم نشان دهیم که این نوع دیدگاه در قرن پنجم رایج بوده است.

۱. دودس 179. ad loc. ادر مورد تقابل قانون مبيعت مقايسه كنيد با پاره 433، كه در صفحه ي ۱۸۳ يادداشت ۲ كتاب حاضر نقل شده است.

بعد). استدلال عادلانه انسان را از لذایذی که زندگی را شیرین می سازد محروم می کند، و با «ضرورتهای طبیعت» در تضاد است. باید «سازگاری با طبیعت، را هدف قرار داد، و اگر کارهای زشتی (چون زنا) پیش آید، همیشه براهینی برای اثبات بی گناهی وجود دارد. فلسفهای که در اینجا به باد تمسخر گرفته می شود از آن كاليكلس است؛ استدلال آنتيفون يادآور اين نکته است که قانون از گناهکار به همان اندازه حمایت می کند که از بی گناه. فحوای کلی ابرها موهم این ادعاست که «سقراط» به شاگر دان خود می آموزد که چگونه از کیفرهای قانونی کارهای خلاف خود شانه خالی کنند. فيديپيدس، به تعليم او، از عقوق والدين دفاع مي كند: «زير پا نهادن قوانين جا افتاده، خوب است (۱۴۰۰)، و این کار، هر چند «در هیچ جا قانوني نيست، المعادلانه است (١٤٠٥). (اين همان «عدالت طبيعت است که مورد حمایت کالیکلس بود.) واضع قانون، انسانی مثل من و توست، پس آیا من نباید قانون تازهای وضع کنم، که فرزندان در صورت اذیت دیدن از والدين خود مي توانند مقابله به مثل كنند؟ اين سخن هزل است، اما در آنتيفون مي بينيم كه با كمال جديت گفته مي شود تكليف الهي احترام به والدين امرى «خلاف طبيعت» است.

چون اطبیعت، و اضرورت طبیعی، عمدتاً به صورت اینگونه مطالب ضد اخلاقی تصویر می شوند، جای تعجب نیست که، چنانکه قبلاً گفتیم ، انها را مدیون نویسندگان متخصص ادربارهی طبیعت، بدانیم، یعنی فیلسوفان طبیعت شناس پیش از سقراط. آریستوفانس این منطق را در استدلالی که از زبان استر پسیادس بر ضد یکی از طرفداران آن نقل می کند، به شخره می گیرد: اتو چگونه انتظار پس گرفتن پول خود را داری، در حالی که

εὶ οὐδαμοῦ νομίσεται (1 ٤ ٢ •) . \ γάρ ἐνθάδ' ἐστὶν αἰσρὸν τὸν πατέρα τύπτειν νόμω, τοῦτ' ἐκεῖ καλὸν παρ' ἡμῖν.

۲. صفحات ۱۱۲ و بعد، و ۱۵۱ و بعد کتاب حاضر.

تا این اندازه از پدیدارهای جوی بی خبری؟ ۱ برای راهیابی به این موضع طرفداران غیر اخلاقی طبیعت در مقابل قانون، بهترین کار این است که تلخیص افلاطون از استدلالهای آنها را در قوانین مورد ملاحظه قرار دهیم. ۲ بزرگ ترین و بهترین چیزها در جهان ناشی از طبیعت، یا اتفاق است (که هر دو یکی هستند). عناصر چهارگانه، و زمین، خورشید، ماه و ستارگان که از آنها ساخته شدهاند، همه ماده ی بی جان هستند. این عناصر که هر کدام با صفات اتفاقی خود در سرتاسر عالم سرگردان بودند، به گونهای که مناسب بود به هم درآمیختند ـ گرم با سرد، و خشک با تر، و نرم با سخت ـ و با این ترکیب ضروری و اتفاقی ۳ خود، کل عالم و کاثنات آن را به وجود آوردند. پیدایش حیوانات، و گیاهان، و فصول سال نیز همه ناشی از همین علتها، پیدایش حیوانات، و گیاهان، و فصول سال نیز همه ناشی از همین علتها، یعنی طبیعت و اتفاق هستند: در پیدایش آنها نه خدایی نقش داشته است، و نه خردی، و نه هنری. هنر، یا فن (تخنه) ۲، بعدا پیدا شد، و آن نیروی کم

ابرها، ۱۲۸۳. به مسئله ی الگو قرار دادن حیوانات قبلاً اشاره کردیم (صفحه ی ۱۹۰ و یادداشت ۳ همان صفحه)، و آریستوفانس برای آن هم پاسخی می دهد. وقتی فیدیپیدس عقوق والدین را با اشاره به رفتار یاغیانه ی خروسها توجیه می کند، پدرش پاسخ می دهد: «اگر تو می خواهی از خروسها تقلید کنی، پس چرا فضولات را نمی خوری و روی چوبهای لانههای ماکیان نمی خوابی ۹۶ (همان ۱۴۳۰). فقط کافی است داستانهایی از خدایان (مثلاً زناهای مکرر زئوس) را بیفزاییم که به خوبی می تواند دست آویزی برای گناهکاران باشند (همان ۱۰۸۰). بی کفایتی دین عامه، که مبتنی بر تعالیم هومر بود، نقش مؤثری در رشد انسان گرایی غیر دینی ایفا کرد. (مقایسه کنید هومر بود، نقش مؤثری در رشد انسان گرایی غیر دینی ایفا کرد. (مقایسه کنید با افلاطون، قوانین ۵-۸۸۶ ه-۸) بعداً (در ج ۱۱ ترجمه ی فارسی، فصل ۳) این مطلب را بررسی خواهیم کرد.

۲. ۸۸۹a و بعد.

۳. κατὰ τύχην ἐξ ἀνάγκης. دیدگاههای کیهانآفرینی مطرح شده در این جا،علاوه بر اتمیستها، پارههای ۵۹ و ۱۶۰ ابیات ۱۶ و بعد،امپدکلس را به یاد می آورد.

٤. هیچ کلمه ی انگلیسی معنای کلمه ی یونانی techné تخنه را به طور دقیق افاده نمی کند. Art اولاً دارای تداعی های زیباشناختی است، و ثانیاً

ارزش تری است که کاملاً منشأ انسانی دارد، و ساخته های آن ثبات و واقعیت زیادی ندارند. یگانه هنرهای ارزشمند آنهایی هستند که، چون فن پزشکی، و کشاورزی، هم سو با عوامل طبیعت هستند. فن سیاست رابطه ی ضعیفی با طبیعت دارد، و عمدتاً زاده ی هنر است؛ و قانونگذاری هیچ ارتباطی با طبیعت ندارد. قانون، کاملاً ساختگی است، و آحکام آن غیر حقیقی هستند.

خود خدایان نیز وجود طبیعی ندارند، بلکه زاده ی هنر و تدبیر انسان هستند، و در جاهای مختلف بنا به اقتضای قراردادهای محلی با یکدیگر فرق می کنند. خوب بودن یک چیز در طبیعت با خوبی آن در قانون فرق دارد، و عدالت هیچ جایگاهی در طبیعت ندارد. انسانها همیشه درباره ی آن بحث و جدال می کنند و مدام آن را تغییر می دهند، و هر تغییری فقط برای مدتی معتبر می ماند، زیرا وجود آن ناشی از قراردادهای جعلی است و ریشه ای در طبیعت ندارد. در سایه ی این گونه نظریات است که آشوبگران، جوانان را به بی دینی و عصیان فرا می خوانند، و از آنها می خواهند که هزندگی درست طبیعی ه داشته باشند، و منظور شان زندگی ای است که در آن جاه طلبی خودخواهانه جایگزین خدمت به همنوعان و اطاعت از قانون گردد.

این فقره را از افلاطون نقل کردم تا به نحو احسن نشان دهم که چگونه نگرش ضد اخلاقی خودخواهانهی کالیکلسی ریشه در علوم طبیعی آن زمان داشت، یا لااقل هماهنگی با آن را دستآویز قرار داده بود. اجزای جملهی مرکب منسوب به آرخلائوس («موجودات زنده ابتدا از لجن آفریده شدهاند»

میان «هنرها» و علوم طبیعی تضاد هست. کسانی که زبان یونانی نمی دانند شاید از خود کلمه بتوانند استنباط کنند که: ارتباط آن با واژه های «تکنیکی» و «تکنولوژی» ما تصادفی نبوده است. مدلول آن، تمامی شاخه های مهارت انسانی یا الهی است (مقایسه کنید با افلاطون سوفسطایی ۴۵۵)، و تمامی چیزهایی که در آنها عقل به کار رفته است، در مقابل آثار دست نخورده ی طبیعت.

و عدل و ظلم منشأ طبیعی ندارند، بلکه ناشی از قرارداد هستند، صفحهی ۱۱۲ و بعد کتاب حاضر) کمتر از آنچه به نظر می رسد بی ربط بوده است. نظریات مربوط به پیدایش عالم به گونه ای کلی توصیف می شوند که اغلب نظامهای پیش از سقراطی را دربر می گیرند. امپدوکلس و اتمیستها احتمالاً بیشتر از همه در ذهن تداعی می یابند، اما ترکیب نامعین «اضداد» برای ایجاد چارچوب عالم، در وهلهی اول، و مخلوقات موجود در آن، در مرحلهی بعد، ویژگی عامی برای همهی نظامهای بعد از آناکسیمندر است. مبانی کلی ملحدانه ی دانش پیش از سقراطی برای مخالفان انسانگرای افلاطون کافی بود؛ آنها زحمت تفکیک دقیق مبانی از یکدیگر را به خود نمی دادند.

همچنین گمراه کننده است که برای نظریات اخلاقی ای که مورد حمله ی افلاطون است مؤلف واحدی جست و جو کنیم. پروتاگوراس، کریتیاس، پرودیکوس، آنتیفون و حتی ارسطوی جوان، همه دارای طرفدارانی بودند، و اختلافات پژوهشگران معروف درباره ی اسامی آنها خود، دلیل کافی بر بی فایدگی این جست و جوست. افلاطون از عقایدی سخن می گوید که، وقتی او محاوره را می نوشت، مدتها پیش در محافل مهم و پیشرفته ی آتنی رواج داشته است. سوفسطاییان اغلب به ترویج آنها می پرداختند، و با مقدمات علمی آنها موافقت کلی داشتند. اما استنتاجهای

۱. جی. تیت J. Tate (CR, 1951, 157) ایراد کرده است که چون اکثر مخالفان افلاطون در قوانین، کتاب دهم، حرکت را دارای آغاز دانسته اند آنها نمی توانند اتمیست بوده باشند. اما به هیچ وجه چنین نیست (۸۹۵ a ۶-۷) . نیز مقایسه کنید با یادداشت انگلاند England بر ۸۸۹ b ۵.

برای خلاصه ای از کوشش هایی که در این راه صورت گرفته، نگاه کنید به اونترشتاینر Sof. IV, 180 f. خود وی از آنتیفون حمایت می کند، نظریه ای که مورد انتقاد بورکرت در Gött. Gel. Anz. 1964 است. آخرین بحث در این مورد (در زمان انتشار) عبارت است از بحث ایدلشتاین در Progress (1967), 27 ff.

اخلاقی خودخواهانه، که به نظر افلاطون بسیار تکاندهنده می آمد، نه مورد قبول همهی سوفسطاییان بود و نه منحصر به آنها.

# (ب)انسانگرایانه:

## قانون مدوّن و قانون نانوشته

انتقاد از قانون، و مفهوم قانونی عدل و حق، در حمایت از به اصطلاح، هطبیعت، یا «آزادی»، تقریباً همیشه دو جنبه دارد. ممکن است خودخواهانه یا سبعانه باشد، به گونهای که در شکل کالیکلسی آن ملاحظه کردیم، و یا کاملاً توام با نیکخواهی باشد، که اگر با اصطلاحات امروزی سخن گوییم طرفداران آن را می توان به عنوان «آنارشیست اخلاق گرا» توصیف کرد (که توصیف بدی برای آنتیفون نیست؟)

ما نمی توانیم به این عقیده ی خام معتقد باشیم که فقط قانون کشور لایق نام قانون است... می دانیم که قانون را می توان به عنوان وسیله ای برای سیاست به کار برد... ما شنیده ایم، و شاید دیده ایم که برخی ها قربانیان قوانینی شده اند که ظالمانه و وحشیانه و فاسد هستند. به عقیده ی ما حقوق انسانی بالاتر از قانون مدون است.

۱. ای. اچ کمپبل، «تعهد و اطاعت از قانون»، در Proc. Brit. acad. for 1965. بیشتر سوآلاتی که او مطرح میسازد در مباحث اخلاقی قرن پنجم وجود

دارند، و بهتر است آنها را در طول این پژوهش مد نظر داشته باشیم.

او سوآل اصلى خود را اين گونه مطرح مي كند:

آیا اخلاقاً ملزم هستیم از هر قاعده و قانونی، فقط به دلیل اینک قانون است، اطاعت کنیم؟

برخی دیگر از سوآلات او عبارتند از:

۱- آیا بدون یک اخلاق عام می توان به امنیت دست یافت؟ (او با پاسخ منفی أرد دولین Lord Devlin که پاسخ پروتاگوراس هم بوده است، ص ۱۲۵ و بعد کتاب حاضر، مخالفت می کند.)

۲ـ در این صورت، آیا می توان نتیجه گرفت که وجود یک دیدگاه عام، که

و همین طور گفته می شود آنتیس تنس، شاگرد گرگیاس (صفحه ی ۲۶۷ یادداشت ۳ ج ۱۱ ترجمه ی فارسی)، که مرید سر باخته ی سقراط می گردد، معتقد بوده است: «آدمِ فرزانه در کردار خود به عنوان شهروند، پیرو قوانینِ جا افتاده نخواهد بود بلکه مطابق قانون فضیلت عمل خواهد کرد.» ا

این طرفداری بشردوستانه از طبیعت در مقابل قانون می تواند مستلزمات گوناگونی داشته باشد. به وسیلهی آن می توان به مفاهیم تساوی، و جهان میهنی، و وحدت نوع بشر رسید؛ و عملاً هم چنین شده است. هیچ کس (و از جمله آنتیفون، نگاه کنید به صفحات ۲۷۵ و بعد) حاضر نبود

ظاهراً معنای «اخلاق» به نظر طرفداران آن همین است (این یک بعد معنای کلمهی یونانی نوموس بوده است)، اقتدار قانونی آن را توجیه می کند؟

۳۔ ممکن است مبنای عامی برای مفاهیم حق و باطل پیدا کرد، و، اگر چنین کاری صورت بگیرد، آیا به معنی تأیید یک نظام اخلاقی خواهد بود؟ (به بیان یونانی، آیا νὸμιμον [= قانونی] مساوی δίκαιον [= عادلانه] است؟) و او اثبات می کند که:

 ۱- انکار آعمال من از سوی دیگران ناحق بودن آنها را اثبات نمی کند، اما من مستوجب مجازات جزایی می شوم.

۲ «اخلاق» (= دیدگاه عمومی، یعنی نوموس) ممکن است در مکانها و زمانهای مختلف متفاوت بوده باشد. او، به عنوان نمونه، ارزش اخلاقی ارتفاعات غربی West Highlands را با ارزشهای اخلاقی لندن، و به اصطلاح «اخلاق جدید» جنسی رایج در دههی ۱۹۲۰ مقایسه می کند.

۳- ممکن است قانون چیزی را ممنوع سازد که به نظر من مفید می آید، و چیزی را مجاز یا لازم بشمارد که من به بطلان آن عقیده داشته باشم. سخنرانی کمپبل به انگیزه ی سخنرانی بولین درباره ی «اقتدار اخلاقیات» که ابتدا در ۲۰۰۰ همان سال، دولین Brit. Acad. for 1959 منتشر شد، ایراد شده بود. اما در همان سال، دولین سخنرانی خودش را همراه با شش سخنرانی دیگر و با توضیح و فهرست کتابشناختی انتقادهای انجام گرفته از آن، منتشر ساخت. (Enforcement of Morals, 1965).

 دیوگنس لائرتیوس، ۱۱،۶ در مورد آنتیس تنس نگاه کنید به صفحات ۲۶۵ و بعد ج ۱۱ ترجمه ی فارسی. بگوید اختلافات مبتنی بر نژاد، اشرافیت موروشی و موقعیت یا ثروت اجتماعی، و قوانینی مثل برده داری، هیچ مبنای طبیعی ندارند و صرفاً ناشی از قانون هستند. اینها مفاهیم انقلابی ای بودند که اهمیت فوق العاده ای داشتند، و شایسته است به صورت مستقل مورد بحث قرار گیرند. این بخش را با نگرش فشرده ای به مفهوم «قانون نانوشته» به پایان می رسانیم، مفهومی که قبلاً به آن اشاره شده است (صفحات ۵۱ و بعد، ۱۰۸ و بعد) و در رابطهی کلی میان قانون و طبیعت که بحث فعلی ماست، نقش بنیادی دارد. ا

ایجاد شکاف میان دو قرن پنج و چهار، در ۴۰۰ ق.م، یا میان قبل و بعد از مرگ سقراط، کاری بی اساس و غیر عملی است. وقتی آن مباحث با همان عبارات در مدتی بیش از شاید یک صد سال ادامه داشته است، نمی توانیم سخنان ارسطو یا دموس تنس را کم اهمیت تر از اظهارات هیپیاس یا اوریپید بدانیم. آنچه در این دوره شاهد هستیم تولد مفهوم قانون طبیعی است که بعدها متفکران زیادی، از رواقیان گرفته تا روسو، آن را به همان صورت فهمیدند. آولین کاربرد این واژه (توسط کالیکلس افلاطون، صفحهی ۱۹۰ کتاب حاضر) شاید ناموفق بود، و پیوستگی لفظی «قوانین نانوشته» با طبیعت، بنابر شواهد باقی مانده، در میان نویسندگان قرن چهارم تحقق داشته است. دموس تنس، وقتی درباره ی لزوم مجازات گناهکاران متعمد و عفو خطاکاران غیر عمدی صحبت می کند، می گوید (درباره ی کورونا ۲۷۵): «این مطلب نه تنها در قوانین [مدون] دیده می شود، بلکه خود

Hirzel ຝγραφοs درباره وقانون نانوشته به طور کلی نگاه کنید به Cope, Introd. to A.'s Rhet, App. E to book, pp. ٩٧٥μος .Ehrenberg, S. and P. ch. 2 and App. 4.239–44

۲. مقایسه کنید با .Salomon, savigny-Stift 1911, 129 ff. اهمیت تاریخی و صورت بندی مؤثر این مفهوم ابتدا در دوره های پس از ارسطویی، مخصوصاً در دوره ی رواقی، ظهور یافت؛ اما دوره ی سوفسطاییان را باید مقدم بشماریم زیرا مباحث مربوط به قانون طبیعی ابتدا در آن دوره به صورت حاد و جدی مطرح شد و راه را برای صورت بندی آن هموار کرد.

طبیعت آن را در قوانین نانوشته و در دلهای انسانها مقرر ساخته است. الرسطو ابتدا قوانین نانوشته را با قوانین کلی مساوی می انگارد، و سپس قوانین کلی را با وصف «مطابق با طبیعت» توصیف می کند (خطابه، قوانین کلی را با وصف ۱۳۷۵۵۳۲، ۱۳۷۵۵۳۲، ۱۳۷۵۵۳۲). اما خود حامیان قرن پنجمی قوانین نانوشته در عین حال از طبیعت در مقابل محدودیتها و اشتباهات قوانین مدوّن حمایت می کردند.

هیپیاس سوفسطایی از این افراد بود، که به نقل افلاطون (هیپیاس بزرگ ۲۸۵ d) در «تاریخ قدیم به طور کلی، و مخصوصاً در چگونگی پیدایش شهرها در روزگاران کهن، صاحب نظر بود. او در پروتاگوراس افلاطون در ستایش طبیعت می گوید طبیعت براندازنده ی موانعی است که قانون در روابط میان انسان ها به وجود آورده است (صفحهی ۲۹۳ کتاب حاضر)، و کسنوفون می گوید (خاطرات، ۴،۴،۴ و بعد) او تساوی عدالت را با پیروی از قانون قبول نمی کرد و می گفت قوانین چیزی بیش از قراردادهای موقتی نیستند و نباید آنها را جدی گرفت، زیرا خود واضعین قوانین غالباً آنها را فسخ و یا اصلاح می کنند. سفراط، در ادامهی مخالفت با این استدلال، از او مي پرسد كه آيا قوانين نانوشته را هم مي شناسد؟ او پاسخ مثبت مي دهد، و در توصیف آنها (مثل آنچه ارسطو بعداً معتقد میشود) میگوید آنها قوانینی هستند که در هر کشوری رعایت می شوند. چون همهی کسانی که آنها را رعایت می کنند نمی توانند در یک جا گرد آیند، و اگر هم چنین کنند از زبان یکدیگر سر در نمی آورند، پس ناچار باید خدایان را واضع آنها بدانیم. اولین نمونهای که او و سقراط مطرح می کنند پرستش خدایان و تکریم

در مورد دموس تنس همچنین مقایسه کنید با تقابل میان قانون نوشته شده و قانون کلی در گفتار علیه اریستو کرانس، ۶۱، و به کارگیری قانون نانوشته برای توصیف سنتهای نانوشته ی محکمه ی آرئوپاگوس (همان ۷۰، صفحه ی ۱۴۵ کتاب حاضر).

والدین است. او درباره ی پرهیز از زنا و نیکی کردن در مقابل نیکی دیگران تردید می کند، زیرا همگان آن را رعایت نمی کنند، اما سقراط می گویند این سخن که فلان قانون گاهی زیر پا نهاده می شود از اعتبار آن نمی کاهد؛ او معیار تازه ای پیشنهاد می کند: سرپیچی از قوانین انسانی ممکن است بی کیفر هم بماند، اما قوانین الهی هرگز چنین نیستند. به نظر دو نمونه ی مذکور این شرط را احراز می کنند، زیرا زنا خلاف اصول ژنتیکی است و ناسپاسی هم موجب از دست دادن دوستان می شود. شایان ذکر است که این استدلال ها درباره ی جهانی هم که خدایان در آن حکومت نکنند و طبیعتی است غیر شخصی آن را اداره کند صادق هستند؛ و درواقع سخن آنتیفون هم این بود که سرپیچی از احکام طبیعت کیفر اجتناب ناپذیری به دنبال دارد، اما شکستن قوانین معمولی چنین نیستند. اما، این سخن استنتاج

ἀλλὰ δίκην γέ τοι διδόασιν οὶ παραβαίνοντες τοὺς ὑπὸ τῶν θεῶν κειμένους νόμους, ἥν οὐδενὶ τρόπω δυνατόν ἀνθρώπω διαφυγεῖν, ὥσπερ τοὺς ὑπ' ἀνθρώπων κειμένους νόμους ἔνιοι παραβαίνοντες διαφεύγουδι τὸ δίκην διδόναι, οἱ μὲν λανβανοντες οἱ δέ βιασόμενοι.

مقایسه کنید با آنتیفون، پارهی ۴۴۸، مجموعهی Τὰ Οὖν νόμιμα، ۲

این یک امر سنتی بود. نگاه کنید به Thomson, Oresteia, I, 52 and اوریپید
 الهی دانستن قوانین کلی همچنین مقایسه کنید با اوریپید
 یارهی ۳۴۶.

۲. خوب است به خاطر بیاوریم که هیپیاس احتمالاً به وحدت نوع بشر معتقد بوده است (صفحه ۲۹۳ کتاب حاضر). یونانیان با زنا مخالف بودند، ارتکاب غیر یونانیان به آن عمل گواه توحش آنها محسوب می شد. هرمیونه Hermione در سرزنش شدید نسل آندرو ماخه Andro mache می گوید، نسلی که در بین آنها والدین و فرزندان، و برادر و خواهر به هم می آمیزند، «و هیچ قانونی آنها را باز نمی دارد» (اوریپید، آندروماخه ۲۷۳۳). سقراط چنان سخن می گوید که گویی مسئله فقط این است که برخی از افراد این قانون کلی را گهگاه ندیده می گیرند، ولی هیپیاس می دانست که جوامعی وجود دارند که در میان آنها چنین قانونی وجود ندارد.

۳. کسنوفون،خاطرات،۲۱،۴،۴

شگفتانگیز لوی Levi را توجیه نمی کند که «ناگفته پیداست که قوانین نانوشتهای که هیپیاس از آنها سخن می گوید، به علت طبیعت گرایانه بودن آنها، ارزش غیر دینی دارند؛ و کاملاً متفاوت از قوانینی هستند که سوفوکلس در قطعهی مشهوری از آنتیگونه ۴۵۰ و بعد بیان میکند. ۱۹ به هیچ وجه روشن نیست چگونه می توان گفت اجتناب از تدفین برادر، کیفرهای طبیعی خاصی به دنبال خواهد داشت، آنگونه که (لااقل به نظر سقراط) زنا و ناسپاسی دارای عواقب هستند؛ اما این سخن دربارهی حقوق والدين، كه هيپياس آن را از قوانين نانوشته مي داند، نيز صحيح است. هيچ دلیلی وجود ندارد که او به آنچه کسنوفون از زبان وی نقل میکند معتقد نباشد، یعنی اینکه «خدایان این قوانین را برای انسان ها وضع کرده اند ، و «این نشان دهندهی کار خدایان است، زیرا، به نظر من، از اینکه این قوانین کیفر تخطى ناپذير را در خود نهفته دارند معلوم مى شود كه واضع آنها والاتر از انسان بوده است.» ما، که در سنت کلامی دیگری قرار داریم، به آسانی نمي توانيم بفهميم نيروهاي الهي در انديشه يوناني چه جايگاهي داشتهاند؛ ممكن است آنها اسما و صفات شخصى بوده باشند و به همان اندازه هم ممکن است چیزهایی باشند که بتوان از آنها در زمرهی انتزاعیات نام برد، از قبیل ضرورت، اقناع، عدالت. برای بسیاری از متفکرین سترگ آنها هیچ فرق

παραβαίνων εἰάν λάθη τοὺς όμολογήσντας, καὶ αἰσχύνης καὶ ϶ημίας ἀπήλλακται, μὴ λαθών δ' οὔ. τῶν δέ τῆ φύσει ξυμφύτων ἐάν τι παρἄ τὸ δυνατὸν βιά ϶ηται, ἐάν τε πάντας ἀνθρώπους λάθη, οὺδέν ἔλαττον τὸ κακόν.

نمی کرد که نیروی سودمندی را به الوهیت نسبت دهیم و یا فقط ناشی از جریانهای طبیعی بدانیم. قبلاً ملاحظه کردیم که چگونه تبیین واحدی از پیشرفت انسان را بی هیچ تفاوتی هم به پرومتئوس یا ضرورت نسبت می دادند و هم به تجربه و زمان. بنابراین، به نظر هیپیاس بدون هیچ ناسازگاری یی می توان قوانین مکتوب و قوانین الهی را ضد هم دانست، و در زمانی دیگر هم گفت وقانون جباری است که غالباً بر طبیعت اجحاف می کند و (افلاطون، پروتاگوراس ۳۳۲۷) هم کند و (افلاطون، پروتاگوراس ۳۳۲۷)

شاعران تراژدی پرداز، همانطور که انتظار می رود، قوانین نانوشته را آشکارا دارای منشأ الهی می دانند؛ «احکام نانوشته ی خدایان» است که آنتیگونه با توسل به آن با اقتدار کرثون مخالفت می کند. در سوفو کلس نیز همخوانی ای از ادپوس تیرانوس (اودیپ جبار) ۸۶۳ و بعد، درباره ی پرهیزگاری در گفتار و کردار می گوید: «قوانین آن در عالم بالا طرح می شوند؛ منشأ آنها تنها اولومپوس (المپ) است، زیرا هیچ انسان فانی ای آنها را وضع نمی کند، و

نگاه کنید به بقراط (.De victu II (VI, 486 L.) انسانها قانون را خودشان وضع کرده اند. اما طبیعت همه چیز را خدایان مرتب ساخته اند. قانونی که انسانها وضع کرده، خواه حق باشد یا باطل، هرگز دایمی نیست، اما آنچه خدایان وضع کرده اند برای همیشه حق است. (در مورد تاریخ De victu نگاه

كنيد به 2 (kahn, Anaximander, 189, n. 2).

البته این مطلب اختصاص به جهان باستان ندارد. لاک در کتاب دوم، پاراگراف ۱۳۵، می گوید قانونگذاری «باید مطابق قانون طبیعت باشد، یعنی مطابق اراده ی خدا که ین قانون از آن اخبار می کند.»

مفحه ی ۵۲ کتاب حاضر. نیز در اوریپید، آژاکس، ۱۳۴۳ و ملتمسان، ۱۹ گفته می شود که دفن نکردن اجساد، بازی کردن با قوانین خدایان است.

بی اعتنایی به آنها هرگز از تأثیر آنها نمی کاهد. هاگر به زبان استعاره سخن گوییم، این قوانین نانوشته را «خدایان نوشته اند»، همان طور که ایون در نمایشنامه ی اوریپیدس در سرزنش گناه آپولون علیه زنی فانی می گوید نمایشنامه ی اوریپیدس در سرزنش گناه آپولون علیه زنی فانی می گوید (£ 8 · 66.) «چگونه چنین چیزی در مورد خدایان جایز است، که برای انسان قانون بنویسند، و خود از آنها سرپیچی کنند؟ هدر اسخولوس ، احترام به والدین (که در گفت و گوی میان سقراط و هیپیاس یکی از قوانین نانوشته دانسته شده است) در ضمن سرودی اینگونه توصیف می شود: «بالاترین ارزش در قوانین (گوترند) در قوانین (عدالت) برای آن نوشته شده است. ها

پریکلس در خطابه ی رثاثیه ی معروف (توکودیدس ۲، ۳۷، ۳)، مثل سقراط، رعایت قوانین مدون و نامدون را مورد ستایش قرار می دهد: «ما مردم آتن از قوانین اطاعت می کنیم، مخصوصاً قوانینی که برای حمایت از مظلومان وضع شده اند، و قوانینی که نوشته نشده اند ولی اگر کسی از آنها تخطی کند مورد مذمت قرار می گیرد.»

۱۴۳ و بعد کتاب حاضر.

ملتمسان، ۷۰۷، که جُرج تامسون در تفسیر آن به حق می گوید «نوشته شده در قوانین عدالت» فقط تعبیر دیگری است از اینکه آنها در قوانین قانونگذاران بشری نوشته نشدهاند (Oresteia, II, 270). مقایسه کنید با بشری نوشته نشدهاند (δελτογράφος φρήν) مقایسه کنید با بر اثومنیدس ۲۷۵. یادداشت طولانی تامسون بر اثومنیدس ۲۲-۲۶۹ عالی است، و من برخی از ارجاعات خود را از آن برگرفته ام. کافی است توجه کنید (p. 269) که در گفت و گوی میان سقراط و هیپیاس، نه سقراط، بلکه هیپیاس است که استدلال می کند قوانین نانوشته نمی توانند توسط انسان ها به وجود آیند و بنابراین باید خدایان آنها را وضع کرده باشند.

گومه Gomme برخلاف سوفوکلس قوانین نانوشته را دارای منشأ الهی نمی دانست. اما مخاطبین او سوفوکلس قوانین نانوشته را دارای منشأ الهی نمی دانست. اما مخاطبین او بی تردید آن را الهی می دانستند، و او به گونهای سخن گفته است که برای آنها مفهوم باشد. برای مقایسه ی میان آنتیگونه و مرشه ی پریکلس، رجوع کنید به کتاب ارنبروگ 44-28 . and P. 28-44 و نقادی آن از سوی گومه در ماخذ فوق. گومه می گوید فرق دیگر میان سوفوکلس و توکودیدس این است که اولی گومه می گوید فرق دیگر میان سوفوکلس و توکودیدس این است که اولی

قوانین نانوشته ای که همگان قبول داشتند به سنایش خدایان، احترام به والدین، نیکی در مقابل نیکی ها و نیز پذیرایی از افراد غریب مربوط می شد. تکلیف دینی را در نقل قول دیگری از پریکلس که در گفتار علیه آندوکیدس کلیف دینی را در نقل قول دیگری از پریکلس که در گفتار علیه آندوکیدس Andocides منسوب به لوسیاس، ایراد شده است مورد بحث قرار می دهیم (لوسیاس مجعول، گفتار ۲۰۰۶):

پریکلس، آنها میگویند، وقتی در مورد بی تقوایی سخن میگویی باید نه تنها قوانین مدونِ مربوط به آن، بلکه قوانین نانوشته ای را هم ملحوظ داری که اثومولپیدائه Eumolpidae [سلسله کاهنان الثوسیس Eleusis] براساس آن احکام خود را صادر می کنند؛ قوانینی که هیچ کس نمی تواند آن را ملغی سازد، یا با آن مخالفت کند؛ و واضع آن راهم کسی نمی شناسد؛ زیرا آنها معتقدند که اگر کسی از آن تخطی کند نه تنها مردم بلکه خدایان نیز او را کیفر می دهند.

تامسن به مشابهت جالبی میان این سخن خطیب که «و آنها واضع آن را هم نمی شناسند؛» و این قول آنتیگونه دربارهی قوانین نانوشته، که «هیچ کس نمی داند آنها از کجا آمدهاند»، توجه کرده است. ا

نظر افلاطون دربارهی دموکراسی، در شکل ناسالم و افراطی آن که منجر به جباریت می شود، این است که «وقتی مردم تصمیم می گیرند، اگر

قوانین نانوشته را کلی می داند، ولی توکودیدس «یحتمل» فقط قوانین و سنن  $\dot{\nu}$   $\dot{\nu}$ 

به گمان من نظر ارنبرگ درباره ی این فراز قابل چون و چراست، آنگاه که می گوید به نظر پریکلس «حتی قوانین مقدس التوسیس بخشی از جهانی الهی که در مقابل نظم بشری قرار گیرد نبود» (S. and P. 47).

هیچ اربابی بالای سرشان نباشد با همهی قوانین، اعم از مدوّن و نامدوّن، مخالفت می کنند.» او در قوانین هماز قوانین نانوشته سخن می گوید.

[آتنی می گوید (۵ ۷۹۳)] همدی آنچه را که ما اکنون بحث می کنیم مردم به طورکلی «قوانین نانوشته» می نامند، و مآل همدی این آحکام به آن چیزی است که آنها «قوانین اجدادی ما» می خوانند. آنها رشته هایی هستند که جامعه ی سیاسی را به هم مربوط می کنند، تحلقه ی اتصال میان قوانین تدوین یافته ی قبلی و قوانین بعد از آنها هستند، درواقع یک دسته احکام

۱. جمهوری δὴ μηδαμῆ μηδείς αὐτοῖς ῆ δεσπότης ،۵۶۳ d احتمالاً توجه خاصی به نطق دماراتوس در روزهای بزرگ یونان دارد: ἔπεστι برگ یونان دارد: Υάρ σφι δεσπότης νόμος γάρ σφι δεσπότης νόμος این سخن افلاطون را مخالفت مستقیم با ستایش پریکلس از دروکراسی آتنی دانسته است، اما افلاطون از جامعه ای سخن می گوید که در آن آرمان دموکراتیک آزادی، به مرحله ی از ἀπληστία رسیدها ست که همان انحطاط آن است. هیچ اشاره ای نشده است که آتن در عصر پریکلس، قبل از تولد افلاطون، به این مرحله رسیده باشد.

۲. πατρίους νόμους ὁ χραφα νόμιμα. در عین حال که واژه ی νόμιμα. το νόμους τا حدودی مبهم تر از νόμους است، بی تردید آنها را گاهی به جای νόμιμα το کار می بردند. مقایسه کنید νόμιμα θεῶν νόμος را در اوریپید، ملتمسان، ۱۹ با κομος νόμος νοῦς το το το δεῶν νόμος (هر دو مربوط به تدفین مردگان) و تنوع بیان در دموستنس (گفتار علیه آریستو کراتس) مربوط به تدفین مردگان) و تنوع بیان در دموستنس (گفتار علیه آریستو کراتس) با ۱۹۰ را ۶۱، ۲۲ و ۷۰. افلاطون در بیان اینکه نباید اینها را قانون [نوموس] بنامیم به سخن خویش در ۱۹۸۵ اشاره می کند که تعلیم و تربیت کودکان امری تعلیمی و تذکیری است تا امر قانونی.

۳. مقایسه کنید؛ Devlin, E. of M. 10 بجامعه چیزی نیست که بتوان آن را به طور فیزیکی متحد ساخت؛ قوام آن به رشته های نامریی اندیشه ی عمومی است. اگر این رشته خیلی شل باشند جامعه از هم می پاشد. اخلاق عمومی بخشی از این رشته ی اتصال است. این رشته ی اتصال [اخلاق] بخشی از بهای جامعه است؛ و انسان، که نیازمند جامعه است، باید این بها را تأمین می کند. و ردر این جا اثری از پروتاگوراس نیز دیده می شود.) به نظر افلاطون (در این جا اثری از پروتاگوراس نیز دیده می شود.) به نظر افلاطون می حدودی کی ضرورت بود، آنتیفون آن را یک کابوس می دانست (پاره ی ۴۲۸) مجموعه ی ۴).

کهن و اجدادی هستند که اگر درست دریافته شوند و به مرحلهی اجرا درآیند، از قوانین مدون هر دور و زمانه حمایت و محافظت می کنند، ولی اگر مورد تحریف قرار گیرند موجب فروپاشی همه چیز می شوند مانند پایه های سستی که ویرانی خانه را در پی خواهند داشت. با عنایت به این مطالب باید شهر جدید تو را به حداکثر تجهیزات موسوم به قانون، و سنت یا آداب و رسوم مجهز سازیم.

افلاطون می گوید شهو ترانی در ملاعام از جمله چیزهایی است که باید با «قوانین نانوشته» از آن جلوگیری کرد. باید شهروندان را به شرمساری عادت داد، و نباید به منع قانونی توسل جست (قوانین نانوشته مانع خوبی سفراط کسنوفون) زنا را از مواردی نام می برد که قوانین نانوشته مانع خوبی برای آنهاست (همان، ۵-۵ ۸۳۸).

ارسطو ۱ بنابر سلیقه ی خاص خود از طریق تقسیم و طبقه بندی به بررسی موضوع می پردازد. ابتدا، در خطابه، کتاب ۱، فصل ۱۰ (۱۳۶۸b۷)، قانون را به دو دسته ی خصوصی و عمومی تقسیم می کند: قانون «خصوصی» قانون «مامون یک جامعه ی خاص است، قانون «عمومی» شامل هر چیزی است که نوشته نشده است ولی همه آن را قبول دارند. اما در فصل

۱. ارسطو در اخلاق (۱۳۴۵۱۸ و بعد) استدلال می کند که عدالت سیاسی هم شکل طبیعی دارد و هم شکل قانونی. او می گوید برخی ها در وجود عدالت طبیعی دارد و هم شکل قانونی. او می گوید برخی ها در وجود عدالت طبیعی Φύσει δίκαιον به میسوزاند)، در حالی که δίκαια κινούμενα ὁρῶσιν این ها تردیدهای عصر سوفسطاییان هستند، که در قطعیت های سولونی یا ایسخولوسی به وجود آمدهاند. ارسطو با این تشکیک ها تاحدودی به صورت میمهم و با استدلال ضعیف برخورد می کند، که نشان می دهد انتخاب میان افلاطون و سوفسطاییان برای خود او هنوز مسئله است، نتیجهای که او به صورت تردیدآمیز به آن می رسد این است که «فقط یک قانون طبیعی و کلی داریم، یعنی بهترین قانون.» بارکر در مقدمه ی خود بر قانون طبیعی یونانیان داریم، یعنی بهترین قانون.» بارکر در مقدمه ی خود بر قانون طبیعی یونانیان محتاطانه ای بر این فقره دارد.

۱۳ بعد از همان تقسیم اولیه به خصوصی و عمومی (و برابر دانستن قانون «عمومي» با قانون «طبيعت»)، خود قوانين خصوصي هر جامعه را به دو دستهی مدون و نامدون تقسیم می کند. لازم به ذکر است که موضوع این فصل طبقه بندی اَعمال عادلانه و غیرعادلانه است. تقسیم قانون، فرع بر این غایت است، زیرا کارهای عادلانه و غیر عادلانه انسبت به دو نوع قانون مشخص شدهاند.» قانون طبیعت وجود دارد زیرا «واقعاً حق و ناحق طبیعی و کلی ای وجود دارد، که ربطی به هیچ اجتماع و قراردادی ندارد ۱۹ و او ادعای مشهور آنتیگونه و پارهی ۱۳۵ امپدوکلس را به عنوان نمونه ذکر میکند. پس دو نوع حق و باطل وجود دارد (۱۸ ۱۳۷۴a)، یکی مدون است و دیگری نامدون، و دومی باز به دو دسته تقسیم می شود (الف) فضیلت ها و رذیلت هایی که فراتر از توجه قانون هستند، که به ترتیب به دیده ی ستایش، تکریم و تمجید یا مذمت و بی حرمتی نگریسته می شوند (بعنی پاداشها و کیفرهای غیرقانونی؛ نمونههای مورد اول عبارتند از قدردانی از نیکی ها و تلافی آنها، و آمادگی برای کمک به دوستان)، (ب) اَعمالی که هر چند امکان تدوین آنها به صورت قانون وجود دارد چون موارد آنها بیش از اندازه متنوع هستند، نمی توان همهی آنها را در چهارچوب قواعد کلی درآورد: قوانین نانوشته که فقط به صورت مثمم قانون مدون عمل مي كنند. اين همان قانون انصاف (٢٥ έπιεικές) است.

گرایش به اینکه هر چیزی را به صورت طبقه بندی شده و جدول بندی شده درآوریم، همیشه خطرناک است، و ارسطو از آسیبهای آن مصون نمانده است. همان طور که هیرزل گفته است، تقسیمها ناسازگار هستند، و فرازهای فصل ۱۰ و فصلهای ۱۳ و ۱۴ احتمالاً به مباحث متفاوتی مربوط بوده اند. اما، اگر چه دو نوع قانون نانوشته وجود دارد، اما ناسازگار نیستند، و

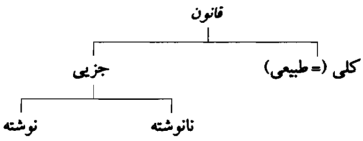
او به هر دو معتقد بوده است: (الق) قوانین یک جامعه ی خاص هم مدون هستند و هم نامدون، و قوانین نامدون (که مبتنی بر سنتها و آداب و رسوم هستند) با قوانین مدون ناسازگار نیستند بلکه متمم آن هستند؛ (ب) «قوانین نامدون» همچنین به معنی قوانین کلی هم به کار می رود، که همان قوانین طبیعی در آنتیگونه و دموس تنس است. ا

باید به خاطر داشت که منظر ارسطو، نوشتن کتاب راهنمایی در فن خطابه است، که خود مبتنی است بر کتاب راهنماهای پیشین. موضوع بحث او این نیست که آیا قانون جاویدان طبیعت حاکم است یا نه، بلکه

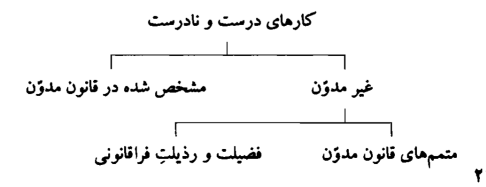
۱. هیرزل، Χγρ. νόμ. 10. طبقه های ارسطو را می توان به صورت زیر ترسیم کد:

خطابه ۱۳۶۸۵۷، ۸۱۰ و بعد:

خطابه، ۱۳۷۳۵۴، ۸ ۱۳۷۳۵۴ و بعد:



به علاوهی طبقه بندی کارهای درست و کارهای نادرست در ۱۳۷۴a ۱۸ که می توان به صورت زیر نشان داد:



منظور او نشان دادن این نکته است که چگونه یک مدافع می تواند با توسل به قانون نوشته و نانوشته به بهترین وجه مناسب، کار خود را پیش برد. به همین دلیل در فصل ۱۵ توضیح می دهد که چگونه نظریاتی را که توضیح داده است می توان به کار بست.

اگر قوانین مدون با ادعای و کیل مدافع نسازد او باید به قوانین نامدون متوسل شود، و بر زیادی عدالت و قسط آن تأکید ورزد. عبارت سو گندنامهی قاضی، «براساس شریف ترین اعتقاد من»، را به این معنی بگیرد که او به طور دست بسته از قانون مدون پیروی نخواهد کرد. قانون نامتغیر از آن طبیعت است، در حالی که قوانین مدون ثباتی ندارند. او از آنتیگونه نقل قول خواهد کرد، خواهد گفت که قوانین مدون هدف واقعی قانون را تأمین نمی کنند، و همین طور.

اما اگر قانون مدوّن به نفع او باشد خواهد گفت سوگندنامه ی قاضی به این معنی نیست که او ملزم به پیروی از قانون نمی باشد، بلکه برای این است که اگر در مواردی آن را بد فهمید از گناه قانون شکنی مصون بماند؛ و اینکه

۱. بیگنون (Studi, 126, n. 1) می گوید در این سخنان تأثیر آنتیفون هویداست. همچنین، اگر لازم باشد دلیل اقامه کنیم بر اینکه ارسطو فقط مفاهیم رایج در دوران شکوفایی سوفسطاییان را تکرار می کند، می توان از هیپیاس و دیگران نیز نام برد، ولی در هر حال سخن او گواه این مطلب است. هیرزل ( Αγρ. νόμ. نام برد، ولی در هر حال سخن او گواه این مطلب است. هیرزل ( . πλρρ. νόμ نام برد، ولی در هر حال سخن او گواه این مطلب است. هیرزل ( . πλρρ. νόμ نیز و گواه این مطلب است هیرزل ( . πλρρ. νόμ نیز و گواه این مطلب است که قبلاً آنها را متنوع و متغیر توصیف کرده بود. جای بسی تعجب است که پژوهشگران پیشین، این فقره از ارسطو را با چنان جدیت تحلیل و بررسی کرده اند که گویی دید گاههای واقعی خود اوست، در حالی آن چیزی جز یکی کرده اند که گویی دید گاههای واقعی خود اوست، در حالی آن چیزی جز یکی برای حصول پیروزی مطرح می شوند. (اسکمپ skemp در میان آنها استثناست، skemp پرای حصول پیروزی مطرح می شوند. (اسکمپ شهوم څπιεικές رجوع کنید به کوپ ٤- Επιεικές در میان آنها استثناست، ۱۹۵ د ایستناست، ۱۹۵ د ایستناست، ۱۹۵ د ایسترای در سال استثناست، ۱۹۵ د ایسترای در سال ایسترای در سال استثناست، ۱۹۵ د ایسترای در سال ایسترای در سال استثناست، ۱۹۵ د ایسترای در سال ایست

هیچ کس خیر مطلق را انتخاب نمی کند بلکه به دنبال خیر خویشتن است؛ ا و اینکه به کار نبستن قانون بدتر از نداشتن آن است؛ و اینکه نباید سعی کنیم زرنگ تر از دکتر باشیم [جلو تر از قانونگذاران گام نهیم].

اینها حیلههایی هستند که گرگیاس و امثال او قبلاً به شاگردان خود می آموختند و در کتاب راهنماهای خود می نوشتند؛ و این عبارات نشان می دهد که چگونه رشد سخنوری و تمایل به دادخواهی قضایی در میان یونانیان باعث شد که مفاهیم اخلاقی بی هیچ ملاحظهای تابع منافع آنی در آیند. قوانین نانوشته، که به خودی خود در همهی زمانها و برای همهی انسانها معتبر بودند ـ قوانینی که ریشه در طبیعت داشتند و در عین حال منشأ الهی هم داشتند و دارای صبغهی اخلاقی نیز بودند ـ درواقع سنتهای فلسفی و عامی کهن را نشان می دادند، که در این دوره از سوی اخلاق جدید مورد چون و چرا قرار گرفتند.

به نظر هسیود عدالت، مبتنی بر قانون زئوس است، همان طور که به عقیده ی هراکلیتوس همه ی قوانین بشری، تقلیدهایی از قوانین الهی هستند (صفحه ی ۱۰۸ کتاب حاضر)، و امپدوکلس (پاره ی ۱۳۵) می توانست از قانونی همیشگی سخن گوید، «که در سرتاسر عالم و با نور لایتناهی آسمان گسترده است. « زمینه های دینی آن را به بهترین وجه در سخنان سولون در اواخر قرن هفتم می توان دید. هیچ کس نمی تواند از چیزی که خدایان جاوید داده اند سر بتابد. موفقیتی که مبتنی بر کردار ناشایست باشد به ناچار از بین رفتنی است، زیرا رئوس محافظ قانون اخلاقی است. چنین کاری دیر یا زود تحقق می یابد، هر چند ممکن است زئوس خیلی آرام عمل کند و کیفر، فرزندان ظالم را در بر گیرد. اینکه «کننده ی هر کاری سزای آن را خواهد دید»

۱. «به عبارت دیگر، و قوانین مکتوب که برای ما به وجود آمدهاند، ممکن نیست به
 کمال آرمانی مطلق برسند، بلکه ممکن است به صورتی مناسب تر از آنچه
 بودهاند درآیند.» (ریس روبرتس، ترجمهی آکسفورد، همانجا.)

نظریهای قدیمی است، که در ایسخولوس هم آن را ملاحظه می کنیم، گناه hybris روال ate را به دنبال خواهد داشت، و این کار تحت فرمان زئوس «که از ورای هر چیزی نظارت دارد»، صورت می گیرد. سولون در مقایسهای عجیب، داوری زئوس را به تندباد بهاری تشبیه می کند که دریا را از اعماق آن متلاطم می سازد، محصولات روی زمین را نابود می کند و در همان حال ابرها را چنان از آسمان می زداید که خورشید ناگهان با تمام قوت خود می درخشد.

برخی از محققین گفته اند در این فراز «انتقام زئوس با سنگینی و ضرورت یک پدیده ی طبیعی صورت می گیرد» که «نخستین اخبار سولون از قانونمندی طبیعت بر ماست» ا که بدون تردید دلیل دیگری بر ضد این دیدگاه است که قوانین نانوشتهی «طبیعت گرایانه»ای که هیپیاس از آنها سخن می گوید، ضرورتاً غیر از آنهایی هستند که در آنتیگونه دارای منشأ الهی توصیف می شوند (صفحات ۲۱۲ و بعد کتاب حاضر).

ارسطو نشان داده است که یک طرفدار بی ملاحظه ی منافع شخصی و آنی چگونه می تواند به قوانین نانوشته توسل جوید. درواقع خطر سوء استفاده از آنها وجود داشت، به ویژه در آنجا که آرمان اشرافیت موروثی و خیرخواهانه، جای خود را به موفقیت رو به رشد نبوغ سیاسی یونانی داده بود، پولیس یا دولتشهر، که در آن، قانون مدون حافظ حقوق شهروندان و مانع جباریت یا بیدادگری بود، و شعار آنها ایسونومیا، تساوی در برابر قانون

۱. لسکی Snell, Disc. of Mind, 212 (Hist. Gr. Lit. 125) می گوید سولون تشبیه نوع هومری را برای هدفی تازه به کار می برد، «نه برای قدرت نمایی های فردی بلکه برای ضرورتی که آن نیروها را به کار وا می دارد، و نه برای حادثه ای منفرد بلکه برای شرطی مستمر و همیشگی. این بصیرت «او را در آستانهی فلسفه قرار می دهد. « می توان این را با عدالت کیهانی آناکسیمندر مقایسه کرد. (این سخنان سولون از پارهی ۱ مجموعه ی دیل نقل شده است.)

بود. الممان طور که از طبیعت، هم برای حمایت از آرمانهای بشردوستانه استفاده می شد و هم برای منافع ستمگرانه و برانداختن حکومت قانونی، همین طور هم مفهوم قانون نانوشته، که ابتدا بر اداره ی اخلاقی عالم تأکید می کرد، می توانست، در جامعه ای دمو کراسی تر، صرفاً به عنوان خطر و تهدیدی برای ثبات حقوق انسانی ای درآید که حالا به صورت قانونهای مدون درآمده است. دمو کراسی تجدید یافته در پایان قرن پنجم اعلام کرد که هفضات به هیچ وجه نباید بر قوانین نانوشته استناد جوینده، و قوانین باید باهمه ی شهروندان به طور مساوی برخورد کند، و آنها را باید به اطلاع عموم رسانید (آندوکیدس، ۱۹۸۵ که می گوید: «با اجرای قوانین، جباریت در مکتمسان اوریپید (۴۲۹ و بعد)، می گوید: «با اجرای قوانین، مدون، عدالت به طور مساوی شامل حال غنی و فقیر می شود، اگر دلیل ضعفا عادلانه تر باشد پیروزی آنها بر اقویا حتمی است. « و این زمانی تحقق ضعفا عادلانه تر باشد پیروزی آنها بر اقویا حتمی است. « و این زمانی تحقق می بابد که دموس (مردم) ارباب روی زمین باشد.

در این جا فرق میان سوفو کلس و اوریپید، جالب است. سوفو کلس در آنیگونه طرفدار جدی قوانین نانوشته است و اوریپید از قانون مدوّن حمایت می کند. <sup>۲</sup> ولی هر دو به یک اندازه با جباریت مخالفند، و سوفو کلس، که سهم کامل خود را از تکالیف اجتماعی برعهده داشت، دست کم طرفدار محافظان قانونی و قضایی بود. در خود آنیگونه (۳۶۷ و بعد)، همخوانان می گویند نبوغ حیرتانگیز انسان آن وقت به خیر می انجامد که او در درون جارچوب پولیس [شهر] باقی بماند و به قوانین کشور احترام بگذارد، ۳ و در

۱. دربارهی تساوی در برابر قانون ἐσονομία و دربارهی دموکراسی رجوع کنید به صفحه ۲۶۹ ، یادداشت ۱ کتاب حاضر.

۲. و همینطور هیرزل، ۷۱-۱۲ . «Äγρ. ۷ٌ۵» در بحث خواندنی ای که من با برخی نکات آن موافق نیستم.

۳. فلونتس (Kl. Schr. II, 325) سوفوکلس را نیز مانند پروتاگوراس بر این باور می داند که قانون عالی ترین دستآورد فرهنگی بشر است.

تسئوس ادیبوس در کولونوس، کرئون را به این علت مذمت می کند که «به شهری آمدهای که عدالت را رعایت می کند و فقط در محدوده ی قانون عمل می کند، و اصول قانونی آن را زیر پا نهادهای» (۹۱۲ و بعد). در اینجا به کلمه ی «مکتوب» نیازی نداریم تا به ما بگوید منظور سوفو کلس قانون مدون و صورت بندی شده است آن گونه که آتنیان آن زمان می فهمیدند. برعکس تسئوس اوریپید در همان نمایشنامه که بر نیاز به قوانین مکتوب اصرار می ورزد، و براساس آن، همان تکلیف مقدسی را که آنتیگونه اظهار می کرد یادآوری می کند، یعنی تکلیف خاک سپاری اجساد مردگان، او می گوید، من با این کار به نوموس (قانون) کلی یونان احترام خواهم گذاشت (۵۲۶ و بعد)، و مادر او آثترا Aethra کرئون را متهم می کند که «به نومیما (سنتها)ی خدایان بی حرمتی کرده است. «(۱۹).

جای انکار نیست که، در نحوه ی بیان و تأکید، میان این دو شاعر اختلاف هست. نمی توان آن را بر پایه ی مسایل زمانی توضیح داد، اما آنها از یک نظر متعلق به دو نسل متفاوت هستند، زیرا اوریپید خیلی بیشتر از سوفو کلس مجذوب جریانهای فکری جدید سوفسطایی بود. او مانند پروتاگوراس می دانست که هر مسئله ای دو جنبه دارد، و مانند هیپیاس از «لفاظی»ای که شخصیت هایش انجام می دادند لذت می برد. بحث میان تسئوس و چاووش بر سر لزوم خاک سپاری اجساد محاربین به صورت قطعه ای ادبی درباره ی استبداد مطلق بر ضد دمو کراسی در می آید. اگر چه

۱. تا این حد می توان گفت که آنتیگونه تقریباً در ۴۴۰ ق.م. ساخته شد، سویلیکس (ملتمسان) اوریپید حدوداً در ۴۲۰، و ادیپوس کولونوس پس از مرگ او در ۴۰۱.

<sup>۲. مقایسه کنید با پارهی ۱۸۹ (از آنتیفون): ۱۸۹ کنید با پارهی ۱۸۹ (از آنتیفون): κπαντός ἄν τις نیفون): πράγματος δισσῶν λόγων ἀγῶνα θεῖτ ἄν εἰ λέγειν εἴη σοφός. برای ἄμιλλαι یا ἄγῶνες λόγων یا ἄμιλλαι نگاه کنید به ملتمسان، ۱۹۵، ۴۲۷ و بعد، مدنا، ۵۴۶، اورستس، ۴۹۱. درباره ی ویژگی لاادری سوفسطایی رجوع کنید به صفحه ی ۹۶ و بعد کتاب حاضر.</sup> 

روشن است که کدامین قسمتهای سخن مورد تأیید اوریپید است، بالاخره چاووش فقط به عنوان نمایشی مضحک از نوکر سلطانی پر جلال سخن نمی گوید، بلکه خود، سوفسطایی و سخنوری متبحر است. او می گوید شهر من محلی برای غوغا سالاری نیست. هیچ کس نمی تواند با سرنوشت آن بازی کند و آن را از مسیر خود منحرف سازد، برای لحظهای آن را خشنود سازد و درنهایت به آن زیان برساند. و آنها را با امور سیاسی، که در شأن متخصصین فرهیخته است، بیگانه سازد. (چاووش ادامه می دهد) گردن ننهادن به فرامین کرئون به معنی اعلام جنگ است. شما ممکن است امید پیروزی داشته باشید: امید سبب زیانهای زیادی شده است. هر کسی فکر می کند مصیبتهای آن برطرف مقابل فرود می آید نه بر خود او (درست به همان شیوه که نمایندگان آتن ملوسی های بدبخت را از گرفتاری های ناشی همان شیوه که نمایندگان آتن ملوسی های بدبخت را از گرفتاری های ناشی می شود، هر شهروندی بتواند مرگ خود را تصور کند، یونان از جنون جنگ

۱. توده ی مردم که نمی توانند درستی استدلالها را تشخیص دهند، چگونه می توانند یک شهر را رهبری کنند؟ آموزش و پرورش زمان می خواهد، و یک کارگر حتی اگر ساده و کم هوش هم نباشد، کار او مانع از آن است که توجه کافی به آمور اجتماعی بکند. (چرا این استدلالها آهنگ واحدی دارند؟ این سقراط است که در گرگیاس شکوه می کند که سخنوران در جامعه ی دموکراسی برای مردم چاپلوسی می کنند و صلاح آنها را باز نمی گویند، و باز سقراط است که، مثل هیوم، می گوید «فقر و کار سنگین اذهان عامه ی مردم را خراب می کند»

۲. هیوم Essays and Treatise (Edinburgh, 1825), p. 195. در مورد سقراط نگاه کنید به کسنوفون، خاطرات، ۹،۲،۱،۱۴ کونومیکوس، ۲-۳،۲ افلاطون، جمهوری، ۴۹۵d-e، ارسطو، خطابه، ۱۳۹۳b۳. در ج ۱۲ ترجمهی فارسی (دیدگاههای سیاسی سقراط)، بحث بیشتری خواهیم داشت.

۳. به نظر می رسد این مطلب در آن زمان رایج بوده است. آنتیفون می گوید (پارهی ۵۸): «امیدها همیشه چیز خوبی نیستند. آنها موجب بدبختی انسانهای زیادی شده اند، چه بسیار کسانی که به مصائبی گرفتار شده اند که امید داشتند بر طرفهای مقابل آنها فرود آیند.»

مصون خواهد ماند. همه می دانیم که تا چه اندازه صلح بهتر از جنگ است، ولی آن را زیر پا می نهیم زیرا در هوای تسلط بر دیگران هستیم، هم از حیث فردی و هم از حیث اجتماعی. خردمند آن است که به فکر فرزندان و والدین و سلامت کشور خویش باشد. رهبر تندرو و خشن، خطرناک است: شجاعت واقعی در مآل اندیشی نهفته است. ا

این جا با کسی روبه رو هستیم که کتاب راهنماهای گرگیاس و دیگران را مطالعه کرده و در همهی شگردهای خطابی مهارت یافته است. هر استدلالی را که شما دوست داشته باشید می توان برای حصول موفقیت آنی، جفت و جور کرد. حتی مسئلهی صلح را (و هیچ کس به اندازه ی اوریپید از جنگ متنفر نبوده است؛ به عنوان نمونه نگاه کنید به همخوانی ای در هلن ۱۱۵۱ و بعد) می توان به صراحت در خدمت غایتی بی رحمانه عرضه کرد.

خلاصه ی آنچه گفتیم این است که واژه ی «قوانین نانوشته» ابتدا بر اصول اخلاقی خاصی اطلاق می شد که در سرتاسر یونان دارای اعتبار کلی، یا اعتبار تناوبی بود. ۲ واضع آنها خدایان بودند، و سرپیچی از آنها هرگز نمی توانست بی عقاب بماند. آنها ابتدا با عالم طبیعت رابطه ی تنگاتنگ داشتند؛ زیرا انسان را در مقابل طبیعت قرار دادن و او را جزوی از آن نشمردن

مقایسه کنید با پولونیکس (شخصیت مخالف دیگر) در زنان فنیقی۵۹۹: ἀγφαλης γάρ ἐστ' ἀμείνων ἤ θρασύς στρατηλάτης.

۲. نگاه کنید به صفحه ی ۲۱۷، یادداشت ۲ کتاب حاضر. درباره ی به اصطلاح «احکام ثلاث» رجوع کنید به 167-72 and P., 167-72 که به حق می گوید این وضع بسیار سیال تر از آن چیزی بود که در این جا گفته می شود. جالب است که سه مورد از قوانین نانوشته ی پریکلس (پرستش خدایان، و اطاعت از والدین، و سپاسگزاری از اولیای نعمت) را نویسندگان جدید در فهرست احکامی قرار می دهند که «لاک و بسیاری از نظریه پردازان دیگر » آنها را جزو قانون طبیعت دانسته اند (von Leyden, philosophy, 1956, 27).

گرایش جدیدی است و در عادات یونانی سابقه ندارد. به همین دلیل مثلاً هراکلیتوس، که همهی قوانین بشری را ناشی از قانون الهی می داند، همچنین می گوید اگر خورشید از مسیرش سر بتابد، فوری ها [الهه های انتقام]، کارگزاران دیکه [= عدالت] به سراغ آن می روند. در مقابل این فرامین آسمانی، هر کشور یا شهری قوانین خود را دارد. هر شهری قوانین خود را با عقاید و نیازهایش متناسب می سازد؛ قوانینی که در جاهای دیگر هیچ اعتباری ندارند و در خود آن سرزمین هم ممکن است، متناسب با تغییر شرایط، عوض شوند. به طور کلی رعایت این قوانین، عادلانه و حق است، ما آنها شمول و نفوذ قوانین الهی یا طبیعی را ندارند؛ برای اذهان کنجکاو عصر سوفسطایی این سوآل مطرح بود که تا چه اندازه امر عادلانه و امد کانونی با هم تطبیق می کنند؛ پاسخ آن، تا اندازه ی دربوط بود به اینکه قانونی با هم تطبیق می کنند؛ پاسخ آن، تا اندازه ی دربوط بود به اینکه قانونی با هم تطبیق می کنند؛ پاسخ آن، تا اندازه ی دربوط بود به اینکه قانونی با هم تطبیق می کنند؛ پاسخ آن، تا اندازه ی دربوط بود به اینکه آیا شخص حاضر است قوانین الهی را نیز امر قانونی بنامد یا نه.

معنی دوم «قانون نانوشته» از ابهام کلمه ی نوموس [= قانون] ناشی می شد (صفحه ی ۱۰۸ و بعد کتاب حاضر). از آنجا که این کلمه هم به معنی آداب و رسوم یک کشور بود و هم به معنی قوانین آن، «قوانین نانوشته» برای نشان دادن آن چیزهایی به کار رفت که حق و عادلانه دانسته می شد ولی عملاً نمی توانست در حیطه ی قانون مدون گنجانیده شود. با این حال، وقتی در یک مورد خاص داوری می کردند، آن قوانین را هم ملحوظ می داشتند (ارسطو، خطابه، ۱۳۷۶۵۲۶ و بعد).

در اواسط قرن پنجم جریان فکری الحادی ای در برابر تفکرات الهی برای خود جا باز کرد، اما تفکرات الهی به هیچ وجه به طور کلی از بین نرفت. همگام با آن، هطبیعت، غیر شخصی ای ظاهر می شود، که احکام آن به اندازه ی احکام خدایان، کلی و مطلق است و سرپیچی از آنها هم به همان اندازه دارای کیفر اجتناب ناپذیر است. اما آن احکام ضرور تا پیرو اصول اخلاق سنتی نبودند، زیرا تحت تأثیر نظریات علمی مکانیکی، این فکر به

وجود آمده بود که طبیعت به طور اخلاقی اداره نمی شود. این تأثیر را می توان در آنتیفون مشاهده کرد که به نظر او هدف طبیعی، لذت است و قانون نانوشته ی الهی قدیم که می گوید باید به والدین احترام کرد «غالباً خلاف طبیعت» است. به نظر کالیکلس «قانون طبیعت»، که همه باید از کسی که قدرت و اراده ی رهبری دارد اطاعت کنند، خام ترین شکل لذت گرایی و تند ترین حالت جباریت را توجیه می کند.

زوال تقدسهای دینی همزمان با پیدایش حکومت دموکراسی بود، که برای آن قانون مدون و مضبوط، وسیلهای برای جلوگیری از بازگشت جباریت و اشرافیتی درآمد که مبتنی بر مفهوم جدید «قانون طبیعت» بودند. قانون طبیعت به ناچار نانوشته بود، به همین دلیل، بالاخره، مفهوم «قانون نانوشته» معنای نادرستی به خود گرفت و از جامعهی جدید، که جامعهی نسبتاً مساواتی ای بود، رخت بربست.

وقتی افلاطون به این مسئله پرداخت، جریان از این قرار بود: در یک طرف تساوی همه ی شهروندان در برابر قانونی مکتوب و مدون مطرح بود، و در طرف دیگر آرمان انسان قدرتمند، یعنی قهرمان طبیعت، قرار داشت، انسانی که در راه رسیدن به قدرت خودخواهانه و مطلق، بر قانون پشت پا می زند. افلاطون با هر دو طرف مخالفت ورزید. اولاً خود طبیعت را به صورت عقلانی و اخلاقی مطرح کرد، و ثانیاً (مرد سیاسی ۲۹۲ و بعد) مفهوم حاکم حکیم، بصیر و فرهیخته را مطرح کرد که در دانش سیاست استاد است، و حکومت او ضرورتاً به نفع مردم او خواهد بود. چنین فردی بدون قوانین بهتر هم می تواند ایفای نقش بکند، او نتایج فهم علمی خود را به جبر یا به اختیار بر مردم خود تحمیل خواهد کرد و هر طور که سلامت به جبر یا به اختیار بر مردم خود تحمیل خواهد کرد و هر طور که سلامت کل کشور ایجاب کند، دست به کشتن یا تبعید کردن عده ای خواهد زد. (حتی سقراط جوان که شخص مطیعی است به این نکته اعتراض می کند.)

گنجایش تنوع بی شمار موارد جزیی را داشته باشد. نسبت حاکمی که از روی قانون مدون حکومت می کند به سیاستمدار واقعی، مانند نسبت فرد عادیی است که می خواهد مریضی را از روی کتابی طبی معالجه کند، نه پزشک ماهر و مجربی که با به کارگیری مهارت و تخصص خویش به این کار می پردازد. این نتیجه گیری جدی هنگامی تعدیل می شود که افلاطون می پذیرد که، در صورت فقدان چنین سیاستمدار آرمانی، مجموعهی خوبی از قوانین می تواند به ترین «تقلید» را از حکومت او فراهم سازد و این قوانین باید در جوامع معمولی به وجود آید و با کمال جدیت اعمال شود.

بالاخره به خاطر می آوریم که این مسئله ی جد آری الطرفین، که اول بار یونانیان با آن مواجه شدند، تا چه حد دوام آورده است، فقط کافی است باز هم به عباراتی که قبلاً از روسو و لاک (صفحه ی ۵۲ و بعد) نقل کردیم نظر اندازیم، و داوری آقای کمپبل Campbel را در قرن بیستم ملاحظه کنیم، که سخنان ارنست بارکر Ernest Barker را درباره ی مکتب قانون طبیعی قرون هفده و هیجده می توان به عنوان شرحی بر آن ضمیمه کرد:

اولاً، این مفهوم رایج بود که قانون طبیعی تا حدودی بر قانون مدون فایق آمده است، به گونه ای که مصوبات و قوانین دولت اگر با اصول آن ناسازگار بودند لغو و باطل تلقی می شدند، اگرچه امکان داشت در عمل، به خاطر فقدان امکانات برای الغای آنها، به اعتبار خود باقی بمانند. چنین مفهومی ـ که به انحاء گوناگون مورد تمسک قرار می گرفت، و حدود احترام آن نسبت به قانون موجود متغیر بود ـ وسیلهی آماده ای برای رفع تکلیف سیاسی بود. کسی که بر قانون موجود می شورید به راحتی می توانست اطاعت قانون بالاتر را دستآویز قرار دهد، و به خوبی می توانست بگوید که او فقط از حقوق طبیعی سخن می گوید، یا دفاع می کند، حقوقی که براساس قانون مذکور، از آن بهره مند بوده است... یک قاضی انگلیسی، در سال

۱۶۱۴ در تذکری ضمنی گفته بود، «حتی مصوبهی پارلمان اگر برخلاف قسط طبیعی تصویب شده باشد... خود به خود ملغی است؛ زیرا قوانین طبیعت ثابت هستند، و آنها حقوق lege legum هستند.»

به این مفهوم هم در اصالت عامه استناد می شد و هم در مطلق گرایی، زیرا «هم سلطان می توانست برای تثبیت قدرت خود از آن بهره گیرد و هم مردم.» در جنگ استقلال امریکا «قانون طبیعت بود که، بیش از هر نیروی دیگری، سلطه ی پارلمان بریتانیایی و رابطه ی بریتانیایی را برهم می زد. ا

<sup>1.</sup> Borker, Introduction to Gierke's Natural Law, pp. xlvi-xlviii.

## ضمیمه «نوموس»از دیدگاه پیندار

هیچ بحثی درباره ی تضاد نوموس ـ فوسیس نمی تواند بدون اشاره به سخن مشهور پیندار «نوموس پادشاه همه است، هم انسانها و هم خدایان ی کامل باشد؛ اما در معنای آن اتفاق نظر وجود ندارد. آنچه از دست من می آید این است که نظریات مختلف را برشمارم و آنچه را هم که به نظر خودم منظور وی بوده است ابراز دارم.

عبارت مورد نظر همان پاره ی ۱۵۲ بورا، ۱۶۹ است. افلاطون در گرگیاس Schr. ۱۶۹ بیت و نیم از آن رانقل کرده و مفاد آن را تا بیت در گرگیاس schol. pind. ۲۵،۹ ، ۱۵،۹ چهار در نمتا، ۱۹۵۰ pind. ۲۵،۹ وابیات یک تا چهار در نمتا، ۱۹۵۰ pind. ۲۵،۹ وابیات پنج تا هفت در (III, 408, 19 Dindorf) در ۱۹۶۱ که قسمت اعظم آمده است. انتشار پاپیروسی (Op XXVI, 2450) در ۱۹۶۱ که قسمت اعظم شعر را از بیت ۶ به بعد داراست، دستآورد بزرگی بوده است. من ابیات ۱-۸ را نقل می کنم:

۱. نیز رجوع کنید به پیج در Proc. Comb. Philol. Soc. 1962 و تایلر در Mus. Helv. 1965.

νόμος ὁ πάντων βασιλεύς θνατῶν τε καὶ ἀθανάτων ἄλει δικαιῶν τὸ βιαιότατον

قانون پادشاه همه است، هم آدمیان و هم خدایان، اثبات می کند که کار فرد قو

اثبات می کند که کار فرد قوی تر حق است کاری که با دست توانمند انجام می دهد.

ύπερτάτα χειρί. τεκμαίρομαι ἔργοισιν 'Ηρακλέος ἐπεὶ Γηρυόνα βόας

دلیل من بر این سخن کارهای هراکلس است زیرا بدون پرداختن پولی ۲

Κυκλώπειον ἐπὶ πρόθυρον Εὐρυσθέος τε καί ἀπριάτας ἔλασεν. αἰτητάς <sup>٣</sup>

شعر با بیان غارت اسبهای دیومدس Diomedes توسط هراکلس ادامه می یابد، و توصیف مهیبی از شکستن استخوانهای یک نفر را زیر پای اسبها عرضه می دارد.

کالیکلسِ افلاطون این عبارت را در حمایت از نظریه ی خود، مبنی بر حق بودن قدرت، نقل می کند: نوموس پیندار قانون بشری نیست بلکه قانون متعالی طبیعت است که حق را به قوی تر می دهد (یا برعکس به مفاهیم مقبول عدالت، قوت می بخشد). لحن طعنه آمیز این تفسیر مشخص است،

صحت این قرائت را همه قبول دارند، گرچه در نسخههای خطی افلاطون این سوآلات βιαίων τὸ δικαιότατον است. در اینجا لازم نیست به این سوآلات بپردازیم که آیا این اختلاف ناشی از اشتباه نساخ است یا خود افلاطون از روی طعنه ای ماهرانه چنین کرده است. در این مورد رجوع کنید به . Theiler, Mus. Helv. 1965, 68f.

۲. این ابیات با استفاده از ترجمه ی انگلیسی گرگیاس توسط . W. D. Woodhead و ترجمه ی فارسی لطفی ، به فارسی برگردانده شده است.م.

<sup>0</sup> ن د ایلر، با مقایسه ی توضیح افلاطون πρίαμεοςο ὕ τε که αἰτητάς با مقایسه ی توضیح افلاطون δόντος τοῦ Γ. δόντος τοῦ Γ. اسوکلس δόντος τοῦ Γ. است. توضیح ارسطو (Δίτησας (ΙΙ, ٦٨ Dind.) است و δάναιτήτας مم از او در حالی که ἀναιτήτας مختار Βοεκh است و Schr. هم از او پیروی کردهاند. و پیج در همان جا ἀναιτέί (ابی کیفره) را آورده است.

اما این سوآل هنوز بر جای خود باقی است که آیا نوموس به معنای عادات مورد قبول عامه به کار رفته است یا منظور از آن قانون متعالی خدایان است. هرودوت (۳۸،۳) سخنان پیندار را در حمایت از نظریه ی خودش، مبنی بر نسبیت نوموس، نقل می کند، به همان گونه که در آزمایش داریوش هم نشان داده است (صفحه ی 16 همین کتاب). معنی پاره ۲۱۵ Schr.) ۶۰۳ B بی تردید همین است،

ἄλλο δ ἄλλοισι νόμισμα, σφετέραν δ' αίνεῖ δίκαν ἕκαστος,

که با این سخن هرودوت سازگار است که هر قومی قوانین خود را زیباترین قانون می داند، و نشان می دهد که پیندار بی تردید گاهی قانون را چیزی انسانی و نسبی می نامیده است. ویلاموویتس و تایلر ـ هر دو ـ نوموس را در این عبارت به معنی رسم و سنت متعارف (به آلمانی Brauch) در نظر می گیرند: رسم بر این است که کارهای غاصبانه ی هراکلس را بدون شرح و نقد بپذیرند، و پیندار، هر چند که بصیرت اخلاقی والایی دارد، نمی خواهد درباره ی آن چیزی بگوید، همان طور که خودش در پاره ی ۷۰ B (که ذیلاً نقل می شود: رک. تایلر، همان جا، 75) به آن تصریح می کند. به نظر آثلیوس آریستیدس (II, 70 Dind) این ابیات پیندار عصیانی (۷ و کارهای ظالمانه ای همچون کارهای هراکلس حمایت می کند؛ و او برای تأیید سخن خود عبارت کارهای هراکلس حمایت می کند؛ و او برای تأیید سخن خود عبارت دیگری از پیندار (پاره ی ۸۱ Schr. ۷۰ B) را نقل می کند: «گریون، من طرفدار تو هستم، اما هرگز سخنی را که زئوس خوش ندارد نخواهم گفت. هدامه ی این شعر نیز به همان معنی است، زیرا پیندار می گوید دیومدس در ادامه ی این شعر نیز به همان معنی است، زیرا پیندار می گوید دیومدس در داده دی است، زیرا پیندار می گوید دیومدس در

به گمان من عدهای کمی از متفکرین این استدلال هاینیمن (N. U. Ph. 71)
 را خواهند پذیرفت که حتی از این جا هم نسبیت قانون (و عدم الزام کلی آن) را نمی توان نتیجه گرفت زیرا هر کدام از این موارد حالتی از اراده ی زئوس بوده و الزام آور است.

تلاش برای حفظ اسبهای خود «شجاعانه» عمل کرد «نه گستاخانه، زیرا مُردن در حین حراست از اموال خویش، بهتر از جبان بودن است» (ابیات ۱۲-۱۷).

کامل ترین بحث را م. گیگانته انجام داده است. ابه عقیده ی او هرودوت معنی پاره ی ۲۰۳۵ را به عمد تحریف می کند، و نوموس را به معنی سنت می گیرد و راه را برای فهم منظور شاعر می بندد. نوموس «اصل مطلق الوهیت» است. پیندار «خدا را به مثابه مطلق» شهود می کند: به عبارت خود وی، خدا مفهوم قدرت دنیوی است که دیگر آرمان صفا و عطوفت نیست بلکه آرمان استفاده از زور برای رسیدن به عدالت و اجرای آن نیز هست.

اونترشتاینر و ارنبرگ، اگرچه از ذکر کلمه ی مطلق خودداری می کنند، هر یک به شیوه ی خود تقریباً به همان نتیجه می رسند. اونترشتاینر قبول می کند که به نظر پیندار نوموس فقط آداب و سنن است. نوموس «قانونِ تقدیر» است، که به نظر او همان اراده ی زئوس است، و او نیز به پاره ی ۷۰ اشاره می کند: «من هر گز چیزی را که برای زئوس ناخوشایند باشد نخواهم گفت.» به نظر می رسد همه ی تفاسیر فوق از آنچه که پیندار به صراحت می گوید غفلت دارند: نه تنها نوموس اراده ی زئوس نیست بلکه حتی خود

او در صفحات .Nomos Basileus, chs. 5-7, pp. 72-108. او در صفحات .Nomos Basileus, chs. 5-7, pp. 72-108. او در صفحات .Se-92 خلاصهی سودمندی از مباحث پیشین پاره را به دست می دهد که اچ. E. ولکمان در .Gnomon, 1958, 474 f. مرجع زیرا را هم بر آن می افزاید .Wolf, Gr. Rechtsdenken, II (1952), 190 ff.

زئوس تحت فرمان نوموس است، که بر خدایان و انسانها به یک اندازه سلطه دارد. پارهی ۷۰ را نمی توان مستندی برای «قانون تقدیرها» دانست. هراکلس پسر زئوس بود، بنابراین طبیعی بود که زئوس از وی حمایت کند، و (چون خدایان موجودات حسودی هستند) نامعقول است که انسان کاملاً طرفدار دشمن هراکلس باشد. تقریباً همین جواب را به تفسیر هاینیمن در پوتیا، ۲، ۸۶ نیز می توان داد، آنجا که نوموس را با نوع حکومت مساوی می داند. استبداد، دمو کراسی، و اشرافیت (که به نظر پیندار حکومت فرزانگان است) بارها به یکدیگر تبدیل شدهاند، و گفته می شود «خدا» گاهی از این حمایت می کند و زمانی از آن. به نظر هاینیمن این امر نشان می دهد که اگر چه نوموس تغییر می کند، اما تغییر آن به دلخواه انسان نیست بلکه به ارادهی زئوس بستگی دارد (N. u. Ph. 71). آنچه از این جا برمی آید این است که خدا هم مثل انسان ممكن است بي ثبات و هوسباز باشد. پيندار به اين معني متدین است که انسان ها را ملزم به تبعیت از ارادهی خدایان می داند ، اما دین او عناصر هومري فراواني دارد. او حامي خدايان المپي بود تا منتقد آنها. آنها را باید از داستان های افتراآمیز تنزیه نموده و مورد تمجید قرار داد (المپیا، ۱، ۲۸ و بعد، ۵۲)، اما در هر حال خدایان، موجوداتی نیرومند، عاشق پیشه، و هوس بازی هستند که پدر قهرمانان روی زمین و هم مشرب آنهایند. به طور كلى او به اين گرايش دقيق و سنتي يونانيان معتقد است كه خدايان حسو دند و «موجودات فاني متناسب با انسان ها» هستند: ١ «شايسته است كه انسان چیزهایی در خور خدایان گوید، زیرا در این صورت جای زیادی برای ملامت باقى نخواهد ماند.»

پی بردن به منظور اصلی پیندار از این شعر، بسیار بسیار مشکل است، اما من گستاخی نموده آن را این گونه توصیف می کنم: آداب و رسوم (سیره،

ایستمیا، ۵، ۱۶، المپیا، ۱، ۳۵. برداشتهایی از این دست در المپیا، ۵، ۲۷، پوتیا، ۳۴،۲ نیز وجود دارد.

سنت) مورد قبول، دارای قدرت فوق العاده است. هم خدایان و هم انسانها مطابق آن عمل می کنند، و هر عملی، اگرچه به خودی خود غلط و وحشتناک باشد، فقط اگر از سوی نوموس تقدیس شود هم خدایان آن را می پذیرند و هم انسانها. اهمان طور که فلونتس گفته است (۱۱۸، Schr. II, ممکن است پیندار این تفسیر را قبول نکند، اما این احتمال هم قوی است که هیچ داوریی نکند. راه محتاطانه، همین است.

تفسیر دودس (Gorg. 270) که «کارهای هراکلس نمونه های شایسته ای از سنت نیستند» ربطی به این سخن ما ندارد. کار سنت عبارت از توجیه آنها بوده است (δικαιῶν τό βιαιότατον). برای روشن ساختن حقیقت کنی ای که در سه بیت اول گفته شده است بهترین کار این بود که نمونه ای آورده شود که در سه بیش از حد ظالمانه و خشن باشد، و (ب) توسط موجودی الهی صورت گیرد، یعنی پسر زئوس که خود نیز سرانجام یکی از خدایان گشته است.

## فصل پنجم

## پیمان اجتماعی

## در اینکه تا چه اندازه قرارداد یا پیمان اجتماعی ۱، که در سدههای هفده و

۱. عمدتاً به «نظریهی قرارداد اجتماعی social contract theory» معروف است، که دلیل اصلی آن تأثیر قرارداد اجتماعی روسو است، اگر چه هیوم هم کتابی به نام درباره ی قرارداد بنیادین Original Contract نوشت. ولی هم دوی روسو و هیوم واژه های عام تری مثل «پیمان tompact و «توافق pact هم به کار می برند، و همان طور که پیتر لاس لت peter Laslett گفته است هم به کار می برند، و همان طور که پیتر لاس لت tocke's Two Treatises, 112) لاک به ندرت واژه ی «قرارداد» را برای موضوعات سیاسی به کار می برد؛ «پیمان» یا «موافقت agreement» است که یک جامعه را به وجود می آورد. حداقل در مورد یونانیان شاید بهتر است واژه هایی به کار بریم که کمتر تخصصی و قانونی باشند.

ناگفته پیداست اختلافاتی درباره ی این مفهوم و کاربرد آن وجود داشته است که از اختلافات شرایط تاریخی ناشی شده است. مردمی که هویت خود را باز می بابند و پس از جنگهای دینی و پس از جریان اصلاح ، درصدد تعیین جایگاه سلطنت برمی آیند نسبت به سوفسطاییان وضعیت بسیار متفاوتی دارند. یک امر که در میان هر دو مشترک است عبارت از گذر از نگرش دینی به دارند. یک امر که در مورد قانون است، یعنی به جای اینکه آن را کار خدا بدانند کار انسان می دانند. کرست Kaerst به حق گفته است (.1909 کار خدا بدانند کار انسان می دانند. کرست به محق گفته است (.1909 کار خدا بدانند برخی صورت بندی های جدید، این دو با هم ترکیب یافته اند. این دو عبارتند برخی صورت بندی های جدید، این دو با هم ترکیب یافته اند. این دو عبارتند از (الف) نظریه ی قرارداد یا پیمان، یعنی توافقی برای اجتماع در میان افراد متساوی، (ب) قرارداد تبعی pactum subiectionis، که از طریق آن

هیجده میلادی مورد نظر بوده است، در تفکر یونانی وجود داشته، اختلاف نظر هست؛ و بیشتر این اختلافات ناشی از معانی مختلفی است که پژوهشگران بر این اصلاح دادهاند. ما ابتدا شواهد را مورد ملاحظه قرار می دهیم (مختصراً به مواردی که قبلاً مطرح شده است اشاره می کنیم)، و سپس احتمالاً به این سوآل پاسخ می دهیم که برداشتهای یونانی در این مورد تا چه اندازه به برداشتهای اروپای متأخر نزدیک بوده است.

عقیده ای کهن درباره ی قانون، آن را درنهایت به خدایان نسبت میدهد. قانونگذار بشری (که در وجود آن شکی نیست) فقط در حکم واسطه ای است که فرامین آسمانی را معلوم ساخته، بر کرسی اجرا می نشاند. در شعر توراثیوس Tyraeus (قرن هفتم، پاره ۳، دیل) قانون لوکورگوس برای اسپارت واقعاً به صورت تفصیلی از سوی آپولون در دلفی القا شده است. بعدها این دیدگاه رایع شد که قانون مذکور را خود لوکورگوس تنظیم کرد، اما به دلفی رفت که به رضایت خدایان درباره ی آن اطمینان حاصل کند هم می یابد، روایت سنتی منشأ دینی قوانین، و روایت عقلانی ـ مبتنی بر رفویسی کرد. برخیها هم می گفتند که قوانین کرت را زئوس قوانین کرت را زئوس نوشته است رافلاطون، قوانین اسپارت و کرت ـ که می گوید لوکورگوس قوانین کرت را زئوس نوشته است (افلاطون، قوانین، کتاب اول ۴۳۶). حتی کلستنس Cleisthenes که اصلاحات دموکراتیک خود را در اواخر قرن ششم اعمال می کرد، اسامی اصلاحات دموکراتیک خود را در اواخر قرن ششم اعمال می کرد، اسامی قبایل تازه ی خویش را از پوتیا Pythia دریافت داشت (ارسطو، قوانین آتن، قبایل تازه ی خویش را از پوتیا Pythia دریافت داشت (ارسطو، قوانین آتن، قبایل تازه ی خویش را از پوتیا Pythia دریافت داشت (ارسطو، قوانین آتن، قبایل تازه ی خویش را از پوتیا Pythia دریافت داشت (ارسطو، قوانین آتن، قبایل تازه ی خویش را از پوتیا Pythia دریافت داشت (ار از آن معبد جویا

شهروندی معمولی خود را تابع یک قدرت یا سلطنت بالاتر می سازد. فقط رکن اول ریشه در اندیشه ی یونانی دارد. (در مورد تاریخ این مفهوم از زمان M. D'Addio, L'idea del قدیم تا این طرف رک. به مقاله کرست؛ و contrattoSociale dai Sofisti alla Riforma؛ و The Social Contract.)

در قرن پنجم در اذهان برخی افراد، طبیعتی غیر شخصی جای خدایان را گرفت، قلرتی فراگیر که نظم کلی را به وجود آورده است و انسان جزوی از نظم است. برای افرادی، چون هیپیاس، این دو می توانستند با هم وجود داشته باشند، و اوریپید، زمانی به زبان پیش از سقراطی درباره ی «نظم سرمدی طبیعت فناناپذیر» سخن می گوید، و در جایی دیگر در شعر خویش، به وحدت بخشیدن میان آن دو ابراز تمایل می کند. بنابراین وقتی، چنانکه ملاحظه کردیم، این نظریه رایج شد که قانون، صرفاً امری انسانی است که برای رفع نیازهای شخصی وضع شده است، و هیچ عنصر ثابت و مقدسی در آن وجود ندارد، امکان داشت آن را با قول به منشأی الهی یا طبیعی یا هر دو مباین بدانند. در ترسیم این تباین معمولاً می گویند عمل طبیعی یا هر دو مباین بدانند. در ترسیم این تباین معمولاً می گویند عمل قانونگذاری نتیجه ی توافق یا پیمان (συνθήκη) میان اعضای یک جامعه است، که در مورد چیزهایی خاص «گرد هم می آیند»، یا متحد می شوند، یا است، که در مورد چیزهایی خاص «گرد هم می آیند»، یا متحد می شوند، یا

۱. برای مطالعه ی بیشتر رک. Guthrie, Gks. and their Gods, 184-6.

۳. پیشوند συν در افعال مرکب دو نقش دارد: (الف) مفعولی، آنگونه در (الف) منعولی، آنگونه در συντίθημι (act.) مست، برای کنار هم قرار دادن دو یا چند چیز، و به وجود آوردن یک کل مرکب؛ (ب) فاعلی، پیوند دادن یا هماهنگ نمودن یک چیز با چیز دیگر، چنانکه در σύμφημι دیده می شود، که به معنی متحد بودن یا همزمان بودن دو یا چند چیز نیست، بلکه اتفاق نظر چندین نفر را درباره ی

در گزارش هایی که از پروتاگوراس به دست ما رسیده است کلمهی «پیمان» وجود ندارد، اما وقتی خدایان در بحث او به یک سو نهاده می شوند (که باید ناشی از لاادری گری او نسبت به آنها باشد)، می بینیم انسانها به علت نداشتن هنر زندگی جمعی و مدنی در شرف نابودی قرار می گیرند و با تجربهی مشقت بار می آموزند که عادلانه رفتار کنند و حقوق یکدیگر را رعایت نمایند و بدین ترتیب، جامعه های سیاسی را به وجود می آورند. قانون، امری است مربوط به «خویشتن داری و عدالت» (پروتاگوراس ، ۳۲۲ e). ارنست بار کر گفته است پروتاگوراس ۱۱ عتقادی به نظریهی قرارداد اجتماعی نداشته است. و بخشی از دلیل این ادعای بارکر برداشت نادرست اوست مبنی بر اینکه پروتاگوراس وجامعه را نظامی خدایی می داند، که بر پایهی قانون الهی Jure dinvine استوار گشته است، نه یک امر انسانی، که براساس قرارداد ex contractu به وجود آمده باشد»، و بخشی هم اینکه «قراردادی که یک واحد تصنعی را براساس قوانین تصنعی به وجود آورد، دوام زیادی نخواهد داشت. آنچه ضرورت دارد و اساس همه چیز است، .... عقل کُلیای است که هدف کلی زندگی خوب را تعقیب می کند. ۱۱ این سخن درست است، اما آیا نظریهی قرارداد، اینگونه تصنعی است؟ آیا این سخن پوپر درست نیست که «کلمهی قرارداد،... شاید بیش از هر نظریهی دیگری نشان می دهد که اقتدار قوانین به آمادگی افراد برای پذیرش و اطاعت از آنها

یک چیز می رساند. کلمه ی ۵۷۷۲٬۵۳۱ به هر دو صورت به کار می رفته است. اولاً به معنی «جمع کردن برای خود»، یا یا منظم ساختن، و نیز شنیدن و فهمیدن است (دو تا دو تا جور کردن)؛ و به معنی موافقت با دیگران است، و (با یک توسعه) به معنی موافقت با انجام چیزی. وقتی که مطلب مورد نظر قانون یا معاهده یا چیزی از این قبیل باشد، احتمالاً هر دو معنی مورد نظر است: مطالب مورد نظر کنار هم نهاده می شوند یا ترکیب می یابند، و هر دو طرف با آن موافقت می کنند (توان انعکاسی افعال دو جانبه). [افعالی که مسند آن هم فاعل عمل است و هم مفعول آن مثل خودنگری که هم نگرنده خود است و هم مفعول آن مثل خودنگری که هم نگرنده خود است

بستگی دارد»؟ فضایل اخلاقی که زندگی مشترک را ممکن میسازند (خویشتن داری δωφροσύνη، عدالت، شرم αἰδώς، δίκη) پیش شرطهای ضروری برای تأسیس شهر polis بودند، اما چون پروتاگوراس معتقد نبود که قوانین را خدا یا طبیعت به وجود آورده است، باید، همچون سایر متفکرین پیشرفتهی زمان خود، می گفت آنها در نتیجهی توافق شهروندانی به وجود آمدهاند که بدین وسیله خود را ملزم به رعایت آنها دانستهاند. سقراط که در تناینتوس (۱۶۷ c) نقش «دفاع از پروتاگوراس» را ایفا می کند، از نظریهای سخن می گوید که فقط به شرایط موجود اشاره می کند،اگرچه با اعتقاد به قرارداد بنیادی ای که در گذشته صورت گرفته باشد منافات ندارد. «هر کاری که به نظر جامعهای خوب و عادلانه برسد تا زمانی که بر این عقیدهاند خوب و عادلانه است؛ اما وقتی شهروندان آن را در موردی، ظالمانه تشخیص دادند، فردی فرزانه چیزهای دیگری را که سودمند به نظر می رسند و هستند، به جای آن قرار می دهد.» این سخن، از نظریهی پروتاگوراس در مورد «معیار بودن انسان» استنتاج می شود (صفحات ۴۵ و بعد ج ۱۱ ترجمهی فارسی)، و، همانطور که زالومون گفته است، امری قطعی است، نه اصولی: چیزی را که مردم شهری عادلانه می دانند برای آن شهر و تا زمانی که آنها آن را معتبر (νομίρη ـ قانونی) می دانند، عادلانه است. عدالت و خوبی قراردادی، ایجاب می کند که شهروندان تا زمانی که قوانین خاصی را عوض

۱. نفل قول ها از Barker's Gr. Pol. Theory, 63 (چاپ اول 1918)، و Popper, Open (1906) و Thought of P. and A., 73 (است. انتقاد بارکر شاید بر هابز وارد باشد، اما بر روسو یا کسان Soc. 115 دیگری که از قرارداد اجتماعی سخن می گویند وارد نیست. این جا هم ملاحظه می شود که سخن گفتن از «نظریهی قرارداد اجتماعی» چگونه گمراه کننده است می شود که سخن گفتن از «نظریهی قرارداد اجتماعی» چگونه گمراه کننده است همهی منتقدانی وارد است که گمان می کنند پروتاگوراس جوامع و قوانین سیاسی را مواهب «طبیعت» می دانست، از جمله:

Loenen, P. and Gk. Comm. 50 f.; Mewaldt, Kulturkampf, 11.

نکرده اند به آن پای بند باشند، اگرچه ممکن است شهر، تحت قوانین دیگر به موقعیت و نیکی بیشتری دست یابد. همچنین ارسطو بعدها، ضمن تمایز میان عدالت طبیعی و عدالت قانونی، دومی را با «عدالت قراردادی» مساوی می داند. ۱ اولین کلمات پاره ی ۴۴۸ آنتیفون («من می گویم عدالت عبارت است از عدم تخطی از قوانین و سنن جامعه ی متبوع») و یکی دانستن عمل عادلانه و رفتار مطابق قانون از سوی سقراط در کسنوفون (خاطرات، ۴،۴، عدالت عدالت در میان متفکرین پیشرفته ی آن زمان رایج بوده است، و آنها نتایج متعدد آن را عدالتی که اینگونه تعریف شد، «سودمند» (۵۱ مطرح می شد که آیا عدالتی که اینگونه تعریف شد، «سودمند» (۵۷ می وتاک می توان به طور قطع نتیجه گرفت که پروتاگوراس از جمله کسانی است که پیدایش جامعه های سیاسی را ناشی از قرارداد یا توافق می دانند.

هیپیاس، که به نظر او قانون و طبیعت شدیداً در مقابل یکدیگر قرار دارند (افلاطون، پروتاگوراس ، ۲۳۳۷)، در تعریف قوانین میگوید: هقراردادهایی میان شهروندان که براساس آن به طور مکتوب مشخص میکنند چه چیزهایی را باید انجام داد و از چه چیزهایی باید اجتناب کرده (سخنی که یادآور آنتیفون است، صفحات ۱۹۶ و بعد همین کتاب)، و از تغییر پذیری آنها نتیجه میگیرد که نباید آنها را خیلی جدی گرفت تغییر پذیری آنها نتیجه میگیرد که نباید آنها را خیلی جدی گرفت (صفحهی ۲۱۴). آنتیفون نیز، براساس همان تضاد میان طبیعت و قانون، قوانین را نتیجهی توافق می داند، که (برخلاف پروتاگوراس) به نظر او همین امر ترجیح احکام طبیعت را بر آنها توجیه میکند. اونترشتاینر میگوید گلاوکن در جمهوری مفهوم قرارداد اجتماعی را در قالب کلمات «آسیب

اخلاق نیکوماخوس Βνομικὸν καὶ συνθήκη ۱۱۳۴b٣٢ عبارت تئاینتوس را در صفحات ۱۸۳ و بعد همین کتاب به صورت مفصل تر بررسی خواهیم کرد.

نزدن و آسیب ندیدن ابراز داشته است. چیزی مشابه آن، چنانکه دودس گفته است، در سیسوفوس کریتیاس نیز هست، آنجا که قوانین و اعتبار آنها را ناشی از جعل انسان ها می داند تا وحشیت های ناشی از حالت طبیعی را کنترل کنند.

درباره ی نویسندگان بعدی، ملاحظه کردیم (صفحه ی ۱۴۱ و بعد کتاب حاضر) که چگونه مؤلف سخنرانی بر ضد اریستوگیتون، میان مفاهیم قانون به مثابه پیمان بشری و قانون به عنوان موهبتی الهی، آشتی می دهد، کاری که در آن زمان طبیعی بود اما در قبل و بعد از آن امکان نداشت. اما بنا به دلایلی همیشه لوکوفرون را برتر از دیگران می دانند، کسی که به نظر ارسطو سوفسطایی بود و از گرگیاس پیروی می کرد. حتی او را بنیانگذار قرارداد اجتماعی در ابتدایی ترین صورت آن دانسته اند، هر چند چون احتمالاً او تا قرن چهارم چیزی ننوشته است، شواهدی که قبلاً دیدیم بطلان این سخن را اثبات می کند. ۲ مأخذ ما سیاست ارسطوست (۱۰ م ۱۲۸۰). وی ضمن پرداختن به بحث سابقه دار رابطه ی میان قانون و اخلاق، می گوید مقصد و پرداختن به بوجود آوردن زندگی خوب است و بنابراین، حق و وظیفه ی غایت جامعه به وجود آوردن زندگی خوب است و بنابراین، حق و وظیفه ی آن است که به ترویج فضیلت اخلاقی شهروندان خود بپردازد. در ادامه ی آن

۱. آنتیفون، پارهی ۴۴، دیلز ـ کرانتس، ۱۱، ۳۴۷ و ۳۵۵. (صفحات ۱۹۶ و بعد کتاب حاضر)؛ Untersteiner Sof. IV, 100. هاینیمن (۷۸. ۱۵۹ کتاب حاضر)؛ Untersteiner Sof. IV, 100. هاینیمن و کیفر می گوید چون آنتیفون قانونشکنی را موجب رسوایی αλοχύνη و کیفر ۱۹κα می داند، لازم است که او «قوانین نانوشته» را نیز درنظر داشته باشد و بنابراین به نظر او نه تنها قانون ناشی از قرارداد اجتماعی است، بلکه اخلاق نیز از توافق عمدی انسان به وجود آمده است. اما (الف) به نظر من کاملاً قطعی نیست که آنتیفون رسوایی را با کیفر قانونیِ محض یکی ندانسته باشد؛ (ب) ارزش تاریخی سخنان آنتیفون محل بحث است. (رک. صفحات ۲۵۶ و بعد کتاب حاضر.)

۲. در مورد لوکوفرون رک. صفحات ۲۸۱ و بعد ج ۱۱ ترجمه ی فارسی. در مورد بنیانگذار قرارداد اجتماعی بودن وی رک. Popper, O. S. آ

می گوید: «وگرنه، جامعهی سیاسی مذکور به صورت اتحادیهای صرف درمی آید، که با اتحاد میان کشورهای دوردست فقط از حیث موقع و محل متفاوت است؛ و قانون نیز به یک پیمان، و چنانکه لوکوفرون سوفسطایی گفته است، ضمانت نامه ای برای حفظ حقوق انسانها از سوی یکدیگر مبدل می شود، نه وسیله ای برای عادل و خوب بار آوردن شهروندان.» عبارتی که ارسطو در این جا به لوکوفرون نسبت می دهد، توصیف قانون است با وصف «ضمانت نامه ای برای حفظ حقوق انسانها از سوی یکدیگر ه ۱، و عملاً به کلمه ی «پیمان» تصریح نمی کند، هر چند ماهیت قراردادی آن را می توان از این عبارت نتیجه گرفت، و تعریف او همانند تعریف گلاوکن در جمهوری است به عنوان چیزی که مورد اعتقاد همگان است. محدود ساختن قانون به ایفای نقش منفی حفظ حقوق شهروندان از

است. محدود ساختن قانون به ایقای نفش منفی حفظ حقوق شهروندان از تعدی یکدیگر، به عنوان آرمان هیپوداموس Hippodamus مطرح شده بود؛ شهرساز و نظریه پرداز سیاسی مشهوری که در اواسط قرن پنجم در آتن زندگی می کرد. وی پیرائوس Piraeus را براساس نقشهای منظم بازسازی کرد و شهر نوبنیاد توری Thurii را برای پریکلس تأسیس کرد. او در جامعهی آرمانی خود فقط سه نوع جرم را قابل ذکر می دانست، که می توان آنها را به اهانت، خسارت (جانی یا مالی)، و قتل ترجمه کرد. آ به علاوه او برای اولین بار پیشنهاد کرد دادگاه عالی ای را به وجود آورند تا در مورد داوری های نادرست قضاوت کند. این سخنان بیشتر از این جهت جالب داوری های نادرست قضاوت کند. این سخنان بیشتر از این جهت جالب

٤ (١٠) ἐγγυητὴς ἀλλήλοις τῶν δικαίων ممكن است اختصار و ظرافت تعریف لوكوفرون، و نه اصالت آن، باعث شده است كه ارسطو آن را براى نقل برگزیند.

هستند که نشان می دهند تا چه اندازه بحثی که امروز اذهان صاحب نظران علوم قضایی را به خود مشغول داشته است، در عالم یونانِ آن دوره به طور جدی مطرح بوده است، یعنی تا چه حد قانون باید پشتیبان اخلاق باشد. لوکوفرون و هیپوداموس با جان استوارت میل J. S. Mill همرأی بودهاند، یعنی یگانه هدف اعمال قانون بر روی افراد یک جامعه این بوده است که آنها را از آسیب زدن به یکدیگر باز دارد؛ صلاح مادی و اخلاقی خود افراد، تضمینِ کافی نیست. به نظر ارسطو این دیدگاه هدف واقعی جامعهی سیاسی را، که به وجود آوردن زندگی خوب و نه صرف زندگی است، نادیده می گیرد. او با لُرد سیموندز نادگی خوب و نه صرف زندگی است، نادیده می گیرد او با لُرد سیموندز Simonds موافق است، کسی که در سال می جامعه، بلکه بهبود اخلاقی آن است، و برداشت کلی او به دیدگاه لُرد دولین جامعه، بلکه بهبود اخلاقی آن است، و برداشت کلی او به دیدگاه لُرد دولین Lord Devlin نزدیک است، که «آنچه یک جامعه را به وجود می آورد، اشتراک عقاید است، نه صرف عقاید سیاسی بلکه همچنین عقایدی که به نخوی رفتار و شیوه ی اداره ی زندگی اعضا مربوط است.»

سقراط در کریتون افلاطون، در سلول زندان خویش، پیمانِ میان خویشتن و قوانین شهر خود را به عنوان دلیلی بر ضد کوشش برای طفره رفتن از حکم آنها در مورد خودش مطرح می کند. او درباره ی منشأ قانون چیزی نمی گوید، ولی هیچ اشارهای نیز بر الهی بودنِ آن وجود ندارد. استدلال سقراط این است که، چون پدر و مادر او براساس قوانین آتن ازدواج کردهاند، او تولد، و تعلیم و تربیت، و زندگی خود را مدیون آن قوانین است.

۱. رک. به Devlin, Enforcement of Morals, 86 and 88 با صفحه کنید با دداشت ۱ کتاب حاضر. دموکریتوس مجعول نیز با ارسطو ۲۱۰ یادداشت ۱ کتاب حاضر. دموکریتوس مجعول نیز با ارسطو همرأی است (گفتار علیه آریستو گیتون، ۱۶–۱۶) که هدف قوانین نه تنها ۲۵ همرأی است (گفتار علیه آن که هدف و ۱۶ تنیز هست. آنها دو هدف را دنبال می کنند، جلوگیری از ظلم و، از طریق مجازات مجرمین، «بهتر ساختن دیگران.»

به علاوه، این قوانین او را مختار گذاشته اند، که اگر بر آنها اعتراض داشته باشد، به همراه همهی اموال خود آتن را ترک گوید و در جای دیگری اقامت گزیند. و چون او چنین کاری را نکرده است، پس باید خود را فرزند و خدمتکار آنها بداند. اقتضای «عدالت» این است که او به احکام آنها وفادار بماند، و همان طور که زندگی خود را مطابق احکام آنها در جنگ به مخاطره انداخته است، اکنون نیز که آنها به او فرمان دادهاند از حیات خود دست شوید، باید چنین کند. این پیمان میان آنهاست (۵۲ d،۵۰ c)، و این پیمان برای وجود هر جامعهای ضرورت دارد. اگر افراد، بتوانند احکام قانون را مطابق تمایلات خویش زیر پانهند، کل بنیاد زندگی اجتماعی فرو می ریزد. همچنین در آثار افلاطون ملاحظه کردیم که عدهای از مخالفین قانون آن را به مثابه یک پیمان مطرح کردند، یعنی کالیکلس و «آنها»ی گلاوکن (صفحات ۱۸۸ و بعد، و ۱۷۸ همین کتاب). کالیکلس می گوید قانون را اکثریت ضعیف وضع کردهاند؛ و نیز، عدالت، و خویشتن داری، و هر چیزی که بر ضد زندگی آزادانه و بی قید است، همه «توافق های انسان علیه طبیعت» هستند. کالیکلس در برابر آنها از ابر مردی تمجید می کند که همهی آن قیود را کنار میزند و به صورت مستبدی خودخواه زندگی خواهد کرد. از سوی دیگر، «آنها» \_ گروهی از انسانها که گلاوکن توصیف میکند \_ اینگونه ایده های قهرمانی را بر نمی تابند. آنها وجود این پیمان را به عنوان یک خیر ثانوی می پذیرند تا بهتر بتوانند به آنچه که دوست دارند برسند، زیرا عملاً غیرممکن است که هر کس بتواند مطابق تمایلات خویش رفتار کند. رفتار خودخواهانه فقط منحصر به قانون شکنی است، آنگاه که بتوان بدون خوف از مجازات بر چنین کاری دست یازید. البته خود افلاطون، همانطور که كريتون نشان مي دهد، مُدافع نوموس است، و در آثار متأخر خويش شديداً از کسانی انتقاد میکند که میگویند میان فوسیس و نوموس تضاد هست. بنابراین او هم با آرمان ابرمرد، که خودش به منزلهی قانون بوده از «عدالت

طبیعت پیروی می کند»، مخالف است و هم با این تصور رایج تر که قوانین را باید به عنوان شرکی اجتناب ناپذیر قبول کرد، ولی هر کجا مقدور شد می توان از آن سر بر تافت. ا

آیا می شود گفت که این نظریه، نظریه ای داصالت تاریخی ه بوده است، یعنی براساس آن در گذشته ی دور اولین قوانین به صورتی شبیه یک قرارداد صوری میان اعضای یک جامعه ی سیاسی اولیه به وجود آمده است؟ به نظر بارکر نظریه ی قرارداد اجتماعی «که نه تنها نظریه ی گلاوکن، بلکه همچنین دیدگاه نویسندگان جدیدی همچون هابز است، از سوی متفکرین جدید مو به مو مورد بررسی قرار گرفته است. اولاً هرگز «قرارداد» واقعی یا صریحی وجود نداشته است: شرایطی هست و همیشه خواهد بود، که همان شرایط قرارداد ضمنی یا غیر صریح است. ه از سوی دیگر، پوپر می گوید این انتقاد بر نظریه ی لوکوفرون وارد نیست زیرا این نظریه حالت اصالت تاریخی ندارد. بنظریات موجود در گرگیاس و جمهوری همان نظریه ی لوکوفرون است که از

۱. ملاحظه بخواهد شد که من با این سخن پوپر موافق نیستم که افلاطون در فاصله ی میان گر گیاس و جمهوری «نظر خود را کاملاً عوض کرده است. «رک. Popper, O. S. 116,

۲. G. P. T. 160 ۲ شاید اشاره به موضع خود بارکر نیز بی ارتباط با موهوع نباشد، که همان اصلاح میان نوموس و فوسیس، لااقل در یک سطح بشری، است. به نظر او حکومت «صفت ذاتی جامعهی سیاسی است، که به نوبهی خود صفت ذاتی طبیعت انسانی هم هست.»

انصافاً باید گفت بارکر در مقدمه ی خود بر (1934) بیان دقیقی به کار برده است. او در آنجا گفته است (1934) همتفکرین قانون طبیعی مایل بودند از یک «وضع طبیعی» غیر تاریخی و از یک عمل قرارداد غیر تاریخی سخن گویند که به واسطه ی آن، انسان ها از آن وضع خارج شدند ... از سوی دیگر ... متفکرین قانون طبیعی، واقعاً مقدمات تاریخی آن وضع را بحث نمی کردند: آنها به پیش فرض های منطقی آن می پرداختند؛ و در آن صورت هم این دیدگاه قابل طرح است که آن وضع ، که با جامعه فرق دارد، تجمعی قانونی است که در اصل بر پایه ی مسلم گرفتن قرارداد استوار است.

قلم افلاطون تراوش كرده است.

کروس و وُزلی، که معیار آنها برای نظریه ی قرارداد اجتماعی این است که حاوی تکلیف اخلاقی برای اطاعت از قوانین باشد و تعهد خود افراد موجب چنین کاری بشود، و اینکه هیچ حقیقت خاص تاریخی ای درباره ی منشأ قانون با آن بی ارتباط نباشد، تأکید می کنند که آنچه گلاوکن می گوید این نوع نظریه ی قرارداد اجتماعی انیست و دلیل این نفی، همان استدلالی است که بارکر در اثبات آن مطرح می کند، یعنی اینکه «تمام تأکید بر روی موضوع خاص مقطعی، و یا احتمالاً تاریخی است که توضیح می دهد چه عاملی سبب شد که انسان ها از حالتی طبیعی، به صورت جامعه ای سیاسی ماسی با بند.» ا

شاید اولین مطلبِ قابل ذکر، شیوع گسترده ی این نظریه ی تاریخی باشد که جامعه ناشی از تکامل حالت اولیه ای است که در آن هر کسی به تنهایی زندگی می کرد، تا اینکه آثار ویرانگر چنین «زندگی بی نظم و

۱. Comm. on Rep. 71 ff همانطور که گفته شده است، این نظریه مسلماً تبیین گلاوکن را شامل نمی شود، ولی آیا سخن گفتن از «این نظریهی قرارداد اجتماعی» گمراه کننده نیست؟ (حروف بزرگ از کروس و وزلی است و ایرانیک از مؤلف.) آنچه خود این دو مؤلف دربارهی هابز، لاک و روسو می گویند، و اینکه همهی آنها را به عنوان پیرو اصالت قرارداد قبول دارند، نشان می دهد که نظریهی همهی فیلسوفانی مورد نظر است که به نحوی به قرارداد اجتماعی معتقدند، اگرچه تا حدودی میان آنها اختلافات صوری وجود دارد؛ و شاید نتوان انکار کرد که نظریهی گلاوکن یک نظریهی اصالت قراردادی است συνθέσθαι άλλήλοις ... νόμοςτίθεσθαι καί ٣٥٩ a) συνθήκας). گفتن اینکه نظریهی قرارداد اجتماعی فقط نظریهای است که بر گزارشی تاریخی متکی نباشد، و بدین ترتیب از انتقادهای ناشی از گزارشهای خلاف آن درامان باشد، مسلماً سوآل انگیز است. به نظر میرسد بسیار مفید است که، همانند پوپر، در آغاز بحث بگوییم این نظریه دو صورت اصلی دارد، صورت نظری، که کلاً به غایت جامعه می پردازد (که پوپر نظریهی لوکوفرون را از این دست میداند)، و دنظریهی تاریخی و سنتی قرارداد اجتماعي» (O. S. 114).

وحشیانه ای انسان ها را بر آن داشت که غرایز وحشی خود را به نفع یک دفاع مشترک در برابر طبیعت سرکش، تعدیل کنند. قبلاً به این مطلب پرداختیم، و در نظر اول چنین مینماید که آن، اگر هم ضرورت قرارداد اجتماعی تاریخی را اثبات نکند، لااقل شرایطی را محرز میدارد که دقیقاً مقدمهی آن نظریه هستند. ا همان طور که قبلاً گفتیم، این قول با نظریات علمی پیش از سقراطیان دربارهی منشأ حیات مادی سازگار است، و عکس العملی در برابر تبیینهای اسطورهای اولیدی انحطاط بشری محسوب میشود. هم پروتاگوراس به این نظریه معتقد بود و هم گرگیاس، و هر دوی آنها قرارداد اجتماعی را یک حقیقت تاریخی میدانستند. دیدگاههای آنتیفون و هیپیاس (همانطور نقل شد) اشارهی روشنی به مبادی تاریخی نمی کنند، اما شرایط کروس - وزلی را نیز برای انظریهی قرارداد اجتماعی، فراهم نمی کنند، یعنی تعهد اخلاقی را مبنای اطاعت از قانون قرار نمی دهند. به نظر آنها این حقیقت که قوانین، امور طبیعی نبوده توافق های صرف هستند، شهروندان را متوجه می کند که باید در هر شرایطی از آنها اطاعت کنند. در قرن چهارم نویسندهی خطابه علیه آریستو گبتون، اخلاق مخالف را مطرح کرد: قانون در مقابل طبیعت وضع شده است زیرا طبیعت، «بی نظم» است ولی قانون برای همگان عدالت یکسان و مساوی در نظر میگیرد. چون تصمیمهای فرزانگان را خدایان زیر نظر داشتهاند، همهی مردم با آنها موافقت كردهاند و اطاعت از آنها لازم گشته است. در مورد لوكوفرون شواهد کافی در دست نیست، اما از آنجا که قوانین را دضامنی برای حقوق متقابل، مى داند، نظر او هم تقريباً اين كونه بوده است.

درباره ی این نظریه رک. صفحات ۱۱۷ و بعد، و ضمیمه (صفحات ۱۴۷ و بعد) کتاب حاضر. حتی سوفوکلس نیز در همخوانی آنتیگونه (۳۵۵)، نظم قانونی زندگی اجتماعی را چیزی می داند که انسان وبا سعی و کوشش خود برای تأمین مصالح خویش به وجود آورده است. (Jebb جب ἐδιδάξατο برای تأمین مصالح می دهد.)

اگر بپذیریم که یکی از صفات اصلی نظریهی قرارداد اجتماعی این است که درباره ی منشأ قانون به صورت تاریخی سخن نگوید بلکه معتقد شود که وظیفه ی اخلاقی هر شهروندی این است که از قوانین آن شهر اطاعت کند زیرا خود او به صراحت، یا لااقل به طور ضمنی، پیمان بسته است که چنین کند، در آن صورت بی تردید باید سقراط را یکی از طرفداران این نظریه در آن دوره بدانیم. شاید نتوان تردید کرد که کریتون عقیده ی واقعی خود او را بیان می کند، و افلاطون نیز هنگام نگارش آن، با وی موافق بوده است. او معتقد بود تمام زندگی وی، مثل هر شهروند دیگری، از قرارداد و توافقی ناشی شده است که او براساس آن، باز هم به نفع خود شهروندان، ملزم به اطاعت از قوانین است به همان گونه که بردگان از ارباب خود اطاعت می کنند. زیر پا نهادن این اصل کل شالوده ی جامعه را برهم می ریزد.

یک فرض دیگر هم وجود دارد، و آن اینکه ممکن است فیلسوفی نظریه ی خود را به صورت تاریخی مطرح کند بی آنکه بخواهد آن را دقیقاً به همان صورت بفهمند. ممکن است او فقط یک «تعریف تکوینی» genetic همان صورت بفهمند. ممکن است او فقط یک «تعریف تکوینی» definition در نظر داشته باشد، یعنی تحلیل حالتی از اشیا به عناصر سازنده ی آن؛ و معتقد باشد بهترین راه برای توضیح ساختار آن حالت، نشان

۱. هیوم با توجه به این نکته می گوید کریتون «یگانه مرجع در آثار کهن است، که در آن به تعهد اطاعت از حکومت به عنوان یک مقدمه استناد می شود.» او در آن به تعهد اطاعت از حکومت به عنوان یک مقدمه استناد می شود.» او ادامه می گوید «بدین ترتیب او [سقراط] نتیجه ی محافظه کارانه ی اطاعت محض را از اصل انقلابی قرارداد بنیادین به دست می آورد.» (Original Contract ad fin. W. C. ed. p. 236 به سقراط بی تردید تاریخی است. همان طور که دو استریکر De Strycker به تنها به خاطرنشان کرده است (Mélanges Grégoires, 208)، عقیده ی او نه تنها به وسیله ی نحوه ی مرگ او تأیید می شود بلکه طرفداری جدی او از قانون در برابر توده ی خشمگین مردم در مورد افسران، در قضیه ی آرگینوسای برابر توده ی خشمگین مردم در مورد افسران، در قضیه ی آرگینوسای بخش ۲، برابر توده ی خشمگین مردم در مورد افسران، در قضیه فارسی، بخش ۲، بند ب).

دادن مراحل تدریجی تکون آن از عناصرش است بدون اینکه بگوید این جریان تکوینی تحقق تاریخی داشته است. ایک هندسه دان ممکن است در توضیح ساختار مکعب بگوید از چهار خط راست مساوی یک مربع ساخته می شود و از شش مربع هم یک مکعب تکوین می باید، و منظور او این نباشد که خطوط راست، از نظر زمانی مقدم بر شکلهای مسطح هستند، یا شکلهای مسطح بر اجسام سه بُعدی تقدم دارند. از شاگردان بلافصل افلاطون به این طرف، میان مفسرین اختلاف هست که افلاطون مباحث کیهان آفرینی خود را با این قصد مطرح کرده است، یا به جریان آفرینشی و زمانی معتقد بوده است. مفهوم تعریف تکوینی را هابز از علم فیزیک برگرفته و در نظریات سیاسی به کار برده است. به طور کلی، هاگر فیزیک برگرفته و در نظریات سیاسی به کار برده است. به طور کلی، هاگر مسبب شود آن چیز از عناصر اولیه ی خود به وجود آید. ه ۲

Ubi generatio nulla ... ibi nulla philosophia intelligitur.

با این حال، وقتی آثار نظریه پردازان قرارداد اجتماعی را میخوانیم متوجه می شویم که تمایز میان کاربرد عینی و تخیلی توصیف تکوینی به هیچ وجه کاملاً روشن نیست. در حالی که از یک طرف ادعا می کنند که قضیه ی تاریخی، اینکه انسانها قبل از قرارداد به صورت طبیعی زندگی می کردهاند، ربطی به نظریه ی آنها ندارد، از سوی دیگر تا آن جا که می توانند مبنای تاریخی استواری برای آن فراهم می آورند. خود هابز این حال را دارد: هاتفاقاً ممکن است بگوییم هرگز زمان و شرایط چنین جنگی تحقق نیافته است؛ و به عقیده ی من هیچ وقت در کل عالم چنین حالتی شیوع نداشته

۱. ماهیت و ارزش تعاریف تکوینی را ارنست کاسیرر به طور واضح در ۱۹. ماهیت و ارزش تعاریف تکوینی را ارنست کاسیر به طور واضح دریا بندری، E. 263 ff. خوارزمی، ۱۳۷۲، صص ۳۱۹ و بعد.م.]

Hobbes, De corpore, pt. 1, ch. 1, § 8. ۲ آنگونه که کاسیور در مأخذ بیشین نقل کرده و شرح داده است.

است، اما جاهای زیادی هست که مردم آن هماکنون دارای این نوع زندگی هستند ۱۹ و سپس به ذکر نمونه هایی برای آن می پردازد. روسو در مقدمهی گفتار در منشأ نابرابری Discourse on the Origin of Inequality حالت طبيعي را حالتي مي داند كه «شايد هرگز وجود نداشته است، و احتمالاً هيچ وقت هم به وجود نیاید؛ ولی در عین حال لازم است تصورات درستی از آن داشته باشیم، تا درمورد وضع کنونی خود داوری شایسته ای به عمل آوریم.» او می گوید پدیدارها، تأثیری بر این مطلب ندارند، و پژوهشهای او را «نباید حقایق تاریخی پنداشت، بلکه لازم است آنها را فقط استدلالهای شرطی و فرضیای دانست، که بیشتر برای توضیح طبیعت اشیا درنظر گرفته شدهاند تا بیان منشأ واقعی آنها. این شاید نمونهی کاملی برای تعریف تکوینی باشد، و در قرارداد اجتماعی Social Contract می خوانیم: «من، برای خاطر استدلال، فرض می کنم که بشر در تاریخ، به آن مرحله رسیده است...» و «ما با پیمان اجتماعی به جامعه، حیات و وجود بخشیده یم (ایرانیک از گاتری است). اما بعداً در منشأ نابرابری می نویسد: «آغاز جامعه این گونه بوده است، یا امکان این گونه بودن آن هست. « در صفحه ی بعد ، پس از تکرار این سخن که علت واقعی پیدایش جامعه های سیاسی در استدلال او تأثیری ندارد، توضیح می دهد که چرا نظریهای که او پیشنهاد کرده است «طبیعی ترین» نظریه است و در برابر نظریات دیگر، به دفاع از آن می پردازد. کروس و وُزلی، ضمن موافقت با لاک، (بدون ذکر مأخذ) می گویند: «همان طور که لاک، به صورتی واضح تر از هابز، پی برده است، بحث عینی و واقعی، حتی اگر درست هم باشد، در حمایت از این نظر هیچ نقشی ندارد.» اما بندهای ۹۹ و ۱۰۰ تحقیق درم Second Treatise آشکارا نشان می دهد که آن، به نظر لاک، یک واقعیت تاریخی بوده است. او نه تنها آشکارا می گوید: «این تنها چیزی است که هر حکومت قانونی ای را در جهان به وجود آورده یا مى تواند به وجود آورد،، بلكه با صراحت و ضمن رد ايرادها مى گويد هيچ نوع نمونهی تاریخی نمی توان پیدا کرد که از پیدایش جامعهای بدین نحو حکایت کند. او می گوید، تاریخ مدون فقط زمانی می تواند شروع شود که مدتها پیش جامعه ی مدنی به وجود آمده، امکان پیدایش خط فراهم شده باشد. ا

در میان نظریه پردازان یونان، به احتمال بسیار زیاد، پروتاگوراس تعریف تکوینی را در نظر داشته است. هدف او تبیین تاریخی پیدایش تمدن نیست، بلکه می خواهد به این سوآل سقراط پاسخ دهد که آیا فضیلت را می توان آموخت یا نه؛ و برای او هیچ فرقی نمی کند که این پاسخ را در قالب استدلال بیان کند یا به صورت داستان. به علاوه وقتی به داستان سرایی می پردازد آن را به سبک افسانه بیان می کند و در آن بسیاری از عناصر اسطورهای را به کار می گیرد. اما بیان او حاوی نظریات جدی تاریخی هم هست و او احتمالا، مثل اخلاف بعد از رنسانسی خود، هر دو را در نظر داشته است. درباره ی کسان دیگری که نام بردیم، یعنی هیپیاس و آنتیفون و لوکوفرون، مدارک موجود نشان نمی دهند که آنها پیدایش قانون را به صورت نظریهای تاریخی درنظر گرفته باشند، و در سخنرانی بر ضد صورت نظریهای تاریخی درنظر گرفته باشند، و در سخنرانی بر ضد

Hobbes, Leviathan, pt. 1, ch. 13 (ed. waller, منابع این پاراگراف:, Rousseau, Origin of Inequality trans. Cole (p. 85)

Cross and (Everyman), 169, 221 f., S. C. (W. C. ed.), 254

. Woozley, P.'s Rep. 72.

۲. آغاز آن، Υάρ ποτε χρόνος (روزی از روزی از روزی ها)، شاعران اسطوره پرداز لینوس Linus و اورفئوس Orpheus را به خاطر می آورد؛ این عبارت را کریتیاس و موسخیون نیز به کار برده اند. (رک. 303 Kern, Orph. Frr. p. 303)

۳. کل آنچه او پس از پاسخ اسطورهای ، به صورت استدلال بیان می کند عبارت است از اینکه: «دولت قوانین را ، که توسط قانونگذاران بزرگ در زمانهای کهن به وجود آمدهاند ، برمی گیرد و شهروندان را وادار می کند که مطابق آنها فرمان برانند و فرمان برند . « ۳۲۶ d ) .

است. انظریهی سقراط بی تردید نظریه ای تاریخی نیست. فقط گلاوکن در کتاب دوم جمهوری مدعی است که تبیینی تاریخی به دست می دهد.

بالاخره، با این سخن، که آیا یونانیان به نظریهی قرارداد اجتماعی معتقد بودند یا نه، سوآلی را مطرح می کنیم که خود آنها نپرسیده بودند. سوآل آنها این بود که آیا «عادلانه» همان «قانونی» است جواب آنها به دو دسته، دستوری و عملی، تقسیم میشد. یا معنی عدالت متضمن آرمانی اخلاقی بود که همان تبعیت از قوانین بود، و یا اینکه گفته می شد منظور مردم از کلمه ی پر زرق و برق «عدالت» همان رعایت قوانین موجود است، که عملًا ممكن است غير عاقلانه يا زيانبار باشد. در پروتاگوراس چنين مى نمايد كه او راه اول را برگزيده است: عدالت كه به طور كلى يك اصل اساسی در «فضیلت انسانی» است (۳۲۵ a)، همان «فضیلت» سیاسی است، یعنی رعایت قانون که انسان را از حالت توحش بیرون آورده است و اگر آن نباشد، جامعه فرو می پاشد. در نثایتتوس ظاهراً راه دوم را برمی گزیند و، همان طور که نظریهی «معیار بودن انسان» اقتضا می کند، تفسیری عملی به دست می دهد: کار عادلانه همان کاری است که حکومت، آن را عادلانه مي نامد. حكومت ممكن است متوجه شود كه راه خطا پيموده است و قوانين خود را اصلاح کند، در این صورت مفهوم عمل عادلانه همان چیزی است که اخیراً وضع شده است. اما در عین حال آن قوانین باطل، تا زمانی که طی مراحل قانونی شایسته، عوض نشدهاند، به نظر او اخلاقاً صحیح و عادلانه بوده است زیرا در غیر آن صورت هر شهروندی خود را در زیر پا نهادن قانون آزاد می دید و هرج و مرج مطلق به وجود می آمد. از سوی دیگر، آنتیفون و هیپیاس معتقد بودند که، از آنجا که کل معنای عدالت همان مطابقت با

۱. پوپر (O. S. 116) می گوید افلاطون در این جا نظریه را به صورت تاریخی مطرح می کند، اما به نظر من چنین نیست. در گرگیاس ۴۸۳ b تمامی افعال در زمان حال آورده شده اند.

قانون است، پس هیچ تعهد اخلاقی ای در معنای آن نهفته نیست و ممکن است کسی پیروی از قوانین طبیعت را که خلاف آن هستند، بهتر بداند. این عقیده ممکن است به خودخواهی بی قید و شرطی که کالیکلس نمونه ی آن است منتهی شود، اگرچه این امر نتیجه ی ضروری آن نیست.

سقراط با پروتاگوراس موافق بود که اطاعت از قوانین کاری عادلانه (به معنی تعهدی اخلاقی) است و اینکه قوانین به شیوهای صلح آمیز قابل تغییر هستند (به این نکته در کریتون اشاره شده است)، و اینکه سرپیچی از قانون موجب فروپاشی جامعه است. ولی دو نکتهی دیگر را نیز باید خاطرنشان کرد: یکی اینکه، نکتهای در کریتون هست که در هیچ جای دیگر مطرح نشده است، یعنی تمایز میان خود قوانین و اجرای آنها. در گفت و گوی فرضی میان قوانین و سقراط، آنها می گویند، اگر او به حکم قضات وفادار بماند و به جای گریز، اعدام را بپذیرد، «تو قربانی عمل ناحقی خواهی شد که همشهریان تو انجام دادهاند، نه ما، قوانین.» اما اگر او فرار کند، با شکستن پیمان و قراردادی که با خود قوانین بسته است، به آنها بی احترامی خواهد کرد. به عبارت دیگر، وقتی حکمی به صورت قانونی صادر شد، هیچ راه قانونیای برای توقیف آن وجود ندارد. سقراط این سخن را، حتی در آنجا که حکم مورد نظر اعدام او باشد، صحیح می داند، اما به نظر می رسد در این مىخن نشانى از خطبهى خواستگارى هيپوداموس نقش بسته باشد. ديگر آنکه سقراط وقتی می گوید «عادلانه» همان «قانونی» است، قانون نانوشتهی کلی و الهی را نیز در نظر می گیرد و داوری آخرت را نیز به اندازهی قضاوت دنیا پیش چشم خود دارد. در مورد قوانین نانوشته، شهادت کسنوفون را در دست داریم، و در کریتون جریان پیوستهی قوانین دقیقاً به آن صورتی است

شاید منظور مؤلف این است که چون سقراط تصمیم جدی گرفته است که از حکم دادگاه اطاعت کند و در این راه سر از پا نمی شناسد، به این استدلالها توسل می جوید. همان طور که اگر کسی عاشق زنی باشد در خواستگاری او به هر استدلالی متوسل می شود.م.

که گفته شد، یعنی اگر قوانین جهان آخرت متوجه شوند که سقراط همتاهای دنیوی آنها را زیر با نهاده است، رفتار دوستانه ای با او نخواهند داشت. ا

اعتقاد سقراط به زندگی اخروی محل بحث است، ولی این موضوع را به بعد (ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، دیدگاه های فلسفی سقراط، بند ۱۰) موکول میکنیم. در مورد مفهوم داوری که اعمال انسان را از این دنیا تا عالم آخرت تحت نظر داشته باشد، مقایسه کنید با ایسخولوس، ملتمسان، ۲۱-۲۲۸.

# فصل ششم

برابری

#### ۱. برابری سیاسی

در قرن پنجم، دموکراسی، هم به عنوان یک قانون جا افتاده، و هم به عنوان یک آرمان، در آتن و برخی شهرهای دیگر یونان به اوج خود رسید. در برابر آن اُلیگارشی (حکومت متنفذین) قرار داشت، که به هیچ وجه قدرت خود را از دست نداده بود، و از حیث قدرت و مخالفت، همیشه به صورت یک دشمن قابل توجه در نظر گرفته می شد. بنابراین به طور طبیعی، تضادی عقیدتی به وجود آمد که علاوه بر مباحث قانونی، مسایل بزرگ تری را نیز در مورد طبیعت انسان و روابط بشر به وجود آورد. دموکراسی بخشی از یک حرکت کلی به سوی برابری بود، و نیاز به حفظ دموکراسی عاملی بود برای حرکت کلی به سوی برابری بود، و نیاز به حفظ دموکراسی عاملی بود برای شواهد این مدعا را نقل کرده است، مثلاً آنتاگوراس، رهبر دموکراتیک سیراکوز، طی سخنرانی ای به جوانان اُلیگارش شهر خود می گوید (۶، ۳۸)

۱. تقریری کلاسیک از آن، بحثی است که هرودوت به صورتی نسبتاً ناسازگار از زبان سه شورشی ایرانی درباره ی ارزشهای نسبی حکومتهای پادشاهی، الیگارشی و دموکراسی نقل می کند. بحث مربوط به دو مورد اخیر کاملاً به شیوهای یونانی شده است. (هرودوت، ۲،۲ -۸).

آیا شما دوست ندارید که از نظر سیاسی با قاطبه ی مردم حقوق برابری داشته باشید؟ چگونه عادلانه است که اعضای یک جامعه حقوق یکسان را قبول نداشته باشند؟ خواهید گفت دموکراسی نه معقول است و نه منصفانه [به طور لفظی «برابر»]، و اینکه اغنیا بیشترین استحقاق را برای حکومت دارند؛ ولی پاسخ این است که اولاً، دموس به معنی همه ی جامعه است، و الیگارشی فقط بخشی از آن؛ ثانیاً، اغنیا ممکن است بهترین محافظان ثروت باشند، اما بهترین اعضای انجمن، خردمندان هستند، و برای شنیدن و ارزیابی کردن استدلالها، توده ی مردم بهتر از هر دسته ای عمل می کنند. و در دموکراسی، همه ی اینها، خواه جداگانه عمل کنند یا با هم، سهمی یکسان دارند.

این همان آرمان دموکراسی است، که در آن اغنیا جایگاه خود را دارند، اما مشورت بر عهده ی خردمند ترین افراد نهاده می شود ـ شاید مشورت های متعارض در نظر است، زیرا هر مسأله ای دو جنبه دارد ـ و تصمیم گیری به وسیله ی همه ی مردم صورت می گیرد، البته پس از آنکه آنها استدلالها[ی موافق و مخالف] را بشنوند و مورد ارزیابی قرار دهند. در عمل، همیشه جریان امور به این صورت نبود، زیرا دموس نیز مثل الدگوی [= منتفذین] بر بخشی از یک جمعیت هم قابل اطلاق بود ـ هم به معنی plebs عوام بود و هم به معنی populus کثر ا ـ و بدین ترتیب امکان داشت در رابطه با اغنیا و خردمندان، بی خاصیت گردد.

مفهوم دیگری، که حتی شاید بیش از مفهوم دموکراسی، با مسألهی

برابری ارتباط داشت، مفهوم homonoia، اتحاد (لفظاً «همفکری») بود. در تفکرات این دوره، مفاهیم عدالت، اتحاد، دوستی او برابری، با هم ارتباط درونی داشتند، اگر نگوییم یکی دانسته می شدند، و در حفظ نظم سیاسی، نقش بنیادی ایفا می کردند. اوریپید (نقل به مضمون اختصاری) برابری را حلقهی اتصالی می داند که دوست را به دوست، و شهر را به شهر، و خویشاند را به خویشاوند پیوند می دهد. به نظر پروتاگوراس عدالت است که «نظم را در شهرهای ما حاکم می سازد و رابطهی دوستی و اتحاد را به وجود می آورد» (افلاطون، پروتاگوراس ) ۳۲۲)، و سقراط برای اثبات اینکه عدالت همان پیروی از قانون است، می گوید: اتحاد به ترین چیز برای یک شهر است و هدف آن رعایت دایمی قوانین است (کسنوفون، خاطرات، ۴،۴) شهر است و هدف آن رعایت دایمی قوانین است (کسنوفون، خاطرات، ۴،۴) می شود؛ و ارسطو می گوید اگر شهروندان با هم دوست باشند، عدالت به هم شود؛ و ارسطو می گوید اگر شهروندان با هم دوست باشند، عدالت به هیچ وجه از بین نمی رود. قانونگذاران به مسأله ی دوستی، حتی بیشتر از هیچ وجه از بین نمی رود. قانونگذاران به مسأله ی دوستی، حتی بیشتر از

۱. Philia کلمهای که کاربرد وسیعی دارد. در عالم انسانی به معنی دوستی یا محبت است، اما در ورای این عالم نیز کاربرد دارد. ارسطو (اخلاق نیکوماخوس ۱۸ ۱۵۵۵۱۸) آن در میان حیوانات، در رابطه ی میان والدین و بچهها، نیز موجود می دانست، و تئوفراستوس Theophrastus حتی به عالم نباتات هم سرایت می داد. در کیهان آفرینی ابتدایی و اسطورهای فرکودس pherecydes (پارهی ۳) عامل آفرینش جهان ترکیبی است که آز طریق philia درمیان اضداد به وجود آمده است، در افلاطون (بیمائوس ۳۲ c فیلیای جهانی نتیجهی ساختار هندسی عالم است. همین طور در گرگیاس ( ۴ ۰ ۸ عکیم، می گوید عامل پیوند آسمان، زمین، خدایان و انسانها به یکدیگر اشتراک، فیلیا، نظم، اعتدال و عدالت است. این مفهوم با نظریمی قدیمی «همجنس با همجنس» رابطهی نزدیک دارد، زیرا فرزانگانی که درباره ی طبیعت و جهان دست به نگارش زدهاند می گویند هر چیزی باید همیشه فیلون اقران خود باشد ، (لوسیس ۲۱۴). به نظر امپدوکلس روح جهانی فيليا چيزهاي ناهمانند را متحد ميسازد، اما فقط به اين دليل كه مي تواند آنها را همانند یکدیگر سازد (بارهی ۲۲، ۵)، به هماننحو که اضداد در كيهان آفريني فركودس با هم تركيب مي يافتند.

مسأله ی عدالت اهمیت می دهند، زیرا هدف آنها این است که اتحاد را جایگزینِ تفرقه سازند، و اتحاد از سنخ دوستی است. ارسطو در جایی دیگر، اتحاد را به صورت «دوستی در حوزه ی سیاسی» تعریف می کند. تثبیت دوستی، هدف اصلی سیاستمدار است، زیرا دوستان بر همدیگر ستم نمی دارند. درواقع، «دوستی و عدالت یا یک چیز هستند یا خیلی به هم نزدیکند.» اتحاد فقط به معنی اشتراک عقاید نیست. چنین چیزی در میان غریبه ها، یا در مورد یک موضوع علمی محض مثل ستاره شناسی نیز می تواند وجود داشته باشد. نه، کلمه ی اتحاد هنگامی بر شهر اطلاق می شود که شهروندان در منافع عمومی توافق نظر داشته باشند، موضوعات عملی واحدی را انتخاب کنند و به کار بندند. آتا زمان افلاطون و ارسطو، عملی واحدی را انتخاب کنند و به کار بندند. آتا زمان افلاطون و ارسطو،

ارسطو اخلاق نیکوماخوس، ۱۱۵۵۵۲۲ و بعد، اخلاق اودموس، ۱۲۴۱۵۳۲ و بعد، ۱۲۳۴b۲۲ و بعد، اخلاق نیکوماخوس، ۱۱۶۷a۲۲. در مورد ارجاع بيشتر به أن أن Schmid, Gesch. 163 رک. 163 Schmid, Gesch. أبيكنون (Studi, 87 ff) استدلال کرده است که میان نظریهی اخلاقی اتحاد در π. ὀμονοίας آنتیفون و نظریهی عدالت او آنگونه که در Αλήθεια بیان شده است رابطهی نزدیکی وجود دارد. می گوید در کلیتونون Clitophon از یکی از شاگردان سقراط نقل کرده است که φίλία نتیجهی δίκαιοσύνη است، و ὁμόνοια واقعی ترین مظهر φιλία است (409 a-e) با افزودن اینکه منظور از آن ομοδοξία [همفکری]، نیست، به طوری که کل عبارت، با بیان ارسطو مخصوصاً در اخلاق نیکوماخوس، ۱۱۶۷a۲۲ رابطهی نزدیکی پیدا میکند.). بیگنون می توانست به جمهوری ۳۵۱ d هم اشاره کند، که در آنجا سقراط به تراسوماخوس می گوید ظلم موجب دشمنی و جنگ می شود در حالی که عدالت ὑμόνοια و Φιλία را به دنبال دارد. بیگنون با وجود اینکه قطعات جالبی را برای مقایسه پیشنهاد میکند، به خوبی نمی تواند مدعای خود را اثبات کند. متأسفانه قطعات گستردهی .۸. ۵۴ هیچ اشارهای به ομόνοία نمی کنند، بنا بر این نظر آنتیفون دربارهی آن کاملاً بر ما نامعلوم است. به علاوه، بیگنون در تلفیق میآن .Αλ و .π. و به کلی از مجموعهی پنجم OP 1364 fr. I (دیلز ـ کرانتس، II، ۳۴۹ و بعد) غفلت می ورزد، آنجا که آنتیفون می گوید کسانی که جز در مواقع دفاع به دیگران حمله نمی کنند، و رفتار بد والدین خود را با نیکی پاسخ می دهند، خلاف طبیعت

هومونویا را عمدتاً در اندرون شهر لحاظ می کردند، درواقع فضیلتی بود که وحدت شهر را حفظ می کرد و در برابر بیگانگان از آن دفاع می کرد، و از ستاسیس (تفرقه، نزاع داخلی) که بیش از اندازه برای زندگی دولتشهری یونان زیانبار بود، جلوگیری می کرد. «جنگ متحد» Waging war به نظر دموکریتوس (پارهی ۲۵۰) از جمله «کارهای بزرگ» است که فقط اتحاد می تواند امکان آن را برای یک شهر فراهم آورد. اما به نظر می رسد گرگیاس آن را به معنی پان ملنیستی (اتحاد اقوام یونانی) در نظر می گیرد، زیرا آن را در انجمن درون شهری در المپ موضوع سخنرانی خود قرارداد (پارهی ۸۵)، در انجمن درون شهری در المپ موضوع سخنرانی خود قرارداد (پارهی ۸۵)، و طی آن گفت: پیروزی های یونانیان بر یکدیگر، مایهی تأسف است (صفحه ی ۲۹۳ کتاب حاضر).

در زمانی که دموکراسی احتمالاً در عمل به معنی شرکت مساوی همه ی شهروندان در اداره ی شهر نبود، بلکه نشان می داد که قدرتی که تاکنون در دست اغنیا و اشراف بود امروزه در اختیار فقرا و طبقات پایین قرار گرفته است، آرمان هومونویا، اتحاد concordia ordinum، شاید بهتر از مفهوم برابری وافی به مقصود بوده است. خود برابر یا برابری بیش از هر کلمه ای در اواسط و اواخر قرن پنجم رواج داشت، و همین طور آرمان حقوق سیاسی و قضایی برابر. ا پریکلس می گوید (توکودیدس، ۲، ۳۷، ۱) در

عمل می کنند.

۱. πΕ, Suppl. VII, 293 ff. ور مورد معنای آσονομία, ἰσονομία (Δ. ارنبرگ، تحت همین عنوان در ἔσονομία (Δ. ارنبرگ، تحت همین عنوان در ἔσονομία (Δ. ارنبرگ، تحت همین عنوان در ἔσονομία ولاستوس Vĺastos علیه گومه استدلال کرده است که، این کلمه در قرن پنجم هَمیشه به جای دموکراسی به کار میرفت، هر چند که با آن مترادف نبود (Paid. I, 101, n. 1 ، یگر با او موافق است، آلموجه من نمی توانم با این ادعای او این سخن به صورت کلی درست است، آگرچه من نمی توانم با این ادعای او موافقت کنم که اشاره به δλιγαρχία ἐσόνομος در توکودیدس ۴،۶۲،۳ کاملاً با نظریه ی او مطابقت دارد. اگر، چنانکه او می گوید، این دو کلمه تداعی های متفاوتی داشته باشند، پس هیچ جای تعجب نیست که گاهی، تداعی های متفاوتی داشته باشند، پس هیچ جای تعجب نیست که گاهی،

دموکراسی آتنی قدرت در دست مردم است، در منازعات شخصی همه در برابر قانون مساویند، و مسئولیتهای اجتماعی نه براساس نظام طبقاتی، بلکه براساس لیاقت و سزاواری توزیع می شود. هیچ کس مانع شرکت دیگران در اداره ی امور نیست. تأکید مجدد بر برابری به عنوان یک آرمان را شاید بیش از همه جا در نمایشنامههای اوریپید مشاهده می کنیم. در مورد خود دموکراسی، تسئوس او معیارهای آتناگوراس و پریکلس را باز می گوید (ملتمسان، ۴۰۴): دشهر آزاد است، مردم با تناوب سالانه، اداره ی کشور را در دست می گیرند، و فقرا و اغنیا از حقوق یکسانی برخوردار هستند. « در ستایش از خود برابری در نمایشنامه ی زنان فنیقی ۵۳۱ و بعد می بینیم یوکاستا Jocasta از فرزندش می خواهد که از دیو خطرناک جاه طلبی چشم پوشد، و در عوض به ستایش از برابری پردازد:

چیزی که دوست را با دوست، و شهر را با شهر، و خویشاوندان را با خویشاوندان متحد می سازد. برابری، اصل ثابتی در زندگی انسان است، در حالی که کهتران همیشه دشمن مهتران هستند و در روز دشمنی پیشگاماند. برابری است که معیارها و میزانها را برای انسانها به وجود آورده است و حدود اعداد را معین کرده است. در گردش سال، شب تار و روز روشن با هم برابرند و هیچ یک مانع آمدن دیگری نمی شود. آیا روز و شب به انسانها خدمت خواهند کرد در حالی که تو حاضر نیستی با برادرت سهم یکسانی از سلطنت داشته باشی؟ این چه عدالتی است؟

این جا هم می توان ملاحظه کرد که یونانیان در چه حدی می توانستند از اَعمال طبیعت برای تأیید شیوه ی رفتار انسان بهره گیرند؛ و برای توجه به

برای ایجاد تأثیرات خاصی، استعمال آنها هم فرق بکند. مقایسه کنید با ارنبرگ همان جا 296.

اینکه در عصر مضطربی قرار گرفته ایم که در آن هر استدلالی قادر است دو جنبه داشته باشد، می توان به نمایشنامه ی آزاکس سوفوکلس (۶۶۸ و بعد) اشاره کرد که در آن از تسلیم شدن زمستان به تابستان و شب به روز نتیجه ی اخلاقی معکوسی می گیرد، یعنی در همه جا ارباب و رعیت هست، و تسلیم یکی به دیگری ضرورت دارد. (شکسپیر نیز معتقد بود جریان طبیعت نشان دهنده ی ضرورت «درجه» است.) این نکته نیز جالب است که بین برابری سیاسی و اجتماعی و برابری هندسی و ریاضی در اندیشه ی یونانی برابری سیاسی و اجتماعی و برابری هندسی و ریاضی در اندیشه ی یونانی رابطه ای وجود داشته است. بی تردید فیثاغوریان در این ادعای آرخوتاس رابطه ای وجود داشته است. بی تردید فیثاغوریان در این ادعای آرخوتاس می گویند) موجب اتحاد می شود» و (همان طور که افلاطون و ایسو کراتس می گویند) موجب اتحاد می شود» و (همان طور که افلاطون و ایسو کراتس می گویند) آنها باعث نزاع میان «دو نوع تساوی» شدند، تساوی هندسی (ضد استبدادی اما اشرافی) و تساوی حسابی (دموکراتیک). ا

۱. ایسوکراتس، آرنوباگیتیکوس ۲۱۴، افلاطون، گرگیاس، ۵۰۸۵، قوانین ۵۷۵۸ میلاد.
 ۱. ایسوکراتس، آرنوباگیتیکوس ۲۱۴، افلاطون درخوانین برای توصیف برابری دموکراتیک سه کلمهای راکه اوریپید به کار برده به همان صورت ذکر میکند: ۲ὴ۷ سه کلمهای راکه اوریپید به کار برده به همان صورت ذکر میکند: ۲ὴ۷ سه کلمهای راکه اوریپید به کار برده به همان صورت ذکر میکند: ۴ὴ۷ نیس از سه کلمهای در ستایش از شهران ایرابری]می گوید (۵٤۱ f.):

καὶ γὰρ μέτρ' ἀνθρώποισι καί μέρη σταθμῶν Ἰσὸτης ἔταζε κἀριθμὸν διώρισε.

همچنین رک. سوفوکلس، پارهی ۳۹۹۸. عبارت οὕτ ، ἀριθμῶ οὕτε ممچنین رک. سوفوکس، ۴۳،۴، مشعر بر عنصری ضربالمثلی است.

#### ۲. برابری در ثروت

ایوکاستا ثروت را، تقریباً آنگونه که در تعالیم مسیحیت هست، امانتی از عالم بالا می داند (۵۵۵): واموالی را که در اختیار ما انسان هاست نباید ملک شخصی خود بدانیم؛ مالک آن خدایان هستند، ما حافظ آن هستیم و هر وقت آنها خواستند دوباره از ما می گیرند.» تقسیم مجدد ثروت براساس اصل مساوات، اگرچه از دیدگاه ما به صورت ناقص، برای اولین بار از سوی فالئاس خالکدونی Phaleas of chalcedon، احتمالاً در اواخر قرن پنجم پیشنهاد شد. (در مورد تاریخ وی رک. Phaleas of chalcedon) ارسطو شد. (در مورد تاریخ وی رک. 778. ماست) می گوید: او اولین کسی بود که از برابری دارایی های شهروندان یک کشور حمایت کرد. او امیدوار بود که با زدودن فقر، جرایم برچیده خواهد شد، اما ارسطو توضیح می دهد که فقط سرما و گرسنگی عامل جرم نیستند، و درواقع بزرگ ترین جرایم از وفور نعمت نشأت می گیرند نه از فقر: تمایلات و جاه طلبی های انسان ها را

باید تعدیل کرد نه اموال آنها را ، و برای این کار آموزش و پروش مناسب لازم است. فالئاس به این نکته نیز توجه داشته است، و تا این حد متجدد بوده که بگوید نه تنها ثروت، بلکه تربیت را هم باید در کشور به طور «مساوی» تقسیم کرد: اما ارسطو می گوید اگر تربیت از نوع نادرست باشد برابری آن دردی را دوا نمی کند، و فالئاس باید بیان می کرد که چه نوع تربیتی را در نظر دارد.

### ۳. برابری اجتماعی

روحیه ی مساوات خواهی سبب شد که نه تنها اختلاف در اموال بلکه اختلافات ارثی و نژادی نیز مورد تشکیک قرار گیرند؛ و همین طور فرق میان آقا و برده، که تا آن زمان برای اکثر یونانیان امری طبیعی و ذاتی بود. آنتیفون، که با هر نوع نوموسی مخالف بود، در پاراگراف مهمی که تاکنون در مجموعه ی پاره های پاپیروسی ما قرار نداشت ایهم با بزرگزادگی مخالفت می کند و هم با برتری نژادی. او می گوید:

ما به بزرگزادگان احترام میکنیم و از آنها نظر میخواهیم، اما به فرزندان خانواده های پایین تر حرمت نمی نهیم و با آنها مشورت هم نمی کنیم. در این مورد ما مثل بربرها ۲ با یکدیگر رفتار می کنیم، زیرا

۱. پارمهای پاپیروسی، ۱۳۶۴، پارهی ۲، دیلز کرانتس، پارهی ۴۴B. در پارهای که اعتبار آن قطعی است اینگونه آمده است، اگرچه رابطهی آن با پارهی ۱ مشخص نیست. (رک، پارمهای پاپیروسی، XI، ۹۳.) بازسازی قابل توجهی در دو سه خط اول ضروری است، اما معنی آن تاحدودی روشن است.

۲. Barbaroi بربرها دقیقاً به معنی همهی کسانی است که به زبان غیر یونانی تکلم میکنند، غالباً بدون اینکه بار معنایی منفی داشته باشد برای جداکردن یونانی زبانان از سایر مردم به کار می رود. اما یونانیان خود را کاملاً برتر از

به طور طبیعی، همه ی ما از هر جهت مثل هم آفریده شده ایم، هم بربرها و هم یونانیان ۱. گواه این مدعا احتیاجاتی است که همه ی انسان ها دارند. [همه ی انسان ها نیازهای خود را به یک نحو برطرف می کنند، در این موارد] ۲ هیچ یک از ما با دیگران فرقی ندارد، خواه بربر باشیم یا یونانی بزیرا همه ی ما با دهان و دماغ خود نفس می کشیم و [با دست های خود غذا می خوریم ؟]...

اگر منطق این پاره عجیب به نظر می رسد («ما به بزرگزادگی اهمیت زیادی می دهیم، اما این کار به رفتار بربرها شباهت دارد، زیرا (ἐπεὶ) درواقع هیچ فرقی بین بربرها و یونانیان وجود ندارد»)، احتمالاً به دلیل حالت پارهای متن است. "دست کم پیام آنتیفون روشن است، یعنی به طور طبیعی هیچ

دیگران میدانستند، و خیلی وقتها این کلمه را با تضمنات منفی به کار می دانستند، و خیلی وقتها این کلمه زا جهالت، حماقت یا فقدان شعور اخلاقی را با خود داشت. توندارئوس Tyndareus با قصد اهانت به منلائوس Menelaus می گوید (اوریپید، اورستس، ۴۸۵):

βεβαρβάρωσαι, χρόνιος ών εν βαρβάροις.

اگر ترجمه این باشد، متن یونانی تا حدودی نامأنوس است. گرنفل Grenfel و هانت Hunt ترجمه کرده اند: «همهی ما به طور طبیعی یکسان هستیم، کاملاً استعداد داریم که بربر باشیم یا یونانی»، که احتمالاً دقیق تر است. اما جملهی بعدی نشان می دهد که هدف آن درواقع الغای تمایز میان این دو است. تأکید دوگانه ی φύσει πεφύκομεν در زبان انگلیسی از بین می رود.

برخی از کلمات جمله ی داخل کروشه از متن یونانی افتاده است، ترجمه براساس بازسازی بیگنون در studi, p. 65 است، که او از روی قرینه هایی انجام داده است که در کتاب فرفوریوس 221 (3. 25, p. 221 سراغ دارد.
 Nauck) سراغ دارد.

۳. و مسلماً تا حدودی هم ناشی از شیوه ی سوفسطایی است که میخواهد با استفاده از معنی دوگانه ی (معمولی و تحقیرآمیز) کلمه ی بربر βάρβαρος تأثیر خطابی به وجود آورد. کل استدلال رامی توان اینگونه بیان کرد: «ما به نژاد افراد یا، در نژاد خودمان، به خانواده ی آنها، بیش از اندازه اهمیت می دهیم. ما سایر انسان ها را بربر می نامیم، و کلمه را به معنی جاهل و

تمایز ذاتی میان مهینزاده و کهینزاده یا میان نسل ها وجود ندارد. شخص دیگری که تقریباً در همان زمان یا اندکی سپس تر (در مورد تاریخ او تردید زیادی هست) از تمایزات مبتنی بر تبار انتقاد کرد، لوکوفرون سوفسطایی بود. مرجع ما در این مورد ارسطوست ، او در محاورهای درباره ی نجیبزادگی یکی از گویندگان را به این اعتراف وا می دارد که در کاربرد این واژه متحیر است. مخاطب او می گوید این امر، نه تنها در میان مردم عادی، بلکه حتی بیشتر از آن در میان فلاسفه، کاملاً طبیعی است زیرا معنای آن تقسیمات و پیچیدگی های زیادی دارد.

آیا نجیبزادگی چیز خوب و با ارزشی است، یا آنگونه که لوکوفرون سوفسطایی گفته است، به طور کلی چیزی پوچ است؟ او، ضمن مقایسهی آن با سایر چیزهای خوب، می گوید خوبی آن معلوم نیست، و ارزش آن از حدود الفاظ تجاوز نمی کند، اهمیت دادن به آن بستگی به دیدگاه افراد دارد، در حالی که درواقع هیچ فرقی میان مهینزاده و کهینزاده و جود ندارد.

در مورد نجیبزادگی، این گونه سخنان را از زبان شخصیتهای

غیر متمدن در نظر می گیریم؛ و در عین حال مبنای احترام یا اهانت ما به افراد، دودمان آنهاست. اگر بربر به معنی ابله است، آیا در این مورد خود ما بربرهای واقعی نیستیم؟ درواقع از نظر طبیعی بین یونانیان و غیر یونانیان هیچ فرقی وجود ندارد. همه ی انسانها در اصل یکسان هستند، همه، نیازهای واحدی دارند و برای رفع آنها هم شیوه ی واحدی در پیش می گیرند. بین بزرگزادگان و طبقات پایین تر هم تفاوتی ذاتی وجود ندارد.»

۱. تارن Tarn گفته است منظور آنتیفون فقط برابری زیست شناختی است؛ نظر او را، مرلان Baldry, Unity, 43 و بلدرای Merlan, CP (1950), 164 مورد بررسی قرار داده اند.

۲. پارهی ۹۱ رُز، ص ۵۹ راس (ترجمهی آکسفورد به انگلیسی). در مورد لوکوفرون رک.صفحات ۲۸۱ و بعد ج ۱۱ ترجمهی فارسی.

اوریپید نیز به وفور می شنویم، و فقط اوست که در نمایشنامه ی الکترا Electra ازدواج دختر آگاممنون Agamemnon را با روستایی فقیری بازگو می کند که به خاطر ادب و نجابت شخصیتاش جلب توجه می کند. افضایل او باعث می شود که اورستس Orestes بگوید (۳۶۷ و بعد): «درباره ی فضیلت انسانی هیچ چیز روشن نیست، زیرا طبیعت انسانها خیلی مبهم است. من فرزندان فرومایه ای دیده ام که از خانواده ای شریف هستند، و بچه های خوبی هستند که از خانواده ای کم ارزش بیرون آمده اند، ثروتمند انی هستند که از حانواده ای کم ارزش بیرون آمده اند، کاملی دارند. هستند که از حیث عقل فقیرند و فقیرانی هستند که عقل های کاملی دارند. شخصیت نامشخصی در نمایشنامه ی دیکتوس Dictys کاملی دارند. شخصیت نامشخصی در نمایشنامه ی دیکتوس ۳۳۶ کی کاملی دارند. شراحت بیشتر سخن می گوید: «درباره ی نجیب زادگی، چیز خوبی برای گفتن ندارم. به نظر من آدم خوب نجیب است، و ستمکار حقیرزاده است، هر چند پدر او بزرگ تر از زئوس باشد.» بر همین سیاق حیارت هایی هستند که تأکید می کنند حرامزادگی از نظر طبیعی با زاد و عبارت هایی هستند که تأکید می کنند حرامزادگی از نظر طبیعی با زاد و ولد مشروع هیچ فرقی ندارد، و فقط از نظر قانونی ، یا به اسم، پست تر از آن

۱. برای رعایت دقت، لازم است این نکته بیفزاییم که روستایی در پیش گفتار، خودش را از سلسلهای شریف معرفی می کند که بعداً تنزل یافتهاند، و همان طور که او می گرید «فقر شرافت را از بین می برد»، و از سخنان اورستس معلوم می شود که به این امر اهمیت چندانی داده نمی شود. در زمان اوریپید در یونان، شرافت اجدادی و مالکیتهای مادی بیش از آنچه که در میان ماهاست به هم مربوط بودند (Nestle, Euripides, 323)، و اوریپید در جاهای دیگری (پارههای ۲۲: ۹۵، ۳۲۵) هم تأکید کرده است که هیچ یک از آن دو به تنهایی نمی تواند کارگر باشد. دربارهی نگرش او نسبت به پول به طور کلی رک. ۱۹۲۱ می تواند کارگر باشد. دربارهی نگرش او نسبت به پول به طور کلی اظهار کرده است که فقر نباید شرافت ذاتی شخصیت را از بین ببرد. اما هرگز نباید فراموش کرد که سخنان او مربوط به شخصیت است. پارهی ۲۳۲ حاکی از تحقیر کامل ثروت است، اما پارهی ۲۴۸ ظاهراً فقر را مذمت می کند، و هر سه پاره از یک نمایشنامه هستند.

است. ا موضوع نمایشنامه ی الکساندر Alexander (شاهزاده ی پریام Priam که به صورت چوپان برده تغییر هویت داده بود) به اوریپید فرصت داد تا مسایل مربوط به شرافت اجدادی و برده داری را از هر دو بعد بررسی کند. ۲ همخوانان درباره ی تبار، این گونه می خوانند (پاره ی ۵۲):

اگر شرافت اجدادی انسان ها را بستاییم، خیلی از [حقیقت] فاصله گرفته ایم. مدت ها پیش، هنگامی که نسل بشر زاده شد، و مادر ما، زمین، آنها را به وجود آورد، همه را به یک شکل آفرید. ما هیچ امتیاز خاصی نداریم، نجیبزاده و حقیرزاده همه از یک پدر و مادرند، و فقط زمان، از طریق نوموس ، نسل و تبار را به صورت یک امر افتخار آمیز در آورده است.

ابهام و آشفتگیای که اوریپید و لوکوفرون در این مطلب مییافتند کاملاً طبیعی بود، زیرا در آن هنگام تقسیم اشرافی ـ عامی به هیچ وجه مطابقت ضروری با تقسیم سیاسی الیگارش ـ دموکرات نداشت. «کل جریان نشان می دهد که تا پایان قرن پنجم در آتن، شرافت قدرتی بود که به همان اندازه که گاهی بر جریان مخالفت دموکراسی تأثیر می گذاشت، در خود تشکیلات دموکراتیک نیز مؤثر بود.» اوریپید معیار اخلاقی را در نظر دارد.

۱. آندروماخه، ۶۳۸، پارهی ۱۴۱، ۱۶۸، ۳۷۷. می گویند آنتیس تنس گفته است که نجیبزادگان با فضیلت هستند (دیوگنس لاثر تیوس، ۲۰،۶۰).

۲. در مورد طرح نمایشنامه و مضامین پاره های آن رک. Vogt, Sklaverei, 16 f.

۳. انتخاب فعل διέκρινε در اینجا علاقهی شاعر را به علوم طبیعی نشان می دهد، زیرا به نظر آناکساگوراس و دیگر فیلسوفان معاصر او، جریانی که موجب پیدایش جهان و همهی موجودات زنده در آن شد، نوعی «جدایی» مستمر بوده است. یکسانی اولیهی نوع بشر در نمایشنامهی ترثوس سوفوکلس پارهی ۵۳۲ نیز به چشم می خورد.

۱۹ Nestle, Euripides, 324 مقایسه کنید با صفحهی ۷۸ یادداشت ۲ کتاب حاضی

حالا دیگر نمی توان کلمات نجیب زاده و خوب، و حقیر زاده و بد را به جای یکدیگر به کار بُرد، آنگونه که تئوگنیس عمل می کرد، کسی که در این ابیات معنای کاملاً اخلاقی را از آن کلمه اراده کرده است: «شرافت با بدان سخنیت ندارد، بلکه با نیکان همساز است.» (الکساندر پارهی ۵۳).

#### ۲. بردهداری

برای اکثر یونانیان، جامعه ی بدون برده داری قابل تصور نبود. رفتار بردگان، و کارهایی که آنها عهده دار بودند، بسیار متنوع بود. در آتن از آنها در خدمات خانه داری [نوکری]، در کارگاههای خصوصی، در معادن (که احتمالاً دارای شرایط سختی بوده است) و تا حدود کمی هم در مزارع کار می کشیدند، اکثر مزارع آتیکا Attica توسط خرده مالکهای روستایی اداره می شد. برده های خانه دار به اقسام متنوعی تقسیم می شدند، اما اریستوفانس نشان می دهد که آنها با خدایگان خود آزادانه، و گاهی هم با احترام، سخن می گفتند. به افراد باهوش آنها مسئولیت هایی از قبیل منشی گری یا بانک داری محول می شد و ممکن بود در نهایت از سوی اربابان خود آزاد به برده ی شوند. در قرن چهارم آرخس تراتوس Archestratus بانک خود را به برده ی

۱. برای منابع رک برای منابع و برای منابع و برای مستند؛ همچنین A. H. M. Jones in Slavery, ed. Finley. برد کواندنی هستند؛ همچنین مجموعه نیز خواندنی هستند؛ همچنین J. Vegt, Sklaverei und humanität, 1–19 و ff. و کافلی در براوشت، می کند: (۱) به عنوان تحمیل سرنوشت، (۱) به مثابه وضعیت متناسب با طبقات پست، (۱) برده داری اشتراکی، و (۱) برد گی استعاره ای انسان در برابر هواهای پست خودش.

سابق خود پاسیون Pasion سپرد، و او هم آن را به بنده ی آزاد شده ی خود اجاره داد. شایع بود که صاحبان بردگان صنعتگر، به آنها اجازه می دادند به صورت مستقل کار کنند، مبلغ ثابتی را به آنها بدهند و بقیه را برای خود نگه دارند، و این دسته می توانستند به اندازه ای پس انداز کنند که بتوانند با پرداخت پول، آزادی خویش را بخرند. گلایه ی «الیگارش پیر» (کسنوفون مجعول، حکومت آتن، ۱، ۱۰) معروف است: بردگان در آتن توده ی گستاخی هستند که در خیابان بر شما راه باز نمی کنند، و شما نمی توانید آنها را تنبیه کنید، زیرا لباس و ظاهر کلی آنها هیچ فرقی با آتنیان آزاده ندارد تا آنها را باز شناسید. دموس تنس نیز می گوید بردگان آتن بیشتر از شهروندان آزاد سایر ابالتها از حق آزادی بیان برخوردار هستند؛ و قانونی وجود داشت که مطابق آن تعرض به بردگان مانند تعدی بر افراد آزاد، قابل پیگرد قانونی بود. ابا وجود همه ی این شرایط، حقیقت تلخی که به جای خود باقی بود مسئله ی خرید و فروش بردگان، به عنوان یک کالا، بود. برخی از ثروتمندان تعداد زیادی از بردگان را می خریدند و با اجاره دادن آنها به عنوان کارگر، تعداد زیادی از بردگان را می خریدند و با اجاره دادن آنها به عنوان کارگر، درآمد خوبی به دست می آوردند.

اگرچه برده داری به صورت یک قانون مورد قبول درآمده بود، اما عموم مردم با برده ساختن یونانیان مخالف بودند ۲، و اکثر بردگان را بیگانگانی تشکیل می دادند که در جنگها یا غارتها به اسارت کشیده شده بودند. بدین ترتیب، مسئلهی برده داری در اندیشهی یونانی، مثل اندیشهی امریکایی، با مسئلهی حقارت نژادی مرتبط بود. همان طور که ایفی گنیا در نمایشنامهی اوریپید به همین نام (۱۴۰۰) می گوید: هحق یونانیان است که بر غیر یونانیان [بربرها] حکومت کنند، ولی نه برعکس،

دموستنس، خطابه های فلیهی، ۳،۳، مثیدیاس ۴۶۸، مقایسه کنید با اوریپید، هکوبا، ۲۹۱ و بعد. درباره ی قوانین برده داری در آتن رک. Harrison, The .
 Laws of Athens (1968), pt.1, ch. 6

Y. براى اطلاع بيشتر، رک. .Newman, Politics, vol. I, 142 f. ...

زیرا آنها برده هستند، ولی ما آزاده ایم. ه تقریباً به همین دلیل است که آنتیفون، که تمایز طبیعی میان یونانیان و بربرها را قبول نداشت، با نظریهی «بردگان طبیعی» که در آن زمان رایج بود و ارسطو هم بعداً از آن حمایت کرد مخالف بود؛ اما این مطلب به صراحت گزارش نشده است. با پیروزی یونانیان بر ایرانیان، با ملاحظهی رضایت غیر یونانیان از حکومت استبدادی، نظریهی حقارت بربرها تقویت شد، زیرا در نظر یونانیان اطاعت از حاکم مستبد، به جای فرمانبرداری از قانون به منزلهی برده داری بود. به علاوه، حقارت اخلاقی و عقلانی بردگان آنها خود یک حقیقت بود که، نه از طبیعت بلکه، از محرومیت کامل آنها از ترقی ناشی می شد؛ از آنها به عنوان «ابزارهای زنده» کار می کشیدند، زندگی آنها که «همیشه صرفِ خشنود ساختن خدایگان می گردید، زیرا بهترین کار برای بردگان همین بود، و جلب رضایت اربابانشان، در هر موردی بر قامت آنها دوخته بود.» آ

به نظر ر. شلایفر R. Schlaifer از میان همه ی انتقادهایی که از برده داری به عنوان یک قانون (صرف نظر از اشتباهات و سوه استفاده هایی که در عمل تحقق می یابد) صورت گرفته است «فقط سه قطعه ی مهم برجای ماندِه است: جمله ای از آلکیداماس، ارجاعی در ارسطو و انعکاسی در فیلمون philemon. هیچ کدام از اینها مربوط به قرن پنجم نیست. اما شلایفر، اوریپید را به این علت کنار می گذارد که، اگرچه او می گوید برده ممکن است بهتر از ارباب خود باشد و بنابراین به غلط برده شده باشد، ولی در اصل با این اعتقاد عمومی موافق است که برخی ها به طور طبیعی فقط

۱. نستله چنین می گوید ۷ MzuL, 377 اما درباره ی توصیف ارسطو از بردگان .۱ به مثابه وابزار زنده می درک. Harrison, The Laws of Athes, 163, n. 2.

۲. آوریپید، پآرهی ۹۳. این سخن مؤید تحقیری است که قبلاً در هومر مشهود بود. رک. اودیسه، ۹۷، ۹۷ و بعد: کسی که از ἀρετη [نضیلت] بهرهای ناقص دارد مثل بردگان غارت می کند.

برای بردگی آفریده شدهاند. امشخص کردن نظریات خود ائوریپیدس مشکل است، زیرا او نمایشنامهنویس بود و شخصیتهایش سخنان متناقضی گفتهاند، اما دست کم از آثار او معلوم می شود که در زمان وی اعتراض بر ضد برده داری کاملاً رایج بوده است. موضوع نمایشنامهی اکساندر ، همان طور که دیدیم، زمینه ی مناسبی برای طرح دیدگاههای متضاد فراهم آورده است، از یک طرف شدیداً از برابری همه ی انسان ها حمایت می شود (صفحات ۲۷۹ و بعد همین فصل)، و از سوی دیگر سخنانی از این قبیل به چشم می خورد:

پارهی ۴۸: ددر خانه هیچ چیز مشکل تر، پست تر و بی فایده تر از برده ای نیست که افکارش بالاتر از مرتبه اش باشد (مقایسه کنید با پاره ی ۲۱۶).

پارهی ۴۹: «نسل بردگان خیلی بدند، همه شکم پرست هستند، هیچ به آینده نمی نگرند.»

پارهی ۵۰: «بردگانی که در خانهی ارباب خود رفتاری شایسته دارند با دشمنی شدید بردگان دیگر روبه رو می شوند.»

پارهی ۵۱: «داشتن بردگانی که برای اربابان خود خیلی خوب هستند چیز بدی است.» (مقایسه کنید با پارهی ۲۵۱.)

پارهی ۸۶، از نمایشنامهی آلکمائون، می گوید هر کس بر بردهای اعتماد کند احمق است.

از عبارات دیگر می توان اطمینان حاصل کرد که این سخنان را

۱. رک. به مقالهی پر محتوای شلایفر در Finely, p. 127. اما او در مورد عقیده ی اوریپیدس به بردگی طبیعی فقط بر پاره ی ۵۷ تکیه می کند، در حالی که (الف) آن پاره کاملاً غیر منسجم است، و چنین به نظر می رسد که از سوی یک جبار یا بازیگر ناراضی دیگری بیان شده باشد، (ب) خود متن هم معتبر نیست و کلمه ی Φίνσει تصحیحی بیش نیست.

بازیگران مخالف گفتهاند. از صرف اینکه بارها گفته می شود بردهای از وضعیت خود راضی است، و رابطهی میان بردگان و صاحبان آنها خوشایند و صمیمی است، نمی توان مخالفت با اصل برده داری را نتیجه گرفت، ولی در هر حال این سخنان، قابل توجه هستند. اثوریپیدس در آزخلاتوس (یارهی ۲۴۲) به بدبختی بردگان اشاره کرده است: «یک چیز توصیه میکنم: اگر برای تو این امکان هست که به صورت آزاد بمیری، هر گز اجازه نده به صورت برده زندگی کنی. ۱ اما لازم نیست همیشه این گونه باشد: ۹ چقدر برای بردگان خوشایند است که ارباب خوبی پیدا کنند، و برای اربابان، که بردهی با تربیتی داشته باشند» (پارهی ۵۲۶). بردههای آلکستیس Alcestis هنگام مرگ وی با شیون و زاری می گویند او برای آنها همچون مادر بود (الكس تيس ، ۱۹۲ و بعد، ۷۶۹ و بعد)، اگر چه قبول مي كنند كه هميشه چنین نبود (همان ۲۱۰ و بعد)، و عبارتهای زیادی بر این سیاق وجود دارند. ۲ وقتی برده ی هیپولوتوس به او اندرز می دهد ، با توجه و پاسخ جدی او مواجه می شود، و همین برده بدون کمترین کوتاهی و پروایی از او در برابر خشم پدرش حمایت می کند (هیپولوتوس ۸۸ و بعد، ۱۲۴۹ و بعد). وفاداری و دلسوزی در سخنان پیشخدمت آندروماخه منعکس است، آن هنگام که قبول می کند مأموریت خطرناکی را برای بانوی خود انجام دهد (آندروماخه ، ۸۹): «من خواهم رفت، و اگر اتفاقی برایم روی دهد \_ مهم نیست، زندگی یک کنیز، ارزش چندانی ندارد»؛ و در نمایشنامهی هلنا (۱۶۳۹) پیشخدمت دیگری از بانوی خود با این سخنان حمایت می کند: «خواهر خود را نکش، به جای او مرا بکش، زیرا برای بردگان

افلاطون، مخالف برده داری نبود، می گوید بردگان غالباً ثابت کرده اند که بهتر از برادران و فرزندان هستند، و چه بسا جان و مال و کل خانواده ی اربابان خود را نجات داده اند (قوانین ۷۷۶ d).

۲. ایون، ۲۴ـ۷۲۵ ، ۵۶۶ ، مدثا، ۵۴ باکخانه، ۱۰۲۷ برده ها در غم و شادی های صاحب خانه ی خود شریک هستند.

شریف، افتخار است که در راه ارباب خود جان سپارند.» آزادی بیانی که اوریپید به بردگان می دهد، در آریستوفانس درست برعکس آن بوده است (غوکان ۹۴۹)، و از فقدان کلی آن، بارها در نمایشنامه های او به عنوان یکی از شرایط سخت بردگان یاد شده است. ۱

اگر اوریپید در این عبارات فقط دلسوزی های مربوط به بندگان را نشان می دهد، و احیاناً بهترین روابط موجود در میان آنها را بازگو می کند، در جاهای دیگر قدم فراتر نهاده، مدعی می شود که برده ممکن است برابر یا برتر از آزاده باشد. در هلنا ۷۳۰ بردهای می گوید دارای «مغزِ انسان آزاده هستم، اگرچه اسمِ او را ندارم» همین طور در پارهای از ملاتیهه (۵۱۱) از ملاتیهه (۵۱۱) از برده ها بهتر از آزادگان هستند»، و در فریخوس (۸۳۱) از برده ها بهتر از آزادگان هستند»، و در فریخوس (۸۳۱) می خوانیم: «برای بسیاری از بردگان نامشان مایهی ننگ است در حالی که دل آنها آزاده تر از کسانی است که برده نیستند.» در ایون این سخن، صورت کلی به خود می گیرد. برده الله ی پدر کر ثوسا در وعده داده وی به عنوان یک دوست و خیرخواه مورد احترام قرار می گیرد و وعده داده

۱. زنان فنيقي، ۴۱ و بعد، ايون، ۶۷۴، يارهي ۳۱۳.

حتی سوفوکلس نیز آماده بود به یکی از شخصیت هایش اجازه ی بیان چنین سخنی را بدهد. رک : σῶμα δοῦλον, ἀλλ' ὁ νους ἐλεύθερος؛ و منش عارضی بردگی، «لااقل در موردی خاص، در همخوانی ای آگاممنون ایسخولوس (۱۰۸۴) بیان می شود، آنگاه همسرایان در مورد موهبت غیبگویی کاساندرا [دختر پریام] Cassandra می سرایند: Φεῖον نگروی کاساندرا [دختر پریام] δουλία περ ἐν φρενί

۳. پارهی ۴۱، ۴۹۵ و بعد. ظاهراً به این معنی است افراد شجاع و عادل، حتی اگر برده باشند، شریف تر کسانی هستند که گرایشهای باطل دارند؛ ولی عبارت روی هم رفته برای من روشن نیست، و ترجمهی تحت الفظی یادداشت نستله (Eur. p. 546) نیز با روایت او در متن (p. 358) به خوبی تطبیق نمی کند. مقایسه کنید با یاره ی ۹۷۶

ἀκὸλασθ' όμιλεῖν γίγνεται δούλων τέκνα.

می شود که به مثابه یک پدر تلقی خواهد شد (۲۳۰ و بعد)، پس از اظهار اینکه آماده است در خدمت او جان بسپارد، می گوید (۸۵۴): وفقط یک چیز مایدی ننگ برده است: نام. در سایر چیزها، اگر برده، آدم خوبی باشد، هیچ بدتر از آزادگان نیست. این عبارات را، وقتی با پارهی ۵۲، یا بیت دوم پارهی ۳۳۶ - «نجیب زادگان خوبند» - مقایسه می کنیم، می بینیم نه تنها با تقسیم طبیعی و مادرزادی نسل بشر به دو دسته ی برده و ارباب مخالفند، بلکه به تبع آن خود برده داری را نیز قبول ندارند. برده، به خودی خود، ابداً کم ارزش تر از انسان آزاد نیست. اگر او اخلاقاً پست است، این امر یا ناشی از منش شخصی خود اوست و یا صرف برده بودن باعث شده است که انسانی که ذاتاً خوب بوده فاسد شود. ا

غیر از اوریپید (که در سال ۴۰۶ وفات یافت)، یگانه سخنی که در این مورد پیش از زمان ارسطو گزارش شده است جملهای از یکی از پیروان گرگیاس به نام آلکیداماس است: «خدا همهی انسان ها را آزاد قرارداده است؛ طبیعت هیچ کس را برده نکرده است.» این جمله در ضمن سخنرانی ای خطاب به اسپارت ها آمده است که در آن به آنها توصیه می کند مسنه Messene را که اهالی آن قرنها بردگان آنها بودند آزاد سازند، اما اشاره به محتوای تاریخی آن به هیچ وجه کلیّت اصلی را که در آن بیان شده است از بین نمی برد. کلمات «خدا»، «همه» و «طبیعت» مؤید کلیّت آن است. ۲

۱. نستله، این نکته را به خوبی و روشنی بیان کرده است، 359 . Eur قویاً طرفدار آن است.

۲. شایسته است این نکته ها را در یک پاورقی توضیح دهم. اصل جمله ἐλευθέρους ἀφηκε πάντας θεός. οὐδένα δοῦλον ἡ 1٣٧٣b را یکی از حاشیه نویسان در فن خطابه ی ارسطو φύσις πεποίηκεν) نقل کرده است، آن جا که ارسطو استدلال می کند که عدالت طبیعی با عدالت قانونی محض فرق دارد. وی ضمن نقل نظر امپدوکلس، می گوید: «و همین طور آلکیداماس در خطابه ی مربوط به اهالی مسنه ، بنابراین خود ارسطو تردید نداشت که آلیکداماس از یک قانون کلی طبیعت سخن گفته است. اما به تردید نداشت که آلیکداماس از یک قانون کلی طبیعت سخن گفته است. اما به دردید نداشت که آلیکداماس از یک قانون کلی طبیعت سخن گفته است. اما به دردید نداشت که آلیکداماس از یک قانون کلی طبیعت سخن گفته است. اما به دردید نداشت که آلیکداماس از یک قانون کلی طبیعت سخن گفته است. اما به دردید نداشت که آلیکداماس از یک قانون کلی طبیعت سخن گفته است. اما به دردید نداشت که آلیکداماس از یک قانون کلی طبیعت سخن گفته است. اما به دردید نداشت که آلیکداماس از یک قانون کلی طبیعت سخن گفته است. اما به دردید نداشت که آلیکداماس از یک قانون کلی طبیعت سخن گفته است. اما به دردید نداشت که آلیکداماس از یک قانون کلی طبیعت سخن گفته است. اما به دردید نداشت که آلیکداماس از یک قانون کلی طبیعت سخن گفته است. اما به دردید نداشت که آلیکداماس از یک قانون کلی طبیعت سخن گفته است. اما به دردید نداشت که آلیکداماس از یک قانون کلی طبیعت سخن گفته است. اما به دردید نداشت در خود از دردید نداشت دردید نداشت در خود در دردید نداشت دردید نداشت دردید نداشت دردید نداشت دردید نداشت دردید نداشت در خود دردید نداشت دردید دردید دردید نداشت دردید درد

همان طور که نیومن گفته است (Politics, I, 143)، برده داری قبلاً هموضوع بررسی شدیدی قرار گرفته است، که طی آن صورتهای مختلف بردگی یک مورد بررسی قرار گرفته کنار گذاشته شده است، و اول بردگی به خاطر قرض، و بعداً بردگی یونانیان، و پس از آن بردگی از طریق جنگ، همگی به دنبال یکدیگر حذف شدند، تا اینکه محکومیت کلی قانون برده داری امکان بروز یافت. اینک آن مرحله تحقق یافته است، و بی تردید در تاریخ روابط انسانی گام بزرگی به سوی پیشرفت برداشته شده است. البته استعداد پافشاری انسانها برای حفظ افکارشان در حوزههای دیگر به حال خود باقی بود. لوینسون می گوید قوانین یوستی نیانوس Justinian، پس از بیان این اصل که «بردگی خلاف قانون طبیعت است»، به تبیین تفضیلی حقوق برده داران می پردازد؛ و در قرن نوزدهم یک برده دار امریکایی می تواند با برده داران می پردازد؛ و در قرن نوزدهم یک برده دار امریکایی می تواند با خشنودی، این سخنان اعلامیهی استقلال را تصدیق کند «که همه کولی شالوده های آن ریخته شده بود، و با شیوع گسترده ی این سخن که ولی شالوده های آن ریخته شده بود، و با شیوع گسترده ی این سخن که

نظر تسلر (به نقل نیومان در Politics, I, 141, n. 1) انتقاد از تمامیت قانون برده داری نمی توانست برای هدفی که او خطابهاش را انشا می نمود مفید واقع شود، بنابراین او چنین کاری انجام نداده است، و لوینسون Levinson نظر او را می پذیرد (D. of P. 142): ابسیار نامحتمل است که او به اصل خودش اطلاق کلی بخشیده باشد، (استدلال خطابی متن εἰκότος آمن شده τοῦ εἰκότος است که سخن فوق، کلی است، و هیچ گونه حدسی دربارهی اینکه اقتضای است که سخن فوق، کلی است، و هیچ گونه حدسی دربارهی اینکه اقتضای ادب و احتیاط چه بوده است نمی تواند در برابر نص کلمات قد علم کند. صداقت وی، یا امکان دوگانه فکر کردن او، ربطی به مطلب ندارد. به عقیدهی بر تسوسکا (Βεχοκία (RE, I, 1536) این متن، سخنرانی اصیل و واقعی نبوده است بلکه فقط یک اثر «تعلیمی Schulstück» بوده است. استعمال فعل ὑπέρ Μεσσηνίων μελετᾶ καὶ λέγει) از سعی مفسر، مؤید این عقیده است. برای الکیداماس رک. ۲۷۷ و بعد ج ۲۱ ترجمهی فارسی.

برده داری هیچ مبنایی در طبیعت ندارد، سلاح نیرومندی در دست مخالفان آن قرار گرفته بود.

آلکیداماس خطابهی مسنی خود را در حوالی ۳۶۰ پ. م. نوشت. پس از وی در همان قرن در نمایشنامه ای از فیلمون می خوانیم (پاره ی ۹۵ کوک): «حتى اگر كسى برده هم باشد، باز انسان است؛ هيچ كس به طور طبيعي برده آفریده نشده است، اگرچه حوادث عدهای را برده میسازد.» ارسطو نیز به رواج این عقیده در نیمهی دوم قرن چهارم شهادت داده است، او در سیاست (۱۲۵۳۵۲۰) مینویسد: ۱۱ما برخی معتقدند که بردهداری خلاف طبیعت است. فقط نوموس است که برخی را آزاد و برخی دیگر را برده مىشمارد، زيرا در طبيعت ميان اينها فرقى وجود ندارد. پس اين كار عادلانه نیست، زیرا مبتنی بر زور است. بنابراین، در این هنگام (احتمالاً پس از ٣٣٥)،اينگونهاظهارات آزادي خواهانه كاملاً رايج بوده است؛اما اين بحث به طور جدی مطرح است که آیا در زمانی هم که موضوع مطالعهی فعلی ماست، یعنی در آتن زمان اوریپید و سفراط، همین رواج وجود داشته است؛ و اینکه آیا می توانیم آن را به نسل اولیهی سوفسطاییان که پیش از آلکیداماس هستند نسبب دهيم. اين سخن نستله تا چه حد مي تواند صحيح باشد كه وتا ابد اين افتخار نصیب نهضت سوفسطایی یونان است که، با تکیه بر مفهوم قانون طبیعت، و بر پایهی مبانی نظری، با اصل برده داری مخالفت نمودند، و مكتب سقراطى، يعنى افلاطون و ارسطو، از اين نظر يك گام قهقرايى عمدى محسوب می شود؟»

#### ٥. برابرى نژادى

پاسخ این پرسش در رشد نظریه ی جهان میهنی نهفته است، زیرا، از آنجا که بردگی یونانی به وسیله ی یونانی را همگان زشت می شمردند، یگانه دستآویز نظری طرفداران برده داری این سخن می توانست باشد که بربرها (غیر یونانیان) به طور طبیعی پست تر هستند. این، عقیده ی افلاطون بود؛ او فقط بردگی بربرها را قبول داشت (جمهودی، ۴۶۹ b-c). افلاطون حاضر بود به صورت جزیی تر داوری کند: فقط یونانیان دارای خصوصیت فرزانگی

۱. افلاطون تا پایان عمر طرفدار بردهداری بود، همان نظری را که در جمهوری دارد در قوانین هم حفظ می کند. این عبارت مرد سیاسی (۲۶۲ c-e) را که تقسیم انسانها به دو دسته یونانیان و بربرها را نمونهای از تقسیمهای نادرست می داند، زیرا نژادهای غیر یونانی به همان اندازه که با نژاد یونانی فرق دارند با یکدیگر نیز متفاوتند، برخی ها مدر کی بر تغییر عقیده ی افلاطون دانسته اند (Schlaifer, op. cit. 98). تا حدودی محل تردید است که این سخن چیزی بیشتر از معنی صوری منطقی را قصد کرده باشد. برخلاف نظر اسکمپ Skemp در همان جا، مشکل است که «ریشخند» دانستن این سخن را با دیدگاه کلی افلاطون سازگار بدانیم، دیدگاهی که تا زمان نگارش قوانین ثابت بوده است؛ و نمی توان با توسل به این جمله ی افلاطون، انکار کرد که همه ی نژادهای یونان از برخی جهات پست تر از یونانیان هستند. با این حال شایان ذکر است که او در فایدون (۷۸ هر) توصیه می کند که نه تنها همه ی یونان بلکه ملتهای بیگانه [بربر] را نیز بگردند تا شاید چاره ای برای ترس از مرگ بیابند.

و دانش دوستی هستند، و ساکنان شمال یعنی مردمان تراکیه Thracians و اسکوتها (سکاها) Scythians متهور هستند و طبیعتی تند دارند، و فنيقيها Phoenician و مصريان مردمي آزمند هستند (۴۳۵ b – ۴۳۶). این سخنان ریشه در علم آن زمان دارد، در قرن پنجم رسالهی بقراطی دربارهی هواها، آبها و مکانها Aris, Waters and Places به توصیف تفصیلی تأثیرات آب و هوا بر روی منش، عقل و ساختمان جسمانی انسان ها می پردازد. شرایط محیطی آسیای صغیر مردمانی دارای بنیدی جسمانی قوی، اما شهوت پرست و فاقد شجاعت و عفت به بار می آورد؛ ساکنان ناحیهی گرم و باتلاقی فاسیس Phasis جاق، تنبل و غیر کارآمد هستند، و همین طور. یونانیان که در موقعیت جغرافیایی متوسطی قرار گرفتهاند، هم خردمند هستند و هم شجاع؛ و همین امر آنها را نسل برتر طبیعی قرار داده است. اوقتی، برخلاف این لفافه های علمی، ادعا شد که تمایز نژادی، امری غیر طبیعی است، که فقط نوموس آن را به وجود آورده است، آخرین تکیهگاه نظری بردهداری فرو ریخت؛ و همانطور که دیدیم، این سخن را آنتیفون گفته بود. برخی سخنان کلی تر هم می توان پیدا کرد که در همین راستا قرار دارد. در پارهای از اوریپید (۹۰۲) آمده است: «انسان خوب [در برخی منابع «خردمند»]، اگرچه در دورترین نطقهی عالم زندگی کند، و هر چند هرگز من او را ندیده باشم، دوست من است»، از این سخن حکیمانه می توان فهمید که در سرتاسر عالم،انسانهای خوب به وجود می آیند.<sup>۲</sup>

بقراط، هواها، آبها و جاها. فصل های ۱۲ و بعد (ج ۲،۲۵ لِتره). نکته ی اخیر مربوط به یونانیان را ارسطو افزوده است (سیاست ۱۳۲۷b۲۹)، ولی این کار مسلماً براساس منابع قبلی صورت گرفته است.

دموکریتوس، پاره ی ۲۴۱، اوریپید، پاره ی ۱۰۴۷ (همچنین به صورت شعر ایمبیک سه وتدی، که در آن مورد .II, Nachtr. p. ایمبیک سه وتدی، که در آن مورد .۳۱ و اریستوفانس به اقتباس از آنها در پلوتوس، ۱۱۵۱ و همین طور، توکودیدس، ۳،۴۳،۲.

لازم است میان پان-هلنیسم [اتحاد اقوام یونانی] و جهان میهنی وسیعتری که بربرها را نیز شامل می شود، فرق بگذاریم. ا رابطه ی میان دولت شهرهای یونانی، ضد و نقیض گونه است. آنها چون مستقل و رقیب بودند دایماً با هم جنگ می کردند، اما عقیدهی اتحاد یونانی نیز قوی بود، و جشنهای پان-هلنیستی در المپ، و دلفی، و ایستموس، که به خاطر آنها اختلافات را موقتاً کنار می گذاشتند و پیمان متارکهی مقدسی می بستند، موجب تِقِويت آن مي شد. در آن زمان زبان مشترك (اگرچه لهجه متفاوت بود)، و دین و فرهنگ مشترک (که مثل اعلای آن منظومه های هومری بود) اختلافات میان ایالتها را تحتالشعاع قرار داده بود. در قرنهای پنجم و چهارم، تشتت میان یونانی زبانان به تدریج امری احمقانه تلقی گردید، و نويسندگاني كه از جهان ميهني سخن مي گفتند احتمالاً فقط اتحاد اقوام یونانی را در نظر داشتند، که خود مبتنی بر تشدید تمایز میان یونانی و بربر بود نه بر انکار آن. هدف، اتحاد یونانیان در برابر جهان غیر یونانی بود که در جنگهای ایرانی این همه موفقیت به بار آورده بود. به بیان گرگیاس (پارهی ۵۵) هنگامی که سخن از پیروزی بر بربرها باشد، باید مشغول حمد و سپاسگزاری باشیم، اما پیروزی آنها بر یونانیان مستلزم عزا و نوحهسرایی است. هیپیاس در پروتاگوراس (۳۳۷ د) خطاب به همهی مهمانان، که از ایالت های مختلف گرد آمده اند، می گوید: ۱۱ی قوم و خویش و همشهریان من \_ این خویشی براساس طبیعت است، نه مطابق نوموس ، زیرا مطابق طبیعت همدی کسانی که مانند همند خویش یکدیگرند، اما نوموس، که فرمانروای مستبد انسان هاست، در موارد زیادی برخلاف قانون پیش مي رود.» بنابراين اگر آنها، كه خردمندترين مردان يونان هستند، به جان هم

برای شرح مختصری از رشد اندیشه ی اتحاد و سروری بر سایر نژادها در میان یونانیان نگاه کنید به .Schlaifer, op. cit. 93 ff. درباره ی نگرش پان هلنیستی سوفسطاییان به صفحات ۸۶ و بعد ج ۱۰ ترجمه ی فارسی حاضر رجوع کنید.

بیفتند بسی مایه ی ننگ است. در این جا اختلاف هست که آیا هیپیاس همه ی انسانها را به اتحاد فرا می خواند، یا فقط یونانیان را، و یا تنها فلاسفه را؛ زیرا کلمه ی طبیعتاً مشابه ه (۵٬۵۵۵) را بر تک تک از اینها می توان اطلاق کرد. آیا آنگونه که اونتر شتاینر می گوید، هیپیاس در این جا «انسانهای تمامی شهرها و ملتها را دوستان و خویشان خود می نامد؟ هسخنان او همان سخنان سقراط افلاطون در جمهوری ۴۷۰ است، آنگاه که می گوید: نسل یونانی «یک خانواده اند و خویشان همند» اما بی درنگ اضافه می کند که یونانیان و بربرها نه تنها خویشاوند نیستند بلکه دشمنان طبیعی همدیگرند. آصرف این حقیقت که هیپیاس، مانند آنتیفون، نوموس را از فوسیس تمیز می دهد و مردود می شمارد، اثبات نمی کند که در مورد فوسیس تمیز می دهد و مردود می شمارد، اثبات نمی کند که در مورد اختلاف نژاد و طبقه نیز مثل آنتیفون فکر می کند، و همین طور است ادعان به وجود برخی قوانین کلی نانو شته از سوی وی در کسنوفون.

روابط میان یونانیان و بربرها پیچیده است، و در این جا نمی توان آن را به طور کامل بررسی کرد. آفلاطون در یک جا مصریان را آزمند می خواند و به یک سو می نهد، از طرف دیگر در تیمانوس آنها را منبع حکمت باستان می داند و یونانیان را در برابر آنها به «کودک» تشبیه می کند. هرودوت و دیگران، علم و ریاضیات یونانیان را بی تردید مرهون غیر یونانیان می دانستند. خود هیپیاس گفته است که در نوشتن یکی از کتابهایش از شعرا «و نثرنویسان یونانی و بربر» بهره گرفته است (پاره ی ۶). در این جا فقط شعرا «و نثرنویسان یونانی و بربر» بهره گرفته است (پاره ی ۶). در این جا فقط

۱. در مورد نظریات مختلف رک:

Untersteiner, Sophs. 283 f., Sof. III, 104 f.; Bignone, Studi, 29; Baldy, Unity, 43; Strauss, J. of Metaph. 1959, 433.

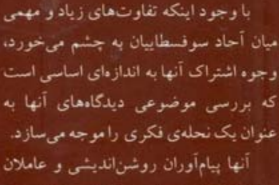
το Έλληνικὸν γένος κύτὸ αὐτῶ: در جمع مهمانان (یونانی)؛ و در جمهوری οὐκεῖον κοὶ σύγγενές.

۳. جلد هشتم از Entretiens Hardt (Grecs et Barbares) به این بحث اختصاص یافته است.

با این مطلب سروکار داریم که آیا عقیدهای که بعداً به اسم اتحاد بشریا برادری انسان ها نامیده شد، در قرن پنجم ابراز شده است؟ آنتیفون و احتمالاً هیپیاس و دیگران چنین بیانی داشتهاند. اگرچه دانش ما به طور تأسفانگیزی، ناچیز است، بعید به نظر میرسد که عقیده به قوانین «طبیعی» و کلی در مورد رفتار انسان، با اعتقاد به وحدت بنیادی نژاد انسان همراه نباشد. مفهوم تساوی بنیانی بشر شدیداً ریشه در نظریهی مردم شناختی داشته است. از آنجا که همهی انسانها در اصل از زمین برخاستهاند، یعنی نتیجهی تخمیر گل و لای هستند، از نظر طبیعی هیچ كس حق ندارد به خود ببالد كه مولد و منشأ او بهتر از ديگران است. اين نوع تمایزات بعدها فقط به واسطهی نوموس به وجود آمدند. از این مبنای مردم شناختی تضاد نوموس - فوسیس می توان دریافت که برای برابری، توجیهی کلی به دست می دهد، و به طور معقول می توان فرض کرد که کسی که اندک ادعایی در فلسفه داشته باشد، وقتی که آن را به یک نوع تمایز مربوط دانست بر انواع دیگر نیز اطلاق خواهد کرد ـ یعنی بر تمایز میان نجیبزاده و حقيرزاده، ارباب و برده، آتني و اسپارتي، يوناني و غير يوناني.

۱. پیش از این دیدیم که اوریپید، این نکته را درباره ی تمایزهای مادرزادی، مطرح کرد (پاره ی ۵۲ صفحات ۲۷۹ و بعدج ۱۰ ترجمه ی فارسی). نیز رک. پاره ی ۵۸ (آرخلائوس).

## فلسفه و منطق



انها پیام اوران روشن اندیشی و عاملان عطف توجه از طبیعت شناسی محض به انسان شناسی و مطالعات اخلاقی و سیاسی بودند.

مباحثی چون جایگاه قانون و اصول اخلاقی، نظریهی پیشرفت انسان از حالت توحش به حالت نمدن، مفهوم قرارداد اجتماعی، نظریات ذهنی معرفت، وحدت نوع بشر، بردهداری و تساوی، ماهیت فضیلت، اهمیت سخنوری و مطالعهی زبان، وامدار این دسته از متفکران است.

