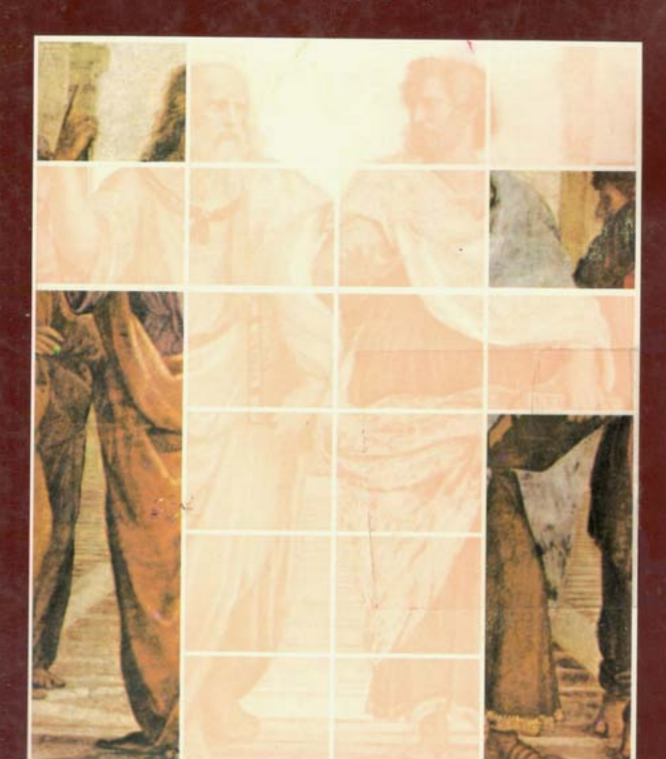
دبليو. كي. سي. گاتري

# تاريخ فلسفهي يونان

(9)

اتمیان قرن پنجم الوکیپوسی دموکریتوس مهدی قوام صفری



## دبلیو. کی. سی. گاتری تاریخ فلسفه ی یونان (۹)

لئوكيپوس ــ دموكريتوس اتميان قرن پنجم

مهدى قوام صفري





#### انتشارات فكرروز

**تاریخ فلسفهی یونان** (جلد ۹) (اتمیان قرن پنجم. لئوکییوس ـ دموکریتوس)

> نویسنده دبلیو. کی. سی. گاتری مترجم مهدی قوام صفری

A HISTORY OF GREEK PHILOSOPHY
by W. K. C. Guthrie

Cambridge university press, 1969, vol. II, pp. 382-507

آمادهسازی، طرح و اجرا فکرروز

أيراتور كاميبوتر الهه عليخاني

طرح جلد غلامحين سهرابي

فتوليتوگرافي متن و جلد فكرروز

مونتاژ متن و جلد محسن حقيقي

روتوش ماكان زهرايي

تهيه ي زينك عليرضا احتشام زاده

چاپجاك ئايس

چاپ متن فجر اسلام

ناظرچاپ محسن حقيقي

نوبت چاپ اول، ۱۳۷۷

تعداد ۲۲۰۰ نسخه

بها ۱۵۰ ترمان

حق چاپ و نشر این اتر برای شرکت انتشاراتی فکرروز محفوظ است.

دفتر مرکزی: نهران، کریمخانزند، آبان شمالی، خیابان ۱۲، شمارهی ۲۳ تلفن: ۸۹۱۲۵۲ نمایر: ۸۸۹۲۴۲۰

ادارهی فروش: تهران، سیدجمال الدین اسد آبادی (پوسف آباد)، کرچه ششم، پلاک ۲۶ نلفن: ۸۸۵۶۹۶۳

عضو هیئت مؤسس شرکت سهامی پخش و توسعهی کتاب ایران (پکا) فروشگاه مرکزی: تهران، خیابان انقلاب، بین فلسطین و وصال شیرازی، شمارهی ۱۰/۳۹ تلفن: ۴۲۹۳۲۹ - ۶۲۹۳۳۹۱ سنمایر: ۶۲۱۰۸۹۹

Download from: aghalibrary.com

| Υ     | اتميان قرن پنجم                            |
|-------|--------------------------------------------|
|       | <b>لئوكيپوس</b>                            |
|       | دموکریتوس                                  |
| 19    | تاریخ و زندگی                              |
| YY    | نوشتههانوشته                               |
| ۲۵    | نظریهی اتمی                                |
| YY    | ۱.مبادی                                    |
| ٣٣    | ٢. ماهيت كلى اتمها                         |
| fy    | ٣. حركت و علت آن                           |
| ۴۹    | ۴. ماهيت حركت آغازين: مسئلهي وزن           |
| ۵٧    | ۵. جهان های بی شمار: پیدایش جهان           |
| ۰     | ۶.عناصر چهارگانه                           |
| γγ    | ۷. علیت در اتم گرایی: ضرورت و اتفاق        |
| ΑΥ    | ۱.۸ جسام آسمانی؛ زمین؛ پدیدههای طبیعی دیگر |
| 1 • 1 | ٩.زمان                                     |
| 1 • Y | ۱۰ . نَفْس و زندگی و مرگ                   |
| 171   |                                            |

| 180 | ۱۲.اندیشه                        |
|-----|----------------------------------|
| 101 | ۱۳. نظریهی معرفت                 |
| ıvı | ۱۴. زیست شناسی، فیزیولوژی، پزشکی |
| ١٨١ | ١٥. انسان و كيهان: منشأ حيات     |
| ١٨٥ | ۱۶. فرهنگ و زبان و هنرها         |
| 190 | 10.دين و خرافات                  |
| ۲۰۶ | ۱۸.منطق و ریاضیات                |
| r10 | ١٩.انديشهي اخلاقي و سياسي        |
|     | ٠٢.نتيجه ٢٠                      |

#### اتميان سده پنجم

نظریهی اتمی کار لئوکیپوس و شاگردش دموکریتوس بود، و اکنون به این اتمگرایی پیش از افلاطونی میپردازیم. این نظریه را اپیکوروس در اواخر سده چهارم با انگیزههای متفاوت ادامه و تغییر داد، اما این مطلب به آخرین فصل

۱. آلفیری (Estudios Mondolfo, fasc. 1, 149 ff.; Atomos Idea, Ch. 2) پیشنهاد می کند که نام «مکتب آبدرا» بهتر از نام «اتمیان» خواهد بود، اگر کسی اپیکوریان را کنار بگذارد و از به کار بردن تعبیر «اتمیان قدیم» خودداری کند. او مدعی است این کار در صورتی موجه است که مقصود از «مکتب» انجمنی مانند انجمن فیثاغوریان یا اجتماعی مانند آکادمی یا لوکیوم نباشد، بلکه توالی فیلسوفانی باشد که یکی شاگرد دیگری است. لئوکیبوس باید آثارش را در آبدرا نوشته و در آنجا به دموکریتوس آموزش داده باشد. دموکریتوس و آناکسارخوس Anaxarchus و بیون در آنجا به دموکریتوس آموزش داده باشد. دموکریتوس و آناکسارخوس اهل تئوس Teos بودند که مادرشهرِ آبدرا په آبدرا آمده باشد تا شاگرد دموکریتوس اهل خیوس که دانشنامهای را تشکیل می داد که تا زمان ارسطو نظیر نداشت از آبدرا پخش شد. خوانندگان و تدریج کنندگان این آثار مکتب آبدرا را تشکیل دادند: آنها شاگردان دموکریتوس بودند، خواه به آنها آموزش شفاهی داده باشد خواه به.

مى توان يازده نفر را نام برد كه كم و بيش قطعاً عضو اين مكتب بودهاند، و يك و نيم سده را -

تاریخ ما متعلق است. دیوگنس لاثرتیوس گزارش کاملی درباره ی اصول کلی و جهان شناسی و نظریه ی پیدایش جهان بر پایه ی آراء لئوکیپوس ارایه کرده است، اما در منابع دیگر نظریههای اتمی را عموماً یا به هر دو متفکر و یا تنها به دموکریتوس نسبت داده اند. بدیهی است دموکریتوس، که نویسنده ای بسیار پرکار بود، در نکات اصلی از استادش پیروی کرد، اما (به نظر می رسد که) نظریههای او را از نظرگاهی بیشتر تجربی و کمتر قیاسی پرورد و شرح کرد. او هم چنین علاقه ای به مسایل اخلاقی نشان داد اما سندی دال بر این که لئوکیپوس نیز چنین علاقه ای داشته است در دست نیست. بهتر است نظرگاه اتمی در این دوره را به عنوان یک کل واحد بررسی کنیم (به جز تعداد اندکی از نکات جزیی که اختلافات درباره ی آنها ضبط شده است)، اما نخست باید چیزی درباره ی هر دو متفکر که مصنفان آن بوده اند بگوییم.

→ میپوشانند، تقریباً از زمان کیمون Cimon و بنای دیوارهای طولانی آتن یا پتولمیلاگوس Ptolemy Lagus، که نایوسیفانس در دورهای او میزیست.

با این حال در این جا به نایوسیفانس و نسلهای بعدی و کمتر شناخته شده ی دموکریتوس، که درباره ی ارتباط بعضی از آنها با نظریه ی اتمی سندی در اختیار نداریم، نخواهیم پرداخت. پروتاگوراس نیز جایی در بحث اتمگرایی ندارد، هر چند حذف وی از هر فصلی که ادعای بحث درباره ی فیلسوفان آبدرا را در آن دارند بخشودنی نباشد.

۲. بیلی (Gk. Atomists, 68) مدعی است که این شیوه نارضایت بخش است. با وجود این بسیاری از آنچه او در فصلی به لئوکیپوس نسبت می دهد در منابع به هر دو نسبت داده شده است، بی شک لئوکیپوس در مقام راهگشا و قدیمی شایسته است که به او نسبت داده شود، اما به دلیل فقدان جدایی کامل این دو متفکر در منابع ما، نمی توانیم بدانیم که او تا به کجا پیش رفته بود، و اگر هر دو را به طور کلی مورد بحث قرار دهیم چیزی از دست نخواهد رفت. دیروف بود، و اگر هر دو را به طور کلی مورد بحث قرار دهیم چیزی از دست نخواهد رفت. دیروف مرچند این کوشیده است آنها را از یکدیگر جدا کند (Demokritstudien, 3-49) ، اما هرچند این کتاب جذابیتهایی دارد، خالی از استدلالهای شکآمیز و سخنان مناقشه پذیر نیست و در استفاده از آن باید محتاط بود. نیز نگا:

Von Fritz, Philos. u. Sprach. Ausdruck, 12 ff, 24f.

لئوكيپوس

گزارش کردهاند که اپیکوروس، که نظام اتمی را یک سده پس از دموکریتوس پذیرفت، گفته است هرگز فیلسوفی بنام لئوکیپوس وجود نداشته است. این سخن او در بین محققان اعتبار شگفت آوری یافته است، اما دربارهی این موضوع همه جانبه بحث نشده است، و لازم نیست خودمان را زیاد درگیر آن کنیم. با توجه به این که ارسطو و تئوفراستوس (یا کسانی که از لئوکیپوس نقل کردهاند) بارها از او، هم به تنهایی و هم به همراه دموکریتوس، نام بردهاند، لذا آن سخن منسوب به اپیکوروس کاملاً بی اعتبار است. اپیکوروس در مسئلهی اسلافش

دیوگنس لاثرتیوس، ۱۰/۱۳. گفته اند معنای جمله صرفاً این است که اپیکوروس منکر فیلسوف بودن لئوکیپوس بوده است، اما کلمه τινα بر ضد این سخن است.

وجود لئوكيپوس را رُد نيز منكر شده است، و ديدگاه او را، كه ديلز با قوت تمام رد كرده است، نسلته (۱۰۴۰-۳۰ (ZN) دوباره مطرح كرده است. ديلز در پيشگفتار ويرايش چهارم (RE بيش از سقراطی] دوباره به اين مسئله پرداخته است؛ و اشتنتسل در Re دوازدهم، ۲۲۶۷-۹ در اين باب بحثی عالی «unerhört kühne These» كرده است. برای دوازدهم، کامل تر در مورد اين بحث علاوه بر اين مقاله نگا، ديلز ـ كرانتس، جلد دوم، يادداشتهای مربوط به صفحات ۲-۷۱ و كرشنشتاينر، ۱۵۰ «۱۵۰ يادداشت ۱. آلفيری، يادداشت ۸، يادداشت ۷، استدللها را به طور قانع كنندهای خلاصه كرده است.

شهرت خوبی ندارد. او برای خودش اصالت کامل ادعا می کند (که آشکارا نادرست است)، و کسانی را که باید فرض کنیم از آنها دانش آموخته است، تحقیر و مسخره می کند. ۳ در دوره های یونانی مآبی آوازه ی زیاد دموکریتوس قطعاً لئوكيپوس را تحتالشعاع قرار داد. اين امر تنها به اين دليل نبود كه دموکریتوس فیلسوف بزرگتری بود و دلبستگیهای کلی تری داشت، بلکه همچنین به این دلیل بود که او تعداد زیادی کتاب نوشت که به دقت ویرایش و یخش شده بودند و به دلیل شایستگیهای ادبی محض مورد ستایش بودند. منتقدان قديم، از جمله كيكرو، نام او را از اين جهت همراه نام افلاطون آوردهاند. اما آنچه لئوكيپوس نوشت، احتمالاً به لحاظ ادبى ماهيت مدرسي داشت، که فقط از طریق خوانده شدن به عنوان درس پخش می شد، و، همانگونه که اشتنتسل می گوید، آن جا که تشخیص آیندگان مطرح است رقابت بین آثاری از این دست و محصولات ادبی درخشان در باب همان موضوع، رقابتی نابرابر است. ۴ با این همه کیکرو دوبار از لئوکیپوس یاد میکند، و در یکی از این دو مورد ( دربارهی ماهیت خدایان، ۱، ۲۴، ۶۶) به این نکته توجه می کند که او ييش از دموكريتوس بوده است.

عدهای گفتهاند که لئوکیپوس اهل میلتوس بوده است، عدهای دیگر او را اهل الئا و بعضی دیگر او را اهل آبدرا دانستهاند. این سه جا مظهر ارتباطات

۳. برنت می گوید (EGP، egp، یادداشت ۲) این داستان در دیوگنس ممکن است از بد فهمی شوخیی از این دست ناشی شده باشد. اپیکوروس ممکن است در مورد لئوکیپوس چنین گفته باشد:  $ov\delta \ni \varepsilon \iota \ \gamma \varepsilon \gamma ov \varepsilon v \ ov\delta \delta$  در  $ov\delta \ni \varepsilon \iota \gamma \varepsilon \gamma ov \varepsilon v \ ov\delta \delta$ ) این باشد که وی کمترین علاقه ای به او نداشته است.

۴. RE، دوازدهم، ۲۲۷۰. اشتنتسل Stenzel خاطرنشان میکند که همین امر در درون مجموعه آثار افلاطون رخ داد. می توان گفت مورد ارسطو که اشتنتسل از آن یاد نمیکند، نمونه ای مخالف است، اما باید پذیرفت که نوشته های قدیم او بی نظیر، و به عقیده ی هرکسی تا اندازه ی زیادی مدیون تصادف است.

فلسفی عمده ی اوست: او اساساً با نگرشی ایونی، در فلسفه ی الیایی خبره بود، و به دموکریتوس آبدرایی تدریس کرد. از این رو به راحتی می توان گفت تعیین سنتی موطن او اساسی در واقعیت ندارد، بلکه صرفاً حدسی است بر اساس فلسفه ی او. چیزی که ترجیح آن کمتر مشکوک است بر آورد تاریخ فلسفی او به وسیله ی اقامتهای موقت در این جاهاست. از این رو کرانتس معتقد است (وسیله ی اقامتهای موقت در این جاهاست. از این رو کرانتس معتقد است بیش زنون درس خوانده، سپس به شرق بازگشته و مکتبش را در آبدرا بنا نهاده است. از آن جا که اظهارات اینهایند، و راهی برای ارزیابی آنها در اختیار نداریم، انتخاب در این مسئله ی نه چندان مهم آزاد است.

در مورد تاریخ زندگی او میتوان گفت از دموکریتوس، که در حدود ۴۶۰ متولد شده است، مسنتر بوده است، آنقدر مسنتر که بتواند در دیوگنس آپولونیایی، که آریستوفانس در ۴۲۳ (جلد ۸ فارسی، ۱۷۲ و بعد) تعلیماتش را مسخره کرد، مؤثر باشد، اما نه آن اندازه که بتواند با آموزه های زنون و ملیسوس و همچنین پارمنیدس آشنا شده باشد. می گویند او شاگرد زنون بوده است، و دلیلی بر نادرستی این سخن در اختیار نداریم. گواهی تئوفراستوس احتمالاً باید بسیار دقیق باشد، اما گواهی او نیز خالی از ابهام نیست: «لئوکیپوس اهل الئا یا میلتوس

۵. دیوگنس لائرتیوس، ۹/۳۰: الثا و آبدرا و ملوس (که البته مِلوس اشتباه نسخهنویس است به جای میلتوس)؛ سیمپلیکیوس، طبیعیات، ۲۸/۴ (۸۸): الثا یا میلتوس؛ آئتیوس، ۱، ۳، ۵ (۲۸) و اپیفانیوس، بسیمپلیکیوس، طبیعیات، ۲، ۹ (۸۳۳): میلتوس؛ نستله معتقد است (۸۱۲) و اپیفانیوس، ۱۰۳۹ یادداشت) ترتیبی که کرانتس گفته است «معقول» است، آلفیری نیز این اعتقاد را دارد (۲۰۳۱) یادداشت) ترتیبی که کرانتس گفته است «معقول» است، آلفیری نیز این اعتقاد را دارد (۲۰۱۱) و ایدا این اعتقاد را دارد (۲۰۱۱) معتقد است آبدرا بعدها به دلیل تحتالشعاع قرار گرفتن لئوکیپوس در اثر دموکریتوس در دورههای یونانی مآبی اضافه شده است. (اما در این صورت پس این دو متفکر کجایکدیگر را دیدهاند؟) به نظر گمپرتس (۲٫ 567) اسیار محتمل است که او ملطی باشد «زیرا اگر الیایی یا آبدرایی باشد در این صورت روابط او به ترتیب با زنون و دموکریتوس را باید خطای محتمل منابع بدانیم».

را (هر دو گزارش در باب او رایج است) در فلسفه با پارمنیدس پیوند داده اند، اما او در تبیین واقعیت به راه پارمنیدس یا کسنوفانس نرفت، به واقع به نظر می رسد که او راه مخالف در پیش گرفت.» تعبیر او را «با پارمنیدس پیوند داده اند» در زبان یونانی مبهم است، اما اگر بپذیریم که این سخن مستلزم ارتباط شخصی بین این دو متفکر است، باز می تواند درست باشد، و با این قول که او را شاگرد زنون دانسته اند در تعارض نیست، زیرا وقتی لئوکیپوس به الئا رفت پارمنیدس اگر زنده بوده باشد کهن سال و زنون جا افتاده بوده است. اگر تاریخ اعلام نظریهی او را در حدود سال ۴۳۰ یا اندکی قبل تعیین کنیم، چندان غلط نخواهد بود.

از آثار او نظام جهانی بزرگ و رساله ی درباره ی عقل را نام بردهاند. در دوره ی یونانی مآبی، اولی را به همراه کتابی موسوم به نظام جهانی کوچک به دموکریتوس نسبت دادهاند، اما دیوگنس لائرتیوس در فهرست آثار دموکریتوس می گوید که تئوفراستوس و اعضای مکتب وی نظام جهانی بزرگ را به لئوکیپوس نسبت می دهند. موقعیت تئوفراستوس برای دانستن این مطلب بهتر از موقعیت

۹. سیمپلیکیوس، طبیعیات، ۲۸/۴ (AA) = تئوفراستوس، طبیعیات، همان جا، پاره ی ۸). برنت (EGP) بردداشت ۲) و تسلر (ITT ، EGP) یادداشت، ۱۲۰۲ یادداشت) معتقدند که حالت مفعولی با واسطه در عبارت پیش گفته، یعنی در πης φιλοσοφιας واسطه در عبارت پیش گفته، یعنی در κοινωνησας κοινωνησας κοινωνησας مستلزم ارتباط شخصی است؛ اما این حالت در عبارت κοινωνησας در مورد گفته است، نیست. جنگ، دوم، ۴۰ (A۴).

اگر بخواهیم در این باب حدسی بزنیم، این پیشنهاد آلفیری (Estud. Monddlfo, 165)، که بر ذکر سه جایی مبتنی است که لئوکیپوس را به آنها نسبت دادهاند، جالب است که او میلتوس را در انقلاب ۴۵۰ ترک کرد و به الثا رفت، سپس در حدود ۴۴۰ به آبدرا آمد و آموزهی جدیدش را به دموکریتوس تدریس کرد که در آن هنگام تقریباً ۲۰ سال سن داشت. به این ترتیب نظریهی اتمی حاصل همکاری دو مرد مسن تر و جوان تر خواهد بود نه حاصل توسعههای متوالی.

تراسولوس Thrasyllus بوده است، که دیوگنس فهرست او در باب سده ی نخست میلادی را بازسازی کرده است. تا سده ی نخست، مجموعه ای از آثار مربوط به اتم گرایی تحت نام دموکریتوس، که مشهورترین نماینده ی این نحله بود، وجود داشته است. وجود دو کتاب با عنوان واحد، که یکی «بزرگ» و دیگری «کوچک» نامیده شده است، به احتمال زیاد دلیلی است بر این که آنها را دو نفر نوشته اند. کلمات «بزرگ و کوچک» احتمالاً بر اندازه ی کتابها دلالت نمی کنند. ممکن است دموکریتوس جهان شناسی خود را از سر تواضع «کوچک» نامیده باشد، و در نتیجه جهان شناسی لئوکیپوس «بزرگ» نامیده شده باشد. دیگران اختلاف محتوای آنها را مطرح کرده و گفته اند که اثر لئوکیپوس جهان شناحتی بوده است درباره ی آنها با مطرح کرد و گفته اند که دموکریتوس در کتابهای ۱ و ۲ به خوبی درباره ی آنها بحث کرد) در حالی که دموکریتوس آن را با شرح منشاء و توسعه ی درباره ی آنها بحث کرد) در حالی که دموکریتوس آن را با شرح منشاء و توسعه ی حیات و تمدن انسان (مطابق با لوکرتیوس ۵) تکمیل کرد. آنچه این پیشنهاد را ۱

۷. نگا: دیلز ـ کرانتس، دوم، ۸۰ یادداشت؛ ۱۰۴۰ یادداشت؛ بیلی ۱۰۴۰ یادداشت؛ بیلی ۱۰۴۰ یا یا است که جور (Rev. de Philol. 1959, 11) یی آن که استدلال کند تمایز بنیادی دیگری پذیرفته است که غیر از تفاوتی است که در متن گفتیم. او گفته است که غیر از تفاوتی است که در متن گفتیم. او گفته است در صورتی . δ (دموکریتوس) عبارت بود از مطالعهی جهان واحد (فیالمثل جهان خود ما)، در صورتی . δ (دموکریتوس) فرایند گزینشی را توصیف کرده است که به وسیلهی آن بعضی از اتمهای بی شمار گوناگون و در فضای خالی بی کران گرد هم آمدند و جهان را ساختند. یافتن توجیهی برای این دیدگاه او دشوار است، اما حتی اگر مقصود اصلی دموکریتوس جهان صغیر بوده باشد او باید خلاصهای از نظریهی پیدایش جهان که لئوکیپوس و خود او ابداع کرده بودند به عنوان پیشگفتار آورده باشد. از دیدگاه ایونیان انسان شناسی صرفاً دنبالهی همین مطالعهی کیهان بوده است.

۸. که در آن آلفیری از راینهارت پیروی کرده است، نگا: ۳۷ ، Atomisti و ۱۵۰ و ۱۵۰ و ۲۵۶ ، ۲، ۲، ۲۵۶ و بعد. با این ۱۱۰ ، ۲۵۶ ، ۲۵۶ و بعد. با این ۱۱۰ کرشنشتاینر ( Kosmos، ۱۵۵ ، ۱۵۵ ، معتقد است که مختلف فرض کردن موضوعات آنها بر ضد کاربرد زبانی است. در مورد عقیده ی بعضی از محققان جدید که با است

تقویت میکند این است که دموکریتوس، تا آنجا که میدانیم، نخستین کسی در تاریخ است که انسان را «جهان کوچک» یا جهان صغیر نامیده است (پارهی ۳۴).

از رسالهی دربارهی عقل فقط یک جملهی مشهور باقی مانده است: «هیچ چیز حاصل تصادف نیست، بلکه همه چیز علت دارد و حاصل ضرورت است.»

- اطمینان میگویند Μικρος διακοσμος و توسعه ی تمدن مترادفند (به ویژه نگا: اشمیت، همان، ۱، ۵، ۲، ۲، ۲۶۴)، باید تأکید کرد که این عقیده حتی اگر محتمل باشد باز حدسی است.
- ۹. فهرست تراسولوس از آثار دموکریتوس περι νου (انیز شامل است، و کسانی که وجود لئوکیپوس را باور ندارند طبیعتاً گمان میکنند که این کتابی بود که تئوفراستوس به او نسبت داده بود. ممکن است این کتاب بیشتر عمومی بوده باشد تا روان شناختی، و مشتمل بر رد نوس آناکساگوراس به عنوان اصل جهان شناختی بوده باشد؛ اما همهی این مطالب حدسی است. نگا:

Stenzel, RE, XII, 2273 f.; Alfieri, Atomisti, 9f.; Kerschensteiner, Kosmos, 155.

دموكريتوس

## تاریخ و زندگی

خود دموکریتوس در نظام جهانی کوچک گفته است که به هنگام کهنسالی آناکساگوراس جوان بوده است، و احتمالاً این را اضافه کرده است که تفاوت سن آنها چهل سال بود. پس او در حدود ۴۶۰ متولد شده است، و هرچند تاریخ درگذشت او معلوم نشده است، گفتهاند که به کهنسالی رسید، و بعضی حتی گفتهاند که سن او از صد گذشت.

۱. دیوگنس لائرتیوس، ۹/۴۱ و ۳۴. عبارت ۱۹ ممان عدد مشکوک آپولودوروسی است. دو مورد آمده است و عدهای عقیده دارند که این همان عدد مشکوک آپولودوروسی است. آپولودوروس، که دوست داشت فاصله ی نسلهای فیلسوفان از یکدیگر را چهل سال ذکر کند (جلد ۶ فارسی، ص ۲۶)، در جمله ی بعدی فصل ۴۱ ذکر شده است، که میگوید دموکریتوس در المپیاد ۸۰ (۲۵–۴۶۰) متولد شده است. این عدد به هر حال ممکن است اتفاقی باشد، و نقل قول از خود دموکریتوس به گونهای ادامه می یابد که گویا عبارت پیش گفته بخشی از آن بوده است. تراسولوس (دیوگنس لائرتیوس، همان جا) سال سوم المپیاد ۷۷ (۶۹–۴۷۰) را به دست می دهد، و اضافه می کند که او از سقراط مسن تر بوده است، هر چند این تاریخ او را دقیقاً هم سن سقراط نشان می دهد. فقراتی از ارسطو ( اعضای جانوران، ۶۴۲۵۲۴؛ مابعدالطبیعه، هم

او مانند پروتاگوراس اهل آبدرا در تراکیه بود، مهاجرنشینی که در این حاشیهی دورافتاده می شمال شرقی در اواسط سده ی ششم از تئوس جدا شد، و پس از کوشش ناموفق کلازومنا تثبیت گردید. او به لحاظ شور و شوقش به مسافرت، شبیه هرودوتوس است که روحیه ی علمی داشت. سفر او به مصر و ایران و بابل، و آموزش از کاهنان و مجوس و «کلدانیان» را عموماً تأیید کردهاند. یکی دو منبع بعدی نیز اتیوپی و هند را افزودهاند. کلمنت گویا به نقل از قلم خود او نقل می کند: «من بیش از هرکس دیگری در این زمان به نواحی مختلف رفته ام، و پژوهشهای بسیار جامعی به عمل آورده ام، و سرزمینها و کشورهای بسیار دیده و با مردان مشهوری سخن گفته ام.» این مسافرتهای علمی ممکن بسیار دیده و با مردان مشهوری سخن گفته ام.» این مسافرتهای علمی ممکن

-> ۱۰۷۸b۱۷ و بعد) را نیز، بیجهت، دال بر تقدم زمانی دموکریتوس بر سقراط گرفتهاند. داستانهای بعدی مبنی بر این را که پروتاگوراس شاگرد او بوده است، نمی توان با این سخن خود او که بسیار جوان تر از آناکساگوراس بود یا با تاریخهای داده شده از سوی آپولودوروس یا تراسولوس تطبیق کرد، همچنین وسوسهی چندانی برای باور داشتن به این داستانها وجود ندارد. این داستانها حکایتی بیش نیستند، و منبع آنها اپیکوروس است (به روایت دیوگنس لاثرتیوس، این داستانها حکایتی مذکور با این واقعیت تأیید شده ناسازگارند که دموکریتوس در نوشتههایش تعلیمات پروتاگوراس را نقد میکرده است (جلد ۸ فارسی، ۱۴۸۴۹). نیز نگا: ۱۳۰۲، یادداشتهای ۲ و ۴. تنها گواهی مطمئن گواهی خود دموکریتوس است.

برای آشنایی با مباحثات جدید در این باب نگا: ۱۰۴۴ و بعد بر ضد تاریخ بسیار قبل استلا ۱۰۴۸ و بعد بر ضد تاریخ بسیار قبل استلا ۱۲۹۵ و بعد بر ضد تاریخ بسیار قبل استلا Stella استدلال کرده است)؛ داویسون، ۲۵، ۱۹۵۳ و بعد. استدلالهای دیلز بر ضد رد، Stella استدلال کرده است)؛ داویسون، ۱۹۵۳ و بعد. استدلالهای دیلز بر ضد رد، الملاه. ۱۸۸۷، Rh. Mus. تاریخ تولد او را چهل سال دورتر برده اند، احتمالاً مسئول این گزارش می بودند که او بیش از صد سال زیسته است، اگر معلوم شده بود که او بین ۴۰۰ و ۳۹۰ مرده است. این گزارش را آنیس تنس اهل رودس و هیپارخوس (به روایت دیوگنس لائرتیوس، ۹/۳۹ و ۹/۴۳) و لوکیان مجعول، ۱۸ (دیلز ـ کرانتس، ۹۴) اریه کرده اند.

۲. بارهی ۲۹۹. در باب اصالت این فقره آرای شدیداً متفاوتی بیان کردهاند. نگا: ۲۸، ۴۳۱، --

است مطالب بسیاری درباره موضوعات خاصی مانند ریاضیات و ستاره شناسی به او آموخته باشد، اما به نظر می رسد خود نظریه های اتمی کاملاً از وضعیت مسایل فلسفی آن دوره در خودیونان سرچشمه گرفته باشد.

در مورد او چند حکایت گفتهاند که نمی توان گفت واقعی اند یا حتی بر شخصیت او در قدیم دلالت دارند. از بعضی از این حکایت ها برمی آید که او نیز مانند فیلسوفان مشهوری مثل تالس و آناکساگوراس یا پروتاگوراس مشهور بوده است. برداشت کلی از این داستان ها این است که او فردی آرام و خوش خُلق و صبور بوده است و این چیزی است که با تفکرات اخلاقی باقی مانده از او به خوبی تطبیق میکند. آلقب فیلسوف خندان، که نشان دهنده ی خندیدن او به بلاهت نوع بشر است چنان که هراکلیتوس به این بلاهت میگریست، لقبی است که بار نخست کیکرو اعلام کرده و هوراک Horace بر زبان ها انداخته است.

بادداشت ۱، ۴۹،۱ یادداشت: آلفیری، ۲۷۸ ، کانتس، ۲۷۸ ، یادداشت ۷۰۶ و دیلز ـ کرانتس، دوم، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹

۳. در مورد داستان مربوط به موخوس فنیقی پیش از تاریخ به عنوان مبدع نظریه ی اتمی، و مقایسه ی این نظریه با اندیشه ی هندی نگا: بیلی، ۶۴ ، Atomists و بعد؛ آر. اِی. هورن در ۲ ،۵ ،۱ ،Schmid, Gesch. gr. Lit و ایچ. وی. گلاسناپ در ۱۰ ،۱۰ ،۱۹۶۰ ،۱۹۶۰ ،۱۹۶۰ ،۱۹۶۰ ،۱۹۶۰ ،۱۹۶۰ و ایچ. وی. گلاسناپ در Nachtr ،۲ مورد مطرح شدن داستان مربوط به مهارت دموکریتوس در هنرهای محوس نگا: Schmid, ibid, 236, n. 11 ، و در مورد مشابهتهای ممکن بین این دو نگا: ارجاعات به Bidez و Cumont در ص ۲۴۱، یادداشت ۴.

۴. بعضی از این داستانها در بیلی، همان، ۱۰۹ و بعد آمده است.

تنها کسی که بی شک آموزگار او بوده، لئوکیپوس است. عده ای گفته اند که او شاگرد آناکساگوراس نیز بوده است، و معاصرش کلایوکوس اهل رگیوم Claucus of Rhegium می گوید که او از یکی از فیثاغوریان، که آپولودوروس اهل کوزیکوس بعدها او را با فیلولائوس یکی دانست، «شنیده است». در میان آثار او کتابی در باب فیثاغوریان بوده است که می گویند تحسین برانگیز بود. این تماسها به لحاظ روند تاریخی امکان دارد، و مردی که به مصر و ایران سفر کرد و با آموزگاران معروفی ملاقات کرد بعید است فرصتهایی را که دم دستش بوده است نادیده بگیرد.

#### نوشتدها

او نویسنده ای جامع الاطراف بود که آثارش به لحاظ تعداد و تنوع بر آثار ارسطو پیشی گرفت، اما بدبختانه سرنوشت آثار او متفاوت بوده است. فقدان آنها، صدق این نظریه را که جریان زمان آثار قدما را بنابر شایستگی هایشان از بین برده است زیر سئوال می برد. در هر صورت، هیچ ابتکار فلسفی نمی توانست از نظام او، به اندازه ای که از نظام ارسطو استفاده شده است، به عنوان الگویی برای دیدگاه مسیحی راست کیش استفاده کند. دیوگنس لائرتیوس (۹/۴۵۹) فهرست اسکندرانی بیش از شصت اثر را که در چهار دسته منظم شده اند، بازسازی می کند، درست مانند ویرایش های قدیم آثار افلاطون که هنوز هم در متون چاپی

→ 5. Cic. De or. 2.58. 235; Hor. Ep. 2.1.194.

سوتیون (آموزگار سِنِکا) او را از این جهت با هراکلیتوس مقایسه کرده است. فقرات مربوط در دیلز ـ کرانتس، A۲۱ و هم چنین در هپولیتوس، رد، ۱، ۱۳، ۴ (A۴۰) و سودا (A۲) آمده است.

۶. در مورداین شخصیت نگا: دیلز\_کرانتس، دوم، ص ۲۴۶؛ و

Schmid, Gesch. gr. Lit. 1.5. 2.2, 335 f.

موجود در اختیار ما همین ترتیب حفظ شده است. این آثار شصتگانه به پنج بخش اصلی تقسیم می شوند: <sup>۸</sup> اخلاقی، فیزیکی، ریاضی، موسیقیایی (به معنای عام یونانی کلمه)، فنی، به همراه تعداد اندکی از آثار طبقه بندی نشده. حتی اگر بپذیریم که بعضی از این آثار مجعول است، باز این فهرست هم به

۷. تراسولوس (زمان تیبریوس)، که دیوگنس از او اقتباس کرده، مبتکر این ترتیب نبوده است. کالیماخوس که در اسکندریه کتابدار بوده است، در حواشی این فهرست اصطلاحات مورد استفاده ی دموکریتوس را توضیح داده است (سودا، دیلز کرانتس، A۳۲ و یادداشت همانجا). به هر حال به نظر می رسد که در فهرست تراسولوس بعضی از آثار بولوس اهل مِنْدِس نیز آمده است، او نویسنده ای در دوره ی یونانی مآبی بوده است و تاریخ قطعی زندگی اش نامعلوم است، وی نام دموکریتوس را بر آثار پزشکی و جادویی و موضوعات دیگرش میگذاشت، از این رو همه مهمی محتوای فهرست تراسولوس به زمان کالیماخوس باز نمی گردد. برای تلخیص این مطالب نگا: آلفیری ۱۹۵۰ میلاداشت ۱۱۳ (و رک: ۱۹۵۰ میلان در آنجا آمده است. در نگا: آلفیری ۲۱۹۵ مفتم، ۲۱۹۰۲، که ارجاعات به ولمن و به دیگران در آنجا آمده است. در باب کوشش برای یافتن نشانی از ترتیب چهارگانه ای در تورانیو، که تسلر (۱۰۵۳ منسوب به یادداشت) آن را پذیرفته است، اکنون نگا: وِندل در ۱۸۱۸ می فریمن آثار منسوب به یادداشت) آن را پذیرفته است، اکنون نگا: وِندل در ۱۸۱۸ می در موردیوس را در میمن آثار منسوب به دموکریتوس را در ۲۸ میاد کوست به طور کلی بررسی کرده است.

غیرممکن است قطعاً بدانیم چه اندازه از نوشته های دموکریتوس باقی مانده است، و کدام مفسر مستقیماً با این نوشته ها آشنایی داشته است. اشمید (Gesch. gr. Lit. 1.5. 2.2, 247) می نویسد که ممکن است سیمپلیکیوس آنها را مستقیماً خوانده باشد، اما از اعتراف صادقانهی او در تفسیرش بر دربارهی نفس ارسطو برمی آید که وی آن آثار را فقط به صورت دست دوم خوانده است. او در ۲۵/۳۰ خواننده را در مورد بیان روشنی از نظریهی دموکریتوس دربارهی عناصر به کتاب اول طبیعیات ارسطو ارجاع می دهد (که به راستی کتاب عجیبی برای انتخاب کردن است)، و اندکی بعد (۲۶/۱۱) اقرار می کند که نمی تواند بین دو شیوه ای که ممکن است دموکریتوس به طریق یکی از آنها حیات را از اتم ها استنتاج کند یکی را برگزیند زیرا بیان ارسطو در این باب بسیار کلی است.

۸. احتمالاً به این دلیل است که تراسولوس او را با گوینده ی بینامی در رساله ی مجعول افلاطونی، اراستای (۱۳۶c) یکی میگیرد که شباهت فیلسوف به πενταθλος را میپذیرد (دیوگنس لاثرتیوس، ۹/۳۷).

لحاظ تعداد و هم به لحاظ موضوعات با عظمت است و دموکریتوس را از همه ی اسلافش متمایز می سازد. این فهرست شامل رساله هایی است در باب نظریه ی جوهر (فوسیس)، جهان شناسی، ستاره شناسی، جغرافی، فیزیولوژی، پزشکی، احساس، معرفت شناسی، ریاضیات، خاصیت آهن ربایی، گیاه شناسی، نظریه ی موسیقایی، زبان شناسی، کشاورزی، نقاشی (رک: جلد ۸ فارسی، ۱۶) و موضوعات دیگر.

اظهاراتی از بسیاری از این آثار را نویسندگان دیگر ذکر کرده اند، اما خود این آثار، به رغم تحسین کیکرو از سبک آنها، باقی نمانده اند. دموکریتوس در دوره های یونانی ـ رومی شخصیتی افسانه ای شد: پژوهنده ای نمونه در باب محصولات طبیعی (گیاهان دارویی و سنگهای گران بها و مانند آن) به جهت تأثیرات عملی آنها. نه تنها نوشته های پزشکی، بلکه جادویی و کیمیایی را نیز به او نسبت داده اند، و این امر مسئله ی اعتبار نقل قول های موجود از او را پیچیده تر میکند. از این رو اعتبار گزارش های موجود از فلسفه ی او در ارسطو و دیگران در موارد بسیاری نسبت به فقراتی که ادعا می شود کلمات واقعی خود دموکریتوس موارد بسیاری نسبت به فقراتی که ادعا می شود کلمات واقعی خود دموکریتوس

9. De or. 1.11.49, Qrat. 20.67 (DK, A 34).

۱۰. این هشدار به ویژه در مورد فقرات طولانی دیودوروس ضروری است، فقراتی که دیلز ـ کرانتس (دوم، ۱۳۵ و بعد.) آنها را به همراه قطعاتی از تستیس Tzetzes و یوهانس کاترارس به عنوان بازسازی محتوای Mukpos διακοσμος [ نظام جهانی کو چکِ ] دموکریتوس چاپ کردهاند. نتیجهگیری آنها بر اطمینانی مبتنی است که راینهارت در ۱۹۱۲ تضمین کرده است، اما عقیده ی راینهارت را دالمن در ۱۹۲۸ جداً رد کرده است، و از آن زمان به بعد در مورد این موضوع آثار زیادی نوشته شده است. هر چند آراء محققان در مورد تصمیمگیری مثبت متفاوت است، اغلب آنها در این نکته همرای هستند که فرض راینهارت به دلیل نبود هرگونه ردی از دیدگاه اتمی محکوم است. نگا: جلد ۷ فارسی، ص ۱۶۴، یادداشت ۲. با این حال آلفیری (3 دیدگاه اتمی محکوم) از دیدگاه راینهارت دفاع کرده است.

نظریہی اتمی

# منادی

اتمگرایی آخرین و موفق ترین کوشش برای رهاندن واقعیت جهان فیزیکی از تأثیرات قاطع منطق الیایی به وسیلهی نظریهای کثرت گرایانه است. به عقیده حامیان اتمگرایی، «بذرها»ی بی نهایت تقسیم پذیر و کیفاً متفاوت آناکساگوراس فرار از مسئله است، اتمیان راه حل این مسئله را بیشتر در روایت اصلاح شده و تغییر شکل یافتهی فیثاغورسی یافتند. ارسطو، در فقرهای که چندان منصفانه نیست (دربارهی آسمان، ۳۰۳۵) می گوید که آنها نیز به یک معنا مدعیاند که چیزهای موجود عددند یا از اعداد مشتق شدهاند: «آنها ممکن است به این مطلب تصریح نکنند، اما مقصودشان همین است». ارسطو در متوجه ساختن افکار ما به فیثاغوریان برحق است، اما اتمیان به روشنی دریافتند، و این را مدیون

۱. نگا: یادداشت، همانجا، در ویرایش لوئب. ارسطو از تفاوت بین واحدهای فیثاغوری و واحدهای دموکریتوسی به خوبی آگاه است.

پارمنیدس بودند (جلد ۶ فارسی، ص ۱۱۱)، که فیثاغوریان شکاف پل نازدنی موجود بین اعداد ریاضی و جهان طبیعی را نادیده گرفته اند. اگر این جهان از واحدها تشکیل شود، این واحدها باید واحدهای جوهر فیزیکی باشند.

ارسطو، پس از تحسین لئوکیپوس و دموکریتوس به جهت سازگاری سخنشان و به جهت آغاز پژوهششان از نقطهی آغاز طبیعی، توضیح می دهد که نظریهی آنها چگونه به عنوان عکسالعملی در مقابل کسانی آغاز شد که معتقد بودند «آنچه هست» باید واحد و بی حرکت باشد: خلا «نیست»، و واقعیت بدون خلایی که از آن جدا باشد نمی تواند حرکت کند، و اگر چیزی نباشد که اشیاء را از یکدیگر جدا کند، اشیا نمی توانند بیش از واحد باشند او ادامه می دهد (کون و فساد، ۳۲۵ می کند):

اما لئوکیپوس معتقد بود نظریهای دارد که با حواس تطبیق می کند و پیدایش یا تباهی یا حرکت یا کثرت اشیاء موجود را نفی نمی کند. او تا این اندازه به پدیده ها اعتراف می کند، اما با حامیان واحد هم عقیده می شود که حرکت بدون وجود خلا امکان ندارد، و این که خلا «ناموجود» است، و آنچه هست به هیچوجه ناموجود نیست؛ زیرا اگر دقیق تر بگوییم آنچه هست، کاملاپر است. اما او مدعی شد که این موجود واحد نیست. بلکه از چیزهای کثیری تشکیل می شود که هم بی شمارند و هم به علت کوچکی زیاد، نادیدنی هستند. اینها در خلا حرکت می کنند (زیرا خلا وجود دارد)، و ترکیب شدن آنها موجب پیدایش و جدایی آنها موجب تباهی می شود. آنها به هنگام برخورد با یکدیگر (چون یکی نیستند) بر روی یکدیگر عمل می کنند و از هم تأثیر می پذیرند و از طریق گرد آمدن پدید می آیند. می کنند و از هم تأثیر می پذیرند و از طریق گرد آمدن پدید می آیند.

هرگز وحدت تولید نمی کند. این غیرممکن است، اما همان گونه که امپدکلس و دیگران می گویند که چیزها از طریق منافذ بر یکدیگر تأثیر می کنند، او نیز مدعی است که تغییر و هرگونه عمل بر روی چیز دیگر به این طریق رخ می دهد: تباهی و انهدام به وسیله ی خلاً رخ می دهد، همان گونه که رشد هنگامی حاصل می شود که احسام سخت در آن وارد می شوند [یعنی: در فضای خالی می آیند].

عقیده ی لئوکیپوس در اینجا به گونهای گزارش شده است که به کارآیی کامل شرایط الیایی در باب و جود تأکید می کند. آنچه هست باید ملاً باشد (رک: پارمنیدس، پاره ی ۵-۸/۲۲). پیدایش و تباهی به معنای دقیق غیرممکن است. آنچه واحد است نمی تواند کثیر شود، هم چنین کثیر نمی تواند واحد شود. از این رو تأکید بر این است که آنچه از اتمهایی ساخته شده باشد که با هم در تماسند واحد نیست؛ و هیچ چیز جدیدی بدین وسیله پدید نمی آید. ۲ اگر هم زمان

«هنگامی که در تماسند، زیرا به این طریق یکی نیستند.» η و ταυτη در ٣٢۵α٣ را ژوکیم و فررستر به طور موضعی («جایی که... زیرا آنها یکی نیستند») ترجمه کرده اند، که به نظر می آید گویا کثرتی از اتم ها هنگامی که در تماس نیستند «واحد» است. به عقیده من نکته این است که وقتی تعدادی از اجسام با هم در تماسند یا صرفاً به هم پیوسته اند نمی توان گفت واحد شده اند. به نظر می رسد لئوکیپوس و دموکریتوس برآوردن این شرط خاص الیایی را بسیار مهم می دانسته اند، و ارسطو این مطالب را چند بار ذکر می کند: کون و فساد، ٣٢٥٥٢١، به قول لئوکیپوس پیدایش حاصلِ اتم ها «به وسیلهی خلا و تماس است، زیرا هر چیزی به وسیلهی این امر نقسیم پذیر است \_ واحد نیست \_ زیرا صرفاً امر نقسیم پذیر است \_ واحد نیست \_ زیرا صرفاً عبارت است از ترتیبی از واحدهای کوچک که با یکدیگر در تماسند)؛ در بارهی دموکریتوس، به عبارت است از ترتیبی از واحدهای کوچک که با یکدیگر در تماسند)؛ در بارهی دموکریتوس، به روایت سیمپلیکیوس، آسمان، ٢٩٥/١١) (هنگامی که حرکت می کنند به هم می خورند و به گونه ای درهم می آمیزند که وقتی تماس می یابند و در کنار یکدیگر قرار می گیرند، هیچ طبیعت واحدی هرگز به راستی از آنها پدید نمی آید؛ زیرا او [دموکریتوس] معتقد است که سادگی است واحدی هرگز به راستی از آنها پدید نمی آید؛ زیرا او [دموکریتوس] معتقد است که سادگی است اگر فرض شود دو یا چند چیز می توانند واحد باشند. او گرد آمدن آنها در زمان خاصی را به درگیر —

شرایط الیاییان و وجود جهان فیزیکی را بپذیریم فقط یک چیز ضرورت دارد، یعنی: فضای خالی. ماهیت وجود بنابر عقیده ی پارمنیدس، بر خلاف پندار او، مستلزم این نیست که خلاً درکناپذیر است. ۱گر به خاطر داشته باشیم که تا این تاریخ فرض کلی این بوده است که آنچه هست به شکل جسمانی است، این راه حل لئوکیپوس، که بر اساس آن «خلاً ناموجود است ولی هست»، کمتر از آنچه می نماید متناقض نما خواهد بود. آز این جاست که فیثاغوریان، که معتقد بودند اشکال هندسی موجود هستند، در ساختن جهان فیزیکی از آنها دچار مشکل نمی شدند. پارمنیدس در این قول نقطه ضعفی کشف کرد، اما او نیز واقعیت نامحسوس فلسفه ی خودش را کُره و «پُر» توصیف کرد، زبانی که برنت را وادار کرد این واقعیت نامحسوس را جسمانی بداند، هرچند دیدیم که می توان در داوری برنت تردید کرد (جلد ۶ فارسی، ص ۷۰). لئوکیپوس بر همین جنبه ی آن داوری برنت تردید کرد (جلد ۶ فارسی، ص ۷۰). لئوکیپوس بر همین جنبه ی آن انگشت گذاشت. او این فرض را آشکار ساخت که آنچه هست باید جسمانی باشد. اما این بدان معنا نیست که باید به طور پیوسته همه جا را فرا گیرد. ممکن باشد. اما این بدان معنا نیست که باید به طور پیوسته همه جا را فرا گیرد. ممکن

- شدن با یکدیگر و گرفتن یکدیگر نسبت میدهد» (همانگونه که ارسطو در ادامه توضیح میدهد»، به دلیل شکلهای نامنظمشان)؛ نیز دربارهی آسمان، ۳۰۳۵۶؛ مابعدالطبیعه، ۱۰۳۹۵۹.

یادداشت آلفیری در مورد کلمات کلمات کلمات کلمات کلمات الفیری در مورد کلمات الفیری در مورد کلمات الفیری در مورد کلمات ۱۵۴، به نظر من بدفهمی است: ارسطو و باین می کند.  $\varphi$  نظرگاه انمیان را بسیار دقیق بیان می کند.

- ۳. عقیده ی من این است که خود پارمنیدس خلاً را منکر شده است (جلد ۶ فارسی، ۸۵ و بعد). با این حال اگر کسی بخواهد ملیسوس را به جای پارمنیدس مطرح کند، یا الیاییان را به طور کلی نام ببرد، باز این کار در گزارش حاضر مؤثر نخواهد بود.
- ۴. این سخن زنون که «اگر آنچه هست حجم نداشته باشد، اصلاً وجود نخواهد داشت» (پارههای ۱ و ۲) فقط اهمیت ریاضی ندارد. این سخن نشان می دهد که وجود به جسمانیت بسته است. (۲ و ۳۱ و  $\mu \epsilon \rho \epsilon \theta$  و  $\sigma \epsilon \rho \epsilon \theta$  در استدلال دموکریتوس که ارسطو در کون و فساد،  $\sigma \epsilon \rho \epsilon \theta$  بعد، بازسازی کردی است مترادف هستند.)

است مکانهایی باشد که اشغال نشده است، هرچند خود این مکانها را «وجود» یا «موجود» نامیدن آشکارا نادرست است. امروزه نیز درباره ی کسی که به جعبهای بنگرد و بگوید «چیزی در آن نیست» نمی توان گفت که او منکر وجود فضای خالی است زیرا این سخن بدفهمی خواهد بود. از این رو به عقیده ی لئوکیپوس آنچه فیلسوفان را از ساختن جهان فیزیکی بر اساس اصول الیاییان در مورد و جود باز می داشت گونهای بدفهمی بود. امپدکلس و آناکساگوراس دچار این بدفهمی نشدند. آنها با پذیرفتن حرکت بدون پذیرفتن خلاً، و با نسبت دادن کیفیات محسوس به «آنچه هست» (پارمنیدس، ۴۱-۸/۳۸)، و در مورد آناکساگوراس، با تقسیم پذیر دانستن «آنچه هست» (پارمنیدس، ۴۱-۸/۳۸) آن اصول را زیر پا گذاشتند.

پذیرش خلا امکان کثرت و حرکت را نیز با خود آورد. دیگر برای ساختن جهان از واقعیات عنصریی که هر کدام شرایط الیایی در باب وجود را برآورده میسازد، به چیزی نیاز نبود: زیرا وجود (ov) جانشین وجودها (ova) شد. نظریهی اروپایی دربارهی ساختار اتمی ماده از این سرچشمههای عقلانی سر زده است.

۵. دموکریتوس بین مکان (۲۰۰۳ه) و خلا (۱۳۵۷ فرق قایل نیست. نگا: ارسطو، به روایت سیمپلیکیوس، درباره ی آسمان، ۲۹۵/۳ (۱۳۹۳)، سیمپلیکیوس، طبیعیات، ۳۹۴/۲۵ و سیمپلیکیوس، طبیعیات، ۲۰۳/۱۸ و بعد، تعریف معینی از ۲۰۳۰ را به دموکریتوس و اپیکوروس و رواقیان نسبت می دهد. به نظر می رسد آن تعریف اپیکوری باشد، که در پرتو پژوهش ارسطو در مورد مفهوم مکان نوشته شده است (۱۰۶۹، ۱۰۶۹، یادداشت ۱).



### ماهیت کلّی اتمها

گاهی می گویند الئوکیپوس با ملیسوس مخالفت کرده است: ملیسوس گفته بود که اگر چیزهای کثیر وجود داشتند، هریک از آنها باید خصوصیت واحد الیایی را می داشت، که امری محال است. لئوکیپوس گفت، به واقع، «چرا نداشته باشند؟»، و اتم هایش را دارای همان خصوصیت دانست. این شرایط لازم دارد. ملیسوس می گفت که واحد، نامتناهی و بی حرکت و بدون غلظت است. اتم هیچیک از این اوصاف را ندارد. لئوکیپوس بیشتر به پارمنیدس نظر داشت، و در نظریه ی او همانطور که هماکنون گفتیم کمترین اصلاح را به وجود آورد. آنچه وجود دارد، از نظرگاه لئوکیپوس نیز باید تکوین نایافته و تباهی ناپذیر، وجود دارد، از نظرگاه لئوکیپوس نیز باید تکوین نایافته و تباهی ناپذیر، تغییرناپذیر، افزایش و کاهش ناپذیر، همگن، متناهی و پُر، پیوسته و

۱. فی المثل، برنت، EGP، ۳۳۵؛ که سخنانش را بیلی، ۷۱ ، Atomists و کریک ـ راون، ۴۰۶، با کلمات دیگر تکرار کرده اند. من قبلاً این مطلب را در جلد ۶ فارسی، ص ۲۵۰ و بعد آورده ام.

تقسیم ناپذیر باشد. ممکن است خارج از «آنچه هست» خلاً باشد، اما در درون آن خلاً (و بنابراین جنبش) و جود ندارد. لئوکیپوس عقیده داشت که همهی این شرایط را می توان برآورده ساخت، و جهان محسوس را بر اساس این فرض تبیین کرد که میلیونها از این هستی های صلب و درک ناپذیر و بسیار ریز و جود دارند که در فضای نامتناهی می غلتند.

دومین گزارش مربوط به اصول اتمگرایی در بررسی تاریخی ارسطو در آغاز مابعدالطبیعه (۹۸۵b ۴) آمده است. او در آنجا می گوید:

لئوكيپوس و همكارش دموكريتوس ملأ و خلأ را عناصر مى نامند، و آنها را «موجود» و «ناموجود» مى خوانند: پُر و سِفت راموجود، خالى و رقيق ار ناموجود مى دانند. بدين سبب مى گويند موجود بيش از ناموجود وجود ندارد، تزيرا خلأنيز به اندازه ى جسم وجود دارد. اينها

- احتمالاً به گمان ارسطو افزودنِ کلمه μανον [= رقیق] معنای κενον [= خلاً] را روشن تر میکند. به واقع این بیشتر مبهم است، چرا که کلمه ی μανον در جای دیگر کاملاً به معنای خالی نیست بلکه به معنای دارای بافت رقیق یا شُل در مقابل چیزی دارای بافت سفت است. بیلی (Atomists, 77) آن را «یکی از اصطلاحات جالبی می داند که او [= لئوکیپوس] برای نظریه ی اتمی ابداع کرد، یعنی «منفذدار».» اما اولاً اصطلاح را ابداع نکرد (این اصطلاح را احتمالاً آناکسیمنس به کار برده بود و در بیتی از امیدکلس نیز، پاره ی ۷۵/۱، آمده است)، و ثانیاً به نظر نمی رسد ارسطو اصطلاحات لئوکیپوس را در این جمله به کار برده باشد، در غیر این صورت انتظار می رفت به جای στερεον، کلمه ی ναστον را به کار ببرد.
- ۳. این مطلب در فقرهای از پلوتارخوس آمده است که پلوتارخوس در آن اصطلاحات خود دموکریتوس را بازسازی می کند (۱۰۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ و بعد، پاره ی ۱۵۶ دیلز ـ کرانتس)، ۱۱۰۸ دموکریتوس را بازسازی می کند (۱۰۸ ، ۱۱۰۸ و بعد، پاره ی ۱۵۶ دیلز ـ کرانتس)، ۱۱۰۸ و بعد، پاره ی ۱۵۶ دیلز ـ کرانتس، ۱۱۰۸ و بیشتر از بیشتر از بیستی و جود ندارد» ۱۳۸ موجود نیست.» (کریک ـ راوِن، ۴۰۷؛ «هستی بیشتر از نیستی و جود ندارد» (۱۰۵۸ می مختصری از آلکایوس حیان کلمه ی در پاره ی مختصری از آلکایوس سیمپلیکیوس، دیلز ـ کرانتس، ۹۳۷)، ظاهراً، چنانکه در پاره ی مختصری از آلکایوس حیان کلمه در پاره ی مختصری از آلکایوس حیانه که در پاره در

علتهای مادی چیزهایند، و درست مانند کسانی که جوهر زیر ایستای واحدی وضع می کنند که هر چیز دیگر از انفعالات آن پدید می آید، اینها نیز می گریند اختلافات [یعنی، اختلافات اتمها] علت چیزهای دیگرند. ۴ به گفته ی ایشان این اختلافات در سه چیز است: شکل، ترتیب و وضع ، زیرامی گویند اتمها از لحاظ «نظم شکل است، «تماس» و «گردش» با یکدیگر فرق دارند. «نظم» شکل است، «تماس» ترتیب است و «گردش» وضع . فی المثل، A از نظر شکل با مرق دارد، AN با AN از نظر ترتیب و Z با N از نظر وضع [=

CQ) آمده است، اختراع او نیست. در این باب باید مقالهی ماتسون ( CQ) Alcaeus ( ۲۳) Alcaeus و ۱۹۶۳ خوانده شود. من آن را متقاعد کننده نیافتم، شاید دیگران بیابند.

- ۴. ذکر علت مادی و جوهر زیر ایستا، همچنین توصیف ملاً و خلاً به عنوان στοιχεια [= عناصر]، را می توان به عنوان اصطلاحات نظریه های خود ارسطو، نادیده گرفت.
- ۵. مثال خود ارسطو Τ (شکل قدیم زتا) و Η است. اتمیان واژگانی فنی برای خودشان پروردند، که نمونههایی از آن را در این جا می بینیم. به نظر می رسد هدف آنها از این که اختلافات را در شکل و نظم و ترتیب می دانند (همانطور که کوشیدم در برابرهای انگلیسی آنها نشان دهم) تأکید کردن بر جنبهی پریایی اتمها و نشان دادن حرکت بی وقفهی آنها و جابه جا شدنشان بوده است، که ماهیت جهان پدیداری بر این خصوصیات آنها مبتنی است. رک: ملاحظات فون فریتس در . τροπη بدیداری بر این خصوصیات آنها مبتنی است. رک: ملاحظات فون فریتس در . γνοπη بدیداری بر این خصوصیات آنها مبتنی است. رک: ملاحظات فون زیرا اتمها پیوسته در فضای نامتناهی، که «چیزی نیست»، حرکت می کنند، فضایی که نمی توان گفت در جایی قرار گرفته است. اتمها بیشتر به طرف یکدیگر می گردند. به همین طریق کلمه ی نوساخته ی διαθιρη نیز به معنای نحوه ی در نماس بودن نیست، بلکه میل به تماس کلمه ی نوساخته ی گفت در این باب نگا: مانسفلد، ۱۳۹۹، ۱۹۳۹) منکر ارتباط ρυθμος با افتادن است، اما در این باب نگا: مانسفلد، ۱۳۹۵ می ۲۱، ۱۹۳۹، ۲۱، یادداشت ۱.

اصطلاحاتی که در آئتیوس (۱، ۱۵، ۸، ۱۲۵  $\Lambda$  ) آمدهاند اینهایند:  $\rho \nu \theta \mu \sigma$  و  $\delta \iota \alpha \tau \alpha \gamma \eta$  و  $\delta \iota \alpha \tau \alpha \gamma \eta$  که دست کم بر نوعی استقلال از ارسطو دلات دارند.

اختلاف شکل مستلزم اختلاف اندازه است، ارسطو این نکته را در این جا نگفته است، اما در جای دیگر این را نیز افزوده است: ( طبیعیات، ۲۰۳۵۳۳): «اما دموکریتوس [یعنی: در مقابل آناکساگوراس] مدعی است که هیچ ذره ی بنیادی از دیگری پدید نمی آید، با وجود این جسم مشترک آنها منشأ هر چیزی است، که با یکدیگر در اندازه و شکل متفاوتند.» اینها فقط اختلافات درونی اتمها هستند. «شکل آنها متفاوت است، اما جوهر (و۷۵۱۶) آنها یکی است، درست مثل این که هریک ذرهای جدا شده از طلاست» ( دربارهی آسمان، دراند که فاقد کیفیت هستند، یا دست کم کیفیات محسوس ندارند. اتمیان از دارند که فاقد کیفیت هستند، یا دست کم کیفیات محسوس ندارند. اتمیان از این جهت با آناکساگوراس مخالفت کردند (همانگونه که در انکار تقسیمپذیری نامتناهی نیز با او مخالف هستند)، و مفهوم آپایرون آناکسیماندروس را به شکل جالبتری دوباره احیا کردند: چیزی که ماده ی بنیادین همه چیز است ـ که دارای مزه ها و روهای گوناگون هستند ـ خودش باید فاقد هرگونه رنگ و مزه و

<sup>→</sup> مثالهای حروفات ۲، N، A، برای نشان دادن تفاوت در شکل و ترتیب و وضع را بویل (100 (Van Melsen, From Atomos to Atom) نیز آورده است.

۶. همچنین در فقرهای از کتاب گم شدهاش در مورد دموکریتوس نیز این مطلب آمده است، و سیمپلیکیوس آن را در دربارهی آسمان، ۲۹۵/۷ (دیلز ـ کرانتس، ۶۸۸۳۷) نقل کرده است.

۷. اتمها αποια [فاقد كيفيت] هستند، پلوتارخوس، Adv.Col. و بعد (۶۸۸ ۵۷)، آثتيوس، ۱،۱۵،۱ (۸۱۲۵)؛ آئتيوس، ۱،۱۵،۱ (۸۱۲۴) آورده است:

εξ αποιων δε των λοφω θεωρητων τας αισθητας αποφαίνον ται γινεσθαί ποιοτητας [sc. οι ατομα];

جالینوس (A49) بیکستوس، بر ضد بر مند بر من

افلاطون، تیمائوس، ۵۰e، ضرورت جوهر خنثایی، مانند روغن بیبو را که مادهی خام صنعت عطرسازی باشد، مطرح کرده است.

بو باشد.

نه تنها تعداد اتمها نامتناهي است، بلكه اشكال آنها نيز ياياننايذير است. «اتمها هم به لحاظ تعداد هم به لحاظ شكل پايانناپذير هستند». (هم چنين كون و فساد، ۳۱۴۵۲۲، نیز ۳۲۵۵۲۷. دلیلی که ارسطو در این باب ارایه می کند مبنی بر این که: «آنها واقعیت را در ظاهر دیدند، و پدیدارها متقابلاً ضد یکدیگر و نامتناهی هستند» احتمالاً استنتاج خود اوست. نگا: کون و فساد، ۳۱۵b۹؛ دربارهی آسمان، ۳۰۳a۱۰.) در این مورد این مسئله مطرح شده است که دموكريتوس دربارهي اندازهي اتمها واقعاً چه گفته است؟ در مورد لئوكيپوس اين مسئله مطرح نیست. چیزی با این سخن او در تناقض نیست که اتمها «به دلیل اندازهی کوچکشان نادیدنی هستند» ( کون و فساد، ۳۲۵a۳۰). ارسطو در مورد دموکریتوس نیز همین را می گوید (به روایت سیمپلیکیوس؛ دیلز ـ کرانتس، ATV): اتمها «آن اندازه کوچکند که از حواس ما فرار میکنند»، و دموکریتوس از آنها «تودههای دیدنی و محسوس را پدید می آورد و می سازد». به طریق مشابه هنگامی که ارسطو مقایسهی اتمها (یا طبقهی خاصی از آنها، دربارهی نفس، ۴۰۴a۳) با ذرات رقصان در شعاع آفتاب را نقل میکند، سیمپلیکیوس ( دربارهی نفس، ۲۵/۳۳) از سر احتیاط می گوید که این فقط تشبیه است: ذرات دیدنی، اتمهای ریز نیستند.

منابع بعدی چیز دیگری می گویند. دیونوسیوس، کشیش سده سوم در اسکندریه که سخنش را اثوسبیوس (آمادگی انجیلی گلاه که سخنش را اثوسبیوس و ۱۴/۲۳ دیلز \_ کرانتس، ۴۳ ۴۸۸) نقل کرده است، بین اپیکوروس و دموکریتوس از این جهت فرق می گذارد که اتمهای اپیکوروس «بسیار کوچک، و به این دلایل درکناپذیرند» در صورتی که دموکریتوس «اتمهای بسیار بزرگتری نیز فرض کرد». آئتیوس (۱، ۱۲، ۶، ۴۷۷) حتی این گفته را به او نسبت می دهد که اتم می تواند به اندازه ی کیهان باشد. به سختی می توان از نسبت می دهد که اتم می تواند به اندازه ی کیهان باشد. به سختی می توان از

این گونه منابع در جهت بی اعتبار ساختن گزارشات ارسطو استفاده کرد. ممکن است اتمیان قدیم خود را مُجاز دانسته اند بگویند که شکل و اندازهی آنها حد پایین بی نهایت متغیر است، بی آنکه این نکته را دریابند که چون اندازهی آنها حد پایین دارد، پس سخن شان مستلزم این است که اتمها حد بالا نیز نداشته باشند؛ و اپیکوروس از آنها به این دلیل انتقاد کرد که بر پایهی سخن آنها بعضی از اتمها می توانند آن اندازه بزرگ باشند که دیده شوند. ممکن است او حتی گفته باشد که نظریهی دموکریتوس منطقاً مستلزم این است که اتمی حتی به اندازهی بزرگی کیهان وجود داشته باشد. این انتقادهای اپیکوروس می توانست به راحتی مایهی گمراهی نویسنده ی مسیحی شود، کسی که دو نظام اتمی را آشکارا در مقابل هم گمراهی نویسنده ی مسیحی شود، کسی که دو نظام اتمی را آشکارا در مقابل هم قرار می دهد و بی تردید فقط اپیکوروس را خوانده است نه دموکریتوس را. ۱

 ۹. مولر (R.de Philol. 1959, 9) میگوید این نتیجه ضروری نیست، «زیرا تعداد نامتناهی از انواع اتمها می توانند مابین دو مقدار متفاوت با ارزش متناهی وجود داشته باشند»؛ اما از آنجا که نظریهی اتمی مفهوم بی نهایت کوچک را کنار گذاشته است، این مطمئناً غیرممکن است.

۱۰ رک: اپیکوروس، Ep. ۱/۵۵ و بعد: اتم ها اندازه های متفاوت دارند، اما «نباید فرض کنیم که هر اندازه ای موجود است.... برای نبیین تفاوت های کیفی اشیاء هر اندازه ای لازم نیست، چرا که در این صورت بعضی اتم ها به چشم دیده خواهند شد، در حالی که هرگز چنین چیزی دیده نشده است، و ممکن نیست بتوان تصور کرد که اتم چگونه می تواند دیدنی باشد.» (ترجمهی انگلیسی: بیلی) از این سخن چنین برمی آید که گویا دموکریتوس اتم هایی را پذیرفت که اندازه ی آنها بی نهایت متغیر است، امااپیکوروس بود که خاطرنشان ساخت که این سخن مستلزم پذیرش اتم های دیدنی است، چیزی که نه او و نه دموکریتوس به وجود آن عقیده نداشت.

بهترین بحث در باب این مسئله بحث آلفیری است در:

Epicurea in mem. Bignone, 62 نيز) Atomos Idea, 62f., 129).

مولر (R.de Philol. 1959, 9 f.) عقیده ی دیونوسوس و آئتیوس را بی چون و چرا می پذیرد، و معتقد است آنها تفاوت بنیادی بین لئوکیپوس و دموکریتوس را مطرح کرده اند، و این چیزی است →

بر اهمیت شکلهای اتمها در تبیین تنوع طبیعت درکپذیر با این نکته تأکید شده است که آنها را علاوه بر این که اتمها نامیدهاند، «شکلها» یا «صورتها» نیز نامیدهاند. دموکریتوس کتابی موسوم به دربارهی صورتها On Forms

که همه ی مفسران را از این که بحث را با ارسطو آغاز کنند نجات داد! کرشنشتاینر (165, n.3) در این نکته مردد است که آیا ایده ی اتمهایی به اندازه ی کیهان بیانِ امکانِ نظری (Kosmos, در این نکته مردد است که آیا ایده ی اتمهایی به اندازه ی کیهان بیانِ امکانِ نظری در مورد است (چنانکه ۱۰۶۶ (ZN یادداشت بر این قول است) یا از برهان خلف اپیکوری در مورد نظریه ی دموکریتوس ناشی شده است. فریمن (Companion, 299f.) آن ایده را نوعی بدفهمی میداند، اما بحث او را این پیشنهادش معیوب ساخته است که «بینهایت در اندازه» در دیوگنس لائرتیوس به معنی «بینهایت کو چک» است.

احتمالاً جدی گرفتن نقل قول ائوسبیوس از دیونوسوس کلاً اشتباه است. او با نسبت دادن تو میلاً مین اتمها به عنوان συμπιπτουσας αλληλαις δια ρυμην ατακτον عنوان ως ετυχεν εν τω κενω φερομενας αυτοματως به دموکریتوس و اپیکوروس آغاز میکند، مطلبی که در مورد اییکوروس کاملاً نادرست است.

برای دیدگاه مخالف نگا: مولر در REG، ۱۹۶۳، ۱۹۶۳ و بعد. او از این سخن که اتم واحد کیفیات محسوس ندارد (فیالمثل، سکستوس، برضد ریاضی دانان ، ۸/۶، ۱۹۵۹) نتیجه می گیرد که اتم دموکریتوسی حتی اگر به اندازه ی جهان باشد باز دیدنی نیست. چنین اتمی نمی تواند، هر اندازه هم که باشد، بیرون ریزی داشته باشد (پایین، ص ۴۴۲). بینش مکاشفه ای او در مورد تباهی و رنج به حاصل آمده از تأثیر یکی از این واردین بزرگ و خاموش و نادیدنی از فضای خارج در جهانی مانند جهان ما، قاطع نیست. (او این مطلب را به هیپولیتوس، ۱، ۱۳، ۸۴۰ ربط می دهد.)

11. τας ατομους ιδεας υπ αυτου [Democritus] καλουμενας Plut. Adv. Col. 1111 a (68 A 57), Cf. Hesych. (fr. 141), Simpl. 327. 24 (fr. 167).

و در مورد περι ιδεων، سکستوس، بر ضد ریاضی دانان، ۷/۱۳۷ (پاره ی ۶). این ویژگی اتم را میرماتای (پاره ی ۶). این ویژگی اتم را با اسپرماتای (پاره ی ۴: ιδεας παντοιας εχοντα) آناکساگوراس مشابه می سازد. σχηματα نیز احتمالاً به کار برده شده است (ارسطو، طبیعیات، ۲۰۳۵۲۲؛ کون و فساد، ۳۱۵b۷). این حقیقت را که هم دموکریتوسِ مادهگرای و هم افلاطون ایدهآلیست واقعیات درک ناشدنی نهایی خویش را ده شده اند، بسیار تفسیر کرده اند. هر دو متفکر به طرق مختلف از نظریه های ب

همانگونه که نام «شکلها» بر تنوع آنها تأکید می کند، به همین سان نام اتم نیز ویژگی ذاتی آن، یعنی تقسیم ناپذیری، ۱۲ را مورد توجه قرار می دهد. این از وفاداری آنها به الگوی واحد پارمنیدس و همگن و پُر بودنِ آن ناشی می شود. ارسطو گفت، «آنچه دقیقاً هست، کاملاً پُر است»، و فیلوپونوس تفسیری اضافه می کند که دوباره این را مطرح می کند که لئوکیپوس به استدلالهای «پدر» پارمنیدس نظر داشته است نه به استدلالهای پیروان او زنون و ملیسوس. لئوکیپوس تقسیمناپذیری اتمها را اینگونه اثبات کرد: هریک از چیزهایی که هستند، به تمام معنا هست. در آنچه هست، چیزی نیست که نیست، از این رو خالی نیست. تقسیم بدون خلاً امکان ندارد، بنابراین اتمها امکان ندارد تقسیم شوند (فیلوپونوس، کون و فساد، ۱۵۸/۲۲). در هر صورت «آنچه هست» در معرض تغییر نیست (از این جاست که اتمها نفوذناپذیراند، می برد). لئوکیپوس با معرض تغییر نیست (از این جاست که اتمها نفوذناپذیراند، می برد). لئوکیپوس با فراتر رفتن از الگوی الیایی خویش، هم چنین کوچکی اتمهایش را به مثابه علتی فراتر رفتن از الگوی الیایی خویش، هم چنین کوچکی اتمهایش را به مثابه علتی

- پارمنیدسی استفاده کردهاند، اما دموکریتوس مفهوم نظم هندسی را، که برای فیثاغوریان و افلاطون بسیار اهمیت داشت، رها کرد.

11. اسم ατομος (مؤنث) یا ατομον، هرچند در منابع ما مکرر آمده، در هیچ پاره ی واقعی دموکریتوس دیده نشده است، اما احتمالاً باید هم او هم لئوکیپوس آن را به کار برده باشند (ΧΝ، ۱۰۵۸، یادداشت ۳). البته کاربرد آن در اپیکوروس متعارف است. شکل مؤنث نشان می دهد که مفتده شده است (دیلز ـ کرانتس، دوم، ۹۹ یادداشت؛ به کار بردن می دهد که مفتد و روند تاریخ خواهد بود، همانگونه که آلفیری نیز خاطرنشان کرده است، منابل مفتد و بعد.) کلمات دیگری که بر اتم دلالت دارند، عبارتند از ۵۶۰ و ۵۰ و (در مقابل خلاً) معرفریتوس نسبت داده است (به روایت سیمپلیکیوس، آسمان، ۱۰۵۵؛ دیلز ـ کرانتس، ۹۳۷)، و کلمه ی آخر را تئوفراستوس به لئوکیپوس نسبت داده است (به روایت سیمپلیکیوس، طبیعیات، ۱۰۵/۱۳، ۸۸؛ رک: ۲۸٪،

برای تقسیمناپذیری آنها میپذیرد، استدلالی که نسبت به استدلال منطقی محض، بسیار ضعیف تر است.

این مسئله که اتمها نه تنها به طور فیزیکی بلکه حتی به لحاظ نظری یا ریاضی نیز تقسیمناپذیرند طبیعتاً برای مورخین ریاضیات بسیار جالب بوده است. برنت ( ۳۳۶، ۴GP) می نویسد: «اتم به لحاظ ریاضی تقسیمناپذیر نیست، زیرا حجم دارد؛ فقط به لحاظ فیزیکی تقسیمناپذیر است، زیرا، همانند واحد پارمنیدس، فضای خالی ندارد». این جمله به درستی بر پیامدهای منطقی وحدت از دیدگاه پارمنیدس تأکید می کند: هر اتم باز تولیدِ واحد است. با وجود این اثر اخیر بر آن است تأیید کند که دموکریتوس معتقد بود و آماده بود بپذیرد که اتمهایش، چون نه تنها بسیار کوچکند بلکه کوچکترین ذرات ممکن مادهاند، نه تنها کوچکتر از آن هستند که به لحاظ فیزیکی تقسیم پذیرند بلکه منطقاً نیز تقسیمناپذیر باشند. فرض مخالف به معنای پذیرفتن اصل تقسیمپذیری تا بی نهایت خواهد بود که تصورش برای دموکریتوس ممکن نبود. ۱۳

۱۳. مهمترین مدرک، استدلال دموکریتوسی است که ارسطو حفظ کرده است: کون و فساد، ۱۳ مهمترین مدرک، استدلال دموکریتوسی، صص ۲۳۸ و بعد.



#### ्री ट्योट ९ ट्यी ५

هرگونه بررسی علت و ماهیت حرکت در نظام اتمی باید با این گلایهی ارسطو آغاز شود که این مسئله در آن نظام تبیین ناشده باقی مانده است. تلخیص تاریخی ارسطو که در بالا، صفحات ۳۹۲ و بعد نقل کردم، این گونه ادامه می یابد (۹۸۵ه۱۹): «اما مسئلهی حرکت را، که از کجا و چگونه به چیزها متعلق است، آنها نیز، مانند دیگران، از سر بی دقتی فراموش ساختند.» او در دربارهی آسمان (۳۰۰ه۸) می گوید: «لئوکیپوس و دموکریتوس، که می گویند اجسام نخستین همواره در خلا نامتناهی در حرکتند، باید به ما بگویند که آنها چه نوع حرکتی دارند و حرکت طبیعی آنها کدام است.» در مابعدالطبیعه، ۱۰۷۱ه۳۱، آنجا که لئوکیپوس را با افلاطون همراه می کند که هر دو گفته اند حرکت جاویدان است

 ۱. تسلر، که دیدگاهش در باب ماده را امروزه کلاً رد کردهاند، نمونهای عملی است: او بیانات ارسطو را در آخر آورده است، و کوشش او برای تطبیق بحث قبلیاش با سخنان ارسطو بیشتر شکل دفاع به خود گرفته است. می گوید: «آنها نمی گویند که علت آن چیست، یا نوع آن کدام است، یا چرا در این جهت یا در آن جهت است.» گنجاندن افلاطون در این سرزنش این تردید را برمی انگیزد که آیا اتمیان واقعاً مسئله را «از سر بی دقتی فراموش ساختند» یا این که صرفاً در دادن پاسخی که با مذاق خاص ارسطو سازگار آید ناکام ماندند؛ و ملاحظات دیگر خود ارسطو نشان می دهد که او ممکن است در نوشتههای آنها مطلب بیشتری در باب این موضوع یافته باشد. چنان که او می گوید (پیدایش جانوران، ۲۵۲۵۳۷):

در اشتباهند، و از بیان ضرورت علّی عاجزند، کسانی که میگویند چیزها همواره به این صورت که هستند رخ دادهاند و گمان میکنند این سخن منشأ آنها را تبیین میکند. به این ترتیب دموکریتوس اهل آبدرامی گوید نامتناهی آغاز [یا منشأ، آرخه] ندارد، و این که علت منشأ است و آنچه جاویدان است نامتناهی است؛ بنابر این پرسیدن «چرا؟» در موردی از این گونه، جستجو کردن منشأ برای نامتناهی است.

این استدلال فشرده طنین ایونیایی دارد، و تصور ایونیایی در مورد آپایر ون به عنوان آرخه را به خاطر می آورد. این استدلال قطعاً از آنِ دموکریتوس است، و بسیاری این قول سامبورسکی را خواهند پذیرفت که این استدلال بیش از آن که موجب مطرح شدن مسئلهی علت نخستین شود موجب شد که اتمیان حرکت را به عنوان حقیقتی مسلم بپذیرند. "بسیار به جاست به خاطر داشته باشیم که چه

۲. من با پلات، همانجا، (در ترجمه ی آکسفورد) موافقم که عبارت αει και را که قبل از απειρον آمده است باید حذف کرد.

<sup>3.</sup> Phys. World of Gks. 112 f. ->

اندازه از انگیزههای آنها منشأ الیایی داشته است. شاخصهای الیایی باید در بالاترین درجهی سازگاری با پذیرش پدیده ی آشکار حرکت مراعات شوند. راه حل این مسئله در این کشف نخستین نهفته است که مفهوم فضای خالی مفهومی غیر منطقی نیست. از اینجا بی درنگ پذیرش کثرت و حرکت نتیجه می شود. با نگاهی به گذشته، کاملاً جدید دانستن این ایده چندان آسان نیست، هرچند باید پذیرفت که اتمیان بودند که به آن این گونه جامهی اصطلاحات متناقض نما پوشاندند. متفکران نخستین هرگز خلاً را به روشنی درک نکردند: جوهر یا جواهر نخستین آنها کل (عالم) را پُر می ساخت. فقط فیثاغوریان از خلاً سخن گفتند، و آنان نیز چندان از معنای دقیق آن دور بودند که آن را با هوا یکی گرفتند، هوایی که جهان می توانست آن را «تنفس کند» (جلد ۳ فارسی، یکی گرفتند، هوایی که جهان می توانست آن را «تنفس کند» (جلد ۳ فارسی،

پارمنیدس همهی آن نظامهایی را که، مانند ملطیان و فیثاغوریان، مفاهیم واحد و کثرت را به هم می آمیختند سرزنش کرد. واحد هرگز نمی تواند کثیر شود، به واقع هرگونه تغییر و حرکت ناممکن است زیرا، از جمله به این دلیل که، خلأ مفهومی پذیرفتنی نیست. امپدکلس و آناکساگوراس کوشیدند پدیده ی حرکت را از طریق کنار گذاشتن وحدت آغازین نجات دهند. آنها با مسلم گرفتن کثرت اولیه، پنداشتند که امکان حرکت را به وسیلهی نوعی جانشینی متقابل حفظ می کنند. آبا پذیرش این پُری، اگر قرار بود آن به صورت تودهای ساکن و منجمد نباشد، ضرورت علت خارجی حرکت مطرح می شد. از این جاست که عشق و نباشد، ضرورت علت خارجی حرکت مطرح می شد. از این جاست که عشق و

او اضافه می کند: «تصویری که دموکریتوس ارایه می کند یادآور گاز ایدهآل در نظریه ی جدید جنبشی گازهاست، که در اثر برخوردهای مداوم [اتمهایش با یکدیگر-م] حرکت مداوم دارد.»

\*\*System با یادداشت ۱، نیز شلمین، ش ۵۸ با یادداشت ۱، نیز شلمین، ش ۱۴۲ ، Arist's می توان قاطعانه گفت که هر دو متفکر هنوز به انکار خلاً عقیده داشتند (جلد ۷ فارسی، ۳-۲۲) جلد ۸ فارسی ش ۱۷، یادداشت ۱۶).

آفند امپدکلس و عقل آناکساگوراس مطرح شد. اما در عصری که فقط وجود جسمانی را واقعی می دانستند، مطرح کردن عقل فراتر از آمیختگی [مادی] باید مانند باز تولید مفهوم وحدتِ فراتر از کثرت، نظام آناکساگوراس را یکبار دیگر در معرض نقادیی از گونه الیایی قرار داده باشد.

ممکن است این ملاحظات ما را به این اندیشه رهنمون شوند که اتمیان با مسئلهی حرکت و منشاء آن آگاهانه رو به رو شدند، و گمان کردند که با نسبت دادن آن به وجود خلأ نه تنها علت ضروری بلکه علت کافی آن را فراهم آوردهاند. سرانجام ملیسوس مستقیماً از ناموجود بودن خلأ به ناموجود بودن حرکت استدلال کرد (پارهی ۷/۷، جلد ۶ فارسی، ص ۲۲۷). کثرتگرای قدیم می کوشید پدیده ی حرکت را از دست منطق الیایی نجات دهد، منطقی که از طریق مشکلات مربوط به تبیین آغاز حرکت در تودهای از ماده که به واقع ناهمگن بود اما هیچ شکافی از فضای خالی بین اجزای آن وجود نداشت مانع حرکت می شد. وقتی تصویر بدیل اتمهای ریز و بی شمارِ رها در فضای خالی نامتناهی به جای تصویر مربوط به تودهای از ماده ی ناهمگن بنشیند طرح این پرسش که «چرا اتمها باز باید ساکن باشند» به اندازه ی این پرسش که «چرا باید حرکت کنند؟» معقول می شود. ارسطو به واقع در طبیعیات در مورد کسانی سخن می گوید که «خلاً را علت حرکت می دانند.» این امر موجب نشد ارسطو

5. Phys. 214 b 16 δοκει γαρ αιτιον αιναι [sc. το κενον] κινησεως της κατα τοπον. αιτιαν λεγουσιν δια δε το κενον κινεισθαι φασιν  $| 179 \, \text{b} \, \text{T} \, \text{b} \, \text{T} \, \text{c} \, \text{$ 

ου γαρ αν δοκειν ειναι κινησιν ει ει μη κενον. το γαρ πληρες αδυνατον ειναι δεξασθαι τι.  $\rightarrow$ 

آنها را به جهت فراموش ساختن مسئله سرزنش نکند، زیرا از نظرگاه وی فضای خالی فقط شرط لاژم حرکت است، نه علت قطعی یا کافیای از گونهای که مکانیکِ (نادرستِ) خود او مستلزم آن است. اما همین مطلب می تواند جهت را به ما نشان دهد. با رسیدن مرحلهای در تاریخ اندیشه که در آن نیاز به علت قطعی حرکت با نبودِ تصور درستی از خلاً به هم آمیخت، مطرح کردن اتمهای آزاد که به خوبی ممکن بود تبیین کافی حرکت در نظر آید با این ادعا (در مخالفت با آناکساگوراس) ترکیب شد که حرکت آغاز زمانی نداشته است. لثوکیپوس و دموکریتوس در رد پافشاری بر عامل فعال و نخستینِ حرکت، بیش از ارسطو به دیدگاههایی نزدیکند که از زمان گالیله و دکارت در میان دانشمندان اروپایی رایج است. شکه عرکت ازلی است، اما این مفهوم برای آنها به پارمنیدسی این را نیز گفته بودند که حرکت ازلی است، اما این مفهوم برای آنها به

→ این بیان موجب شد محققان در گذشته خلأ را شرط لازم حرکت بدانند، یعنی علت ضروری اما نه کافی (فی المثل، بریگر و لیپمن؛ نگا: لیپمن، Mechanik، ۳۷)؛ و از دیدگاه آنها، چنین نیز باید باشد. با وجود این من تردید دارم که در نظر لئوکیپوس و دموکریتوس نیز چنین بوده باشد.

دو بند اخیر را با اندکی تغییر از مقالهام در JHS ، ۱۹۵۷ (I) ، ۴۰ و بعد برگرفتهام. در مورد موفقیت اتمیان در این جنبه رک: نقل قول از هایزنبرگ در آلفیری، Atom. Id. ، پادداشت
 ۱.

آلفیری (همان، ۸۰) در مورد این که چرا اتمیان در ارایهی تبیین مثبت حرکت کوتاه آمدهاند دلیل دیگری مطرح میکند. او مدعی است آنها در مقابل انکار الیاییان پاسخی نداشتند، زیرا، از آنجا که تقسیم پذیری تا بی نهایت را منکر بودند، به شدت در معرض استدلالهای زنون بر ضد این عقیده قرار داشتند. جسم [از دیدگاه آنها] از اتمهای ناپیوسته تشکیل شده بود، و زمان نیز باید از آنات ناپیوسته تشکیل می شد. با وجود این آنها نمی توانستند بفهمند که جسم واحدی چگونه می تواند در آنات متوالی مکانهای مختلفی اشغال کند و از ط به ل برود. آلفیری می گوید، به این دلیل است که آنها درباره ی حرکت نظریه ی ریاضی یا فلسفی ندارند، بلکه تصوری فیزیکی یا تجربی از آن دارند. در مورد تصور اتمیان از زمان نگا: لوریا، 1636، تصوری فیزیکی یا تجربی از آن دارند. در مورد تصور اتمیان از زمان نگا: لوریا، 1636،

نحوی اجتناب ناپذیر با مفهوم حیات پیوند خورده بود. آنچه حرکتش را مدیون علتی خارج از خودش نباشد زنده است؛ اگر حرکت آن ازلی باشد، چنانکه حرکت آرخه باید چنین باشد، در این صورت نه تنها زنده بلکه الهی نیز هست. ماده گرایی لئوکیپوس و دموکریتوس ایده ی حرکت را به عنوان امری طبیعی به ماده محدود ساخت، و بنابراین حرکت همواره و در تمام زمانها به ماده متعلق است، اما آنها از این مفهوم آثار جانداری را کنار گذاشتند. حرکت صرفاً بی حیات و مکانیکی است. حرکت «خود به خود» یا «در اثر ضرورت» رخ می دهد (تصوراتی که بعدها مطالب بسیاری در مورد آنها خواهیم گفت). آیا شاید این مطلب اصیل ترین و موثر ترین سهم آنها در اندیشه است؟ و آیا این امر فقط به کمک یک چیز، یعنی به کمک پذیرش آگاهانه خلاً مطلق ممکن نشده است؟



#### ماهیت حرکت آغازین:

## مسئلہی وزن

گزارشهای مربوط به نظریه ی لئوکیپوس در باب پیدایش جهان با تصویر اتمهای بی شمارِ دارای اشکال و اندازههای گوناگون و متحرک در فضای خالی آغاز می شود. اتمها با هم برخورد می کنند و به هم می پیچند، و این جا و آن جا ترکیبی از آنها نوعی حرکت گردابی را پدید می آورد که عقیده داشته اند برای آفرینش جهان ضروری است. پس ساخته شدن کیهان نتیجه ی عمل گرداب و تأثیر آن در حرکات بعدی اتمهاست. بنابراین از همان آغاز نظام کیهانی حرکت در حساب آمده است، اما این مطلب، بر خلاف مورد آناکساگوراس، به معنای آغاز مطلق حرکت نیست. از این رو از زمان ارسطو تا به امروز این پرسش مطرح بوده است؛ علت حرکت آغازین چیست، و آن حرکت چه نوع حرکتی بوده است؟ از آن جا که ارسطو می توانست آثار لئوکیپوس و دموکریتوس را بخواند ولی

ما دیگر آنها را در اختیار نداریم، احتمالاً نمی توانیم بیش از آنچه او انجام داده است در این مورد انجام دهیم: و در مورد علت حرکت، او همهی آنچه را نیاز داریم می گوید. آنها گفتند آناکساگوراس در اشتباه بود که می گفت چیزها زمانی ساکن بودند، و سپس در زمان خاصی به حرکت درآمدند؛ و اگر حرکت ازلی است، پس جستجوی علت آن کاری بیهوده است. فهم این استدلال برای یونانیان سده پنجم آسان بود، برای این که از دیدگاه آنها تصوراتی مانند آغاز و منشأ و اصل هدایت کننده و علت، پیوند نزدیکی با کلمهی واحد آرخه داشت. اسکندر افرودیسی نقادی ارسطو را اندکی توضیح می دهد ( مابعدالطبیعه، اسکندر افرودیسی نقادی ارسطو را اندکی توضیح می دهد ( مابعدالطبیعه، اثر ضربه زدن به، و برخورد با، یکدیگر حرکت می کنند، اما نمی گویند حرکت عوقت در جهان طبیعی آغاز شد.»

در مورد علت حرکت آغازین مطلب بیشتری برای گفتن وجود ندارد. اما در مورد ماهیت آن در گذشته دو دیدگاه وجود داشته است: اول، حرکت فوق حرکتی است مبهم و بی هدف در همهی جهات؛ دوم، حرکت رو به پایینِ اتمهاست که حاصل وزن آنهاست. در این جا باید مدارک را بررسی کرد، اما از

۱. این نکته که لئوکیپوس دقیقاً تا چه اندازه بیش از کثرتگرایان قدیم از پارمنیدس پیروی کرد
 ولی در اخذ نتایجی متفاوت با نتایج آنها موفق شد نکتهای شایان توجه است. آنچه او دربارهی
 حرکت میگوید یادآور سخنان پارمنیدس در مورد γενεσις [= پیدایش] است: چرا پیدایش در
 این لحظه آغاز شد نه در لحظه ی دیگر؟

وضع کلمه ی لاتین principium [= اصل] نیز مشابه [وضع آرخه ی یونانی] است. کیکرو می نویسد، مجادلات توسکولانی، ۵۴،۲۳،۱: «اصل آغازین چیز خاصی نیست، زیرا همه چیز از آن ناشی می شود.» از دیدگاه خود ارسطو نیز αρχη [= اصل] و αιτιον [= علت] به طور جدا نشدنی متحدند (فی المثل، مابعد الطبیعه، ۱۰۰۳b۲۴)، و نتیجه ی آموزه ی غایت شناسانه ی خود او در مورد قوه و فعل این بود که جهانی که جاویدان است در عین حال به آرخه ی فعال جاویدانی نیاز دارد که همواره به کار خود ادامه دهد.

آنجا که دیدگاه اول نه تنها قطعاً درست است، بلکه آن را امروزه عموماً پذیرفتهاند، میتوانیم از بررسی جزئیات دیدگاههای رقیب گذشته چشم بپوشیم.

همهی فقراتی که ارسطو در آنها اتمیان را به سبب فراموش کردن علت حرکت اتمها یا تبیین نوع حرکت آنها سرزنش میکند، و به ویژه دو فقره از این فقرات، بر ضد سقوط به پایین به عنوان حرکت اصلی اتمهاست. ارسطو در درباده هی آسمان، ۲۰۰۵۱ این نقد خویش را با این سخن تقویت میکند که هر عنصر باید حرکت طبیعی داشته باشد. این عقیده ی خود ارسطوست و بنابراین از نظرگاه او عیب بزرگ اتمیان این است که هیچ حرکت طبیعی به عناصر خویش نظرگاه او عیب بزرگ اتمیان این است که هیچ حرکت طبیعی به عناصر خویش نسبت نداده اند. اما از دیدگاه ارسطو حرکت رو به پایین یکی از حرکات بنیادی و طبیعی بود، و اگر اتمیان این حرکت را مطرح کرده بودند ارسطو نمی توانست آنها را این گونه متهم کند. در باره ی آسمان، ۲۷۵۵۲ و بعد این نکته را حتی روشن تر میکند: از آن جا که اتمها همه از جوهر واحدی هستند باید حرکتِ اصلی واحدی داشته باشند، و ارسطو ادامه می دهد که اگر این حرکت ناشی از وزنِ آنها باید مرکز و پیرامونی داشته باشد، اما فضای اتمیان چون نامتناهی است، نمی تواند پیرامون داشته باشد. استدلال ارسطو در این جا

۳. طرفدار اصلی حرکت یکنواخت رو به پایین تسلر بود (۱۰۸۴ ، ۲۸۳). دیدگاه دیگر راه که بریگر در کتابش (Wechanik) در ۱۸۸۶ (در کتابش الاسلام (در کتابش الاسلام) در پیش نهادند، بریگر در ۱۹۰۴ دوباره با شدت تمام بر ضد تسلر مطرح کرد. با این همه، هر دو متفکر موقعیت خودشان را با گفتن این سخن دشوار ساختند که لئوکیپوس و دموکریتوس اتمها را دارای وزن می دانند و وزن را ویژگی اصلی اتمها تلقی میکنند اما آن را علت اصلی حرکت اتمها نمی دانند. از محققان جدید که دیدگاهی شبیه دیدگاه من برگرفتهاند کافی است اینها را ذکر کنیم: برنت (۲۹۳ ، ۱۲۹ و بعد، بیلی (۱۲۹ میلی (۱۲۹ و بعد، دموکریتوس)، آلفیری (کریک ـ راون، دموکریتوس)، آلفیری (کریک ـ راون، دموکریتوس)، آلفیری (کریک ـ راون،

استدلالی شرطی است. او نه در این جا و نه در جایی دیگر، اتمها را به سبب محال بودن حرکت رو به پایین شان در آپایرون نقد نمی کند.

ارسطو در فقرهای از کتابش دربارهی دموکریتوس (به روایت سیمپلیکیوس، آسمان، ۲۹۵/۹، ۴۸ ۶۸) حرکت اصلی اتمها را با فعل στασια عند کشمکش کردن، ناجور یا در حالت ناسازگاری بودن ـ توصیف می کند، که استعارهای بر اساس پدیدهی کاملاً شناخته شدهی ستیزهی داخلی در دولتهای یونانی است: «اتمها ناجوراند، و به سبب ناهمانندی و تفاوتهای پیش گفتهی شان در خلا حرکت می کنند». تبیین های مفسران ارسطو این ستیزهی تن به تن را ملموس تر ساخته است: «این اتمها... در خلاً در حرکت اند، و به هنگام گذشتن از کنار یکدیگر به هم میخورند، و در نتیجه بعضی بر حسب تصادف برمی گردند و بعضی دیگر در هم میپیچند» (سیمپلیکیوس، آسمان، ۲۴۲/۲۱، ۶۸A۱۴): «دموکریتوس می گوید که اجسام نخستین، یا اجسام سفت، وزن ندارند بلکه بر طبق برخورد با یکدیگر در نامتناهی حرکت می کنند.» این یکی از دو فقره ی موجود در عقاید placita است که به روشنی وزن داشتن اتمها را انکار می کنند. فقره ی دیگر ۱، ۳، ۱۸ (۸۴۷) است، که در آن بین دموکریتوس و اپیکوروس از این جهت فرق قایل شده است: «اتمها این سه ویژگی را دارند، شکل و اندازه و وزن. دموکریتوس اتم را دارای دو ویژگی شکل و اندازه می داند، اما اپیکوروس وزن را به عنوان ویژگی سوم اضافه می کند؛ زیرا مى گويد كه اجسام بايد در اثر تأثير [πληγη، تحت اللفظى: «ضربه»] وزن حركت كنند: در غير اين صورت حركت نخواهند داشت.»

بر پایه ی این فقره، اپیکوروس از وزن به عنوان ضربه سخن می گوید، تعبیر نامتعارفی که همانند تصحیح مِنْ عِندی اصطلاح اتمیان قدیم به نظر می رسد. گوینده ای در محاوره ی درباره ی سرنوشتِ De fato کیکرو (۲۰/۴۶) کوینده ای در محاوره ی درباره ی به ابداع «انحراف اتمی» داشتند: «اتمها نیروی می پرسد اپیکوریان چه نیازی به ابداع «انحراف اتمی» داشتند: «اتمها نیروی

محرکهی دیگری دارند: از دیدگاه دموکریتوس تکانهای که وی پالاگان Plagan [ضربه] می نامد، و از دیدگاه شما، ای اییکوروس، نیروی گرانش یا وزن». آئتیوس (۱، ۲۶، ۲، ۴۸۸۶۶) از «برگشت و حرکت و ضربه ( $\pi\lambda\eta\eta\eta$ ) ی ماده» در دموکریتوس سخن می گوید، و سیمپلیکیوس می گوید که دموکریتوس «اتمهایش را طبعاً بی حرکت می دانست [یعنی، اتمها «حرکت طبیعی» به معنای ارسطویی ندارند] اما میگفت که اتمها در اثر برخورد [ضربه، برکت] حرکت می کنند». این با عقیده ی خود ارسطو ( درباره ی آسمان، ۳۰۰۵۱۱ و سیمپلیکیوس در تفسیرش از این فقره) میخواند که حرکت اتمها «قسری» است، حرکتی که بر پایهی آموزهی خود ارسطو باید حرکت پیش طبعی (eta lpha)لحاظ شود. به نظر مى رسد تفاوت دموكريتوس با اپيكوروس از اين جنبه، به خوبی معلوم بوده است. در دربارهی غایاتDe finibus کیکرو می خوانیم (۱، ۶، ۱۷): «دموكريتوس عقيده داشت كه اتمها در خلاً نامتناهي حركت ميكنند، كه در آن نه بالا و جود دارد نه پایین نه مرکز نه خارج، به گونهای که با یکدیگر برخورد، و یکدیگر را منحرف میکنند.» این گوینده نه تنها مانند ارسطو در دربارهی آسمان، ۲۷۵b۲۹، به نظر میرسد که حرکت رو به پایین را به عنوان حرکت اجتنابنایذیر نفی میکند، بلکه در ادامهی سخنش از «اشتباهات شخصی اپیکوروس» یاد میکند و میگوید که نخستین اشتباه اپیکوروس این است که فرض می کند اتمها در اثر وزنشان به پایین می روند. تفوذ ارسطو و

۴. اپیکوروس دریافت که اجسامی که وزنهای متفاوت دارند در خلاً با سرعت یکسان سقوط میکنند، و برای توجیه برخورد آنها به اتمهایی متوسل شد که نیروی مستقلی برای گاه گاه منحرف شدن از مسیرشان دارند. باید بپدیریم که اگر دموکریتوس حرکت پیش کیهانی را به مثابه سقوط دریافته باشد، باید از این نکته ناآگاه بوده باشد. این که آیا اپیکوروس این دریافت را به دموکریتوس نسبت داده و سپس ادعا کرده که عقیده ی او را تصحیح کرده است یا نه، امری است بحث برانگیز. (بیلی، Atom.Id، را با آلفیری، Atom.Id، یادداشت ۱ مقایسه کنید.) اگر اپیکوروس چنین نسبتی به دموکریتوس داده باشد، می توانیم مطمئن باشیم حقایسه کنید.) اگر اپیکوروس چنین نسبتی به دموکریتوس داده باشد، می توانیم مطمئن باشیم حقایسه کنید.) اگر اپیکوروس چنین نسبتی به دموکریتوس داده باشد، می توانیم مطمئن باشیم حقایسه کنید.)

سنت مشایی مانع نادیده گرفتن مسئلهی حرکت «طبیعی» اتمهاست، هرچند منطقاً این مسئله بر حرکاتی که اتمها در اثر برخورد با یکدیگر می یابند تقدم زمانی ندارد. برای خود دموکریتوس چنین مسئله ای مطرح نبوده است.

از سوی دیگر ارسطو در کون و فساد (۳۲۶a۹) میگوید: «هر اتم هرچه بزرگ تر باشد، سنگین تر است.» این تنها جملهای است که ارسطو در آن صراحتاً اتمها را دارای وزن می داند، اما اگر وی نسبت دادن وزن به اتمها را درست نمی دانست، قطعاً اتمیان را محکوم می کرد، همان گونه که فیثاغوریان و افلاطون را به سبب به حاصل آوردنِ اجسام وزن دار از عناصر بی وزن محکوم

که او را بد فهمیده است. (نگا: آلفیری، همانجا.) دیروف (Demokristud. 38) استدلال میکند که اگر هر اتم وزن داشت، «همه» باید پیوسته بی حد و مرز سقوط میکردند، و فضای بالا به صورت افزاینده ای خلاً می شد. از آنجا که نه تنها فضا بلکه تعداد اتمها نیز نامتناهی است، این اعتراض بی اساس می نماید. اما شواهد موجود بر ضد ریزش رو به پایین و اصلی اتمها آن اندازه کوبنده است که لاژم نیست خودمان را به زحمت بیاندازیم و به سود دموکریتوس استدلالهای شرطی بیاوریم.

5. καιτοι βαρυτερον γε κατα την υπεροχην φησιν Δημοκριτος εκαστον των αδιαιρετων.

ترجمه های ژوکیم (که سامبورسکی در طبیعیات، سوم، پذیرفته است) و کریک و فورستر اساساً یکی هستند. نمی توانم بپذیرم که این کلمات، اگر به معنای ظاهرشان گرفته شوند، به این معنای نامعقول باشند که «هر اتم از اتم های دیگر سنگین تر است»، معنایی که دیروف (ACP, 97, n. 412) را بر آن وامی دارد که متن را تغییر دهد و چرنیس (Pemokritstud. 33, را بر آن اندازهای ساختگی در پیش نهد. نیز نگا: برنت، EGP، بادداشت ۱.

ج. عبارت το μεισον ειναι βαρυτερον αυτων را معمولاً به عنوان جمله ی دوم نقل کردهاند، اما به عقیده من چرنیس قطعاً نشان داده است (۹۷، ACP) بادداشت ۴۱۲) که این کلمات بر مرکبات دلات میکنند. سه کلمه ی των δε συνθετων که بادداشت بر مرکبات دلات میکنند، سه کلمه ی بادداشت بالافاصله آمدهاند سخن چرنیس را غیرطبیعی می نمایانند، اما کل استدلال ارسطو مستلزم آن سخن است، و نخستین بار نیست که او بی دقت و نازیبا سخن می گوید. (این یادداشت را می توان تصحیح ترجمه ی من در ویرایش لوثب [از درباره ی آسمان] دانست.)

کرده است، ولی او هرگز اتمیان را از این نظرگاه محکوم نمی کند. علاوه بر آن این جمله ی تئوفراستوس در درباره ی حواس، ۶۱، که «دموکریتوس سنگین و سبک را از طریق اندازه تشخیص می داد» نیز به اتمها دلالت می کند. این تعارض آشکار با شاهدِ تا این جا بررسی شده را جملهای در سیمپلیکیوس (در آسمان، ۵۶۹/۵، با شاهدِ تا این جا بررسی شده را جملهای در سیمپلیکیوس (در آسمان، ۵۶۹/۵، اما زمینه کرده است که هم چنین این را نیز می گوید که اتمها وزن دارند، اما زمینه ی آن به گونه ای است که در این نکته تردیدی باقی نمی گذارد که وی در مقام توصیف حالت چیزها در درون گرداب کیهانی است، نه توصیف رفتار اتمهای آزادانه شناور در خلاً.۷

پس می توان نتیجه گرفت که لئوکیپوس و دموکریتوس دلیلی نمی دیدند که به جز این حقیقت که اتم ها در خلا نامتناهی آزاداند علت مثبت دیگری در باب حرکت آنها در پیش نهند و به اتم ها هیچیک از حرکاتی را که ارسطو «طبیعی» می نامد نسبت ندادند. آنها پذیرفتند هنگامی که هیچ مانعی در کار نباشد حرکت ویژگی ذاتی و ازلی ماده است. حرکت اتم ها حرکتی مبهم و بی نظم در همهی جهات است، و چون ازلی و بی آغاز است، معقول است بگویند که

۷. بنابراین، این فقره و فقرات متناسب با آن به بعد از پیدایش جهان مربوطاند، پایین ص ۴۱۰. در هر صورت این فقره هم کناریِ تا اندازهای غیرانتقادی اپیکوروس و دموکریتوس را نشان میدهد. او [یعنی، سیمپلیکیوس. م] در طبیعیات،۱۳۱۸/۳۵ (۶۸۹۵) ابهام مشابهی از خود نشان میدهد: میگوید که اتمها به سبب وزنشان از میان خلاً بیمقاومت حرکت میکنند (چنانکه این قطعاً نظر اپیکوروس است)، اما سپس این حرکت را با کلمهای توصیف میکند که نمی تواند به نحوی سازگار بر سقوط رو به پایین اطلاق شود. (کلمهی مخدوش نمی تواند به نحوی سازگار بر سقوط رو به پایین اطلاق شود. (کلمهی مخدوش چندان قاطعانه نمیگویم، و بر اساس تصحیح حدسی به περπαλασσεσθαι ترجمه چندان قاطعانه نمیگویم، و بر اساس تصحیح حدسی به ۲۹۱۵ تردیدهای مشروعی در نمیکنم، زیرا مک دیارمید در مقالهاش در ۲۹۱۵، این تصحیح را عموماً پذیرفتهاند (چنانکه در باب این تصحیح را عموماً پذیرفتهاند (چنانکه در باب این تصحیح را عموماً پذیرفتهاند (چنانکه در کریک دراین)، و آلفیری، ۸۸ (۸ مند از آن دفاع کرده است.)

برخوردها و برگشت اتمها جهت حرکتشان را تعیین میکنند همانگونه که ماهیت تصادفی حرکت موجب برخوردهای آنهاست. «اتمها بر طبق برخورد با یکدیگر حرکت میکنند.» ۸ «ضرورتی» که حرکت آنها را هدایت میکند و گاه گاه گردابی کیهانی به حاصل می آورد عبارت است از «برگشت و حرکت و تأثیر ماده». ۱

اینها تنها اطلاعاتِ لازم برای به حاصل آوردنِ (از میان بی شمار نظامهای دیگر) جهانی همانند خود ما با صخره ها و درختان، آدمیان و حیوانات، پرندگان، تغییرات و مرگها، و همهی ادراکات حسی ما از دیدن و صدا و بو و مزه است. اتمهای متحرک موجب همهی اینها می شوند. «آنها می گویند که طبیعت در معرض حرکت مکانی است،... اما اجسام نخستین دستخوش هیچ صورت دیگری از تغییر نیستند. اینها فقط در محصولات خود تأثیر می کنند، محصولاتی که از طریق ترکیب و جدایی اتمها رشد می کنند و تحلیل می روند» (ارسطو، طبیعیات، ۲۶۵ ۲۵).

۸. آئتیوس (۱، ۲۲، ۳، ۴۸ ۴۷) می گوید که تنها حرکتی که دموکریتوس پذیرفت παλμος بود،
کلمه ای که بعدها اپیکوروس ( اپیکوروس، ۱/۴۳) بر حرکت نوسانی اتمها به هنگام گیر
افتادن یا محبوس شدن در اجسام مرکب اطلاق کرد، و کریک (کریک ـ راون، ۴۱۸) عقیده دارد
که آئتیوس «ایده ی اپیکوری را در دموکریتوس خوانده است». با این حال، به کار بردن واژه ی
عمل παλμος در مورد آن گونه حرکتی که در بالا توصیف شد چندان نامناسب نمی نماید. این واژه،
اسم فعل از سم شعل از سم به به معنای لرزش و نوسان کردن یا تکان دادن است، و به معنای
پذیرش لرزش و تکان یا ارتعاش، توصیف خوبی از برخورد و برگشتن اتمهاست. همواره باید به
یادداشت که همان گونه که حرکات اتمها آغاز ندارد، به همین سان برخورد و گرفتار شدن آنها
نیز آغاز ندارد. (کاربرد سم به سومر بازمی گردد، و παλμος در آثار هیپوکراتی و ارسطو به
عنوان اصطلاحی پزشکی به معنای تپش قلب به کار رفته است. نگا: [LS].)

۹. در مورد این تعریفِ αναγκη [= ضرورت] در آئتیوس، ۲،۲۶ (۶۸۸۶۶) رک: سکستوس، بر ضدریاضی دانان، ۹/۱۱۳ (۸۸۳).

۵

### جهانهای بیشمار:

# ييدايش جعان

<sup>1.</sup> سیمپلیکیوس، آسمان، ۲۹۵/۲۱؛ احتمالاً هنوز از رسالهی Περι Δημοκριτον [= دربارهی دربارهی دربارهی دربارهی

خلانامتناهی از یکدیگر جداهستند و از لحاظ شکل و اندازه و موقعیت و نظم با خلانامتناهی از یکدیگر جداهستند و از لحاظ شکل و اندازه و موقعیت و نظم با یکدیگر متفاوت اند، در خلا در حرکت اند، و از یکدیگر سبقت می گیرند و با یکدیگر برخورد می کنند. بعضی بر حسب تصادف برمی گردند، بعضی دیگر هرگاه شکل و اندازه و موقعیت و ترتیب شان مناسب باشد با یکدیگر درگیر می شوند و بدین سان پیدایش چیزهای مرکب را به حاصل می آورند.» در نقل قول سیمپلیکیوس از ارسطو بعضی از این شکلها شمارش شده است قول سیمپلیکیوس از ارسطو بعضی قلاب داراند، بعضی تو خالی اند، بعضی کو ژاند، و بعضی دیگر تفاوتهای بی شمار دیگر دارند».

از آنجا که نه اتمها و نه خلاً حدی ندارد، نظامهای بسیار و گوناگون ساخته شدهاند، که کیهان مایکی از آنهاست. بعضی از این نظامها دوباره منهدم می شوند، بعضی دیگر با ما هستند. همانگونه که پیرو دموکریتوس به روشنی تصویر کرده است، بعید است که در نامتناهی فقط جهانی واحد به حاصل آید چنانکه بعید است در مزرعهای وسیع فقط یک خوشه رشد کند. به قول هیپولیتوس (ردّ، ۱۳،۱۳، ۲،۱۳۸) خود دموکریتوس گفته است که

جهانهای بی شماری بااندازه های متفاوت و جود دارند. در بعضی از آنها نه خورشید و جود دارد نه ماه، در بعضی دیگر خورشید و ماه بزرگ تر از آنِ ما هستند و بعضی دیگر بیش از یک خورشید و ماه

<sup>-&</sup>gt; اسلافش، تنها به لئوكيپوس و دموكريتوس نسبت مى دهد (و با تحسين مى گويد كه دموكريتوس «به نظر مى رسد كه درباره ى همه چيز انديشيده است): γενεσις و φθορα موضوع تركيب و جدايى اتمهاست (يعنى: تشكيل و تحليلِ تركيبها)، در صورتى كه αλλοιωσις عبارت است از تغيير نظم و موقعيت آنها در تركيب ( كون و فساد، ٣١٥a٣٥ و ٥٤).

٣. مترودوروس اهل خيوس، به گزارش آثتيوس (ديلز ـ كرانتس، ٧٠٨٤).

دارند. این جهان ها در فاصله های نامنظم قرار گرفته اند، فاصله شان در جهتی بیشتر و در جهتی دیگر کمتر است، و بعضی در حال شکوفایی اند و بعضی روی به زوال دارند. این جا به وجود می آیند و آن جا از بین می روند، و در اثر برخورد با یکدیگر تباه می شوند. بعضی از این جهان ها نه حیوان و گیاه زنده دارند نه آب.

تحسین مردی که تخیل علمی او آن اندازه فراتر از تجربه ی محدود زمانش او ج میگیرد که چنان تصویری از گوناگونی نامتناهی نظامهای کیهانی در پیش می نهد که از بعضی جنبه ها دانش کیهان شناختی جدید را پیش می کشد گریزناپذیر است. ما هم چنین به رهایی کامل او از هرگونه تبیین جاندارانگارانه و غایت انگارانه توجه داریم. مقابل نشاندن او با آناکساگوراس، که به عقیده ش فایت انگارانه و همه چیز را نظم می بخشد » بی شک آگاهانه است. ۴

۴. وجود جهانهای بی شمار از دیدگاه لئوکیپوس و دموکریتوس را دیوگنس لاثرتیوس (۹/۳۱ و ۴۴) و سیمپلیکیوس، آسمان، ۲۰۲/۱۶ (۶۷۸۲۱) مختصر ذکر کردهاند، و وجود چنین جهانهایی از دیدگاه «اتمیان» به طور کلی را دیونوسیوس به روایت اثوسیبوس در آمادگی انجیلی ۱۴/۲۳ (۶۸۸۴۳) ذکر کرده است. کیکرو (آکادمی انجیلی ۴۸۱۹ (۶۸۸۴۳) ذکر کرده است. کیکرو (آکادمی قدیم، ۲، ۱۷، ۵۵) اضافه میکند که بعضی از آنها مطلقاً از یکدیگر تمیزناپذیراند. این سخن شاید درست باشد، زیرا منطقی است که تعداد بی شمار اتمها در فضا و زمان نامتناهی همانگونه که ترکیبهای متفاوت به بار می آورد، ترکیبهای یکسان نیز به حاصل آورند. (رک: کرشنشتاینر، ۱۶۶۳ به بادداشت ۲.) از سوی دیگر سخن کیکرو ممکن است ناشی از بدفهمی باشد. سیمپلیکیوس (آسمان، ۱۸/۳۱۰) با به کار بردن زبان مشایی می گوید:

οι δε Δημοκριτον κοσμοι εις ετερους μεταβαλλοντες εκ των αυτων ατομων οντες οι αυτοι τω ειδει γινονται ει και μη τω αριθμω.

البته این عبارت فقط به این معناست که انواع واحدی و جود دارند، اما ملاحظهی مشابهی ممکن است خواننده ی بی احتیاط را به این فرض رهنمون شود که آنها فقط صورتاً یکی هستند.

دیوگنس لائرتیوس تنها توضیح منشأ کیهان به قول لثوکیپوس را حفظ کرده است (۹/۳۰ و بعد). او پس از «بیانی مختصر»، «جزئیات» را اینگونه شرح می دهد:۵

#### همانگونه کهپیشتر گفتیم، کلْ نامتناهی است. بخشی از آن پُر است

٥. ديلز مورد توجه قرار داده است كه منشاء اين تبيين كاملاً تثوفراستوسى است (عقايدنگاري، ۱۶۵)، و آلفیری بر عاری بودنِ این تبیین از افزوده های اییکوری تأکیده است (Atomisti، ۲، یادداشت ۴). با وجود این نمی توان از آلفیری پیروی کرد آنجا که مدعی است این عاری بودن همچنین شامل آن فقرات آئتیوس می باشد که دیلز \_ کرانتس در A۲۴ به عنوان قطعاتی از نظام جهانی بزرگ لئوکیپوس بازسازی کردهاند. (بسنجید با اثر آلفیری .۱۰۸ ، Atom. Id. دربارهی این که این فقره اپیکوری است لاییمن، Mechanik، ۱۹ و بعد، مدتها قبل بحث کرده است. نيز نگا: برنت، EGP، ۳۳۹، و با جزئيات بيشتر، اسپوئري، ۲.Späthell. Berichte و بعد.) آلفیری در همان یادداشت بازسازی کیهان آفرینی اتمی قدیم از سوی هامر ـ جنسِن را ستایش میکند، کیهان آفرینیی که وی از طریق روشن ساختن تبیین تا اندازهای مبهم دیوگنس در پرتو کیهان آفرینی تیمائوس افلاطون به آن دست یافته است. هرچند بسیاری از محققان بعدی از این خانم پیروی کردهاند، درون مایه های دموکریتوسی تیمانوس را نمی توان امری اثبات شده تلقی کرد. نگا: دیلز \_ کرانتس، دوم، ۸۳ یادداشت، جایی که این نتیجهگیری که «لازم است کل مسئله از نو بررسی شود» بی شک درست است، چنان که این سخن نستله نیز درست است که برنهاد این خانم «بر مبانی لرزانی استوار است» (۱۰۹۹، ۲۰۹۹). برنهاد این خانم مستلزم این عقيده است كه افلاطون قبلاً تيماثوس را شروع كرده بود، تا اين كه به بخش خيال رسيد، و ناگهان با دموکریتوس آشنا شد و قسمتهایی از بقیهی آن را از نظرگاهی کاملاً متفاوت نوشت. استدلال این خانم اغلب سطحی و گاهی اشتباه است، فی المثل آنجا که می گوید ( Philos. ) انكار نظریهی اتمی زمینهی انكار (۱۰۳،۱۹۱۰ ، Arch. f. Gesch.d. افلاطون در مورد بالاو پایین، است. دلیل افلاطون برای کنار گذاشتن مفاهیم بالاو پایین این است که του παντος ουρανου σφαιροειδους οντος [= زیرا که کل آسمان کروی است]؛ و این همان دلیل ارسطوست. بلافاصله پس از این سخن، خانم اینگونه نتیجه میگیرد که «اگر کسی بپذیرد که نظریهی اتمی در پشت نظریهی تیماثوس قرار دارد، میتوان از تیماثوس به عنوان منبعی برای افزودن به دانش ناقص مان از اتم گرایی استفاده کنیم». منبعی تا اندازهای تیره!

و بخشی خالی، و او اینها ٔ را عناصر می نامد. جهان های بی شمار از این عناصر تشکیل می شوند و به این عناصر منحل می گردند. راه تشکیل آنها این است: اجسام [اتمهای] بسیاری که دارای هرگونه شکل اند از نامتناهی جدا می شوند و به درون خلاً بزرگ جریان می یابند، و هنگامی که اینها در توده ای جمع می آیند گرداب واحدی تولید می کنند، و از حرکتی پیروی می کنند که در اثر آن برخورد می کنند و به هرگونه راهی باز می گردند، و شروع به تقسیم شدن می کنند، و همانند به سوی همانند کشیده می شود. اما چون به سبب تعداد بی شمارشان دیگر نمی توانند در حالت تعادل حرکت کنند، اتمهای کو چک به خارج خلاً می گذرند، به گونه ای که گویی از صافی می گذرند، به گونه ای که گویی از صافی می گذرند، به بیکدیگر می چسبند و در

- و. یعنی، پُر و خالی. این سخن صرفاً تکرار سخن ارسطو در مابعدالطبیعه، ۹۸۵b (بالا، ص ۳۴)
   است، و گفته نشده است که لئوکیپوس کلمه ی στοιχειον [= اصل] را بر اتم ها اطلاق کرده است.
- ۷. κ της απειρον باید خوانده شود؛ رک: گالن [= جالینوس] (دیلز \_ کرانتس، κ της απειρον .σ δε κενον χωρα τις: (۶λΑ۴۹
- ۹. ασπερ διαττωμενα. این فعل به این معانی است: (۱) از صافی گذراندن مایع است (افلاطون، کراتولوس،۴۰۲)؛ (۲) ساییدن یا رنده کردن جسمی سخت از میان تور برای تبدیل آن به گرد یا پوره، چنانکه در رسالهی هیپوکراتی ۲۱، ۵۱۰ (چهارم، ۴۲۴) و تئوفراستوس، تاریخ گیاهان، ۳، ۱۸، ۵، و احتمالاً در افلاطون، سوفیست، ۲۲۶b، آمده است؛ (۳) الک کردن، پیاهان، ۳، ۱۸، ۵، و احتمالاً در افلاطون، سوفیست، ۲۲۶b، آمده است؛ (۳) الک کردن، پیاهان، ۳، ۱۸، ۵، و احتمالاً در افلاطون، سوفیست، ۲۲۶b، آمده است؛ (۳) الک کردن، پیاهان بیاهان بیا

پیوند با یکدیگر حرکت می کنند، و به این ترتیب نخستین مرکب کروی راتشکیل می دهند. از این ترکیب گونه ای پرده جدامی شود که در درونش هرگونه جسمی دارد. این ها متناسب با مقاومت مرکز می چرخند، و هر اندازه اجسام مجاور در اثر برخورد، پیوسته در درون گرداب با یکدیگر حرکت می کنند پرده نازک می شود. بدین سان زمین در اثر گرد آمدن اجسامی که به سوی مرکز در حرکت بودند شکل گرفت. پرده ی محاط نیز در اثر سرازیر شدنِ اتم ها از خار ج

- مانند الک کردن آرد (افلاطون، تیمائوس، ۷۳۵، یادداشت تیلور را نیز در آنجا ببینید)؛ (۴) باد دادنِ غله، با فرض صحت διηττησεις در پلوتارخوس ۶۹۳۵، گمان نمی کنم این معانی به ما اجازه دهند که دربارهی حرکت اتمها از این کلمه هر نتیجهای استنتاج کنیم، چنانکه هامر ـ جنسن و موندولفو استنتاج کردهاند.
- ۱۰. کرشنشتاینر یادداشت سودمندی در مورد کلمهی  $\sigma v \sigma \tau \eta \mu \alpha$  در ۱۹۵۹، ۱۹۵۹، ۴۴۱، ۱۹۵۹ یادداشت  $\pi$  دارد.
- 11. ملاحظات او را در همان، ۱۶ ۴۴۱ ببینید، جایی که تفسیر دیگران را نقد میکند. دریافتن این ملاحظات او را در همان، ۱۶ ۴۴۱ ببینید، جایی که تفسیر دیگران را نقد میکند. دریافتن این که کل ساختار چگونه می تواند «مانند پردهای جدا ماند» (کریک ـ راوِن) دشوار است، زیرا به نظر می رسد که آن از همه ی انمهای موجود در گرداب کیهانی، از مرکز تا پیرامون، تشکیل می شود. با وجود این، با توجه به ناقص بودنِ این تبیین محال نیست که مقصود از می شود. با وجود این، با توجه به ناقص بودنِ این تبیین محال نیست که مقصود از می شود (۲۷۸۲۳).
- ۱۲. κατα την του μεσου αντερεισιν .۱۲ یادداشت ۱۴) این عبارت دشوار است. اتم ها به سختی می توانند به سبب مقاومت مرکز (یعنی ادداشت ۱۴) این عبارت دشوار است. اتم ها به سختی می توانند به سبب مقاومت مرکز (یعنی احتمالاً توده ی سختی که قبلاً در مرکز تشکیل شده است) بچرخند؛ بلکه، همانگونه که بیلی می گوید (۹۶ ، Atomists)، سرعت چیزها هر چه به مرکز نزدیک شوند باید کندتر و ضعیف تر شود. نبیین برنت نیز چنین است، ۴۴۶ ، EGO، به عقیده ی دموکریتوس اجسام آسمانی بسیار آهسته تر از اجسام نزدیک به زمین می چرخند، زیرا کمتر تحت تأثیر حرکت گرداب اند (لوکرتیوس، ۵/۶۲۳ و بعد؛ برای جزئیات نگا: ۱. Löwenheim Wissenschaft D.s.

بزرگ شد؛ و همچنان که می چرخید چیزهایی را که با آنها برخورد می کردند بر خود می افزود. بعضی از اینها در هم پیچید و ترکیبی ساخت که نخست آبدار و گل آلود بود، اما در اثر چرخش به همراه گرداب کلی خشک شد و آتش گرفت و جوهر ستارگان را پدید آورد. ... همهی ستارگان در اثر سرعت حرکت شان فروزان شدند... همان گونه که جهان پدید آمده است، به همان سان نیز رشد می کند، و به حکم گونه ای ضرورت کاهش می یابد و تباه می شود، او ماهیت این ضرورت رامعین نمی کند.

چون کتاب لئوکیپوس را نداریم، باید هر آنچه را میتوانیم از این خلاصه ی تئوفراستوس درباره ی سخنان لئوکیپوس برگیریم. باید پرهیز از جزم گرایی را در این جا یادآوری کنم. اگر بخواهیم خود لئوکیپوس را بخوانیم شاید هنوز با یکی از موانع فهم رو به رو شویم. از این فقره و از فقرات دیگر به روشنی بر میآید که او و دموکریتوس تشکیل جهان را با اصطلاحات مناسب با زایش حیوان توصیف کردهاند، و این امر ممکن است به خوبی به حذف یا مبهم شدن پیوندهای خاصی منجر شود که انتظار داریم در رشتهای از فراشدهای مکانیکی بیابیم. در این که فرایند پیدایش جهان در چشم این دو متفکر فرایندی مکانیکی بود لازم نیست شک کنیم. اگر دموکریتوس انسان را جهان صغیر نامید (پارهی ۳۴)، مقصود او تشبیه فرایندهای آلی به فرایندهای غیرآلی بود، نه برعکس. با وجود این همین تشبیه نیز تحت تأثیر نظریههای قدیم مربوط به پیدایش جهان است، مانند نظریهی آناکسیماندروس، که جهان را موجودی زنده و رشد کننده

-- ۱۳. من نیز همچون کرشنشتاینر دلیلی برای تغییر کلمه ی επεκρυσιν نمیبینم. ملاحظات او را ببینید، همان، ۴۴۶، یادداشت ۴.

میدانست، و اینگونه اندیشیدن هنوز کاملاً کنار گذاشته نشده است. پوشش خارجی جهان پردهای ( $v\mu\eta\nu$  = هومن) است از آنگونه که جنین را در زهدان در بر میگیرد. <sup>۱۴</sup> جهانها تا رَسِش رشد میکنند، <sup>۱۵</sup> سپس فرسوده میشوند و سرانجام میمیرند.

پس جهان اینگونه تشکیل شده است: تعداد بی شماری اتم با اشکال متفاوت از ازل و جود داشته اند که در فضای نامتناهی با حرکتی بی نظم و بی هدف و بنابراین در فواصل بی نظم در حرکت بوده اند. جایی که مکان بزرگی خالی از اتم ها باشد، اتم ها به درون آن می ریزند و به علت بیان نشده ای چرخشی دورانی تولید می کنند. شاید علت این امر به سادگی این باشد که در مکان نامتناهی و با و جود اتم های بی شماری که از لا در حرکت اند، هرگونه حرکتی باید از برخورد آنها در این جا و آن جا به حاصل آمده باشد. فقط هنگامی که حرکت شکل چرخشی به خود می گیرد کیهان به حاصل می آید. هر چند همه ی اتم هایی که به درون آن می رسند به درون قالب کلی چرخش کشیده می شوند، هنوز پیوسته از روی

۱۴. کلمه πτων نیز، که می گویند لئوکیپوس و دموکریتوس در این ارتباط به کار بردهاند (آئتیوس ۴۴۰، کلم ۲۲،۲،۲ (۲۰۲۲)، به همان معناست. نگا: کوشِنِشتاینر، همان، ۴۴۴، و رک: جلد ۷ فارسی، ص ۲۴۰، یادداشت ۱. νμαγν را در مورد پوست یا پرده ی داخل پوسته ی تخم مرغ نیز به کار بردهاند، و منبع بی واسطه ی ما به رغم متأخر بودنش، دلالت می کند که تبیین اُرفه ای، نظم جهان را به نظم تخم مرغ تشبیه می کند: نسبت پوسته به تخم مرغ مانند نسبت آسمان خارجی به جهان را به نظم تخم مرغ آشر یکسره از آسمان آویزان است، به همین سان νμαγν نیز از پوسته آویزان است، به همین سان νμαγν نیز از پوسته آویزان است. (منبع عبارت است از ان اله اله اله و ص ۱۳۰ د برات می تواند به معنای پوسته آویزان است. باردی ۷۰، جلد ۷ فارسی، ص ۶۱ و ص ۱۳۰ د γναγν می تواند به معنای خود پوسته باشد قبل از آن که سخت شده باشد، ارسطو، پیدایش جانو ران، ۲۵۲۵۳۲) این مفاهیم قدیم تر از لئوکیپوس اند.

<sup>1</sup>۵. هیپولیتوس (دد ۴۸۸۴۰،۱/۱۳،۵ ویار کلمهی ακμασειν را به عنوان کلمهای دموکریتوسی در این ارتباط به کار برده است.

یکدیگر میجهند و همهگونه چرخشی در درون آن به حاصل می آورند. ۱۶ این جاست که قانون اصلی اتم گرایی در کار می آید: همانند به سوی همانند متمایل است، و همانند بر روی همانند عمل می کند. این قانون را، از آن جا که در حرکت اتمها ریشه دارد و بنابراین به اتمهایی که به لحاظ اندازه و شکل شان مشابه اند محدود است، می توان در جهانهای آلی و غیر آلی نیز در کار یافت. عمده ترین فقره عبارت است از پاره ی ۱۶۴ دموکریتوس، جایی که به نقل سکستوس او قانون را در جهان حیوانات از طریق تمایل موجودات یک نوع به گرد هم آمدن، و در چیزهای بی جان از طریق عمل الک کردن و دور ریختن ریگها به وسیله ی موج در ساحل توضیح می دهد. هر چند او در تشبیه الک

1. من عبارت προσκρονοντα και παντοδαπως κυκλουμενα عبارتی که هامر ـ جِنسِن، و آلفیری به پیروی از او (در اد اد به بیروی از او ادر آلفیری به پیروی از او ادر آلفیری به بیروی از او ادر آلفیری به بیروی از او ادر آلفیری به بیروی از این محققان از πλοκανον نامنظم مانند لرزش الک است (یا بیشتر مانند لرزش پنجه؛ زیرا این محققان از πλοκανον نامنظم مانند لرزش الک است (یا بیشتر مانند لرزش پنجه؛ زیرا این محققان از آنجا حاصل چرخش، تیماثوسِ افلاطون به ποσκινον دموکریتوس استدلال میکنند). از آنجا حاصل چرخش، کنیم، που ολον δινη و اجرام آسمانی آن در حال چرخشاند، باید دو πον ολον δίνη کنیم، που ολον δινη که ستارگان چرخنده را منتقل میکند، ستارگانی که حرکتشان کاملاً متفاوت با που ολον این نظر عبارت است از این فرضِ کاملاً اثبات ناشده که πολο است. عمده ترین حامی این نظر عبارت است از این فرضِ کاملاً اثبات ناشده که πολο اتمیان الگویی است برای حرکت آشوبیِ تیماثوس افلاطون، ۵۲۵. اما افلاطون در آنجا حرکت پیش کیهانی را توصیف میکند، و اگر او نظام اتمیان را در نظر داشته باشد، که امری ممکن است، باید حرکت در مد نظر او را با حرکت پیش کیهانی اتمیان مقایسه کنند، نه با ممکن است، باید حرکت در مد نظر او را با حرکت پیش کیهانی اتمیان مقایسه کنند، نه با

بی شک، همانگونه که سکستوس میگوید (دموکریتوس، پارهی ۱۶۴)، دموکریتوس برای توضیح آموزه ی «همانند به سوی همانند» استعاره ی الک کردن را به کار برده است، اما بر اساس این تبیین ضرورت مشابه دانستن  $\delta \iota \nu \eta$  کیهانی به حرکت الک بیش از این نیست که  $\delta \iota \nu \eta$  مانند امواج دریا مو جدار است، مثالی که سکستوس بلافاصله می گوید که دموکریتوس به عنوان پدیده ی مشابهی به کار برده است.

عدس و گندم و غلات پوست کنده را ذکر میکند، تفاوتهای اصلی مربوط به نوع آنها نیست بلکه به شکل آنها مربوط است، چنانکه ریگها بر این دلالت دارند («ریگهای دراز به جایی میروند که سایر ریگهای دراز میروند، و گرد به سوی گرد، چنانکه گویی مشابهت آنها دارای نیروی جاذبه است») و چنانکه آئتیوس در تفسیرش چنین میگوید. ۱۷ ارسطو بر اینکه همانند بر روی همانند عمل میکند تأکید کرده است (کون و فساد، ۲۲۳b۱۰):

دموکریتوس...میگوید که فاعل و قابل یکی یا شبیه هستند: ممکن نیست چیزهای ناجور بر یکدیگر عمل کنند، اما اگر آنها با و جود این گونهای تأثیر متقابل، هر چند متفاوت، بر یکدیگر دارند، دلیل آن این نیست که آنها متفاوت اند بلکه این است که بعضی ویژگی مشترک دارند.

ارسطو این آموزه را مختص به دموکریتوس می داند، که در نظر اول شگفتانگیز است، برای این که این آموزه به گونه ی چشمگیری در امپدکلس و در جدایی ناهمانندها در چرخش پدید آورنده ی کیهانِ آناکساگوراس به چشم می خورد. شاید توجیه این کار ارسطو این باشد که از دیدگاه اتمیان این ادعا که فاعل و قابل تفاوت ندارند، بلکه هر چیزی تحت تأثیر متقابل همانندهاست، امکان

και ερεβινθους: (اشتیوس، ۴، ۱۹، ۳، ۱۹، ۴، ۶۸Α۱۲۸) الله غلط چاپ شده است): και ερεβινθους (اشتیوس، ۴، ۱۹، ۳، ۱۹، ۴، ۶۸Α۱۲۸) الله خوب شده است): επι το αυτο συναγελιθεται τα ομοιοσχημονα ωστε χωρις ειναι τους κυαμους δε και επι των κοσκινευοντων δε دن، سوا کردن بود، تشبیه آسان می شد (چنانکه گُمپرتس خوشبختانه بی آنکه دچار مشکلی شود این گونه فرض کرده است، Gr.Th. (۳۳۶c)، اما سندی دال بر این نمی بینم که  $\pi λοκανον$  بتواند  $\pi λοκανον$  بتواند  $\pi λοκανον$   $\pi λοκανο$ 

عاملهای خارجی مانند عشق و آفند امپدکلس و عقل آناکساگوراس را از بین میبرد. تأثیر متقابل، چون از حرکت ازلی اتمها ناشی میشود، علت خارجی ندارد. ۱۸ بر واقعی بودن این تأثیر متقابل، بر اساس مشاهده ی آنچه در جهان بزرگ مقیاس رخ می دهد استدلال شده است.

بر اساس این قانون، اتمهایی که شکل و اندازه ی مشابه دارند به سوی یکدیگر کشیده می شوند، و هرچه بیشتر در درون گرداب جمع می آیند به هم خوردگی ها بیشتر می شود و آنهایی که مقاومت کمتر دارند به دور و حتی به بیرون پرتاب می شوند. در این جا می توان روایت دیوگنس را به کمک گزارش ایی کوری شده ی آئتیوس تکمیل کرد (۲،۴،۱،۴۷۲):

چون اتمها در یک جا جمع آمدند، بزرگ ترها و سنگین ترها از همه سو به پایین آمدند، در حالی که کوچک و گرد و صاف و لغزان در تجمع اتمها فشرده و به نواحی بالارانده شدند.

شکل و اندازه عاملاند، و وزن نیز به تصور اتمیان تابع اندازه است؛ یعنی تمایل به جستن مرکز چرخش، و نیروی مقاومت برای فشار آوردن به اتمهای دیگر که به وسیلهی آن اتمهای کوچکتر و سبکتر میتوانند در فواصل بزرگ جابهجا شوند.

اتمها دارای جوهر واحداند و وزن دارند، اما چون بعضی سنگین تراند، سبک ترها به وسیلهی آنها به هنگام افتادن شان تحت

۱۸. این نکته را کرشِنشتاینر خوب مطرح کرده است: ۱۶۲ ه بعد. نیز رک: گمپرتس، ۱۶۲ و بعد. نیز رک: گمپرتس، ۳۳۶ (با شرط به عمل آمده در یادداشت قبل).

فشار قرار میگیرند و به بالا میروند. آنها میگویند این است سبب این که بعضی اجسام سبک و بعضی دیگر سنگین به نظر میرسند. ۱۹

الگوی حرکت گردابی، گردباد یا گرداب بود، که در آن اجسام سنگین در ژرفای مرکز گردمی آیند و سبک ترها به دور می روند. ۲۰

در پیرامونِ توده ی چرخنده ی کروی که جنین جهان است پوستی تشکیل می شود که با غشای اطراف جنینها سنجیدنی است، این پوست حاصل «به هم پیچیدنِ اتمهای قلاب شکل است» (آئتیوس، ۲، ۷، ۲، ۲۲۳۲۳). اضافه شدن اتمهای مشابه از خارج به شکل گرفتن آن کمک می کند، و هرچند اتمهای کوچک پیوسته از درون با فشار خارج می شوند، اینها احتمالاً به رشد پوست کمک نمی کنند، زیرااتمهایی که این گونه با فشار خارج می شوند صاف و گرداند نه قلاب دار. این تصور که جهان را پوست یا غشایی در بر گرفته است برای ما شگفت انگیز است و به ویژه برای شِمای خود اتمیان سودمند نیست. البته این تصور عقیده ای کهن و موروث است. با توقف جزئی نظریههای اسطوره ای در باب پیدایش جهان که جهان را تخمی بزرگ می دانستند، می بینیم که کره ی خارجی آتش در آناکسیمائدروس با کلمه ای توصیف می شود که به معنای پوسته یا پوست است، و آناکسیمنس و پارمنیدس و امپدکلس پوست یا سطح

<sup>19.</sup> سیمپلیکیوس، آسمان، ۵۶۹/۵. سیمپلیکیوس با عقیده ی مشایی می نویسد که بعضی عناصر (آتش و هوا) مطلقاً سبکاند، یعنی حرکت طبیعی از مرکز روی به بالا دارند. این عقیده ای است که او می گوید دموکریتوس آن را منکر است. رک: همان ، ۷۱۲/۲۷: به قول دموکریتوس آتش وزن کمتر دارد، از این رو فشرده می شود و به نظر می رسد که سبکی واقعی دارد. (هر دو فقره در دیلز ـ کرانتس، ۶۸۸۶۱).

۲۰. در آناکساگوراس نیز چنین است. نگا: جلد ۸ فارسی، ۶۵ و بعد، و نقل قول از دربارهی آسمان ارسطو در آن جا. در باب تصمیم اتمیان از این پدیده نگا: برنت، EGP، ۳۴۶.

سختی برای جهان فرض کردهاند.<sup>۱۱</sup> البته در تصویر اتمی، بین اتمهای پیوند یافته شکافهایی و جود دارد، ۲۱ و به چنگ آوردن اتمها از خارج نیز ویژگی مخصوص تصویر اتمی است.

ساخته شدن اجسام آسمانی، آن چنانکه دیوگنس نقل میکند، چندان روشن نیست. بعضی از اتمها که در چرخش کشیده می شوند به سوی یکدیگر متمایل می شوند و توده های بزرگ تشکیل می دهند. این که چرا این توده ها باید آبدار و گل آلود باشند توضیح نداده شده است. در نظام آناکساگوراس برای این امر دلیل خوبی وجود دارد، زیرا اینها برآمدگی های زمین بودند که در مرحلهی آغازین شکل گیری آسمان به آسمان پرت شدند، و به نظر می رسد که ویژگی خودشان را حفظ کردند بی آنکه توجیهی برای آن وجود داشته باشد. علاوه بر آن در نظام آناکساگوری آتش گرفتن آنها در اثر سرعت چرخششان نیز تبیین می شود. ۲۳ تبیین همهی این امور با اصطلاحات اتمی چندان آسان نیست. آنچه آبدار و زمینی است از اتمهای بزرگ تشکیل شده است، در صورتی که آتش آبدار و زمینی است که از اتمهای کروی و دارای کوچک ترین اندازه شکل گرفته است. این اتمها همان هایی هستند که اتمهای دیگر آنها را «با فشار بیرون رانده اند»، و هدف از بیرون رانده شدنشان بی شک به سبب تبیین این حقیقت کلاً مقبول هدف از بیرون رانده شدنشان بی شک به سبب تبیین این حقیقت کلاً مقبول

۲۱. جلد ۲ فارسی، ۵۰، ۱۴۰؛ جلد ۶ فارسی، ۱۳۴۵، جلد ۷ فارسی، ۱۲۶.

۲۲. چنانکه بین هر دو اتم مجاور نیز درزهایی وجود دارد. این امر به دلایل الیایی اهمیت داشت تا نشان دهند که مرکب «واحد» نیست. (رک: جلد ۸ فارسی، ۳۹۰، یادداشت ۱.) فیلوپونوس (کون و فساد، ۲۲/۱۵۸/۲۶) می گوید که دموکریتوس کلمهی «تماسِ» اتم ها را به معنای دقیق آن به کار نبرده است، «بلکه آنچه او تماس می نامید مجاورت بود، زیرا بین اتم ها در هر صورت خلاً فاصله می اندازد». اگر این سخن کاملاً اشتباه نباشد (چنانکه به گمان تسلر چنین است، ۱۰۶۹، یادداشت ۵)، بر این حقیقت دلات می کند که اتم ها به سبب شکل های نامنظم شان تنها می توانند تماس جزئی داشته باشند.

۲۳. هرچند این تبیین خود به خود به آناکسیمنس بازمی گردد (جلد ۲ فارسی، ۱۳۷).

است که جای آتش در جهان، نواحی بیرونی جهان است. مسلماً تعداد زیادی از این گونه اتمها به سبب چرخششان به اجسامی که قبلاً گل آلوداند ملحق می شوند، اما از بیان ناکافی ارایه شده در این جا فقط می توانیم تبیین لئوکیپوس را حدس بزنیم. این ایده ی جدید که ماده ی ستارگان منشایی خارج از کیهان دارند به نظر می رسد که بیشتر با تصور آناکساگوری از این ماده به عنوان ماده ای زمینی و آبدار ناسازگار باشد. به طور کلی چنین ماده ای در مرکز قرار دارد، چنانکه در دیگر نظریههای مربوط به پیدایش جهان نیز چنین است، و به تدریج زمین را باالا می آورد. ۲۴ این ماده، دست کم در نظام دموکریتوس، قبل از ستارگان تشکیل می شود (هیپولیتوس، در ۱۳،۱، ۲۰،۲۰۴).

ممکن است دموکریتوس برای سازگار ساختن تبیین لئوکیپوس در مورد این نکته، کوشیده باشد. دیوگنس تصریح میکند (۹/۴۴) که طبیعت آتشین خورشید و ماه ناشی از حضور گونهی مناسبی از اتمهای گرد و صاف در آنهاست، اما تنها اطلاعات دیگر ما، در فقرهای از جنگ (۶۸۸۳۹)، روی هم رفته روشن نیست. این فقره پس از تأیید این که خورشید و ماه، مانند تبیین لئوکیپوس، در آغاز زایششان نه گرم بودند نه روشن، بلکه مانند زمین بودند، چنین ادامه یافته است که «دایرهی خورشید هر اندازه بزرگتر می شد آتش در آن پدید می آمد». پس شاید در نظام دموکریتوس خورشید و ماه از مادهی خارج از کیهان ساخته نشده باشد، و اصل آنها طبیعت سرد و زمینی داشته است که بیشتر نزدیک زمین در مدار کوچک ترشان می چرخیده است، و فقط هنگامی که بیشتر بالاتر رفت فروزان شد، جایی که در آن با اتمهای کوچک و گرد آتش برخورد

۲۴. هرمیاس Hermeias، .Arris، ۱۲ (۶۷A۱۷) به ارتباط اجسام «لطیف» و بالارونده با آتش و هوا، و «غلیظ» و پایین رونده با آب و خاک اشاره کرده است.

۲۵. در همین فقره سخن عجیبی نیز دارد:→

از تباهی جهانها در اثر برخورد، پیش از این یاد کردیم. هیپولیتوس در همان بخش در باب اوج و زوال آنها مطلبی اضافه میکند: «آنها تا زمانی که دیگر به برگرفتن از خارج قادر نباشند شکوفا می شوند.» در این جا دوباره می توان پژواک نظریههای دیگر در باب پیدایش جهان را دریافت، نظریههایی که بر تصوری از جهان به عنوان موجودی زنده و رشد کننده مبتنی هستند، زیرا این سخن ایدهی «تغذیه»ی ستارگان در هراکلیتوس و تغذیهی کیهانی در فیلولا ثوس را به خاطر می آورد. ۲۶ با وجود این، دوام این الگوی رشد جهان نباید سبب شود فراموش کنیم که اتمیان جهان را دیگر زنده نمی دانند. ۲۷ جهان از دیدگاه اتمیان ترکیب بی طرحی از اتمهاست که در معرض حرکت آشکارا تصادفی است،

بیلی و آلفیری این جمله را بدون توجه به کارآیی آن در تبیین، ترجمه کرده اند. («هریک از آنها از طریق منشاء دیگر جهان به و جود آمدند»، بیلی.) نسلر (۱۱۰۶، ZIN)، که هیث از او پیروی کرده است، این جمله را به این معنا میگیرد که خورشید و ماه هر کدام مرکز نظام جهانی مستقلی است، مانند نظامی که زمین ما مرکز آن است. به عقیده ی او محتوای آن جمله و این فرض را که وقتی مدار خورشید بزرگ تر شد خورشید آتشین شد، می توان بر پایه ی این فرض با بقیه ی دیدگاههای اتمی در باب پیدایش جهان سازگار کرد که خورشید و ماه در مراحل آغازین شکل گیری شان به وسیله ی توده هایی که دور زمین به عنوان مرکز می چرخیدند برگرفته شدند و بدین وسیله به منظومه ی ما آمدند. من نمی توانم این عقیده ی او را بفهمم، نیز نمی توانم سازگاری بدین وسیله به منظومه ی ما آمدند. من نمی توانم این عقیده ی او را بفهمم، نیز نمی تواند مداری فرض اخیر او را با مدار اولیه و کو چکتر خورشید دریابم. (مطمئناً آن مدار اولیه نمی تواند مداری متفادت ، یا هم مرکز با مدار فعلی خورشید باشد.) من در این باب راه حلی ندارم، اما تردید دارم ده آیا در می در باند همان معنایی را داشته باشد که καταβολη دارد یا نه.

τραφεντα :در مورد هراکلیتوس نگا: جلد ۵ فارسی، ص ۱۵۴ نیز رک: τραφεντα در یارمنیدس، یارهی ۱۹/۲.

۲۷. آئتيوس، ۲،۳،۲ (۶۷A۲۲):

Λευκιππος δε και Δημοκριτος και Επικουρος ουτ εμψυχον ουτε προνοια διακεισθαι [sc. τον κοσμον], φυσει δε τινι αλογω εκ των ατομων συνεστωτα.

حرکتی که تحت اجباری کاملاً مکانیکی در جهات خاصی صورت میگیرد. انواع حرکاتی را که در به حاصل آمدنِ جهان همراه هم در کار بودهاند می توان این گونه خلاصه کرد: (۱) گرداب کلی که حرکات کوچک فروع آن هستند؛ (۲) در درون این حرکت گردابی، تداوم حرکات نامنظم و اصلی اتمهای منفرد که حاصل برخوردها و برگشتهای آنان است؛ (۳) تمایل اجسام بزرگتر و سنگین تر به جستجوی مرکز گرداب و اجسام کوچک تر و سبک تر به رانده شدن به بالا به ۱۹۲۰ (۴) به طور کلی، جذب شدن همانند به سوی همانند، قانونی که هم بر اتمهای منفرد و هم بر ترکیبات آنها اطلاق کردنی است. لئوکیپوس و دموکریتوس همه ی اینها را به «ضرورت» نسبت دادهاند، مفهومی که به قول منتقدین قدیم تبیین ناشده رها شد اما اثر آن غیر از اثر اتفاق نبود. ارتباط این دو مفهوم ارزش بررسی دقیق را دارد. (نگا: پایین، بخش (۷).)

۲۸. دموکریتوس در مورد بالا رفتن دومی کلمه ی عصص (ارسطو، دربارهی آسمان، ۳۱۳۵۵) را به کار برده است، که ایجاز آشکار است. (رک: افلاطون، کراتولوس،۴۱۲ b.)

۶

## عناصر چهارگانه

تأثیر عناصر چهارگانه در فلسفه ی یونانی موجب شده است که یافتن جایگاه آنها در اتمگرایی در چشم بعضی از محققان اهمیت داشته باشد. روشن است که در فلسفه ی اتمی نمی توان اجسام عنصری راستین به جز از اتمها را مطرح کرد. علاوه بر آن، از آنجا که شکلها و اندازههای اتمها بی اندازه متفاوت است، نمی توانند چهارگونه جوهر جسمانی نخستین بسازند که اساس چیزهای دیگر باشند، چنانکه ذرات بنیادی افلاطون که به چهار شکل فضایی منتظم محدوداند قادرند جواهر جسمانی نخستین را بسازند. با وجود این، چون خاک و آب و هوا و آتش همواره در ذهن یونانی جایگاه ویژهای داشته اند و امپدکلس اخیراً آنها را عنصر دانسته بود، لئوکیپوس و دموکریتوس احتمالاً کوششهایی به عمل آورده اند تا تفاوتهای آنها را بر اساس ترکیب اتمی شان تبیین کنند. ا

۱. در آنچه ذیلاً می آید به ویژه دیدگاه های نسلر (۱۰۷۵، ۲۸۵) و هامر جنسن (۱۹۱۰، Archiv.) . ۱۹۱۰، ۱۹۱۰ و هامر جنسن (۱۹۱۰، Atom. Id.) و آلفیری (Atom. Id.) و ابعد) را در مد نظر ح

این که اتمهای آنها اندازههای متفاوت دارند امری است که از نحوهی ساخته شدن جهان به روشنی برمی آید: اتمهای بزرگ و سنگین خاک را تشکیل میدهند، به ویژه اتمهای سبک و سیار به خارج میروند و آتش میشوند، و اتمهای اجسام میانی آب و هوا باید اندازههای میانی متناسب داشته باشند. تا آنجا که میدانیم دموکریتوس فقط شکل اتمهای آتش را معین کرده و گفته است که آنها گرد و صاف اند، ۲ و این را نیز باید به یاد داشت که حتی اتمهای نَفْس و اتمهای هر چیز خوش مزه نیز گرد هستند. با وجود این می توان فرض کرد که اتمهای جوهر پایداری مانند خاک در مقایسه با اتمهای مایعات یا گازها، قلابدار یا دندانه دار بوده باشد. این دو نکته که فقط شکل اتمهای آتش معین شدهاند و این که بین «عناصر» و دیگر ترکیبات اتمی فرق بنیادی وجود ندارد، از فقرات چندی برمی آیند. ارسطو می گوید که اتمیان در حالی که شکل آتش را معین کردهاند، اشکال اتمهای سازندهی عناصر دیگر را مشخص نکردهاند: «آنها هوا و آب و بقیه را از طریق اندازه تشخیص دادهاند، و ماهیت آنها را panspermia ى (تجمع ذراتِ) عناصر [يعنى: اتمها] دانستهاند». پلوتارخوس پس از توصيف اتمهای دموکریتوس ادامه می دهد: «و هنگامی که آنها به یکدیگر می رسند یا برخورد میکنند یا در می آمیزند، نتیجهی این تجمع در موردی آتش و در موردی آب، و در مورد دیگر گیاه یا انسان می شود». ارسطو ممکن است کلمهی panspermia را تا اندازهای بی دقت به کار برده باشد (این کلمه بیشتر مناسب نظریهی آناکساگوراس است)، اما این نتیجهگیری معقول است که اتمیان شکل اتمهای سه «عنصر» دیگر را معین نکردهاند و از آب و گیاهان و انسان به عنوان

#### -- داشتهام.

حتی پس از نیوتن برای پیروش بوثرهاو این امکان وجود داشت که آتش را جسمی بداند که از ذرات لطیف و صاف و گرد و صیقل خورده و بدون قلاب و برآمدگی و فرو رفتگی تشکیل شده است (تولمین، Arch. of Matter).

مرکباتی در یک سطح سخن گفتهاند."

۳. ارسطو، درباره ی آسمان، ۳۰ ۳۵ ۳۰ ۱۹ (و درباره ی نفس، ۴۰ ۴۵ ۴)؛ پلوتارخوس، آسمان، ۳۰ ۳۵ ۱۱ و بعد (۶۸۸۵۷). در مورد panspermia و آناکساگوراس رک: ارسطو، کون و فساد، ۱۱۱۰ و بعد (۶۸۸۵۷). در مورد ۳۵، یادداشت ۳۶. همانگونه که کریک خاطرنشان کرده است (کریک ـ راوِن، ۴۲۱) کاملاً ممکن است که این ایده را آناکساگوراس در ذهن اتمیان آورده باشد.



# علیت در اتم گرایی:

## ضرورت و اتفاق

در آغاز برای به حرکت درآوردن اتمها، علت یا نیرویی لازم نبوده است، زیرا حرکت آنها ازلی است. در مورد مسیر حرکت آنها (که همهی آنچه در جهان رخ می دهد بر آن مبتنی است) هم ضرورت و هم اتفاق به عنوان علل اعلام شدهاند. اینها آشکارا دو مفهوم مشابه هستند، و این امر ممکن است در نظر اول شگفتانگیز باشد، زیرا میل داریم این دو مفهوم را به لحاظ نتیجه و اثرشان در

1. αντοματον و πναγκη یا αντοματον [= ضرورت و اتفاق یا خودانگیزش]. اینکه منابع ما از ارسطو به این سو در بحث از اتمیان دو کلمه ی آخر را هم معنا به کار بردهاند از ارسطو، طبیعیات، بتا، فصل ۴ و سیمپلیکیوس، همان جا، ۳۲۷/۲۵ برمی آید. قطعی نیست که αντοματον [= خودانگیزش] اصطلاح فنی اتمگرایی بوده باشد: این کلمه فقط یک بار در پاره ی دموکریتوس آمده است، آنهم به عنوان صفت و در زمینه ای اخلاقی (پاره ی ۱۸۲).

غایت تقابل بدانیم. با وجود این هرچند «ضرورت» و «اتفاق» ترجمههای معقولِ کلمات یونانی مربوط هستند، یونانیان امور را آن اندازه متفاوت می دیده اند که تعبیر «اتفاقِ ضروری» برای شان کاملاً طبیعی بوده است. ارسطو در صدد فریب دادن کسی نیست آنگاه که در عین حال از سویی می گوید فیلسوفان طبیعی قدیم با نسبت دادن هر چیزی به ضرورت دیدگاه غایت انگارانه را مجاز نمی داشتند («باران می بارد، به دلیل این که بخار وقتی بالا رود باید سرد شود، و وقتی سرد شد باید آب شود و دوباره پایین آید») و از سوی دیگر این وضعیت را به کمک استدلالی نقد می کند که برای نشان دادن این مطلب اقامه شده است که وقایع طبیعی دستخوشِ اتفاق نیستند، بلکه ثبات و نظم خاصی از خود نشان می دهند. خواهیم دید که این امر چگونه ممکن است.

ضرورت از دیدگاه لئوکیپوس و دموکریتوس همه چیز است. لئوکیپوس در جملهای که برگرداندن آن به زبانی دیگر دشوار است میگوید: «هیچ چیز بر حسب تصادف" رخ نمی دهد، بلکه هر چیزی به دلیلی و بر اساس ضرورتی رخ می دهد.» ارسطو می گوید: «دموکریتوس با غفلت از علت غایی، همه کارکردهای طبیعت را به ضرورت نسبت می دهد.» منشأ و رشد و تباهی

مναγκαια τυχη . الکترا، ۸۰۳ و ۸۰۳ الکترا، ۴۸؛ الکترا، ۴۸؛ الکترا، ۴۸؛ الکترا، ۴۸؛ اثوریبیدس، ایفی گنیا در آولیده، ۵۱۱. رک: πυχης ... αναγκη τησδε... τυχης آیسخولوس، آیسخولوس، آگامِمنون، ۱۰۴۲، و عبارت κατα τυχην εξ αναγκης.

۳. νην [ ماتِن ] در یونانی ممکن است به یکی از این دو معنا باشد: (آ) بی ثمر، دست نیافتن به هدفی که در مد نظر است (به لاتین: «frustra»)؛ (ب) بدون دلیل یا هدف (لاتین: «temere»)، چنانکه در سوفوکلس، او ثدیبوس تو رانوس، ۶۰۹: γρηστους νομι ευν ευνους κακους این کلمه را آشکارا در معنای دوم به کار می برد.

جهانها حاصل ضرورت است، ضرورتی که با هزاران برخورد و برگشتنهای اتمها در بین یکدیگر، و به ویژه با گرداب کیهانیای که اتمها به درون آن کشیده می شوند یکسان تلقی شده است. تصادف و اتفاق به عنوان علت پدیده های فیزیکی در اتم گرایی را فقط مفسران و منقدان ذکر کرده اند. ارسطو، در ارجاعی روشن به لئوکیپوس و دموکریتوس، از کسانی سخن می گوید که «اتفاق (خودانگیزش، το αυτοματον) را علت این آسمان و همهی جهانها می دانند؛ زیرا می گویند گرداب، که حرکتی است که کل را جدا کرد و به صورت نظم کنونی درآورد، حاصل اتفاق است». او این قول را عجیب تفسیر می کند: آنها نتوانستند جزئیات کوچک تر طبیعت را به اتفاق (۲۷۸۳؛ این که هر گیاهی از دانه ی خاصی بروید از باب اتفاق نیست) نسبت دهند، و غیرمنطقی است فرض دانه ی خاصی بروید از باب اتفاق نیست) نسبت دهند، و غیرمنطقی است فرض حکیم کنیم که جهان بزرگ حاصل اتفاق است اما بر قلمرو گیاهان و حیوانات، که بر

- → ناشی از اجبار دیگران (به معنای متضاد متقاعدسازی، پارهی ۱۸۱) و خواه ناشی از فشار شرایط خارجی (پارههای ۱۴۴، ۲۸۹).
- ۵. αναγκη و گرداب، دیوگنس لائرتیوس، ۹/۳۳ و ۴۵ سکستوس، بر ضد ریاضی دانان، ۹/۱ ۱۳ ( ۴۸ αντιτυπια και φορα και πληγη της υλης υλης دموکریتوس ضرورت (۶۸ ΑΛ۳). به عقیده ی دموکریتوس ضرورت ۱۰/۲۳ (۶۸ ۹/۱). رک: کیکرو، درباره ی سرنوشت، ۱۰/۲۳: اپیکوروس از است، آئتیوس، ۱۰/۲۳: اپیکوروس از این تبیین دست برداشت تا از جبرگرایی پرهیز کند، اما «دموکریتوس، مصنف [نظریه ی] اتم ها ترجیح داد که ضرورت همه ی چیزهای ساخته شده را بپذیرد، ضرورتی که از اجسام طبیعی حرکت را سلب می کند.».
- ۶. πχη در پارههای دموکریتوس بیشتر در زمینه های اخلاقی آمده است؛ یعنی به عنوان «بخت» در امور انسانی. «ابلهان با عطایای بخت شکل میگیرند، اما آنها که این چیزها را می دانند با عطایای حکمت شکل میگیرند» (پارهی ۱۹۷). «بخت برنامهای کامل فراهم می آورد، برنامهای خودگردان و کافی» (پارهی ۲۱۰). «شهامت آغازگر عمل است، اما بخت بانوی غایت است» خودگردان و کافی» (پارهی که از بخت بد همسایگان لذت می برند نمی دانند که آنچه بخت بفرستد همگانی است» (پارهی ۲۶۹) و مانند آن.

۱۹۶۵۲۴ و بعد).

برای فهمیدن تصور اتمیان از ضرورت باید نظرگاهی را در مد نظر داشته باشیم که ارسطو آنها را از آن نظرگاه نقد میکند. او از موضع شخص غایتانگار می نوشت، کسی که فرایندهای طبیعی را در پرتو غایات شان می دید، غایاتی که مراحل قبل نسبت به آنها باید وسیله پنداشته شود. حتی اگر نتوان ذهنی طراح را در کار یافت، باز همهی مراحل رشد از مرحلهی بذر تا درخت کامل را فقط در پرتو «صورت» درخت می توان فهمید، صورتی که امری از پیش موجود و هدایت کنندهی جهت این مراحل تلقی می شود، درست همان گونه که طرحهای از پیش موجود در ذهن سازنده، یا طرحهایی که او بر روی کاغذ اجرا میکند، باید فرایندهای بعدی ساختمانسازی را هدایت کنند. ضرورت کور حرکت اتمی، که پدیده ها را حاصل حالتی بدوی و غیرغایی می داند، با این دیدگاه در تضاد مستقیم است. ارسطو می گوید از دیدگاه ساز و کارگرایان، طبیعت به دلیل این که راه خاصی بهتر است به آن راه عمل نمی کند و در خدمت هدف خاصی نیست، بلکه کار طبیعت مانند باریدن باران است، یعنی طبیعت بر اساس ضرورتی که ذاتی ویژگیهای رطوبت و گرما و مانند آن است عمل می کند، نه از برای رشد دادن محصولات. به واقع، طبیعت گاهی محصولات را تباه می کند. هر کدام باشد، نتیجه فقط بالعرض است: علت، ضرورتی کور و مکانیکی است.۷ ارسطو در مخالفت با این عقیده به دوام طبیعت متوسل می شود. پدیده های طبيعي يا به صورت اجتناب ناپذير و يا دست كم با نظمي غالب از قوانين خاصي پیروی میکنند. بذر خشخاش همیشه خشخاش به بار میآورد، و هرگز کنگر بار نمی آورد. یونان همیشه در تیر ماه گرم و خشک است، و در زمستان سرد و

۷. این بحث شوماخر (Ant. Medizin, 141) که علت شناسیِ aetiology اتمیان نمی تواند علت غایی را نادیده بگیرد چیزی برای گفتن ندارد و مخالفت ارسطو برای کنار گذاشتن بحث وی کافی است.

مرطوب. بنابر این پدیده های طبیعی نمی توانند حاصل اتفاق باشند. اگر در تیرماه باران سیل آسایی ببارد، آن را به این دلیل حاصل اتفاق می دانیم که استثنایی است. استدلال های کسانی که همه چیز را به ضرورت نسبت می دهند «نمی تواند راست باشد، زیرا پدیده های طبیعی دائماً یا اکثراً به یک طریق رخ می دهند، و این نمی تواند درست باشد درباره ی [پدیده های ضروری؟ نه خیر، بلکه] پدیده های اتفاقی. « ۱۹۸۵۳۲ و بعد.)

این سخن ارسطو، جابه جا کردن فاحش زمینه ی بحث است. چگونه می توان این دیدگاه را مطرح کرد که طبیعت را ضرورت هدایت می کند و ادعا کرد که این دیدگاه به این دلیل باطل است که به نظر نمی رسد که کار کرد طبیعت را اتفاق هدایت می کند؟ این گونه جابه جایی نشانِ وسوسه ی شخص غایت انگار است، زیرا او دو راه بیشتر ندارد: چیزها یا حاصل تصادف اند، که در این صورت اتفاق و تصادف بر آنها حکم می راند، و یا حاصل نظم اند، که برای وی معادل اثبات این است که چیزها هدف مند اند. فرض سوم، یعنی بی هدف بودن امور ولی نیروی ثابتی به نام ضرورت و جود داشتن، امکان ندارد. (رک: ۱۹۹۵۳).

با وجود این، وجود تعابیری مانند «اتفاقِ ضروری» در [ادبیات] یونانی نشان این است که در اینجا چیزی بیش از بدفهمیِ صرف وجود دارد. فیلسوفان طبیعیِ نخستین ضرورت را بیشتر علت درونی می دانستند تا علتی که دو یا چند پدیده را به یکدیگر پیوند می زند. از دیدگاه ما مسایل علیت در علم، به تبیین نتایج مربوط است، یعنی به رشته ای از علت و معلول که آ و ب و ج را به یکدیگر پیوند می زند. اما یونانی آنچه را «طبیعت چیزها» می نامید پژوهش یکدیگر پیوند می رسید «چه چیزی در آ هست که موجب می شود چنان رفتار کند که می کند؟». او ممکن بود پرسش مشابهی در مورد ب و ج بکند، اما این دو پرسش پرسش های متفاوت می بودند. ضرورتی وجود دارد که رفتار آتش را هدایت می کند و موجب می شود که بالا رود (این همان است که فوسیس آتش را هدایت می کند و موجب می شود که بالا رود (این همان است که فوسیس آتش

نامیده می شود) و ضرورتی که حرکت رو به پایین خاک را هدایت می کند. از این رو جهت حركت هر كدام اجتناب ناپذير است. اما اين آموزه به ما نمي گويد كه آیا بخشی از آتش با بخشی از خاک برخورد خواهد کردیا نه، و اگر برخورد کند چه پیش خواهد آمد. به نظر می رسد اتمیان این گونه پدیده ها را حاصل اتفاق مى دانند. اما مقصود آنها اين نيست كه برخورد آنها حاصل علل ضروري نیست، بلکه مقصودشان تنها این است که منشأ آن برخورد به سلسلهای از علل ضروری چندان پیچیدهای مربوط است که نیروی های انسانی هرگز قادر به درک آن نیست. اتفاق چیزی ذهنی است، و فراتر از نیروهای پیش بینی ماست، زیرا علل ضروري آن (نه اين كه وجود ندارند، بلكه) بي شمار هستند. بديهي است كه اگر از حرکات آتش به طور کلی و از حرکات هر بخش آتش به طور جزیی، فهم کاملی داشتیم، و همینطور از ضرورت کلی و جزیی هدایت کنندهی هر بخشی از هر جسم طبیعی، که آتش بر اساس آن ضرورت برخورد میکند، دانش کاملی داشتیم می توانستیم لحظه و نقطهای را که آتش جنگل در آن لحظه و در آن نقطه در درختچهای استرالیایی شروع می شود به دقت پیش گویی کنیم. اما به همان اندازه بدیهی است که این گونه دانش فراگیر از دسترس ما خارج است.

ارسطو در طبیعیات، بتا، فصل ۴، سه تصور در باب اتفاق را توصیف میکند که در میان اسلافش رایج بودهاند. به دلایل خوبی میتوان گفت که هر سه تصور جنبههای متفاوت دیدگاهی است که دموکریتوس به آن معتقد بود. ۸

۸. بعضی ممکن است به دلایل صوری نتوانند باور کنند که وقتی ارسطو در ۱۹۵۵۳۶ مینویسد و بعضی ممکن است به دلایل صوری نتوانند باور کنند که وقتی ارسطو در ۱۹۶۵۲۴ مینویسد و ۱۹۶۵۳۶ مینویسد و ۱۹۶۵۳۶ بتواند اشخاص واحدی را در مد نظر داشته باشد. اما φνσικα ακροαματα [= فن سماع طبیعی] دقیقاً برای انتشار تصنیف نشده است؛ بلکه بیشتر مجموعه ای از یادداشت هاست. نوشته های نیمه کاره و ناتمام در جاهای دیگر نیز ممکن است یافته شود.

تصور نخست این است که چیزی اتفاقی وجود ندارد، و هر آنچه را میگویند اتفاقی است علت معین خودش را دارد. شاگرد ارسطو ائودموس، که سیمپلیکیوس در این مورد از او نقل قول میکند، این تصور را به دموکریتوس نسبت میداد، به این دلیل که، حتی اگر او در نظریهی خویش در باب پیدایش جهان اتفاق را در کار آورده باشد، باز در مورد جزئیات همهی پدیدهها را به علتهای دیگر نسبت میدهد (سیمپلیکیوس، طبیعیات، ۳۳۰/۱۴، ملاحه کلتهای دیگر نسبت میدهد (سیمپلیکیوس، طبیعیات، ۴۳۰/۱۴، وزمین را میکند و به گنجی میرسد. دموکریتوس میگوید ما این را اتفاق یا بخت مینامیم، اما این پدیده علت خودش را در نیاز به کاشتن درخت دارد، و (می توانیم اضافه کنیم که) اگر میدانستیم که صاحب گنج به چه دلیل آن را در این جا دفن کرده است، تبیین کامل پدیده را در اختیار داشتیم.

دیدگاه دوم را، که پیش از این نقل شد، به دلیل اشارات آن به گرداب مربوط به پیدایش جهان و به کثرت جهان ها به درستی دموکریتوسی دانستهاند. بر اساس این دیدگاه منشأ کیهان به نظر حاصلِ اتفاق می آید اما پدید آمدن چیزها در روی زمین نشان دهنده ی نظم اند.

ممکن است بتوانیم بر اساس این اشارات، که همراه پیش داوریهای شخص غایتانگار به ما داده شدهاند، تصور اتمیان از علیت را بازسازی کنیم. به لحاظ واقعیت امری اتفاقی و جود ندارد، بلکه همانگونه که لئوکیپوس گفت هر چیزی موضوع قانونِ دقیقِ ضرورتِ مکانیکی است. انسان پژوهشگر در درون این کارکرد کلی ضرورت بین آنچه برایش دو گونه علیت متفاوت است تمیز قایل می شود: علتی که «این آسمان و همهی جهانها را» به و جود می آورد و علیتی که در جوانه زدن بذر در کار است. به نظر نمی رسد که جوانه زدن فرایندی اتفاقی یا قاراشمیش باشد زیرا وقتی بذر را بررسی می کنیم با اطمینان می توانیم پیش بینی کنیم که چه خواهد شد. تفاوت بین این گونه پدیده و پدیدههای بزرگ

کیهانی، که به نظر می رسد اتمیان آنها را حاصل اتفاق می دانند، این است که دومی دارای ویژگی هایی است که موجب می شود انسان نتواند آنها را پیش بینی کند. چرخش را ضرورت به وجود می آورد، و به هنگامی که میلیون ها اتم در فضا در حرکت اند و برخورد می کنند، در واقع علت مکانیکی دقیقی برای رفتار هریک از آنها وجود دارد. با وجود این، نمی توانیم سرنوشت اتم واحدی را مانند مورد رشد یک بذر پیش بینی کنیم، و تفاوت نمی کند که این اتم به درون چرخش کشیده شود یا نشود. اتفاق می تواند به عنوان مفهومی ذهنی در نظام [اتمیان] جایگاهی داشته باشد بی آن که به ایده ی هدایت کننده ی ضرورت فراگیر لطمه ای بزند.

این دیدگاه، به این ترتیب به دیدگاه سوم، که ارسطو در این فصل گزارش کرده است، نزدیک می شود، دیدگاهی که بر اساس آن اتفاق «علتی است که برای فهم انسان ناشناخته است». درست است او اضافه می کند «به عنوان چیزی الهی و خارق العاده»، که باید نه بر اتمیان بلکه بیشتر بر باورهای عمومی در باب اتفاق دلالت کند. ۹ اما آئتیوس تقریباً با همین کلمات تعریف اتفاق را به عنوان صرفاً علتی که ورای فهم انسان است به دموکریتوس (همراه با آناکساگوراس و رواقیان) نسبت داده است. ۱

۹. سیمپلیکیوس به پرستش توخه به عنوان الهه اشاره میکند، و نیایش دلفی (ای توخه و ای لوکسیاس» و این سخن افلاطون در قوانین (۷۰۹b) را نقل میکند که «خدا، و به همراه خدا توخه و فرصت همه ی امور آدمیان را راهبری میکنند». تعبیر θεια τυχη در تراژدی ها، تعبیری عمومی بوده است.

۱۰. آئتيوس، ۲، ۲۹،۲ (ديلز ـ كرانتس، ۵۹۸۶۶):

عدداشت، نیز این تعبیر که در آن به جای λογισμω، کلمه کلمه آمده است دیده می شود.) یادداشت، نیز این تعبیر که در آن به جای λογισμω، کلمه آمده است دیده می شود.) کلمات ارسطو (طبیعیات، ۱۹۶۵) اینهایند: αιτια αδηλος ανθρωπινη διανοια. در میان باقی مانده است که «آدمیان ->

نتیجه می گیریم که نظریهی دموکریتوس در باب علیت از این سه مطلب تشکیل شده است:

- (۱) هر پدیدهای معین است. اگر مقصود از اتفاق، معنای مطلق یا عینی آن باشد چیزی به نام اتفاق و جود ندارد.
- (۲) مفهوم اتفاق باید در معنایی مقید به معنای علتی به کار رود که برای ما مبهم است و باید مبهم بماند.
- (۳) درکناپذیری چنین علتی از این حقیقت ناشی می شود که تا آن جا که به ما مربوط است چنین علتی همواره یکی از امکانات بسیار و نامعین است.

ح از برای توجیه بلاهت شان تصور اتفاق را ساختند». در امور انسانی عقل (یا فقدان آن) است که عامل تعیین کننده است، در بقیهی طبیعت، ضرورت.



اجسام آسمانی؛ زمین؛

یدیده های طبیعی دیگر

ستاره شناسی، شکل و ترتیب کلی کیهان، و ترکیب اجسام آسمانی، از شرح ساخته شدن شان به دست می آید. در مورد فواصل نسبی اجسام آسمانی از زمین، دو اتم گرای دیدگاه متفاوت دارند. لئوکیپوس (دیوگنس لائرتیوس، ۹/۳۳) با این فرض به آناکسیماندروس برگشت که مدار خورشید دورترین است، اما ستارگان ثابت را پس از آن، و ماه را نزدیک ترین به زمین دانست. دلیل موقعیت خورشید ممکن است این بوده است (هر چند این مطلب در هیچ مرجع قدیم گفته نشده است) که خورشید به عنوان نورانی ترین و گرم ترین جسم باید در جایی باشد که سرعت چرخش، بالاترین است.

۱. عقیده ی بیلی، ۹۸ می و کرشیزشتاینر، Kosmos، ۱۵۹، یادداشت ۲، چنین است. آناکسیماندروس تنها کسی است که در مورد مجاورت ماه و زمین تردید کرده است. در مورد مجاورت ماه و زمین تردید کرده است.

اما در مورد دموکریتوس گزارش کردهاند که وی ترتیب عادی را پذیرفته، و ستارگان ثابت را در دورترین فاصله دانسته است، و همچنین مدارهای مختلف سیارات را تشخیص داده است. هیپولیتوس میگوید (ردّ. ۱، ۱۳، ۴، ۱۳، ۴) به عقیده ی دموکریتوس «خود سیارات، همه در ارتفاع یکسانی قرار ندارند»، و روایت دیگر در باب ترتیب اجسام آسمانی از دیدگاه او این است که «نخست [یعنی: دورترین] ستارگان ثابت هستند، و سپس سیاراتِ [دیگر]، و پس از آنها خورشید و زهره و ماه قرار دارند» (آئتیوس، ۲، ۱۵، ۳، ۱۵۸۶). یکی از عناوین آثار دموکریتوس به سیارات اختصاص یافته است، که خود نشانِ علاقهی او به این مسئله است، و بر اساس محتمل ترین تفسیر فقرهای در سِنِکا ( مسایل طبیعی، ۷، ۳، ۲، ۲۸) دموکریتوس نام سیارات و ترتیب آنها را می دانست و در سیارات و ستارگان ثابت، و نسبت دادنِ مدارات متفاوت به سیارات، چیزی است میارات و ستارگان ثابت، و نسبت دادنِ مدارات متفاوت به سیارات، چیزی است که لئوکیپوس به آن توجه نکرد، هر چند درک این مسایل به سختی می تواند کار خود دموکریتوس باشد. ۲

ح منشأ احتمالی پارسی این گمانهزنیهای نامتعارف در باب ترتیب اجسام آسمانی، نگا: ارجاعاتِ

W. Burkert, Rh. Mus. 1963, 104, n. 22.

آناکسیماندروس مدارات سیارات را از مدارات ستارگان ثابت تشخیص نداد (جلد ۲ فارسی، Weisheit u. Wiss. 290, n. 71 اما آناکسیمنس احتمالاً تشخیص داد (اکنون نگا: Burkert, رحدکانه بوده است (جلد ۲ فارسی، ۱-۹۴)، اما اگر چنین باشد، در زمینهی ستارهشناسیی بسیار کودکانه بوده است (جلد ۲ فارسی، ۱۴۰۱). به قول اثودموس ترتیب سیارات را نخستین بار «فیثاغوریان» معین ساختند (جلد ۲ فارسی، ۵۷، جلد ۳ فارسی، ۲۵۸)، که البته به لحاظ تاریخی مبهم است، اما میتوان گفت که تاریخ این تشخیص همان تاریخ آموزهی هماهنگی کرات است (جلد ۳ فارسی، گفت که تاریخ این تشخیص همان تاریخ آموزه جلد ۳ فارسی، ۲۶۱ را ببینید. نظریهی پارمنیدس در مورد باب صورت اصلی این آموزه جلد ۳ فارسی، ۲۶۱ را ببینید. نظریهی پارمنیدس در مورد معرف شده است، بیشک مستلزم تمیز بین ستارگان ثابت و سیارات است، که جهم و ناقص توصیف شده است، بیشک مستلزم تمیز بین ستارگان ثابت و سیارات است، که جهم و ناقص توصیف شده است، بیشک مستلزم تمیز بین ستارگان ثابت و سیارات است، که جهم و ناقص توصیف شده است، بیشک مستلزم تمیز بین ستارگان ثابت و سیارات است، که جهم و ناقص توصیف شده است، بیشک مستلزم تمیز بین ستارگان ثابت و سیارات است، که جهم و ناقص توصیف شده است، بیشک مستلزم تمیز بین ستارگان ثابت و سیارات است، که جهم و ناقص توصیف شده است، بیشک مستلزم تمیز بین ستارگان ثابت و سیارات است، که جهم و ناقص توصیف شده است، بیشک مستلزم تمیز بین ستارگان ثابت و سیارات است، که جهم و ناقص توصیف شده است، بیشک مستلزم تمیز بین ستارگان ثابت و سیارات است، بیشک مستلزم تمیز بین ستارگان ثابت و سیارات است، بیشک مین بیش که بیش که بیش که بیش که بیش که بیش که بیشد و ناقص توصی که بیش که

ترتیب اجسام آسمانی به همراه این حقیقت که اجسام نزدیک به زمین بسیار آهسته حرکت میکنند (بالا، ص ۶۳، یادداشت ۱۳)، به این معناست که ستارگان از خورشید و خورشید از ماه جلوتر هستند، و این امر موهم این است که خورشید و ماه در منطقةالبروج در جهت عکس حرکت میکنند، و سرعتشان متفاوت است، در حالی که ستارگان ثابت بی حرکت هستند."

به عقیده ی لئوکیپوس ستارگان در اثر سرعت حرکتشان فروزان شدهاند، منبع ما اضافه می کند (دیوگنس لائرتیوس، ۹/۳۳) که: «و خورشید از طریق ستارگان نیز فروزان شده است»، یعنی، احتمالاً در اثر حرکت خودش نیز فروزان شده است. بیلی می گوید که برای توجیه نورانیت بیشتر خورشید است که دو علت برای آن ذکر کردهاند. تصورات لئوکیپوس در باب این موضوعات، خام به نظر می رسند، هر چند باید نقص و پایین رتبگی منابعمان را نیز در حساب آوریم. گفته می شود که ماه «فقط آتش اندکی دارد». و چنین به نظر می رسد که نور ماه از آنِ خودش است، و لئوکیپوس از این کشف آناکساگوراس یا بی خبر بوده است و یا آن را باور نداشته است که نور ماه از خورشید است. آدموکریتوس بوده است و یا آن را باور نداشته است که نور ماه از خورشید است. آدموکریتوس

برای امپدکلس نیز حفظ شده است (A۵۴، جلد ۷ فارسی، ۱۳۳). در مورد آناکساگوراس اطلاعاتی نداریم به جز این که او کلمه ی «سیارات» را در مورد دنباله دارها را به کار برده است. (نگا: جلد ۸ فارسی، ۸۱ و بورکر، همان، یادداشت ۷۴.) در مورد فقره ی سینکا اکنون بورکر، همان، یادداشت ۲۹۴ و بعد را ببینید. احتمالاً سنکا منبع خویش را بد فهمیده بود که گفت تعداد و نام پنج سیاره در روزگار دموکریتوس معلوم نبوده است. (این را نخستین بار تسلر پیشنهاد کرد، کلای ۱۱۰۷، یادداشت ۲). مدتها قبل اینها را در سرزمینهای شرقی، که میگویند دموکریتوس به آنها سفر کرده بود، شناخته بودند. بورکر از نظرگاه ماقبل فیثاغوری خویش از ستاره شناسی دموکریتوس در مقابل کسانی که، مانند برنت و هیث، آن را کودکانه و ارتجاعی میدانند دفاعی شجاعانه به عمل آورده است.

۳. لوکرتیوس این را به عنوان تعلیم دموکریتوس، با اندکی تفصیل توضیح داده است، ۵/۶۲۱ و بعد. نیز نگا: ۱۱۰۷، ZN، یادداشت ۲.

۴. رک: پلوتارخوس (نیکیاس،۲۳):

این دیدگاه را از آناکساگوراس پذیرفت که ماه به لحاظ داشتن «درهها و صحراها» شبیه زمین است، و گفت که سایههای جاهای بلند را در آن می بینیم (آئتیوس، ۲۵،۲،۹،۹۰،۹۰)؛ و فقرهای از پلوتارخوس، که بخشهای دیگر آن تا اندازهای مبهم است، دست کم روشن می کند که دموکریتوس می دانسته است که ماه را خورشید روشن می کند. این را نیز می گویند که او در تبیین آناکساگوراس

→ 'Αναξαγορας ουτ αυτος ην παλαιος ουτε ο λογος ενδοξος αλλ απορρητος ετι και δι ολιγων και μετ ευλαβειας τινος η πιστεως βαδι∋ων.

او اضافه میکند که انتشار چنین آموزه هایی در جو آن زمان آتن خطرناک بود. به هر حال کاملاً ممکن است که لئوکیپوس در این جا از آناکساگوراس پیروی کرده باشد، زیرا اطلاعات ما ناچیز است، و آناکساگوراس، هرچند می دانست که نور ماه از خورشید است، هنوز معتقد بود که خود ماه نیز تا اندازه ای آتش دارد. (نگا: جلد ۸ فارسی، ۷۸.)

۵. ۹۲۹c ، De facie. گوینده این تصور را (که به هیچ یک از مراجع به اسم نسبت نمی دهد) رد مىكند كه ماه «مانند شيشه يا يخ» شفاف است، و خورشيد از ميان آن مى تابد. او پس از بيان یک اعتراض ادامه میدهد (ترجمهی چرنیس): «قطعاً انحرافات یا برگشتهای ماه را نمی توان علت نامرئي بودن آن به هنگام قران دانست، هر چند اين انحرافات علت نصف و ربع يا هلال بودنِ آن هستند؛ بنابراین همانگونه که دموکریتوس می گوید «ماه از طریق در یک خط واقع شدن با نور بخش خویش، خورشید را در می یابد و می کشد»، به گونه ای که برای او معقول است که مرثی شود و بگذارد نور خورشید از میانش بتابد.» این، همانگونه که خود وی در ادامه خاطرنشان میکند، عکس چیزی است که رخ میدهد، به این ترتیب بار دیگر فرضیهی شفاف بودن ماه نقش بر آب می شود. بیلی (Atomists, 151) در نسبت دادنِ بقیهی جمله به دموکریتوس کاملاً در اشتباه است، و به این ترتیب باید مسئول این «تصور عجیب» باشد که نور خورشید از طریق ماه دیده می شود. کسی که ماه را به لحاظ داشتن دره ها و صحرا همانند زمین مي داند، همچنين خود پلوتارخوس نيز، به سختي مي توانند آن تصور عجيب را باور كنند. دربارهی معنای κατα σταθμην رک: سوسیگنس به روایت سیمیلیکیوس، آسمان، ۵۰۵/۳. آيسلر (Δ۲ ، ۱۹۱۷ ، ۹۲۷ و بعد) معتقد است اين تعبير و هم چنين کلمات ٥٣٠٥ و بعد) و δεχεται از بابلیان برگرفته شدهاند. آلفیری (Αtomisti, 118 را «راه را می بندد بر ، ترجمه کرده است. اما نظایری که چرنیس ذکر کرده است (ویرایش لوئب، دوازدهم، ۱۰۳) نشان می دهند که افعال معنای جنسی دارند. -

از راه شیری و دنباله دارها سهیم بوده است. او از نظریه ی دنباله دارها به عنوان مجموعه ی پیوسته ای از ستارگان سیار با این سخن دفاع کرد که به هنگام متلاشی شدن دنباله دارها گاهی ستارگان مجزایی دیده شده اند.<sup>۶</sup>

زمین. لئوکیپوس زمین گرد و صاف شناخته شده را حفظ کرد («طبل شکل»، دیوگنس لائرتیوس، ۹/۳۰ و آئتیوس، ۳، ۱۰، ۴،۱۰)، اما دموکریتوس این تصور اصیل را داشت که زمین «دراز است، و پهنای آن نصف درازای آن است». ۷ او همچنین مانند آرخلایوس (جلد ۸ فارسی، ۱۳۴) گفت که زمین

- ειρδιω Και σεληνην < ... την δε λοξωσιν του  $> \omega$ ου του γενεσθαι  $> \tau$ ω κεκλισθαι την γην προς μεσημβριαν.

بعنی: او عقیده داشت که تبیین کسوف و خسوف از بین رفته است، و مایل بودن زمین از برای تبیین کجی دایره ی انقلاب مطرح شده است. عجیب است که بیلی کلمات اضافه شده را می پذیرد، اما قبل از آنها جای خالی فرض نمی کند، به این ترتیب مایل بودن زمین به سوی جنوب هر دو پدیده را تبیین می کند: گرفتگی ها «حاصل گذشتن خورشید و ماه به آن سوی بلندی های شمالی زمین است»، مدارهای آنها همتراز است. اگر این گونه باشد، ارجاع حدسی به دایره ی انقلاب ضرورت نخواهد داشت. لئوکیپوس همچنین توجه کرد که ماه اغلب بیش از خورشید می گیرد، و این پدیده را ناشی از «اختلاف مدارات آنها» دانست.

۶. ارسطو، کائنات جو، ۳۴۳b۲۶. رک: جلد ۸ فارسی، ۸۱، و دموکریتوس A۹۱ و ۹۲.

۷. پاره ی ۱۵. سند در این جانیز مانند اغلب موارد تردید آمیز است، اما من تبیینی بیشتر مبتنی بر قراین را پذیرفته ام. این تبیین بر آگاتِ مِروس (جغرافی دانی که زمانش کاملاً نامعلوم است و با این حال به نظر می رسد که بسیاری از اطلاعاتش را مدیون اِراتوستِ نِس است) مبتنی است، و کلمه ی προμηκης فقط در ائوستاتیوس آمده است. (نگا: دموکریتوس، پاره ی ۱۵، و ۹۹۴.) پاره ی ۱۵ دموکریتوس را در مقابل نویسندگان قدیم، که زمین را گرد و دلفی را مرکز آن می دانستند، قرار می دهد. از سوی دیگر آئتیوس (۹۲، ۵،۱۰) کلمه ی δισκοειδης را به کار می برد.

بیلی (۱۵۱ ، Atomists و بعد) می گوید که دموکریتوس نحت تأثیر نظریه ای در باب راه شیری بروی -- بود که در آن با آناکساگوراس شریک بود، نظریه ای که بر اساس آن زمین از طرح راه شیری پیروی --

کاو است، عقیدهای که مقابل عقیده ی آناکساگوراس در این باب است. (نگا: دیلز \_ کرانتس، ۵۹۸۸۷، ۴۰۸۹۸) لئوکیپوس گفت که زمین «حول مرکز می چرخد» (دیوگنس لائرتیوس، ۹/۳۰)، در صورتی که به عقیده ی دموکریتوس می چرخد» (دیوگنس لائرتیوس، ۴، ۵۹۸) «در آغاز چون کوچک و سبک بود به هر طرف می رفت، اما با گذشت زمان چون ضخیمتر و سنگینتر شد، ثابت ماند.» هر حرکت چرخشی باید آهسته باشد، زیرا همانگونه که دیدیم همه ی اجسامی که نزدیک مرکزاند به دلیل «مقاومت» آن در برابر چرخش کیهانی آهسته حرکت می کنند؛ و تا آنجا که از گزارشهای ناقص موجود به دست می آید، برای دموکریتوس امکان داشته است که مانند لئوکیپوس زمین چرخنده را تجسم کند. قرار گرفتن زمین در مرکز جهان را مقابل نشاندهاند با «به هر طرف رفتنِ» آن در مراحل آغازین پیدایش جهان، زمانی که هنوز ماده ی چندانی در آن جمع نشده بود: سپس زمین در آنجا «ساکن ماند»، دلیلی وجود ندارد که چرا نچرخید.^

### 🖚 میکند.

لوونهایم (Wissenschaft D.s, 98f.) استدلال میکند که دموکریتوس با نظریه ی کروی بودن زمین آشنا بود و آگاهانه آن را رد کرد، و این استدلال او تا اندازهای پذیرفتنی است. این با گرایش ایونیایی و غیر فیثاغوری او میخواند، و ارسطو، آسمان، ۲۹۳۵۳۲ و بعد، نشان می دهد که آن دو دیدگاه رقیب یکدیگر بودهاند. طرفداران زمین مسطح به این حقیقت استناد می کردند که مسیر خورشید در طلوع و در غروب آن هنگامی که افق آن را قطع می کند خطی مستقیم است نه خم. اما استدلال کلی لوونهایم را این مسئله تضعیف می کند که وی TUPTTOVOV را «Kesselpauke» آت تیمپانی، ساز کوبهای متشکل از کاسهای بزرگ م م.]» ترجمه و آن را نیمکره فرض می کند، او دایره ی زنگی مسطح را ذکر نمی کند، که رایج ترین شکل ساز [آن زمان] بود و در نقاشی روی گلدانها و نیمه برجسته کاری ها دیده می شود.

۸. چرنیس (ACP، ۲۰۲، یادداشت ۲۳۰) احتمال میدهد که «همهی کسانی که معتقد بودند
کیهان گردابی چرخنده است که زمین در وسط آن است (آناکسیماندروس و آناکسیمنس و
آناکساگوراس و اتمیان) عقیده داشتند که زمین مسطح حول محور کوتاهش که مرکز چرخش
است میچرخد (رک: برنت EGP <sup>3</sup>، ص ۶۶، یادداشت ۳، ص ۳۰۰، یادداشت ۱)، بنابراین ---

خواه این فرضیه که زمین هنوز تحت تأثیر باقی مانده ی گرداب می چرخد فقط از آن لئوکیپوس باشد و خواه دموکریتوس نیز آن را پذیرفته باشد، هیچ کدام از اینها به کروی بودن زمین اعتقاد نداشته است، و چیزی و جود ندارد که دلات کند بر اینکه آنها این واقعیت را به حرکات ظاهری اجسام آسمانی نسبت می داده اند. نمی توان این تصور استادانه را، که در سده چهارم پیش نهاده شد، به آنها نسبت داد که حرکات ظاهری ستارگان را می توان بر اساس فرض چرخش زمین و بی حرکت بودنِ آسمانها تبیین کرد (جلد ۳ فارسی، ۳۱۰ و بعد). این اطلاعات درباره ی زمین دو نکته ی فرعی جالب مطرح می کند. تصور اتمیان از وزن به عنوان گرایش به سوی مرکز گرداب و نیروی مقاومت در برابر مزاحمت خارجی را روشن می کند، و نشان می دهد که گرداب در سطحی افقی نسبت به زمین قرار

امپدکلس و آناکساگوراس و آرخلائوس زاویهی بین سمتالرأس و قطب آسمانی را بر اساس این فرض تبیین کردند که پوستهی خارجی کیهان زمانی انحرافی یافته است. اما لئوکیپوس و دموکریتوس معتقد شدند که زمین بود که متمایل شد. علت این پدیده، چنانکه گزارش شده است، تخیل زندهای را در دموکریتوس نشان می دهد: «از آنجا که بخش جنوبی محاط [جو] ضعیف تر است، زمین به محض بزرگتر شدن در این جهت متمایل شد؛ چون بخش های شمالی نامعتدل و بخش های جنوبی معتدل هستند، زمین در ربع دوم سنگین تر

آنها زمین را دقیقاً بی حرکت نمی دانستند، بلکه می گفتند اکنون دیگر دورتر از مرکز چرخش نمی رود.» من در مورد آناکسیماندروس و آناکساگوراس تردید دارم (جلد ۲ فارسی، ۶۵ و جلد ۸ فارسی، ص ۶۹، یادداشت ۸۹)، و بدبختانه چرنیس فقره ی حاضر از آثنیوس را بررسی نکرده است. اما این سخن وی به خوبی ممکن است در مورد دموکریتوس درست باشد، و اگر مفهوم ارکن مشاهده ی گردابهای آب ناشی شده باشد (بالا، ص ۶۸)، در این صورت این عقیده که ماده ای که در مرکز جمع شد هنوز می چرخد، هر چند آهسته، عقیده ای طبیعی خواهد بود.

شد، جایی که بارها و محصولات فراوان دارد.» گرما هوا را رقیق میکند (اندیشهای که به آناکسیمنس بازمی گردد»، و از قدرت آن در حمایت از نیمه ی جنوبی زمین میکاهد، که در نتیجه فرو می رود. این مطلب سخن ارسطو را تأیید میکند که گفته است از دیدگاه دموکریتوس و آناکسیمنس و آناکساگوراس زمین ماندنِ خودش در مرکز کیهان را به هوا مدیون است، که به سبب صاف بودنش بر روی آن «همچون سرپوشی قرار دارد.» این حدس درخشان آناکسیماندروس را، که زمین صرفاً به این دلیل در مرکز به حالت تعادل باقی مانده است که فاصله ی آن از هر نقطه ای بر روی پیرامون کیهان به یک اندازه است و دلیلی برای حرکت در یک جهت ندارد، آئتیوس همراه با او به پارمنیدس نیز نسبت داده است؛ اما ما باید گواهی ارسطو را ترجیح دهیم، و محتمل است که فقره ی آئتیوس دارای ابهامی باشد. "

۹. آئتیوس، ۳، ۱۲، ۲، ۹۹۸. تبیینی که در همان بخش در مورد لئوکیپوس ارایه شده است (۶۷۸۲۷) در اصل مشابه همین تبیین است: هوا در جنوب «رقیق» است، برای این که آن قسمت از زمین گرم است، در حالی که شمال یخ زده است. اما سخنی از گیاه و رستنی در کار نیست، و به نظر می رسد کلمه πεπυρωμενων مانع مطرح شدن آن است. آیا دموکریتوس به این عقیده ی عمومی باور نداشته است که گرمی زیاد طرف جنوب مانند سردی شمال «نامعتدل» است؟ در مورد انحراف آسمان در امپدکلس و دیگران نگا: جلد ۷ فارسی، ۱۳۲ و بعد، جلد ۸ فارسی، ۷۳ و ۱۳۴. این تبیین خوبی به نظر می رسد، زیرا همانگونه که تسلر خاطرنشان کرده است (۱۳۵، ۱۱۰۸، یادداشت ۶)، بر اساس دیدگاه اتمیان دریافتن این امر دشوار است که چرا همهی آبها به جنوب سرازیر نمی شوند و سرزمین های جنوبی را چرا سیل فرانمی گیرد.

۱۰. ارسطو، دربارهی آسمان، ۲۹۴۵۱۳. نیز نگا: جلد ۸ فارسی، ۸۲.

δινουμενην کان، آناکسیماندروس، ۷۹، یادداشت ۴. چرنیس معتقد است که کلمات ۷۹، یادداشت ۴. چرنیس معتقد است که کلمات οχεισθαι περι το μεσον در دیوگنس لائرتیوس، ۹/۳۰ متضمن این است که لئوکیپوس موقعیت زمین در وسط را به نیروی چرخش کیهانی نسبت میدهد، و این شامل دموکریتوس نیز خواهد بود (۲۳۰، ۲۰۲، یادداشت ۲۳۰).

همانگونه که ارسطو حفظ کرده است، تبیین دموکریتوس از زمین لرزهها به نظر می رسد بر تبیین آناکسیمنس مبتنی است، زیرا زلزلهها را حاصل بارانهای سنگین یا خشکسالی می داند. زمین، همچون در آناکساگوراس، دارای گودالهایی است (κοιλιαι ارسطو، Concava سنکا) پر از آب. وقتی باران آن را پر می کند، آب انباشته می شود و موجب زلزله می گردد. برعکس، هجوم آب نیز می تواند موجب زلزله شود وقتی که زمین خشک گردد و آب از قسمتهای پُرتر به قسمتهای خالی کشیده شود.

بازگشت دیگر به سدهی قبل هنگامی دیده می شود که دموکریتوس این نظریهی آناکسیماندروس را بر زبان می آورد که دریا کوچک تر می شود و سرانجام خشک می گردد. ۱۳

می گویند دموکریتوس در باب مسئلهی پر جنجال طغیانهای تابستانی نیل نوشته است که وقتی برف در تابستان در شمال آب می شود، از بخارات به

11. ارسطو، کاثنات جو، ۳۶۵b۱، (در دیلز ـ کرانتس، ۶۸۸۹۷ به غلط اه آمه است). رک: b۶ . ارسطو، کاثنات جو، ۳۶۵b۱، (در دیلز ـ کرانتس، ۶۸۸۹۷ به غلط اه آمه است در مورد آناکسیمنس: «هنگامی که زمین مرطوب یا خشک شود می شکند... به این دلیل است که زلزله ها در خشکسالی یا در باران های سنگین رخ می دهند.» کامل تر در جلد ۲ فارسی، که زلزله ها در خشکسالی یا در باران های سنگین رخ می دهند. که بر اساس آن نیروی اصلی عبارت از تنفسی کامل تری است که آب را می کشد.

19. ارسطو، کاثنات جو، ۳۵۶ه، رک: جلد ۲ فارسی، ۵۳. درباره ی دریا هم چنین تکهای پاپیروس از الهیبه در مصر وجود دارد، که در ۱۹۰۲ کشف شده است، که از تشکیل شدن دریا از اتمهای همگن بر پایه ی قانون همانند به سوی همانند سخن میگوید. این امر بر اساس کتاب تئوفراستوس، که نظریه ی اتمیان درباره ی احساسات با آن مشابهتهای دقیق دارد، محتمل است، و اگر چنین باشد، پس آن تکه ی پاپیروس اندکی پس از فوت نویسندهاش [یعنی: دموکریتوس، که صاحب نظریه ی اصلی است م.] نوشته شده است. ( ه 99 ه 68 موکریتوس همچنین عقیده داشته است ( مانند امپدکلس، جلد ۷ فارسی، ۱۴۵ ) که دریا دارای مقدار زیادی آب تازه است، که ماهیان در آن می زیند. نگا: آئلیان، ۱۴۵ ( ۱۴۵ ) ۱۸۹۵ ( ۱۲۵ )

حاصل آمده ابرها جمع می آیند. این ابرها را بادهای موسمی (بادهای شمالی که در تابستان در مدیترانه می وزند) به جنوب افریقا می برند تا این که دوباره به کوه های بسیار بلند اتیوپی می رسند، و آن جا موجب باران های سیل آسایی در سرچشمه های نیل می گردند. این راه حل دموکریتوس مشکل موجود در این عقیده را نیز حل می کند که ممکن است برف زیادی بر کوه ها در آب و هوای گرم و سوزان اتیوپی ببارد؛ مشکلی که بعدها ارسطو آن را مطرح کرد. ۱۲

کائنات جو: خاصیت آهن ربایی. بسیاری از نظریه های موجود درباره ی باد که از آن دو ره از جمله نظریه ی خود ارسطو در اختیار داریم، باد را حاصل تأثیر گرما بر رطوبت، یا حاصل گرم و سرد شدن هوا که موجب رقیق و غلیظ شدن آن می گردند دانسته اند؛ اما دموکریتوس به نظر می رسد که تبیین بسیار ساده ای پیش نهاده است که مستقیماً بر حرکت بی توقف اتم ها مبتنی است: هرگاه در فضای بزرگی اتم های کمتری و جود داشته باشد، هوا ثابت است، اما اجتماع اتم ها در فضای کوچک موجب برخورد بین آنها و بازگشتن شان و چسبیدن شان به یکدیگر و تحت فشار قرار گرفتن شان می شود، و این آشوب هرگاه حرکت نامعین اتم ها جهت خاصی بیابد باد را پدید می آورد (سِنِکا، مسایل طبیعی، نامعین اتم ها جهت خاصی بیابد باد را پدید می آورد (سِنِکا، مسایل طبیعی،

نظریهی لئوکیپوس در مورد رعد («شکستن شدید آتش محبوس در ابرهای غلیظ») تألیفی از نظریههای آناکسیماندروس و آناکساگوراس است.۱۵ اما

۱۴. آئتیوس، ۱۴، ۱، ۴، (A۹۹)؛ دیودوروس، ۱/۳۹؛ لوکرتیوس، ۳۱-۶/۷۲۹. برای ارسطو نگا: یارههای ۲۴۶ و ۲۴۷، ژز.

<sup>10.</sup> آثتیوس ۳، ۳، ۱۰ (۶۷Α۲۵). آناکساگوراس عاملیت آتش را مطرح کرد، اما به طریقی متفاوت، و از دیدگاه آناکسیمنس شکستن باد (πνευμα) است که موجب رعد است. نگا: جلد ۸ فارسی، ۸۵، و جلد ۲ فارسی ۷۹. تبیین رعد تنها چیزی است که از کاثنات جو

نظریهی دموکریتوس متفاوت است. خلاصهی ناقصی از دیدگاههای او در باب بعضی پدیدههای کائنات جوی در آئتیوس (۳، ۳، ۲۱، ۹۹۳) حفظ شده است، که از آن چنین برمی آید که وی از تقریر دوبارهی نظریههای ایونی قدیم با اصطلاحات مناسب اتم گرایی دل خوشی نداشته است. به نظر می رسد مبنای کلی عبارت است از دیدگاه آناکساگوراس در مورد ریزش آتش به پایین (جلد ۸ فارسی، ۸۵).

رعد نتیجه ی ترکیب نابرابر اتم هاست که بر ابر فشار می آورد و آن را به پایین می فرستد: نور عبارت است از برخورد ابرها، که در اثر آن ذرات تولید کننده ی آتش جمع می گردند و به یکدیگر مالیده می شوند و از طریق منافذ خالی بسیار به نقطه ی واحدی می رسند و از ابر می گذرند. آذرخش هنگامی حاصل می شود که ذرات تولید کننده ی آتش مانع حرکت رو به پایین در ابر می شوند، ذراتی که هم خالص تر و لطیف تر و صاف تراند، و هم، چنانکه خودش می گوید، «چسبان» (presteres) هنگامی رخ می درون نوعی پرده که آنها را احاطه کرده است جذب شوند، و به درون نوعی پرده که آنها را احاطه کرده است جذب شوند، و سپس به سبب این مخلوط اجسامی از عناصر گوناگون تشکیل دهند، و به پایین به سوی ژرفنایورش برند. ۱۹

<sup>🖚</sup> لئوكيپوس باقى مانده است.

۱۶. ترجمه ی بیلی. دموکریتوس همچنین این مجال را یافت که به نکته ای الحادی اشاره کند که از آن در ابرهای آریستوفانس استفاده شده است، آن نکته این بود که گفت آذرخش «فرستاده ی زئرس نیست» (پلوتارخوس، ۴۶۵، Qu. conv و بعد؛ دموکریتوس، پاره ۱۵۲).

تبیین «منافذ و بیرون ریزی های» امپدکلسی از خاصیت آهن ربایی، سازگاری خود را در نظریهی دموکریتوس به دست آورد، اکنون نخستین بار به وجود خلا راستین بی ابهام تفوه می شود. او همچنین این پرسش اسکندر را از میان برداشت که چرا آهن به سوی آهن ربا جذب می شود، و نه برعکس. بیان اسکندر نمونهی خوبی از پیچیدگی های خارق العاده ای را در اختیار قرار می دهد که دموکریتوس خوبی از پیچیدگی های خارق العاده ای را در اختیار قرار می دهد که دموکریتوس آماده بود در اطلاق اصول کلی اش بر پدیده های جزیی به آن متوسل شود (اسکندر، پژوهش های طبیعی، ۱۶۵،۲/۲۳):

دموکریتوس همچنین می گوید که بیرونی ریزی هایی و جود دارند، و این که اجسام همانند به سوی همانند جذب می شوند، اما اضافه می کند که همه به سوی خلاً جذب می شوند. او با داشتن این فرضیه، فرض می کند که آهن ربا و آهن از اتمهای مشابه تشکیل شدهاند، اما اتمهای آهنربا نسبت به اتمهای آهن کوچک تراند و بافت رقیق تری دارند و دارای خلاً بیشتری هستند. به این دلیل، اتم های آن چون سیارتراند بسیار سریعتر به سوی آهن جذب می شوند (زیرا به سوی همانندشان حرکت میکنند)، و داخل سوراخهای آهن می شوند و اتمهای آن را، به هنگام گذشتن از بین آنها به سبب ریزی اندازهشان، به هم مى زنند. از اين روى اتم هاى آهن به هم مى خورند و به بیرون به سوی آهن ربا، به دلیل شباهتشان و به دلیل داشتن خلاً بیشتر، جریان می یابند. آهن [به عنوان کل] از حرکت آنها پیروی می کند و به سوی آهن ربا کشیده می شود. دلیل این که چرا آهن ربا بیشتر به سوی آهن حرکت نمیکند این است که آهن خلاً بیشتر ندارد.

پس از این همه، تنها اعتراضی که برای مفسر از نفس افتاده ولی با پشتکار باقی می ماند این است که، اگر شباهت اتمها موجب جذب شدن است، باید اتمهای کاه و چیزهای دیگری که کهربا جذب می کند همانند اتمهای کهربا و اتمهای یکدیگر باشند. پس چرایکدیگر را جذب نمی کنند؟

برداشت کلی به حاصل آمده از اطلاعات ناقص ما در مورد تبیین اتمیان از جهان شناسی و پدیده های طبیعی این است که آنها به شدت محافظه کار و کاملاً در سنت ایونی بودند، هر چند دموکریتوس تا اندازه ای متحمل رنج شده است تا مطمئن شود که تبییناتش با نظریه کلی اتمی سازگاراند، و در انجام این کار تعداد اندکی ایده ها و تصورات جدید تولید کرده است. لئوکیپوس خورشید را فراتر از ستارگان ثابت جای داد: آناکسیماندروس نیز همین کار را کرده بود. آناکسیماندروس نیز همین خود که دریا کوچکتر می شود و روزی خشک خواهد شد. دموکریتوس تبیین خود از زلزله ها و (به میانجی آناکساگوراس) این عقیده را که زمین بر بالشتکی از هوا شناور است به آناکساگوراسی بود و به راحتی با جهان شناسی لئوکیپوس سازگار نمی افتد؛ آناکساگوراسی بود و به راحتی با جهان شناسی لئوکیپوس سازگار نمی افتد؛ ایده های دموکریتوس در باب دره های ماه و در باب راه شیری و دنباله دارها نیز وین بود.

به همین اندازه فقدان هرگونه اثری از تصورات فیثاغوری قدیم یا معاصر و تصورات مربوط یونانی در اندیشههای آنان مشهود است. مقابله به ویژه در رویکرد به اجسام آسمانی دیده میشود، اجسامی که از دیدگاه فیثاغورس و آلکمایون و مانند آنها الهی بودند، اما از دیدگاه کسنوفانس ابرهای فروزانی بودند که گذرا بودند و فاصله ی زیادی از زمین نداشتند، و از دیدگاه آناکساگوراس و دموکریتوس تودههای بی حیات ماده بودند که منفعلانه به وسیله ی گرداب جهانی

منتقل می شدند و در اثر سرعت چرخش شان فروزان شدند. هر دو مکتب از اعتقادات شان با استدلال های عقلانی دفا علای کردند. چرا حرکات خورشید و ماه و سیارات با حرکات ستارگان ثابت متفاوت هستند؟ دموکریتوس تبیینی مبتنی بر عمل کاملاً مکانیکی گرداب پیش نهاد (بالا، صص ۸۸ و بعد): از دیدگاه فیثاغوریان انحرافات، نشان دهنده ی حرکت مستقل است، و در چشم هر یونانی حرکت مستقل از حرکت زندگی جدایی ناپذیر است.

زمان

نظریهی اتمیِ زمان به عنوان رشته ای از آنات گسسته مسلماً زمانی که زنون آثارش را می نوشت رایج بوده است، زیرا زنون کوشیده است آن را رد کند؛ و این نظریه احتمالاً به فیثاغوریان مربوط بوده است. عجیب است دموکریتوس، که نخستین کسی بود که در مورد نظریهی اتمی با تفصیلی فراگیر کارکرد، در برابر استدلالهای زنون ضد استدلالهایی اقامه نکرده است، با وجود این سندی وجود ندارد که نشان دهد اقامه کرده است. آلفیری می گوید اتمیان برای تحلیل ریاضی یا فلسفی زمان و حرکت خویش نکوشیدند، بگونه ای که قادر باشند در مقابل این حکم زنون ایستادگی کنند که اگر زمان حرکتی ناپیوسته بود ناممکن می بود. این سخن او شاید درست باشد. ممکن است آنها عقیده داشته اند که می بود. این سخن او شاید درست باشد. ممکن است آنها عقیده داشته اند که

۱. برای انتقاد او از دیدگاه های اتمیان در مورد زمان نگا:

At. Id. 78-80.

آحاد زمان، همچون آحاد بدن، خارج از حوزه ی ادراک حسی قرار دارند، اما اگر چنین باشد پس آنها صرفاً به دلیلی تجربی اعتماد کردهاند، یعنی به دانشی «نامشروع» که نشان دهنده ی راه «مشروعیت» است. این سخن، در صورتی درست خواهد بود که نظریه ی دموکریتوس در بابِ ابصار همانی باشد که ارسطو در درباره ی حواس، ۴۴۸a۲ آن را انکار کرده است. به طور کلی استدلال خود ارسطو بر ضد تصور زمان به عنوان ساخته شده از «آنات» اتمی نشانِ این است که این تصور از نقد زنون جان سالم به در برده بود و هنوز مطرح می شد، هر چند ارسطو نمی گوید چه کسی آن را مطرح می کرد. تنام لئوکیپوس یا دموکریتوس در هیچیک از اسناد ما نیامده است، و باید این مسئله را حل ناشده رها کنیم که آیا آنها هرگز این کلمات را بر زبان آوردهاند که زمان از آنات اتمی تشکیل شده است یا نیاوردهاند . با و جود این هر چند آنها از روشن ساختن این نکته بازماندند و برای اثبات آن استدلال های ریاضی نیاوردند، در جهت دیگر باید موفقیتهای

#### ۲. نيز رک: عبارت او در b۲:

ειπερ εστι τι μεγεθος και χρονου και πραγματος αναισθητον ολως δια μικροτητα.

۳. ارسطو آن را در ارتباط با پارادکس زنون در مورد تیر در طبیعیات، ۲۳۹b۸، و دوباره در کتاب ۸ در ۲۶۳b۲۷ آن را انکار کرده است؛ و زنون نیز خود بر نهاد را ذکر نمیکند. او آماده است در پارادکس آخیلس نیز، که حرکت را بر اساس هر فرضیهای ناممکن میداند، نظر مخالف را بیذیرد.

۴. البته اپیکوروس مطرح کرد: به ویژه نگا: سیمپلیکیوس، طبیعیات، ۹۳۴/۲۲، ۹۳۳/۲۱ مکستوس، بر ضد ریاضی دانان، ۱۰/۱۴۲، این تصور همچنین ممکن است پیشینی، اگر نه اجتناب ناپذیر، به نظر رسیده باشد. اما برگرفتن دیدگاهی متفاوت امری ممکن است، چنانکه استراتون این امکان را با این سخن نشان داد که زمان از اجزای نامرئی تشکیل شده است اما ماده و مکان بی نهایت تقسیم پذیراند (پاره ی ۸۲، ورلی، سکستوس، برضد ریاضی دانان، ۱۰/۱۵۵/۱۰)؛ و سکستوس تنها اپیکوروس را نام می برد، هر چند مفسران نام او را اغلب به همراه نام دموکریتوس آورده اند.

شایان توجهی در اصالت و استقلال اندیشه به آنها نسبت داد. به استثنای الیاییان که واقعیت زمان را یکجا منکر بودند، پیش از لئوکیپوس دیدگاه غالب در مورد زمان، آن را دوری می دانست. این تصور ممکن بود کم و بیش آگاهانه و کم و بیش دقیق باشد، اما این دیدگاه به ابتدایی ترین صورتهای اندیشه بازمی گردد، که بر مشاهدات ابتدایی مبتنی بوده و در اعمال دینی و جادویی منجمد شده است. این دیدگاه بر پایهی مشاهدهی تکرار سالانهی فصول آغاز شد و به «سال بزرگ» مبتنی بر دادههای ستارهشناختی و گاهی مرتبط با مصیبتهای طبیعی مانند سیل توسعه یافت (جلد ۵ فارسی، ۱۰۸، یادداشت ۱). در میان الیاییان، تصور دوری بودن زمان در تنها پارهی موجود آناکسیماندروس مطرح شده است. فیثاغوریان به تکرار دقیق تاریخ معتقد بودند. طلوع و افول تمدنها را، که با سانحههای طبیعی ناتوان از نابودی کامل جهان همراه است، احتمالاً کسنوفانس آموزش داده است و دوباره پس از اتمیان در افلاطون و ارسطو تکرار میشود. شِمای حلقوی مشتمل بر تباهی و زایش دوبارهی کیهان در امپدکلس و بعدها در رواقیان ظاهر می شود.<sup>۵</sup> حلقوی بودن زمان در آثار مکتوب غیرفلسفی نیز آمده است، که به واقع نشان نحوهی اندیشهی رایج در آن دوره است. ۴ با توجه به

۵. جلد ۲ فارسی، ۱۹؛ جلد ۳ فارسی، ۲۳۰ و بعد؛ جلد ۴ فارسی، ۳۰ و ۱۰۷ و بعد؛ جلد ۵ فارسی، ۱۰۸ فارسی، ۱۰۸ مندی دال بر این وجود ندارد که نشان دهد آناکساگوراس به ویژگی زمان توجه جدی کرده باشد. او معتقد بود که حرکت پس از دورهی نامعینی از سکون، در لحظهی خاصی آغاز شد. اگر او این مطلب را با عبارتی شبیه آنچه ارسطو آن را گزارش میکند (παντων πρεμουντων τον απειρον نشان دهندهی این است که دربارهی زمان کمتر اندیشیده است. تصور زمانِ جدا از تصور هرگونه حرکت، هم به طور کلی و هم برای دورهی آناکساگوراس، تصوری عجیب است.

ع. آوردن نمونه ها چندان لازم نیست. ارسطو به واقع عقیده ی عمومی را نقل می کرد وقتی می نوشت ( طبیعیات، ۲۲۳b۲۹): همه ی چیزهای دیگر چنان به وسیله ی زمان نابود می شوند و آغاز و انجام می یابند که گویی این جریان حلقوی است، زیرا تصور می شود که خود زمان نیز دورهای →

همهی این مطالب یافتن تصوری از نامتناهی بودن زمان بدون اثری از بازگشتِ دوري آن به هر صورت در لئوكيپوس و دموكريتوس واقعاً جالب است.٧ جهانها پدید می آیند و تباه می شوند، اما این جهان تکرار نمی شود. چون اتم های بی شمار در مکان نامتناهی و در جریان زمان نامتناهی با یکدیگر برخورد میکنند، همه گونه تشکل هایی رخ می دهند. بعضی از این تشکل ها ممکن است یکسان باشند، اما اگر این امر رخ دهد صرفاً اتفاقی خواهد بود (۸۱ و ۶۸۸۴۰، بالا صص ۵۸ و بعد، ۵۹ یادداشت ۴). این جریان تضمنات گسترده دارد. در اندیشهی یونانی تصورات حرکت دوری و فعالیت عقلاتی به یکدیگر مرتبطاند (جلد ۴ فارسی، ۳۲ و بعد، ۳۷)، و در تیمانوس افلاطون مسیرهای دوری اجسام آسمانی، دائمی اند و ذاتی طبیعت آنها به مثابه مخلوقاتی دارای عقل برتراند. این مسیرها از دیدگاه دموکریتوس اتفاقی و گذرایْاند. خورشید و ستارگان فرو خواهند پاشید، و اتمهای سازندهی آنها ممکن است به مسیرهایی کاملاً متفاوت برده شوند. کنار گذاشته شدن تصور دوری بودن زمان با کوتاه کردن دست عقل از ساختن جهان همراه است. این تصور با شکلهای اتمی نامنظم و بی شماری مرتبط است که خدای صانع افلاطون آنها را به صورت اجسام فضایی هندسی منظم حدو نظم بخشيد.

اگر دموکریتوس زحمت بحث در باب ماهیت زمان را بر خود هموار نکرد، دلیل آن ممکن است غیر واقعی بودنِ زمان باشد. سکستوس میگوید: «همچنین به نظر میرسد به فیلسوفان طبیعی پیرو دموکریتوس و اپیکوروس تصوری اینگونه دربارهی زمان نسبت دادهاند که: «زمان شباهت ظاهری روز و شب است».» ۸ ابهام بیش از حدارجاع در این جا هشدار دهنده است، اما به نظر

<sup>-</sup> است. البته این عقیده با تناسخ نیز مرتبط بود.

۷. موندولفو این مطلب را در ۸۹ ،L'Infinito ، تفسیر کرده است.

<sup>8.</sup> χρονος εστιν ημεροειδες και νυκτοειδες φαντασμα, ->

می رسد آموزه از آنِ اپیکوروس باشد که زمان «عرض اعراض است»، یعنی چیزی است که ملازم چیزهای ملموس نیست بلکه ملازم کنشها و مزاحمتهای آنهاست، که وی روزها و شبها و نیز احساسات و حرکات و حالات سکون را تحت آن می گنجاند. ۹ اگر این سخن سکستوس درست باشد که این تصور از دموکریتوس و اپیکوروس ناشی شده است، پس زمان از دیدگاه دموکریتوس، از این که واقعیتی مثل اتمها یا خلا باشد بسیار دور است و حتی محسوس درجه اولی مانند اعیان طبیعی یا اوصاف آنها نیز نیست. ۱ روشنایی و تاریکی، که شب و روز می نامیم، «اعراض» زمین و آسمان و خورشید و ماه و مانند آن هستند، و زمان نوع خاصی از اعراض آنهاست، ۱۱ که به کمک گونهای شهود بی واسطه از آن آگاه می شویم. با این حال به این نکته نیز باید توجه داشت که اگر دموکریتوس به طور کلی درباره ی زمان این سخن را گفته باشد، سخن وی فقط می تواند از باب تمثیل باشد، زیرا او معتقد بود که زمان هرگز آغاز نداشته است، ۱۳ در صورتی که این جهان با خورشید طلوع و غروب کننده اش همیشه است، ۱۳ در صورتی که این جهان با خورشید طلوع و غروب کننده اش همیشه

- بر ضدریاضی دانان، ۱۸۱/۱۸۱، دیلز ـ کرانتس ۶۸ A۲۲.

۹. اپیکوروس، ۱/۷۲ و بعد. سکستوس، بر ضد ریاضی دانان، ۱۰/۲۱۹. نگا: 164 Luria, Infinitesimaltheorie,

۱۰. حتی این ایده که زمان جسم است کاملاً درک ناشدنی نیست! می گویند عقیده ی آینِسیدموس Aenesidemus در سده ی اول پ. م. چنین بوده است (سکستوس، بر ضد ریاضی دانان، ۱۰/۲۱۶).

۱۱. اييكوروس، ۷۳ و ۱/۷۲ د ١٥١٥٠ συμπτωμα: اييكوروس، ۱۵۱۳

<sup>11.</sup> به قول ارسطو و سیمپلیکیوس، او حتی این تعریف را به منزلهی واقعیتی بدیهی از برای اثبات این مطلب به کار برد که چیزهای تکوین نایافته وجود دارند و بدین ترتیب این اصل موضوع الیاییاش را معقول ساخت که اتمها و خلاً دستخوش پیدایش و تباهی نیستند. (ارسطو، طبیعیات، ۲۵۱b۱۶؛ سیمپلیکیوس، همان، ۱۱۵۳/۲۲. آلفیری در ۲۵۱b۱۶، شاید در دری بودن این استدلال اغراق میکند، زیرا این استدلال شامل این ادعا نیست که هیچ چیز دری بودن این استدلال اغراق میکند، زیرا این استدلال شامل این ادعا نیست.)

وجود نداشته است. افلاطون معتقد بود زمان حرکت اجسام آسمانی است و پیش از آنها وجود نداشته است، ۱۳ زیرا او اصطلاح زمان را فقط بر توالی منظم و مرتب اطلاق می کرد. این سخن در جهان فاقد عقل دموکریتوس معنی ندارد، و تعریف «ظاهر روز مانند و شب مانند» نشان از بدگمانی به افلاطون دارد. اگر دموکریتوس این تعریف را به کار برده باشد، مثال جالبی از تنش پارادکسیکال بین دو فیلسوف خواهد بود.

۱۳. تيمائوس، ٣٨٤-٣٨٥. رک: جلد ٣ فارسي، ٨-٣٢٧.



# نَفْس و زندگی و مرگ

اتمیان چندان تمایل نداشتند از این عقیده ی عمومی زمانشان در مورد نفس (پسوخه، آن که زنده را از بیحیات تمیز داد) دور افتند که نفس شکل رقیق جوهر مادی است. در نظام فکری آنها نفس و آتش (یا گرما) به ویژه از اتمهای کوچک و گرد تشکیل شدهاند، و ارسطو بارها می گوید که لئوکیپوس و دموکریتوس این سه را یکی می دانستند. برای نمونه در درباره ی نفس، ۴۰۳b۳۱ می گوید: «دموکریتوس می گوید که نفس آتش و گرم است، زیرا از میان شکل ها و اتمهای نامتناهی، او می گوید [اتمهای] آتش و نفس کروی اند... لئوکیپوس نیز همین نظر را دارد.... گردها نفس اند، زیرا این نوع اشکال بهتر قادراند در میان هر

1. ارسطو کلمه ی خود دموکریتوس، یعنی ρυσμους، را به کار می برد که نشان اطلاعات دست اول اوست. ارسطو در یکی از فقراتی که می گوید «نفس و عقل ( نوس ) یکی هستند» ( درباره ی نفس، ۴۰۵۵۹)، آتش را با هر دو مرتبط می داند: آنها از اتم هایی تشکیل شده اند که به سبب اندازه ی کوچک و شکل شان، که کروی است، سیاراند. «اتم های عقل و آتش نیز این گونه اند.»

چیزی نفوذ کنند، و در اثر حرکت خودشان آن چیزها را به حرکت درآورند.» او دموکریتوس را با دایدالوس Daedalus مقایسه می کند که توصیفش در کمدی این گونه آمده است که پیکره ی چوبینی از آفرودیت ساخت و آن را به کمک سیمابی که در درونش ریخت به حرکت درآورد (۴۰۶b۱۵)؛ «زیرا او می گوید طبیعت کرات اتمی این است که هرگز ساکن نیست و در اثر حرکت آنها کل بدن به همراه آنها به حرکت در می آید.» از این رو از دیدگاه ارسطو دموکریتوس به آن مکتبی متعلق است که حرکت را ویژگی اصلی حیات می داند (۴۰۳b۲۸). ارتباط [نفس] با گرما دوباره در درباره ی تنفس De respiratione (۴۷۲a۳) لصلی مطرح شده است: «او می گوید نفس و گرم یکی هستند، یعنی اَشکال اصلی مطرح شده است: «او می گوید نفس و گرم یکی هستند، یعنی اَشکال اصلی ذرات کروی،» این را نیز به یاد داریم که، باز به قول ارسطو، لثوکیپوس و دموکریتوس آتش را از این جهت که از اتمهای کروی تشکیل شده است از دیرگنس دیگر جدا ساختند ( درباره ی آسمان، ۳۰۳a۱۶؛بالا، ص ۴۷). بعدها در دیوگنس (۹/۴۴) آمده است که از دیدگاه دموکریتوس نفس از همان اتمهای گرد دیوگنس ره ۱۹/۴) آمده است که از دیدگاه دموکریتوس نفس از همان اتمهای گرد وصافی تشکیل شده است که خورشید و ماه تشکیل شده اند.

آیا دموکریتوس واقعاً نفس را با آتش یکی میدانست؟ این پرسش رویهم رفته ساده نیست. می توان گفت که بر اساس اصول اتمی، اتم واحد، اعم از این که کروی یا غیرکروی باشد، نمی تواند آتش یا نفس باشد، زیرا اتمها فاقد کیفیات اند (بالا، ص ۳۶، یادداشت ۷). ارسطو یکسانی نفس با آتش را از این حقیقت استنباط کرد که هر دو از اتمهایی با شکل یکسان تشکیل شدهاند، اما همانگونه که چرنیس گفته است (ACP، یادداشت ۳)، «اتم کروی نه آتش است نه نفس: ویژگی مخصوص هر دوی اینها به عنوان اجسامی کاملاً مرکب صرفاً حاصلِ بعدیِ ترکیب اتمهاست». آئتیوس ارتباط با آتش را حفظ می کند، اما می گوید نفس عبارت است از « ترکیب آتش سانِ اتمهای کروی شکل و دارای می گوید نفس عبارت است از « ترکیب آتش سانِ اتمهای کروی شکل و دارای نیروی آتش» (۴، ۳، ۵، ۲، ۵). او در مورد اتمهای تشکیل دهنده ی آتش نیروی آتش» (۴، ۳، ۵، ۲، ۲۵).

میگوید، اینها آتش نیستند، بلکه آن را تولید می کنند. ۲ جالینوس با جدی تر گرفتن فقدان کیفیات محسوس در اتمها می گوید که آنها نه گرم می شوند نه سرد گرفتن فقدان کیفیات محسوس در اتمها می گوید که آنها نه گرم می شوند نه سرد (۶۸۸۴۹،۱/۲، De elem. sec. Hipp.). (ممکن است این سخن به نظر ارسطو اندکی بی معنا آید، درست همانگونه که تئوفراستوس در دربارهی حواس، ۶۹، گفت نامعقول است دادههای حسی را در عین حال تأثرات حواس و ناشی از اشکال اتمی بدانند، زیرا شکل امری مطلق است در صورتی که دادههای حسی اموری نسبی اند.) علاوه بر این ویژگی ترکیب تنها به وسیلهی شکل اتم معین نمی شود، بلکه اندازه و ترتیب اتم نیز در آن دخالت دارد. اتمهای چیزهای شیرین نیز گرداند، اما «نه خیلی کوچک» (تئوفراستوس، دربارهی حواس، ۶۵)؛ و چیزها گرم و آتشین اند «زمانی که از اجسام سیار و ریز و یکسان جا گرفته ساخته شده باشند.» ۳

با وجود این هرچند ممکن است نظریهی انمی مستلزم این نباشد که دو چیز تشکیل شده از اتمهای کروی حتماً باید ویژگی برابر داشته باشند، تمام اندیشههای پیشین و معاصر دموکریتوس را به سوی مرتبط دانستن زندگی با گرما رهنمون می شدهاند، <sup>۴</sup> و همهی منابع بر آناند که او این دو را مرتبط دانسته است. برای این که اندیشیدن رخ نماید، نفس باید به اندازه گرم شده باشد؛ و این بدین

2. τα γεννητικα του πυρος, 3.3.11 (Α94).

٣. سيمپليكيوس، طبيعيات، ٣٤/٤:

εξ οξυτερων και λεπομερεστερων και κατα ομοιαν θεσιν κειμενων οξυτερων معتقدم οξυτερων και κατα ομοιαν θεσιν κειμενων τος οξυτερων به معنای «سریم» است نه «تیز» (به جای گرد)، که با همهی گواهیهای دیگر در تعارض است. از سوی دیگر به عقیده ی افلاطون اتمهای آنش دارای کیفیت گزندهای هستند که ناشی از شکل هرمی آنهاست.

۴. در این کتاب به نقش گرما به عنوان عنصر فعال در تولید زندگی بارها اشاره کردهام. رک: جلد ۱ فارسی، ۱۳۲؛ جلد ۲ فارسی، ۶۹ و بعد؛ جلد ۳ فارسی، ۲۴۸؛ جلد ۶ فارسی، ۵۹؛ جلد ۷ فارسی، ۱۵۸. معناست که اگر ما بیش از اندازه گرم با بیش از اندازه سرد شویم، ذهن پریشان می شود (تئوفراستوس، درباره ی حواس، ۵۸). آتش (= «گرم») مانند نور یا شعله دیدنی نیست. آتش نادیدنی اتمهای کو چک تری از آتش دیدنی دارد، چنانکه این را می توان در تئوفراستوس، درباره ی حواس، ۷۵، دید، جایی که گفته است رنگ سرخ از اتمهایی مانند اتمهای گرما، بلکه بزرگ از اتمهای آن، ساخته شده است: «ترکیبات اتمهای بزرگ تر سرخ تراند، چنانکه شعله و زغال چوب سبز در مقایسه با چوب خشک چنین است.  $^{0}$  می توان فرض کرد که نفس، یا گرمای حیاتی، لطیف ترین بافت و کو چک ترین اتمها را دارد، و مانند گرما اصلاً نه دیدنی است و نه ادراک شدنی.

حتی این نکته که اتم واحد، هر شکلی که داشته باشد، نمی تواند کیفیات نفس را داشته باشد و ممکن است به نظر رسد که این نکته لازمهی نظریهی کلی اتمی است و زمانی که توزیع اتمهای نفس در بدن را بررسی کنیم مشکوک می گردد. اتمهای نفس در سراسر بدن به گونهای پخش شدهاند که اتمهای واحد نفس و بدن یک در میان قرار گرفته اند. به گمان دموکریتوس نفس بدین وسیله بهتر می تواند به کارکرد اصلی اش در انتقال نیروی محرکه عمل کند، تا زمانی که نفس این وظیفه را ادا می کند، هیچ جا مجموعه هایی از اتمهای نفس وجود ندارد. با این حال، نسبت دادن «کیفیات»، یعنی کیفیات محسوس به اتمهای ندارد. با این حال، نسبت دادن «کیفیات»، یعنی کیفیات محسوس به اتمهای

۵. در باب این فقره به طور کلی مشکلات چندی وجود دارد، اما حتی اگر در آغاز این بخش
 [یعنی، بخشی که فقره از آن برگرفته شده است ـ م] مجموعه های بزرگ تر اتم ها در مد نظر بوده
 باشد، باز عبارت τα εκ μεγαλων οντα σχηματων فقط می تواند به معنای «ترکیبات
 اتم های بزرگ تر» باشد.

۶. لوکرتیوس، درباده ی طبیعت چیزها، ۳-۳/۳۷: «و شما باید... حکم مرد ارزشمند، یعنی دموکرتیوس را بپذیرید که، آغازهای نخستین بدن و عقل به تناوب در کنار یکدیگر قرار گرفتند و بافت اندامهای مان نیز اینگونه ساخته شد.»

ارسطو فقط می گوید که نفس در سراسر بدن حضور دارد، دربارهی نفس، ۴۰۹a۳۲.

واحد نقض وحدتگرایی نظریه ی اتمی نیست. المها طبیعتاً، و اگر به خودشان واگذاشته شوند، در حرکتاند. در گرداب کیهانی، اتمهای بزرگتر و سنگین تر و اتمهایی که شکلشان آنها را مستعد پیوند ساخته است، با یکدیگر می آمیزند و حرکتشان کند یا متوقف می شود. اتمهای گرد و صاف کمترین استعداد را برای پیوند دارند، اتمهای کوچکتر نیز همینطور. اینها می توانند در آمیزههای بزرگتر به دام افتند، اما در میان آنها به حرکت آزادشان ادامه دهند و بدین وسیله حرکت را به اتمهای دیگر منتقل کنند، و بدن را به مثابه کل، موجودی خود متحرک (یعنی، زنده) سازند. هیچ ویژگیی به جز از شکل و اندازه و ترتیب، که برای کل نظریه ی اتمی اساسی هستند، [در این تفسیر] گنجانده نشد. در این کوشش جسورانه برای تبیین پدیده ی حیات بر اساس این گونه اصول مادهگرایانه و مکانیکی صرف بعضی عناصر نامعقول وجود دارد، و ریشخند ارسطو در مورد سیماب ناموجه نیست؛ اما این تبیین تا اینجا کاملاً سازگار است.

عقل، یا بخش اندیشنده ی نفس، استثنایی برای این قاعده کلی است که اتمهای نفس و اتمهای بدن در سراسر بدن یک در میان قرار گرفته اند. اسناد در این باره، متأخر و متعارض اند، اما جای شک باقی نمی گذارند. عقاید در بخشهای متوالی (آ) دموکریتوس را با اپیکوروس در این عقیده با هم نام می برد که «نفس دو بخش دارد، بخشی که عقل دارد در قلب قرار گرفته است. و بخشی که فاقد عقل است در سراسر بدن منتشر شده است»، (ب) می گوید که هرچند اپیکوروس آن را در قلب قرار می دهد، دموکریتوس مانند افلاطون آن را در سر جای می دهد.

۷. چنانکه اشمید، ۱ نقس به سبب ۱ نقس به سبب ۲۷۲ مدعی شده است: «اتم نفس به سبب داشتن تأثیر ویژهاش چیزی است که با چیزهای دیگر، یعنی با اتمهای فاقد کیفیت، تفاوت بنیادی دارد، و این امر با نظری وحدتگرایانهی [اتمیان دربارهی م] ماده ناسازگار است».

این گزارشها میپذیرند که عقل تمرکز نفس در بخش خاصی از بدن است، و هیچ سندی وجود ندارد که بر ضد این گزارشها باشد. میتوان پذیرفت که این موقعیت در سر است، چنانکه به عقیده آلکمایون و آناکساگوراس و دیوگنس آپولونیایی و بعدها افلاطون چنین بوده است. به عقیده اییکوروس این موقعیت در قلب بود، و مدرکی که اتمیان قدیمتر را به اتمیان بعدی میپیوندد به احتمال زیاد از منابع اپیکوری است، و نسبت به مدرکی که بین آنها تمیز می دهد نادرست است. ا

- ۸. ۴، ۴، ۶ و ۵، ۱ (A۱۰۵). در روایت تئودورت نیز مغز آمده است (۵/۲۲، دیلز، عقایدنگاری، محد به ۳γεμονικον را در ۱۳۹۱ یادداشت). هر دو فقره که عقل را به سر نسبت دادهاند کلمه ی رواقی ηγεμονικον را در مورد آن به کار بردهاند.

۹. فیلوپونوس ( درباره ی نفس ، ۳۵/۱۲ م ۱۰۵ ) این سخن را به دموکریتوس نسبت می دهد که نفس نقسیم ناپذیر (αμερη) است و کُلُ القُری نیست، و این را اضافه می کند که اندیشه همان احساس است و هر دو از همان δυναμις [= نیرو] سرچشمه می گیرند. او به هر حال درباره ی نفس ارسطو را تفسیر می کند و تبیینش بر این سخن ارسطو مبتنی است که به عقیده ی دموکریتوس και νονν και νονν سخنی که بیش از این نیست که نَفْس و عقل ترکیب اتمی واحد دارند و به شیوه ی مادهانگارانه ی واحدی کار می کنند: هرگز بدون تحریک خارجی رخ نمی نمایند (آثتیوس، ۴، ۸، ۱۰، ۴۷۸۳). مهدی می می می مقابل است. عقابل است. همین سخن را می توان در مورد ارجاع مبهم در سکستوس ( بر ضد ریاضی دانان، ۴۷/۳۹ همین سخن را می توان در مورد ارجاع مبهم در سکستوس ( بر ضد ریاضی دانان، ۴۷/۳۹) همین سخن را می توان در مورد ارجاع مبهم در سکستوس ( بر ضد ریاضی دانان، ۴۸/۷) می شود: دموکریتوس گفت که نَفْس در سراسر بدن پخش می شود، ارسطو می گوید که او نَفْس و عقل را یکی دانست، بنابراین عقل نیز باید در سراسر بدن پخش می شود.

۱۰. آئتيوس، ۲،۵،۱،۵:

πλατων Δημοκριτος εν ολη κεφαλη... Παρμενιδης και Επικουρος εν ολω τω θωρακι.

در مورد عاری بودن آن از اپیکورگرایی، مینوان نامهی ساختگی دموکریتوس به هیپوکراتس (هیپوکراتس، اپیکوروس، ۲۳، نهم، ۳۹۴) را مطرح کرد که در آن او مغز را φυλακα διανοιης ---

تبیین اتمی ساخت و کار حیات و علت مرگ را ارسطو برای ما حفظ کرده است. لئوکیپوس و دموکریتوس تعلیم دادند که حیات در ابدان ما به وسیلهی تنفس حفظ می شود. اتم های ریز و سیار نفس تحت فشار دائم جو خارج اند، و این فشار آنها را از بدن خارج می کند، درست همان گونه که اتم های کو چک تر و صاف تر به هنگام تشکیل جهان به وسیلهی اتم های بزرگ تر بیرون رانده می شوند. اما خود هوا «بسیاری از آن ذراتی را که دموکریتوس عقل و نفس می نامد در بر دارد. از این رو، وقتی نفس می کشیم و هوا وارد می شود، این اتم ها نیز به همراه آن وارد می شوند، و فشار را بی تأثیر می کنند، و مانع پخش شدن نفس در درونِ حیوان می گردند.» «مرگ زمانی رخ می دهد که فشار محیط به بیرون وارد شود و فشار را خنثی کند. مرگ حاصل جریان اتم های نفس به بیرون بیرون وارد شود و فشار را خنثی کند. مرگ حاصل جریان اتم های نفس به بیرون از بدن در اثر فشار محیط است.» جریان معتدل و جبران شدنی اتم های نفس به بیرون بیرون از بدن موجب خواب می شود. ۱۱

بدیهی است که از نظر دموکریتوس، و بعدها از نظر اپیکوروس، نَفْس فرد

می نامد، و خشم را به قلب، و شهوت را به کبد نسبت می دهد. در مورد مغز به عنوان اندام اصلی شناخت در دیوگنس و رساله ی هیپوکراتی De morbo sacro، نگا: جلد ۸ فارسی، ۱۹۵. به قول یگر (۲۱۴ ، Diokles) این نامه مکتب پزشکی کُسی Coan را مخالف مکتب پزشکی سیسیل نشان می دهد. امیدکلس عقل را در قلب جای داد (جلد ۷ فارسی، ۱۹۶).

<sup>11.</sup> ارسطو، درباره ی تنفس، ۴۷۱b۳۰ و بعد. وی در گزارش مشابهی در درباره ی نفس (۴۰۴a) لئوکیپوس و دموکریتوس را با هم نام می برد. جالب است توجه کنیم که چگونه دوباره عقیده ای کهن و عمومی (در این مورد ارتباط نفس با هوا) حفظ شد و به جامه ای علمی در آمد. رک: جلد ۲ فارسی، ۳۴-۱۲۶. در مورد خواب نگا: آتیوس، ۵، ۲۵، ۳ (۶۷A۳۴). («کلمه ی اجتناب ناپذیر» ۱۲۶۳۷ را، که تسلر می گوید از عبارت کم است، به درستی می توان از بند قبل در باب آناکساگوراس و عنوان این بخش [یعنی، بخشی که ارسطو در آن این گزارش را آورده است.م.] فراهم آورد.

به هنگام مرگ از هم میپاشد و اجزای آن در سراسر جهان پراکنده می شود: «دموکریتوس و اپیکوروس می گویند که نفس فانی است، و به همراه بدن فاسد می شود.» در نتیجه هیچ انسانی نباید خودش را از ترس رنجها و مجازاتهای پس از مرگ غمگین سازد \_ پیامی که اپیکوروس و لوکرتیوس بعدها آن را با شوری بشارت آمیز آموزش می دادند. ۱۲ با و جود این، دموکریتوس آموزش می داد که تباهی نفس به یک باره رخ نمی دهد، درست همانگونه که بدن بی درنگ از هم نمی باشد. به واقع گفته اند که او تعیین لحظهی دقیق مرگ را دشوار یافته است. فقرات مربوط به آموزه اینهایند:

(آ) اسکندر افرودیسی، جدل، ۲۱/۲۱ (۶۸۸ ۱۱۷؛ همین عبارت در آئتیوس، ۴، ۹، ۲۰): دموکریتوس آموزش می داد که بدنهای مرده احساس دارند.

(ب) آئتیوس، ۲،۴،۴ (۸۱۱۷): دموکریتوس می گوید که همه چیز در گونهای نفس مشترک اند، حتی بدن های مرده، زیرا بخشی از حرارت و حساسیت را به هنگام بیرون فرستادن بخش اعظم آن حفظ می کنند.

(ج) ترتولیانوس، دربارهی نفس، ۵۱ (۸۱۶۰): دموکریتوس

### ۱۲. آئتيوس، ۲،۷،۲ (۱۰۹ ۶۸۸):

کημοκριτος Επικουρος φθαρτην [sc. την ψυχην], τω σωματι συνδιαφθειρομενην. بقیه در مجموعه پارههای استوبایوس (۲۹۷ در دیلز ـ کرانتس) آمده است، که دست کم، مانند اغلب پارههای آمده در این مجموعه، به لحاظ محتوا اصیل هستند. از آنجا که کلمات علیب پارههای آمده در این مجموعه، به لحاظ محتوا اصیل هستند. از آنجا که کلمات συνεδησις و συνεδησιεν بار اول است که در این فقره آمدهاند ـ رُد دومی را «مهیب» ترجمه کرده است ـ احتمالاً این فقره لفظاً دقیق نیست. ترجمه ی آن چنین می شود: «بعضی از آدمیان به سبب ندانستن تباهی طبیعت فانی مان، و آگاهی از مرگ بی رحمانه، زندگی را با ترس و خاطری پریشان می گذرانند، و در مورد پس از مرگ اساطیری افسانه ای می بافند.»

خاطرنشان کرده است که ناخنها و مو تا مدتی در گور رشد میکنند.

(د) کلسوس، ۲/۶ (۸۱۶۰): دموکریتوس، از آنجا که معتقد بود نزدیک شدن مرگ هیچ نشانهی قطعی ندارد، گفت که هیچ نشانهی قطعی کاملی وجود ندارد که پزشک بتواند به وسیلهی آن از باز ایستادن واقعی زندگی آگاهی یابد.

پس با قطع شدنِ تنفس بسیاری از اتمهای روح بیرون میروند و پراکنده میشوند، اما چون زندگی و حرارت پیوندی نزدیک دارند (یا حتی یکی هستند) و بدن فقط به تدریج سرد میشود، دموکریتوس با نظر به این مقدمات و بعضی مشاهدات خاص دیگر نتیجه گرفت که کارکردهای حیاتی، از جمله حتی حداقل احساس، در اثر باقی ماندن تعداد اندکی از اتمهای نفس مدتی تداوم می یابند.

11. به یاد داریم که پارمنیدس نیز میگفت اجساد حساسیت را تا اندازهای حفظ میکنند (جلد ۶ فارسی، ۶ـ۱۳۵). این که معنای تحتاللفظی کلمه ی παντα [= همه چیز] در آئتیوس ۶، ۴ مهمه چیز، از جمله جهان بی جان باشد امری است که با توجه به عبارت بعدی « حتی بدن های مرده» مشکوک به نظر می رسد. با این حال، دموکریتوس احتمالاً عقیده داشته است که هر چیزی تا اندازه ی کوچکی نَفْس دارد. این سخن اگر درست باشد، او نه تنها از امپدکلس (پاره ی ۱۱۰/۱۰، جلد ۷ فارسی، ۱۹۸) و (اگر به روایت تثوفراستوس اعتماد کنیم) از پارمنیدس پیروی کرده است ـ که این البته امری است که با محافظه کاری کلی او سازگار می باشد ـ بلکه با این نظریه های کلی او نیز به خوبی سازگار است که ریزترین و سیارترین همه ی اتم ها باید به هر جایی راهی بیابند.

نیز نگا: کیکرو، مجادلات توسکولانی، ۱، ۳۴، ۸۲. در این فقره از محاوره، گوینده در مقام پاسخ دادن به این اعتراض است که انکار اپیکوریِ جاودانگی هرگونه امید ما به سعادت اخروی را از بین می برد. چون همهی آگاهی به هنگام مرگ پایان می یابد، فقدان ما را ناراحت نخواهد کرد. محتمل ترین تفسیر فقرهی کیکرو این است که اپیکوروس (که همواره آماده -

در مجموعه گفتههای اخلاقی منسوب به دموکریتوس پسوخه به عنوان امری طبیعتاً برتر از بدن و در مهار آن ظاهر می شود، و بدن چادر و منزل یا خیمه ی آن نامیده می شود (σιαρνος) کلمهای که برای ارایهی رابطهی بسیار متفاوت نَفْس و بدن در عهد جدید دوباره آمده است). ۱۴ نَفْس سزاوار بیشترین توجه است، زیرا کمال آن می تواند نقص بدن را جبران کند، اما نه برعکس، و خیرات آن «الهی تر» از خیرات بدن است؛ سعادت و شقاوت و مانند آن به حوزه ی نَفْس مربوط است. این مسئله را باید در زمینه ای دیگر به همراه مسئله ی اعتبار و سندیت پارههای اخلاقی بررسی کنیم. به رغم شکوه برتر نَفْس، تسلر در تأکید بر این نکته بر حق است که درباره ی نفس چیزی گفته نشده است که با ماده گرایی تمام عیار اتمیان در تعارض باشد. ۱۵ کیکرو دو بار از «برخورد تصادفی ماده گرایی تمام عیار اتمیان در تعارض باشد. ۱۵ کیکرو دو بار از «برخورد تصادفی می کنند، سخن گفته است.

- است اسلافش در نظریهی اتمی را دست کم بگیرد) احتیاط علمی دموکریتوس در باب باز گذاشتن مفری برای [پذیرش] جاودانگی را بد ارایه کرده است. متخصص معاصر فلسفهی دموکریتوس طبیعتاً این مناقشه را رد خواهد کرد.

۱۴. ولاستوس میگوید این کلمه دوبار در آثار هیپوکراتی آمده است (.Ph.Rev ،۱۹۴۵ ،۱۹۴۵ ،۵۷۹ ،۱۹۴۵ و ۵۷۹ ،

to Plato) ماولون نیز در تأکید بر برتری نفس بر بدن به همان اندازه بر حق است ۱۱۲۰، ZN . ۱۵ . ۱۱۲۰، ادر میکند که بیش از ۲۱۱، Preface یادداشت ۳)، هرچند او پارههایی (به ویژه ۳۱) را نقل میکند که بیش از پارههای دیگر مشکوک اند. او این پارهها را در صفحات ۱۸۷ و ۳۷ و ۱۷۰ متن کتابش آورده است. برای اطلاعات بیشتر نگا: پایین، ۲۲۳ و پارهی ۱۵۹ در ص ۱۷۹، و مقایسه کنید با سخنان ولاستوس، ۱۹۴۵، Ph. Rev، و معد.

## یادداشت تکمیلی: عقیدهی دموکریتوس «دربارهی جهان آینده»

 $=\pi \epsilon \mu \tau \omega v \epsilon v A \iota \delta \sigma v$ در فهرست تراسولوس Thrasyllus، اثری به همین نام دربارهی جهان آینده) در میان نوشته اخلاقی (نه طبیعی) دموکریتوس آمده است. آتنایوس Athenaeus (۱۶۸b) دیلز ـ کرانتس، یارهی o c)، ضمن آوردن داستانی در مورد چگونگی رهایی یافتن دموکریتوس از تعقیب به سبب خواندن نوشته هایش، می گوید نوشته های مورد بحث یکی همین رساله بود و دیگری نظام جهانی بزرگ، هرچند دیوگنس (۹/۳۹) فقط دومی را در این رابطه نام می برد. یر وکلوس (.InRemp، ۲/۱۱۳ کرول Croll) دیلز \_ کرانتس، یارهی ۱) آن رساله را دوباره (با اندکی تغییر عنوان آن: περι του Αιδον) به عنوان منبعی برای اعتبار داستانهای مربوط به دوباره به هوش آمدن شخص به ظاهر مرده ذکر می کند. او می گوید: «بر اساس این رساله، به نظر نمی رسد مرگ نابودی کامل حیات در بدن باشد. شاید حیات در اثر ضربه یا زخمی ضعیف میشود، اما ریشههای نَفْس در مغز استخوان باقی میماند و قلب بارقههای حیات را در اعماق حفظ می کند. تا زمانی که اینها باقی است بدن در خور زندگی و باز یافتن حیاتی است که خاموش شده است». پروکلوس اسطورهی اِر در کتاب دهم جمهوری افلاطون را تفسیر می کند. او می گوید دموکریتوس «مانند بسیاری از نویسندگان قدیم» داستانهایی در باب دوباره زنده شدنها جمع آورد، و تبیین او از این داستانها همان است که گفته شد. با در نظر گرفتن آنچه هماکنون در مورد نظریه های او در باب مرگ دیدیم، این تبیین کاملاً عقلانی است، و کلمات پروکلوس برای باطل ساختن و کنار گذاشتن تردیدهایی که ممکن است بر پایهی این حقیقت که دیوگنس (۹/۵۵ و ۵/۸۷) کتابهایی با همان عنوان به یروتاگوراس، معاصر مسنتر دموکریتوس، و هراکلیدس یونتیکوس نسبت داده است سر برآورند کفایت میکند. دربارهی زنده شدنهای دوباره و معجزهآسای

تعدادی از شخصیتهای نیمه اسطورهای، از جمله آباریس و اییمنیدس و هرموتیموس (مثالهایی که خود پروکلوس ذکر کرده است) داستانهایی گفتهاند. داستان مربوط به آباریس در هرودوتوس آمده است، و داستان اییمنیدس را افلاطون و ارسطو میدانستهاند، و بیشک هرموتیموس نیز مطرح بوده است، هرچند ارسطو نخستین کسی است که از او نام میبرد. این واقعیات را باید بر ضد این استدلال ام. ولمن برنهاد که فقرهی پیش گفته از بولوس (بالا، ص ۲۳، یادداشت ۷) برآمده و به «نوشته های مربوط به αναβίωσις [= زنده شدن دوباره]» منقول از هراکلیدس و خروسیبوس و دیگران متعلق است. آلفیری استدلالهای ولمن را خلاصه کرده است (Atomisti ، ۱۸۰ ، یادداشت ۴۶۱)، او آن استدلالها را پذیرفته و استدلالهای دیگری افزوده است که به نظر نمی رسد الزام آور باشند، في المثل اين استدلال كه در آن فقره ردى از زبان فيثاغوري وجود دارد و ذکری از اتمها در میان نیست. از میان محققان دیگر می توان رُد را نام برد که معتقد است (Psyche، ۴۰۸ یادداشت ۱۰۳) «دشوار است دست یافتن به یقین در این که دموکریتوس آن رساله را نوشته است»، اما ویلاموویتس (Glaube، ۱/۳۰۴، یادداشت ۱) آن را اصیل می داند و اشمید (Gesch.gr. Lit.) آن را اصیل می ۲۴۸ ، یادداشت ۷) تردیدهای ولمن را ناموجه می داند.

با در نظر گرفتن داستانهایی مانند داستان اریستئاس Aristeas با در نظر گرفتن داستانهایی مانند داستان ازیرا افلاطون نخستین کسی نبود که (۴/۱۴) و اِر فرزند آرمنی ازیرا افلاطون نخستین کسی نبود که چنین داستانی گفته است)، باید این حقیقت را پذیرفت که «نوشتههای مربوط به هرستانی طولانی دارد، و کتابی که دموکریتوس در آن مدارک علمی آنها را پژوهیده است به احتمال زیاد اصیل است. جان کلام این اثر بی شک ابطال امکان حیات نَفْس در جهان پس از نابودی بدن است، و کاملاً احتمال دارد که

<sup>16.</sup> ار Er را مردی بیدار دل و فرزند شخصی به نام آرمنیوس دانستهاند\_م.

پارهی ۲۹۷ (بالا، ص ۱۱۴ ، یادداشت ۱۲) از این منبع برآمده باشد. از سوی دیگر در فقره ی ویژه ای که بحث ما بر سر آن است پروکلوس مدعی نقل کلمه به کلمه نیست، و زبان فقره، و حتی جزئیات دیگر نیز (فیالمثل، برجستگی مغز استخوان و قلب در آن)، شاید نادموکریتوسی است. همه ی آنچه می توان از این فقره برگرفت این است که دموکریتوس از اعتبار داستانهای مربوط به بهبودی از مرگ ظاهری را بر پایه ی این نظریه اش پشتیبانی کرد که بدن در لحظه ی مرگ از همه ی بارقه های حیات محروم نمی شود، و به واقع «لحظه ی مرگ» با قطعیت تعیین کردنی نیست.

# 11

#### احساس

نظریههای اتمیان در باب احساس را هم به لیوکیپوس و دموکریتوس نسبت داده اند هم به تنها دموکریتوس. از گزارش طولانی و استادانهی تئوفراستوس در باب دیدگاههای دموکریتوس، می توان نتیجه گرفت که وی مقدار فراوانی جزئیات به نگرش ساده ی لئوکیپوس در این باره افزود. به طور کلی، احساس نتیجه ی تغییر حاصل از تأثیر اتمهایی از خارج، در بدن خود ما، یا اعضایی از آن است. کیفیات محسوس «تأثرات اعضای حسی در معرض تغییر هستند، تغییری که ادراک از آن به حاصل می آید: حتی سرد و گرم ویژگی عینی ندارند، بلکه ویژگی عینی از آنِ اتمی است که حرکت می کند و در خود ما نیز تغییری به حاصل می آورد». اهر کنش احساس باید بر برخورد فیزیکی واقعی مشتمل حاصل می آورد». اهر کنش احساس باید بر برخورد فیزیکی واقعی مشتمل

۱. تئوفراستوس، درباره ی حواس، ۶۳. αισθησις .۶۳ معمولاً انتزاعی است (= نیرو یا قوه ی احساس)، اما در زمینه ی مادهگرایانه ی اتمگرایی ملموس می شود. φαντασια در نتای نتوس افلاطون، το σχημα μεταπιπτον بارت το σχημα μεταπιπτον را ح

باشد، به گونهای که همهی احساسات گونهای بساوش می شوند، چنانکه ارسطو نیز به این امر توجه کرده است و بعدها لوکرتیوس با اصراری هیجانی آن را اعلان کرده است:

# بساوش الوهیت مقدس خدایان، حسی جسمانی است.<sup>۲</sup>

دموکریتوس نسبیت احساسات، یعنی آنچه به نظر یکی شیرین و در نظر دیگری تلخ است و مانند آن، را به عنوان شاهدی بر این عقیدهاش اقامه کرد که احساسات صرفاً به وسیلهی ترکیب دادههای حسی تعین نمی یابند بلکه به وسیلهی تأثیر متقابل این امر و بدن مدرک تعین می یابند (۶۳). «ترکیب ادراک کنندهها بر حَسَب شرایط و سنشان تغییر می کند، در حالی که روشن است حالت فیزیکی آنها علت تأثرات حسیشان است» (۶۴). تئوفراستوس پس از تبیین این نکته که محسوسات اتمهایی با اشکال بسیار متفاوت دارند اما ویژگی اتمهای غالب را به خود می گیرند، ادامه می دهد: «محسوسات همچنین به شرایط بدنی بستهاند که در آن وارد می شوند؛ این نیز تفاوت کمتری به وجود شرایط بدنی بستهاند که در آن وارد می شوند؛ این نیز تفاوت کمتری به وجود

- ۲. لوکرتیوس، ۲/۴۳۴. ارسطو نیز (دربارهی حواس، ۴۴۲a۲۹) این را نه تنها برای دموکریتوس بلکه برای همهی طبیعیدانان قدیم، که از واقعیت غیرمادی تصوری نداشتند، ضروری می داند. اما هیچکدام از آنها به اندازه ی دموکریتوس آن را جدی نگرفته و از آن نتایجی برنگرفته اند.
  - ٣. اعداد داخل هلالها به بخشهای دربارهی حواس تئوفراستوس مربوطاند.

نمی آورد، زیرا گاهی موضوع واحدی تأثرات متضاد و گاهی موضوعات متضاد تأثری واحد به حاصل می آورند» (۶۷).

تئوفراستوس مدعی است ناسازگاری فاحشی در این نظریه می بیند زیرا که این نظریه می گوید احساسات تأثرات اندام حسی اند و در عین حال شکل انمی راعلت آنها می داند، به گونه ای فی المثل گفته می شود گرما «طبیعتی» از آنِ خود ندارد بلکه صرفاً تأثری نسبی و ذهنی است، و با وجود این می توان دربارهی کروی بودن «شکلهای» [اتم] گرما سخن گفت (۶۹ و ۶۹: این «بزرگ ترین ناسازگاری است و همهی موارد مشابه را تحت تأثیر قرار می دهد»). در این فرض که تأثیر اتمهایی با شکل معین بر روی موضوع بر طبق حالت اتمهای موجود در خود موضوع تفاوت می کند، ناسازگاریی به نظر نمی رسد؛ با وجود این، از آنجا که دموکریتوس سخنانی از قبیل «مزهی شیرین از اتمهای گرد به حاصل می آید» بر نظر یکی دموکریتوس شخص متحیر می شود که وقتی چیز واحدی در نظر یکی شیرین و در نظر دیگری تلخ است، آیا اتمهای گرداند که واقعاً علت تلخی اند. دموکریتوس خواه به این نکته تصریح کرده باشد خواه نه، تبیین موجود در دموکریتوس خواه به این نکته تصریح کرده باشد خواه نه، تبیین موجود در منفاوت دارد و کیفیات حسی اتمهای غالب را به خود می گیرد. او این را گفته متفاوت دارد و کیفیات حسی اتمهای غالب را به خود می گیرد. او این را گفته

۴. به نظر می رسد در تبیین او شکافی و جود داشته است. تئوفراستوس حتی در مورد شیرین شدن تلخ، که تبیین آن بر اساس خطوط فکری اتمی آسان است، باز مجبور است از میان امکانات مختلف تفیر، رای خودش را برگزیند زیرا وی یکی از این آراء ممکن را در خود دموکریتوس نیافته است (CP) ، ۶، ۷، ۲، ۱۳۲ A). بر اساس مسئلهی نسبیت ممکن است کاملاً معنی دار باشد که بگویند شکل اتم هایی که موجب شیرینی یا تلخی می شوند یکسان است: اتم های اول بسیار صاف و گرد ولی کوچک اند و در سطح شان «انحنایی» (καμπαι) دارند که ترکیب آنها را چسبنده می کند (۶۶). این اتم ها مانند اتم های تولید کننده ی تلخی (στρυφνον) تیز و زاویه دار نیستند، چنانکه شاید برای زبانی با ساختاری نامتعارف مزه ی شیرین داشته باشند. البته این سخن حدس صرف است.

است (۶۷) برای این که فی المثل عسل، که اتمهای بزرگتر و صاف آن به بدنهای ما وارد می شود و مزه ی شیرین را تولید می کنند، همچنین اتمهای گرد و کوچک تری نیز دارد که مزه ی تلخ تولید می کنند. این که کدام یک از این عوامل عینی مؤثر واقع می شوند امری است که بر حالتِ مجاریِ (پوروی) موجود در بدن مدرک بسته است. شواهدی دال بر این وجود دارند که دموکریتوس، مانند امید کلس، در نظریه ی احساسش از پوروی استفاده کرده است، پورویی که باید اندازه ی آنها با داده های حسی مناسب با آنها متناسب باشد.

شاید در نقادی دیگر تئوفراستوس محتوای بیشتری دال بر این وجود دارد که نسبت دادن وجود عینی به نه تنها شکل و اندازه، که ویژگیهای اصلیاند زیرا ویژگیهای اتم واحداند، بلکه هم چنین به سنگینی و سبکی، سختی و نرمی، در اجسام مرکب نامعقول است. موکریتوس اینها را به عنوان اموری وابسته به سهم

۵. فهرست جامع مشکوکی در آئتیوس (۴، ۹، ۶، دیلز \_ کرانتس \_ ۲۸۸۴۷) نام او را همراه نام پارمنیدس و آناکساگوراس و هراکلیدس و همچنین امپدکلس و اپیکوروس به عنوان کسانی می آورد که این تبیین را در پیش نهادهاند. پلوتارخوس (۴۸۸۷۷،۷۳۵۵، ۷۳۵۵) از ورود می آورد که این تبیین را در پیش نهادهاند. پلوتارخوس (۴۸۸۷۷، ۷۳۵۵، ۷۳۵۵) از ورود می می شود. رک: ذکر دموکریتوس و ειδολα به موروی = مجاری، سوراخها] به وسیلهی دوموکسنوس Domoxenus شاعر کمدینویس، پارهی ۲/۲۹-۲/۲ (۶۸۵۱). سوراخها در تبیین دموکریتوس از خاصیت آهنربایی نیز آمدهاند (بالا، ص ۹۸). نکته ی مطرح شده در متن (و قبلاً به وسیلهی بریگر، آهنربایی نیز آمدهاند (بالا، ص ۹۸). نکته ی مطرح کرده است ۲/۶۴۹-۲۲.

اتمها از فضای خالی موجود در جسم مدرک تبیین میکند. جسمهای سبک و همچنین نرم یا انعطاف پذیر فضای بیشتری دارند؛ چیزهای سنگین و سخت و مقاوم، بیشتر پیوسته تراند. ۷

نظریهی کلی شاید در این سخن دموکریتوس، که بسیار نقل کردهاند، و کامل تر از همه سکستوس نقل کرده است، خلاصه شده باشد: «به گمان ما شیرین و تلخ، گرم و سرد وجود دارند، به گمان ما رنگ وجود دارد؛ اما در حقیقت اتمها و خلاً وجود دارند.» سکستوس نقل قول مستقیم دیگری را بر این می افزاید: «ما به واقع هیچ چیز را دقیقاً به چنگ نمی آوریم، بلکه آن چیزی را درک می کنیم که هم بر طبق ساختمان بدن ما و هم بر طبق چیزهایی که در آن وارد می شوند و بر آن فشار می آورند تغییر می کند.» می بیشک حق با

### - جزئیات بیشتری مطرح کرده است.

۷. او این حقیقت را نادیده نمیگیرد که چیزی نرم (فیالمثل، سرب) ممکن است از چیزی سخت ر (آهن) سنگین ر باشد، اما آن را حاصل وجود و گردهم آیی فضاهای درونی می داند (۶۲). مقدار معینی سرب نسبت به همان مقدار آهن ماده ی جامد بیشتری دارد، اما ماده ی جامد و خلا در آن به طور مساوی پخش شده اند: سختی آهن حاصلِ این است که تکههایی از آن که غلظت بیشتر دارند به صورتی نامنظم در میان تکههای بزرگتر قرار گرفته اند. برای اطلاعات بیشتر رک: سامبورسکی، World ، ۱۲۰ و بعد، که این موضوع را با اصطلاحات جدید حالت جامد و ساختار شبکهای مورد بحث قرار داده است، و فون فریتس، اصطلاحات تدید ماید بیشتر بسط حدسی کلمات تئوفراستوس است می فهمد.

سیمپلیکیوس است که وقتی ارسطو این دیدگاه را که طنین برکلیایی دارد به «دانشمندان قدیم» نسبت می دهد که «سیاه بدون بینایی و جود ندارد، و مزه بدون چشایی»، همی گوید که مقصود ارسطو دموکریتوس است.

احساس های منفرد و موضوعات آنها. دانش خود را در مورد آنچه دموکریتوس در باب این مباحث نوشته است یکسره مدیون تئوفراستوس هستیم، کسی که از او می آموزیم که دموکریتوس در این مورد فقط تبیینی جزیی ارایه کرده است: او از میان حواس درباره ی دیدن و شنیدن آرایی ویژه ی خود دارد، اما «در مورد بقیه ی حواس مانند دیگران می اندیشد» (۵۷)؛ و با این که همه ی موضوعات حس را به وسیله ی اتمهای شان تبیین می کند، «شکل همه ی آنها را چندان در حساب نمی آورد، بلکه بر مزه ها و رنگها تأکید می کند» (۶۴).

هر احساسی حاصلِ تماس فیزیکی است، با وجود این به نظر نمی رسد این دیدگاه اولویت یا مرجعیت کلی به خود حس بساوایی داده باشد. در پارهی ۱۱، بساوایی نیز به همراه حواس دیگر به قلمرو «دانش نامشروع» انداخته شده است. " پیش از این مثالهایی دربارهی احساسهای مربوط به حس بساوایی

- دلات می کند تا بر عادت یا قرارداد، و ممکن است کاربردش را مدیون (چنانکه راینهارت گفته است؛ نگا: آلفیری، Δενομοται (۱۲۷ ، At Id. باشد تا سوفسطاییان. آثتیوس می گوید لئوکیپوس قبلاً این کلمه را به کار برده است (۴، ۹، ۸، ۹، ۴). در مورد دیدگاه های گوناگون در باب نسبت نظریه ی دموکریتوس به نظریه های لاک و گالیله و دکارت نگا: ۱۰۷۱، ۷۲۱، یادداشت ۲.
- ۹. ارسطو، دربارهی نفس، ۴۲۶۵۲۰، سیمپلیکیوس، همان، ۱۹۳/۲۷. بونیتس، Ind. Ar. رسطو، دربارهی نفس، ۱۹۳/۲۷، سیمپلیکیوس، همان، ۱۹۳/۲۷. بونیتس، ۱۹۳/۲۸ و دراس، Arist De an. (۱۹۶۱)، ۲۷۶، نیز چنین گفتهاند. ارسطو در کون و فساد به سادگی میگوید که به قول دموکریتوس «رنگ وجود ندارد؛ رنگ حاصلِ موقعیت [اتمها]
  - ۱۰. برای اطلاعات بیشتر در این موردنگا: آلفیری، ۱۲۸، Atom. Id.

آوردهایم، و در این جا مطلبی دربارهی احساس گرمی اضافه می کنیم. تئوفراستوس اتمگرایی دموکریتوس را آنجا که میگوید «اجسامی که جدا و تقسیم میشوند احساس گرمی می دهند، در صورتی که آنهایی که گرد می آیندو فشرده می شوند احساس سردی می دهند» به اتم گرایی فیثاغوریان پیوند می زند. همچنین پس از گفتن این که اتمهای ناصاف و زاویه دار در اثر نیروی «گرد آمدن و تماس شان» مزهی ترش می دهند، اضافه می کند: «چرا که ترشی نیز از طریق به وجود آوردن فضای خالی در درون جسم، جسم را گرم می کند؛ به این دلیل است که آنچه بیشترین خلاً را دارد گرم ترین است.» این همان ارتباط شناخته شدهی گرمی با انبساط و سردی با انقباض است که آناکسیمنس مطرح کرد و در این جا با اصطلاحات اتمى گفته شده است. به حسب این اصطلاحات، معنای آن ارتباط این است که اتمهای ناصاف و زاویهدار به گونهی غیر مستقیم همان نتیجهای را به بار می آورند که اتمهای کروی پدید آورندهی آتش در اثر کوچکی و سرعت حرکتشان به حاصل می آورند. هامر ـ جنسِن نیز به این مسئله یرداخته است، کسی که همچنین به فقرهای از ارسطو توجه کرده است که در آن گفته می شود دموکریتوس یخ زدن مایعات را از طریق وضع و ترتیب اتمها تبیین کرد، و سیبی این نتیجه را گرفته است که اتمیان نخستین یونانیانی بودند که گرما را از آتش تمیز دادند.۳

بینایی و رنگ نظریهی اتمی دربارهی بینایی را، هم به شکلی ساده تر و هم به شکل

۱۱. تئوفراستوس، طبیعیات، به روایتِ سیمپلیکیوس، آسمان، ۵۶۴/۲۴ (۶۸۸۱۲۰)؛ دربارهی حواس، ۶۵.

12. I. Hammer - Jensen, Archiv. 1910, 226;

ارسطو، کون و فساد، ۳۲۷a ۱۸. ارسطو اصطلاحات فنی اتمیان بعنی τροπη و διαθιγη را به کار برده است؛ در این مورد نگا: بالا، ص ۳۵، یادداشت ۵.

بسیار پیچیده گزارش کردهاند. صورت اول را به لیوکیپوس و دموکریتوس، و صورت دوم را تنها به دموکریتوس نسبت دادهاند. بنابراین اینجا نیز چنین می نماید که گویا دموکریتوس نظریهی لئوکیپوس را شرح و بسط داده است، به گونه ای که مشکلات جدی مطرح شده اند.

در صورت اول، نظریه آموزه ی بیرون ریزی های امید کلسی را برگرفته است، و چشم نقشی کاملاً پذیرا دارد. چیزهای خارجی پیوسته پوسته هایی از اتم ها پس می دهند که تقریباً به سطوح آنها می مانند و به این ترتیب «انگاره های» آنها را تشکیل می دهند. اینها به چشم وارد می شوند، و همچون بازتاب چیز خارجی ظاهر می شوند، و ادراک حسی را فراهم می آورند. بیان موجز ارسطو ( درباره ی حواس، ۴۳۸۵۶) را که «دموکریتوس بینایی را بازتاب می داند» مفسرش اسکندر (ص ۴۳۸۵۶) را که «دموکریتوس بینایی را بازتاب می داند» مفسرش اسکندر

دموکریتوس میگوید که دیدن یعنی دریافتن بازتابی از آنچه دیده می شود. بازتاب شکلی است که در مردمک ظاهر می شود، درست به گونه ای که در همه ی چیزهای روشنی که توانایی حفظ بازتاب را دارند رخ می دهد. او (مانند لئوکیپوس قبل از وی، و اپیکو روس بعد از وی) معتقد بود انگاره های خاصی از چیزها برمی آیند که شکل شان همانند شکل چیزهایی است که از آنها برآمده اند (یعنی چیزهایی که موضوع دیدن اند)، و در چشم وارد می شوند و به این ترتیب دیدن رخ می دهد.

به طریق مشابه، تئوفراستوس گزارش خویش (۵۰۰) را با این کلمات آغاز میکند: «او دیدن را به وسیلهی بازتاب تبیین میکند»، و در ۸۰ مینویسد: «او میگوید که دیدن حاصل بیرون ریزی و بازتاب افتاده بر چشم است.»

این تبیین دست کم مزیت سادگی را دارد، و این مطلوب مادهگرایی اتمی را برآورده میسازد که همهی احساسها، مانند هر کنش دیگری، باید مشتمل بر تماس فیزیکی باشد. در انتقال انگارهها از طریق هوا امکان تغییر شکل آنها نیز لحاظ می شود و به این ترتیب امکان خطا در تشخیص نیز مطرح می شود. این انتقاد ارسطو، که اگر دیدن چیزی به جز بازتاب نبود همهی سطوح بازتابی باید می دیدند، تنها از نظرگاه دورهی بسیار پیشرفتهی اندیشه مربوط است، یعنی زمانی که مشکلات هرگونه تبیین صرفاً مادهگرایانه در مورد پدیدههای فیزیکی ظاهر شده بودند. ۱۳ این نظریه به واقع به مشکلاتی منتهی شد. این پرسش مطرح شد که دو فرد چگونه می توانند بی آنکه «انگارهها» پشان برخورد کنند یکدیگر را ببینند، هرچند اتمگرای ممکن است گمان کند این انگارهها به اندازهی کافی نازکاند، و شکافهایی از خلاً دارند، که بتوانند از یکدیگر بگذرند؛ و به نظر می رسد که تبیینی از برای این مسئله و جود ندارد که مثلاً بیرون ریزی های فیل می رسد که تبیینی از برای این مسئله و جود ندارد که مثلاً بیرون ریزی های فیل چگونه ممکن است آن اندازه کو چک شوند که به عنوان تصویر کو چک فیل در چشم وارد شوند.

احتمالاً این گونه ملاحظات بوده است که دموکریتوس را بر آن داشت تا نظریهاش را از سر بی تجربگی پیچیده سازد، که شخص در مورد آن وسوسه می شود این کلمات تئوفراستوس را تکرار کند (۵۵) که «دموکریتوس در جریانِ کوشش برای گفتن چیزی اصیل دربارهی دیدن مسئله را بی آنکه حل کند رها ساخت». همانگونه که تئوفراستوس توضیح می دهد (۵۰)، بازتاب، یعنی انگاره می شیء دیده شده، مستقیماً در چشم تشکیل نمی شود. هر چیزی بیرون ریزی هایی دارد، از جمله خود چشم، ۱۴ و بیرون ریزی های چشم و شیء بین بیرون ریزی هایی دارد، از جمله خود چشم، ۱۴ و بیرون ریزی های چشم و شیء بین

۱۳. رک: آنچه در مورد دیوگنس آپولونیایی گفته شد در جلد ۸ فارسی، ۱۹۳.

۱۴. این نیز از امپدکلس برگرفته شده است، نگا:جلد ۷ فارسی، صص ۲۰۵ و بعد. احتمالاً میل به ادا کردنِ حق نظریهی امپدکلس در باب جریان یافتن آنش از چشم انگیزهی این بوده است که -

این دو در هوا با یکدیگر برخورد میکنند، و هوا را تحت فشار قرار میدهند و حتی آن را سخت میکنند، و تصویر شیء را بر آن نقش میبندند «چنانکه گویی در موم نقش میبندند» (تعبیر تئوفراستوس که مدعی است از خود دموکریتوس برگرفته شده است). این انگاره ۱۵ در چشم وارد می شود و دیده می شود، چرا که بر خلاف انسجام مرطوب چشم، انگاره سخت است. چشمانی که انگارهها را خوب بپذیرند و روشن ترین دید را داشته باشند، باید مرطوب و اسفنجی باشند نه سخت، و باید «آوندها» (۱۹۶۶هه) یعنی: «رگها»)یی داشته باشند که راست اند و ساختارشان با ساختار تأثرات متناسب است، همانگونه که نظریههای امپدکلسی و اتمی مستلزم آنهاست. دموکریتوس برای تبیین این که چرا در روز می به این ترتیب آن را فشرده می سازد، و از این طریق آن را مستعد دریافت و حفظ تأثرات می گرداند. (تئوفراستوس به ما خبر می دهد که) دیدن واقعی تنها کارکرد چشم نیست بلکه کارکرد کل بدن است (یعنی، احتمالاً کارکرد اتمهای نفس که در بدن هستند)، و چشم انگاره یا بازتاب را به بدن «منتقل می کند.»

این تک سخنِ دموکریتوس، که «اگر فضای میانی خلا بود، شخص حتی می توانست مورچه را در گنبد آسمان ببیند»، نمی تواند از سردرگمی ما در مورد این نظریه های شگفت بکاهد. ارسطو، که این تک سخن را نقل کرده است، آن را بر اساس این عقیده اش نقد می کند که دیدن واسطه می خواهد؛ اما این چیزی است که خود دموکریتوس نیز دقیقاً به آن عقیده داشته است، و به واقع واسطه ای که او مطرح می کند، یعنی هوا، حتی بیشتر از واسطهی ارسطو، که نور است،

<sup>-</sup> دموکریتوس آن پیچیدگی را مطرح کرده است.

Gen. ارسطو و تئوفراستوس کلمه ی شناخته شده ی  $\varepsilon\iota\delta\omega\lambda o\nu$  را به کار برده اند، اما بر اساس ۱۵ . ۱۵ و  $\delta\varepsilon\iota\kappa\varepsilon\lambda o\nu$  را به کار  $\varepsilon\iota\delta\omega\lambda o\nu$  را به کار  $\varepsilon\iota\delta\omega\lambda o\nu$  دموکریتوس اصطلاح خاص خود یعنی  $\varepsilon\iota\delta\omega\lambda o\nu$  را به کار برده است، شاید برای تمیز دادن این تأثیرات از پوسته هایی که مستقیماً از اشیاء برمی آیند.

فضا را پر ساخته است. اگر دموکریتوس واقعاً آن سخن را گفته باشد، باید کلمه «خلا» را برای یک بار به معنای غیر دقیق آن به کار برده باشد، یعنی به معنای خالی از هر چیزی که بتواند سد راه دیدن شود. ۴۰

اگر نوشته های خود دموکریتوس در بابِ دیدن را داشتیم، نکات بسیاری را برای ما روشن می کردند. چون با چشمان ناهمدلانهی تئوفراستوس بنگریم، این نظریه ها بر محالاتی مشتملند که کوشش برای کنار گذاشتن آنها به وسیلهی حدس و گمان چندان کارگر نیست. تئوفراستوس می پرسد، چگونه ممکن است در چیز بی قراری مانند هوا تأثرات پیوسته نقش بندند؟ جایی که بیرون ریزی هایی را که شکل شیء را می پوشانند داریم، اساساً ضرورت مطرح کردن این تأثرات هوا چیست؟ مقصود از این که خورشید هوا را فشرده می سازد چیست؟ تأثیر عادی

۱۶. ارسطو، دربارهی نفس، ۴۱۹۵۱۵. مولر ( Rev. de Philol، ۱۲۲، یادداشت ۳) می گوید آن سخن دموکریتوس به واقع پاسخ نقد مقدری مانند این نقد اسکندر است که (دربارهی حواس، ۲۸/۱۸ و دربارهی نفس، .scr.min) تداوم پوسته های اتم های شيء ديدني بايد در طول زمان موجب نابود شدن آنها شود، به ويژه با توجه به اين كه چيزهاي بسیار دوری مانند ستارگان در آسمان را میبینیم. (گومپرتس نیز این اعتراض را مطرح کرده =]  $\epsilon \imath \delta \omega \lambda \alpha$  (مولر می گوید) عدم تناسب کمی بین شیء دیدنی و  $(1/70 \Lambda \cdot Gr. Th.)$ انگارهای] که از آن برمی آید چنان بزرگ است که حتی چیز کوچکی مانند مورچه نیز قادر است بدون آنکه سازگاری اش در خطر افتد، انگاره هایی در عرض فاصله ای بین زمین و ستارگان بیرون دهد. این سخن مولر حدسی است، و تسلر به واقع دیدگاهی بر خلاف آن را بر گرفته است (ZN، ۱۱۲۷، یادداشت ۱): او می گوید که امکان دیدن مورچه در آسمان توضیح می دهد که چرا دموکریتوس گفت خود  $\epsilon\iota\delta\omega\lambda\alpha$  در چشم نمی افتند بلکه فقط نقش آنها در چشم می افتد. اگر مطلب را فهمیده باشم، مقصود او این است که دریافتن پوسته های واقعی اتمهای جسم موجودات، که مسیر را طی میکنند، از دیدگاه دموکریتوس غیرممکن است. مولر در همان یادداشت (بدون استدلال و مدرک) تأکید میکند که «دموکریتوس هرگز نمی گوید که پرتوهای مربوط به دیدن از چشم منتشر می شوند». این سخن او بر خلاف مدارک است.

خورشید در هوا این است که آن را رقیق سازد. چرا خودمان را نمی بینیم، و به طور کلی چگونه ممکن است هزاران نقش موجود در هوا در یکدیگر ادغام نشوند و با یکدیگر نیامیزند؟ و مانند آن. اگر دموکریتوس پاسخهایی برای این سئوالات داشت، نمی دانیم که چه می بودند. نکتهی جالبی را نیز در این جا می توان افزود.۷۰ سندی، که عمدتاً از تفسیر اسکندر بر ارسطو برمی آید، وجود دارد که بر پایهی آن همانگونه که اتم واحد زیر تراز ادراک حسی است، به همین سان پوستهی واحد یا «انگارهی» واحد نیز که احتمالاً از یک اتم واحد برمی آید چنین است. با این حال، پوسته ها از موضوعات شان پی در پی و به سرعت برمی آیند، و آنها (یا هوای حمل کندهی اثر آنها) بی آنکه تغییر شکل یابند در چشم وارد می شوند و اثر پیوستهای میگذارند. در غیر این صورت ادراک حسی فاقد پیوستگی و یا شیء مرئی فاقد وحدت خواهد بود، درست مانند این که اتمهای منفرد یک شیء نمی توانند به صورت منفرد ادراک شوند. نتیجه می شود که نه تنها حدی وجود دارد که اجسامی که اندازه یشان پایین تر از آن حد است ادراک شدنی نیستند، بلکه همچنین ادراک در زمان نیز یک حد پایین دارد. ارسطو امکان زمان ادراک ناشدنی در ارتباط با نظریهای اتمی در مورد رنگ را در دربارهی حواس ذکر ميكند. ١٨

۱۷. ملاحظات زیر را مدیون مقاله ی مولر در .Rev. de Philol، صص ۲۳ و بعد، هستم. فقرات اسکندر و دیگران را در این مقاله می توان یافت. بیشتر دموکریتوس و لئوکیپوس بودند، نه اپیکوروس که اسکندر آنها را مراجع نظریه ی بیرون ریزی های مربوط به دیدن می داند، هرچند وی اپیکوروس را به عنوان پیرو آنها ذکر می کند ( درباره ی حواس، صص ۲۴ و ۵۶ وندلباند).

۱۸. ۴۴۰a۲۰ مولر این را نقل کرده است، اما اضافه نکرده است که نظریهی مورد بحث، هرچند در مورد رنگ تبیینی اتمی ارایه میکند، غیر از نظریهی دموکریتوس است که تئوفراستوس به تفصیل توصیف کرده است. نظریهای که ارسطو نقد میکند همهی رنگهای دیگر را از سیاه و سفید استنتاج میکند، و بر آن است که رنگهای دیگر صرفا اثری هستند که وقتی تولید حس

این مطلب ما را به بحث رنگها می کشاند، که از قبل می دانیم صرفاً کیفیتی «ثانوی» و ذهنی اند. احساس رنگ در نَفْس به وسیلهی شکل و موقعیت اتمها در سطح اشیاء و میزان فضای بین آنها تولید می شود. چهار رنگ اصلی وجود دارند ـ سفید و سیاه و سرخ و زرد ـ و رنگهای دیگر ترکیبات اینها هستند. اتمهایی که اثر سفید می گذارند در صورتی که سطحشان سخت باشد صاف اند، اما اگر سطحشان سست و نرم باشد گرداند. این اتمها سایه ندارند و گذشتن از آنها آسان است، بنابر این اثر درخشانی و شفافیت را دارند. (شکایت تئوفراستوس این است که دموکریتوس به گونهای می نویسد که گویا درباره ی این کیفیات سخن می گوید نه درباره ی رنگ سفید.) اسیاه حاصل اتمهای ناصاف و نامنظم است که سایه می اندازند و منافذی (پوروی (موروی (موروی کمیده دارند و گذشتن از آنها آسان نیست. سرخ از «اتمهای مشابه اینها که بزرگ تراند و گرما را گذشتن از آنها آسان نیست. سرخ از «اتمهای مشابه اینها که بزرگ تراند و گرما را دکری از شکل اتمها بیابد، بلکه فقط این را یافته است که زرد حاصل «ترکیب

می شوند که سیاه و سفید در مقادیر آن چنان کوچکی در کنار یکدیگر قرار بگیرند که هیچکدام جداگانه دیدنی نباشند. هریک از این دو بیرون ریزی هایی می فرستند که با چنان سرعتی پی در پی به چشم می رسند که به نظر می رسد هم زمان به چشم می رسند، و اثر رنگی را می گذارند که نه سفید است و نه سیاه. اما دموکریتوس تعلیم کرد که سرخ و سبز نیز همچون سیاه و سفید رنگهای اصلی اند. تئوفراستوس گفته است (۵۹، ۷۹) که اندیشمندان قدیم همه تقدم سفید و سیاه را پذیرفته بودند، و ارسطو با تبیین متفاوتی این عقیده را حفظ کرده بود، اما دموکریتوس استثناست. (احتمالاً امپدکلس نیز استثناست، نگا: جلد ۷ فارسی، ۵۹ یادداشت ۱.)

۱۹. دربارهی حواس، ۸۰. افلاطون در نیمانوس به گونهای نوشته است که گویا خود λαμπρον [= درخشان] یکی از رنگهای بسیط است که با رنگهای دیگری مانند سفید و سرخ نرکیب می شود.

(λαμπρον τε ερυθρω λευκω τε μειγνυμενον ξανθον γεγονεν.: ۶λb)

[اتمهای] سخت و خالی است، و رنگ آن متناسب با موقعیت و ترتیب این اجزای تشکیل دهنده متغیر است». طبیعی است بر اساس آنچه به ما گفته می شود فرض کنیم که رنگها متناسب با راههای برگرداندن یا جذب و یا گذراندن نوری که بر آنها می تابد متفاوت اند، و اینها حاصل شکل و زاویههای متفاوتِ قرار گرفتنِ اتمها نسبت به یکدیگر و نسبت به ناظر است. بدبختانه منابع چیزی در مورد دیدگاههای دموکریتوس در باب رفتار نور، که مثل هر چیز دیگری باید ساختاری جسمانی و اتمی داشته باشد، برای گفتن ندارند. ارسطو خودش را در مورد نظریهی دیدن با این ملاحظهی فشرده قانع می سازد که بدیهی است در آن دوره در مورد پدیدهی تشکیل تصویر و بازتاب، دانش علمی وجود نداشته است (درباره ی حواس، ۴۳۸۹).

دموکریتوس پیدایش رنگهای دیگر در اثر ترکیب رنگهای اصلی با یکدیگر را به تفصیل توصیف کرده است، که بعضی از آنها در تئوفراستوس بازسازی شدهاند. قطعاً تشبیه صفحهی نقاشی در امپدکلس را به یاد داریم، و دموکریتوس اعم از این که از آمیختن واقعی رنگها با یکدیگر تجربهای داشته باشد یا نه،۲۰ خود را در مورد تنوع بسیار رنگها به راستی خوشحال نشان

۲۰. مشکل فقره ی حاضر ، همانطور که دیروف مدتها پیش گفته است (179) مشکل فقره ی حاضر ، همانطور که دیروف مدتها پیش گفته است (179) انها دریافتن این است که رنگهای مرکب چگونه عملاً از رنگهایی که دموکریتوس اجزای آنها می نامد تولید می شوند. این مسئله افلاطون را نگران نمی کرد ( نیمائوس ، ۴۸۵)، اما دموکریتوس را باید نگران می کرد ، زیرا او بر خلاف افلاطون مسئولیت آن را بر عهده ی خدا نگذاشت! کرانتس در مقالهاش در باب عقاید یونانیان قدیم در مورد رنگها (۱۹۱۲ نگذاشت! کرانتس در مقالهاش در باب عقاید یونانیان قدیم در این باب سخن گوید ، بلکه ۱۹۱۲ می گوید دموکریتوس نمی تواند از هیچ تجربه ی عملی در این باب سخن گوید ، بلکه باید به یاد داشت که به دموکریتوس نیز ، مانند آناکساگوراس ، رسالهای در باب نقاشی و باید به یاد داشت که به دموکریتوس نیز ، مانند آناکساگوراس ، رسالهای در باب نقاشی و چشم انداز (جلد ۸ فارسی ، ص ۲۷۰) نسبت دادهاند. آیا عنوان مبهم پرتونگاری] در فهرست تراسولوس Thrasyllus (تحت بهده ۱۹۵۳ برتونگاری) ، چنانکه پرتونگاری] در فهرست تراسولوس Thrasyllus (تحت بهده بهره بهره به به دموکریتوس نیز که که که به دموکریالی توره به به به به دموکریالی توره به به به دموکریتوس نیز که که به درواند (جلد ۸ فارسی ، ص ۲۷۰) نسبت دادهاند. آیا عنوان مبهم پرتونگاری) در فهرست تراسولوس Thrasyllus (تحت پرتونگاری) و ریاضیات) ، چنانکه پرتونگاری در فهرست تراسولوس Thrasyllus (تحت پرتونگاری) در فهرست تراسولوس که که که که در باب نقاشی و پرتونگاری و در فهرست تراسولوس Thrasyllus (تحت پرتونگاری) در فهرست تراسولوس که خواند به در باب نقاشی به در باب نقا

طلاو برنز و همه ی این گونه رنگهای مشابه از سفید و سرخ ترکیب می شوند؛ روشنی آنها ناشی از سفید و سرخی آنها ناشی از سرخ است، زیرا سرخ به هنگام ترکیب در فضاهای خالی سفید نفوذ می کند. اگر به اینها زرد نیز اضافه شود، " رنگ بسیار زیبایی به حاصل می آید، اما زردباید کم اضافه شود، زیرا سفید و سرخ چندان ترکیب می یابند که جایی برای ترکیب بیشتر باقی نمی گذارند. رنگهای به حاصل آمده مطابق با اندازه های اضافه شده تغییر می کنند.

دموکریتوس در مورد رنگهای آبی (نیلی) و سبز نرهای و زرد کبود و فندقی توصیف مشابهی ارایه میکند، و اضافه میکند که تعداد رنگهایی که از طریق ترکیب ممکن است بدست آیند بی نهایت است.۲۲

- استفانوس و I&J فرض کردهاند، واقعاً به رسالهای در باب تشعشع نور دلات میکند، یا ساختی شبیه ακιαγραφια دارد و به نقاشی دلالت میکند؟ (رک: پارهی ۱۵b در دیلز ـ کرانتس فقط دو کلمه است: «توصیف پرتوها» ـ م.])
- ۲۱. تعیین معنی دقیق کلمات یونانی در مورد رنگها دشوار است. مثلاً یکی از این کلمات (χλωρος) به نظر میرسد گاهی به معنی سبزی توام با اندکی زرد و گاهی به معنی زرد است. این کلمه را گاهی در مورد برگ تازه و دانهی رشد کرده و سبز زمردی، و گاهی در مورد عسل و زردهی تخم مرغ و ماسه به کار برده اند. همچنین آن را به عنوان کلمه ای عام به معنای پریدگی رنگ به کار برده اند و مجازاً به معنای تازه و جوان گرفته اند.
- 17. علاوه بر مقالهی پیش گفتهی کرانتس، برای کسانی که به بحث بیشتر در مورد نظریههای در در مورد نظریههای در ملاوه بر مقالهی پیش گفتهی کرانتس، برای کسانی که به بحث بیشتر در مورد نظریههای در مورد نظریه مستند: Dyroff, Demokritstudien, 17884 (Exkurs, Zur Farbenlehre des Demokrit); W. Capelle in Rh. Mus. 1958; C. Prantl, Aristoteles über die Farben; W. Schultz, Farbenempfindungssystem der Hellenen.

شیدن و صدا تئوفراستوس تبیین دموکریتوس از شنیدن را «شبیه تبیین دیگران» می داند و بیان کلی مختصری از آن به دست می دهد (۵۵)، یعنی این را می گوید که به عقیده ی او شنیدن حاصل وارد شدن هوا در سوراخ خالی گوش است. به طور کلی این تبیین از آنِ آلکمایون و امپدکلس و آناکساگوراس است. البته دموکریتوس اضافه کرد که این هوا از هر نقطه ای می تواند در بدن وارد شود، اما این منافذ آن اندازه بزرگ نیستند که بتوانند صدای شنیدنی تولید کنند. از سوی دیگر، وقتی صدا وارد شد، گوش (همچون چشم در دیدن) فقط به عنوان مجرایی عمل می کند که صدا از طریق آن در سراسر بدن منتشر می شود. در جریان دیدن و شنیدن (همانگونه که افلاطون بعدها گفت) نه با اندامهای حسی، بلکه از طریق آنها درک می کنیم: نَفْس حساس در همه جای بدن حاضر است (بالا، ص

آئتیوس، در فقرهای که مستقل از تئوفراستوس است و احتمالاً از پوسیدونیوس برگرفته است، نظریه را پیچیده تر از این توصیف می کند. این فقره را در پرتو زمینه ای که به اپیکوروس مربوط است بهتر می توان دریافت:۲۳

اپیکوروس میگوید که صوت جریان پخش شده ای [از اتم ها] است که زبان بیرون می فرستد یا هرگونه صدایی تولید می کند. این جریان به ذراتی با شکل های مشابه خرد می شود، یعنی، گرد با گرد و بی نظم با بی نظم جمع می آید. هنگامی که این ذرات در گوش وارد شدند ادراک صدا را تولید می کنند... دموکریتوس می گوید که هوا نیز به

77. آئتیوس ۴، ۱۹، ۲۰۳ ( عقایدنگاری، ۴۰۸؛ ۳۶۳ فقط در دیلز \_ کرانتس، ۶۸۸۱۲۸ آمده است). منشأ پوسیدونیوسی داشتن این فقره را دیلز \_ کرانتس پیشنهاد کردهاند، یادداشت همان جا. بیلی با ارایه ی دلایلی چند میگوید بخشی از بیان نامتعارف باید از آن خود دموکریتوس باشد (۱۷۰ Atomists).

بقیهی این فقره از مثالهای مربوط به این قانون تشکیل می شود که همانند به سوی همانند کشیده می شود (بالا، ص ۶۵) تا گرد آمدن ذرات در دستههای مشابه را توجیه کند.

این دو نظریه نظایر نظریههای مربوط به دیدناند. در هر دو مورد اییکوروس نظریهی دموکریتوس را به عنوان نظریهای بیش از اندازه موشکافانه رد میکند و نظریهی مشابهی می پذیرد که شاید به لئوکیپوس برگردد. از دیدگاه هر دوی آنها صدا، مانند هر چیز دیگری، جسم مادی با ساختار ذرهای است (به قول اپیکوروس «همانند نَفَس کشیدن») ۲۴ اما اپیکوروس می گفت که خود این ذرات صدا از منشاء صدا بیرون می آیند و در گوش شنونده وارد می شوند، در صورتی که دموکریتوس یک مرحلهی واسطهای اضافه کرد. پس احتمالاً، همانند مورد دیدن، صدانیز بیرونریزی های واقعی چیزها نیست، بلکه «تصویری» از آن است که در هوا «نقش می بندد» و هوا در اندام ادراک کننده وارد می شود. شاید علت این تبیین، پخش شدن صدا در منطقهای گسترده باشد، یا شاید این تبیین از برای توجیه تغییر و ضعیف شدن صدا باشد، (نمی دانیم). علت آن هرچه باشد، شکل آن ممکن است تا اندازهای مدیون اشارهای در آناکساگوراس باشد، کسی که در تبیین صدا بین «نَفَس» و «هوا» تمیز داد و از تأثیر یکی در دیگری سخن گفت (جلد ۸ فارسی، ۹۵ یادداشت ۱۳۸). امیدکلس دیدگاهی سادهتر بر گرفت، هرچند دموکریتوس اینجا نیز، مانند تبیین هر احساس دیگر، در این فرض از او پیروی کرد که احساس فقط از طریق منافذی رخ می دهد که

۲۴. اپیکوروس، ۱/۵۳. عبارت اصلی آئتیوس را در ۵۲ و ۵۳ داریم، که در آن تکذیب صریح دیدگاه پیچیده تر آمده است.

اندازههای شان درست مناسب اندازه ی بیرونی ریزی ها باشد. تئوفراستوس با توصیف آنچه به گمان دموکریتوس بهترین شرایط فیزیکی گوشها و سر برای شنوایی تیز است نتیجه گیری می کند.۲۵

چشایی، مزهها، بوها. تئوفراستوس در توصیف بوها در دربارهی علت گیاهان De causis plantarum (۶،۱،۶ و بعد) مي گويد دوگونه تبيين عمده و جود دارد، یکی بر حسب تأثیر در اندام حسی و دیگری بر حسب ویژگیهای ذاتی چیزهای مزه دار. في المثل ممكن است كسى شيرين را به عنوان چيزي كه در رطوبت زبان نفوذ می کند، یا به عنوان چیزی که اثر تسکین بخش دارد توصیف کند، یا بگوید که چیزهای تند زبان را گرم می کنند، و چیزهای تلخ آن را می خشکانند، و مانند آن. و یا این که کسی به جای آن بگوید که ذرات چیزهای شیرین بزرگ و گرداند، و ذرات چیزهای تلخ بزرگ و صاف و چند ضعلی اند، و مانند آن. دموکریتوس راه دوم را برگزید. به واقع این دو راه نباید از یکدیگر جدا شوند، چرا که هدف از نسبت دادن شکلهایی به ذرات فقط می تواند تبیین این باشد که این ذرات چگونه می توانند تأثیر حسیی را که دارند داشته باشند؛ و چون چنین است، تبیین جسمى كه تحت تأثير قرار مى گيردنيز به همراه تبيين جسم اثر كننده لازم است، یعنی تبیین چیز درک کنندهی مزه به همراه تبیین جسم مزهدار. این مسئله به ویژه در مورد نظریهی دموکریتوس صادق است، زیرا او معتقد بود که چیز واحدی ممکن است در افراد متفاوت مزههای متفاوت تولید کند. ۲۶ تئوفراستوس مدعی است که با وجود این، دموکریتوس این جنبه از مسئله را در مورد چشایی نادیده گرفت (دربارهی حواس، ۷۲).

۲۵. دربارهی حواس، ۵۶. برای جزئیات نگا: ترجمه و یادداشتهای استراتون.

۲۶. این بخش از نقد در دیلز ـ کرانتس، ۱۳۰ م آمده است. رک: ملاحظات بیشتر تثوفراستوس در دربارهی حواس، بالا، صص ۴۳۸ و بعد.

کاملترین توصیف شکلهای اتمی مربوط به مزهها و تأثیرات آنها را تئوفراستوس در دربارهی حواس، ۷-۶۵، آورده است. آن شکلها در دربارهی علت گیاهان (۲،۱،۶،۱۲۹) اینگونه مطرح شدهاند:

دموکریتوس به هر مزه شکلی نسبت می دهد. شیرینی بزرگ و گرد است؛ تلخی بزرگ و صاف و چند ضلعی است، نه گرد؛ مزه ی تیز [ترش] همانگونه که از اسمش برمی آید جسمی تیز و زاویه دار و خمیده و کوچک دارد، نه گرد؛ گزندگی گرد و کوچک است که زاویه ها و خمیدگی هایی دارد؛ شوری زاویه دار و بزرگ و کج و دارای دو طرف برابر است؛ سوزداری گرد و صاف است اما دارای بی نظمی هاست و اندازه ی آن کوچک است؛ مزه ی روغنی، ظریف و کوچک و گرداست.

اینگونه تحویل دادن مزهها به تأثیر شکلهای اتمی، در جزییاتش تا اندازهای خیالی میشود، اما تاریخی طولانی داشته است. لمری Lémery، شمیدان فرانسوی در ۱۶۷۵ نوشت:

طبیعت پنهانِ چیزی بهتر از این تبیین نمی شود که شکل هایی مطابق با همه ی تأثیراتی که به و جود می آورد به آن نسبت دهند. هیچکس نمی تواند این را انکار کند که اسیدی بودن مایع حاصل ذرات نوک تیز است. سراسر تجربه این مطلب را تأیید می کند. تنها لازم است چنین مایعی را بچشید تا سوزش زبان را احساس کنید، سوزشی که گویا حاصل بریدن جسمی نوک تیز است.

در باب بو و بویایی فقط یک جمله از تئوفراستوس داریم، که نوشته است تا نشان دهد دموکریتوس تا چه اندازه از این مسئله غفلت داشته است (۸۲):

دموکریتوس هیچ تعریفی از بو به دست نداد به جز این که بو حاصل بیرون ریزی های ظریف از چیزهای سنگین است. اما نگفت که ماهیت آن چیست، هرچند این نکته شاید مهم ترین نکته است.

### یادداشت تکمیلی:

### تعداد حواس از دیدگاه دموکریتوس

در بخش ۴/۱۰ آئتیوس، آرای موجود در باب تعداد حواس خلاصه شده است: رواقیان تعداد حواس را پنج می دانستند، ارسطو پنج به علاوه ی «حس مشترک»، که البته حس ششم نیست بلکه گونه ای عملکرد با هم حواس پنجگانه است. آن بخش اینگونه ادامه می یابد: ۲۸

دموکریتوس میگوید که در حیوانات بی عقل و در انسان عاقل و در خدایان بیشتر [یعنی، چنانکه زمینهی بحث روشن می کند، بیشتر از پنج]هستند.

دموکریتوس می گوید که حواس بیشتر از موضوعات حساند، اما چون تعداد موضوعات تطبیق نمی کند [یعنی، احتمالاً با حواس] به

→ 27. Cornford, Before and After Socrates, 26.

توسل به تجربه به صورتی کاملاً ابتدایی و سطحی، از ویژگیهای مختص به اندیشهی پیش از سقراطی است.

۲۸. بخشهای فرعی ۴ و ۵، که در دیلز ـ کرانتس وارونه شده و در ۱۱۵ و ۱۱۶ آمدهاند.

#### آنهاتو جهنشده است

 $\Delta$ . πλειους ειναι αισθησεις περι τα αλογα  $\ni$ ωα και περι τους σοφους και περι τους  $\theta$ εους.

 $\Delta$ . πλειους μεν ειναι τας αισθησεις των αισθητων, τω δε μη αναλογι $\varepsilon$ ειν [?] τα αισθητα τω πληθει λανθανειν.

من در جملهی نخست مشکلی نمیبینم. مشاهدهی رفتار غریزی حیوانات به راحتی می تواند به فرض حس ششم رهنمون شود، و این فرض نیز به همان اندازه طبیعی است که خدایان دارای حواسی هستند که انسانهای عادی فاقد آن می باشند. گنجانده شدن «انسانهای عاقل» در جمله، محققان را سردرگم ساخته است، و رُد به سوی این فرض مصلحتی کشیده شده است که حس اضافی انسان ها باید با عقل یکی گرفته شود، یعنی با «شناخت اصیلی» که دموکریتوس آن را در مقابل «شناخت نامشروع» حواس قرار می دهد (پایین، ص ۱۵۹). این فرض غیرممکن است، اما کلمهی به کار رفته ( سوفوی، σοφοι) کلمهای است که شاعران و پیامبران و آموزگاران دینی را در بر میگیرد و گاهی اولاً بر اینگونه شخصیتها دلات میکند. عموماً میپنداشتهاند که اینگونه شخصیتها مستقیماً دارای منابع فوق انسانی شناخت هستند، و گاهی گفتهاند که اگر کسی عنوان سوفوس را برای خود ادعا کند در واقع داشتن نیروهای الهی را ادعا کرده است. داستانی وجود دارد که بر اساس آن فیثاغورس خودش را صرفاً فیلو ـ سوفوس، یعنی دوستدار حکمت می نامید، زیرا «به جز خدا هیچکس حکیم نیست» (جلد ۳ فارسی ۱۰۷)؛ و در فایدروس افلاطون، سقراط تکرار می کند که سوفوس «تنها برای خدا سزاوار است». دموکریتوس عقیده داشت که شاعران «با الهام الهی و به کمک روح مقدس» مینویسند و رؤیاها و صداها و دیدنهای پیامبرانه واقعیت دارند (پارههای ۱۷، ۱۸، ۱۶۶، A۷۷؛ نگا: پایین، صص ۱۹۱، ۲۰۲). نه شاعران و نه پیامبران دربارهی چیزها عاقلانه نمی اندیشند؛ آنها تجربهی مستقیم دارند، و ممکن است به نظر دموکریتوس رسیده باشد (یا دست کم مفسرانش اینگونه تفسیر کرده باشند) که توانایی برای انجام این کار همان حس ششم است.

جملهی دوم مبهم است. من نتوانستم تبیین خاصی برای آن بیابم، و گمان می کنم متن آن مخدوش است. تسلر پس از تفسیر آن به این صورت که «بسیاری از انفعالات ادراک حسی نمی آورند» صاف و پوست کنده در یادداشت (ZN، ۱۱۲۵، یادداشت ۲) می گوید این که آن جمله این معنی را داشته باشد «حدس محض است». دیلز آن را به لوکرتیوس ۴/۸۰۲ پیوند می زند:

چون اینگونه کم مایه اند [یعنی، تصورات]، ذهن تنها آنهایی رامستقیماً می بیند که، برای دیدن شان تقلاکند.

در این جا معمولاً (چنانکه اقتضای قرینه ی لوکرتیوسی نیز هست) «کنشهای منفرد احساس» ترجمه میکنند، نه «حواس». از این رو مولر «کنشهای منفرد احساس» ترجمه میکنند، نه «حواس». از این رو مولر (۲۵،۱۹۵۹، ۳۵، ۱۹۵۹، ۳۵) میگوید: «به قول آئتیوس، دموکریتوس میگوید که تعداد ادراکهای حسی ممکن است بیشتر از آن چیزهایی باشد که در واقع حس میشوند.» به عقیده ی او، نفس آنچه را ادراک خواهد کرد برمیگزیند و میتواند موضوعات یا «تصورات» دیگر را رها کند، در غیر این صورت دستخوش برانگیزشهای بیشمار از اطرافش خواهد بود. این سخن مولر به نظر من مستلزم این است که عصوسات] بیشتر از عنص مدار به نظر من مستلزم این است که عصوسات] بیشتر از عنیر دادن معنا به حواس، یا کنشهای منفرد احساس] باشند، نه برعکس. (تغییر دادن معنا به

کمک افزودن «ممکن است» و «در واقع» دشوار می تواند امری مشروع باشد.) علاوه بر این، کاربرد کلمه به معنای کنش واحد احساس نادر است، ۲۹ و به ویژه در زمینه ی سخن آئتیوس ۴/۱۰ عملاً غیر ممکن است. اگر جمله ی آئتیوس منعکس کننده ی چیزی باشد که دموکریتوس واقعاً گفته است، معنای ممکن آن باید این باشد که چون (همانگونه که از جمله ی پیشین برمی آید) بعضی از موجودات زنده بیش از پنج حس دارند، باید تعداد حواس بیش از تعداد طبقات چیزهایی باشد که معمولاً به عنوان محسوسات (عنوه و بوها و لمس شدهاند. این چیزها عبارتند از دیدنی ها و صداها و مزهها و بوها و لمس کردنی ها. هیچیک از اینها موضوع حس اضافی نیست، از این روی تعداد حواس بیش از تعداد حواس شدهاند تعداد حواس بیش از تعداد معنای متعارف کلمه است. البته نمی توان گفت که این تفسیر قطعی است، و هنوز امکان این باقی است که متن مخدوش و مبهم باشد. در مورد آرای دیگران نگا: تسلر و مولر، همان، و آلفیری، ۱۳۲۴ (برای ۱۵۱۵).

14. [LS] فقط یک نمونه، آن هم به سبب ترجمه ی نادرست، توانستهاند بیاورند (ارسطو، مابعدالطبیعه، ۱۸۰ و آل هم به عبارت πων αισθησεων αγαπησις قطعاً به معنای «لذتی که از به کار بستن حواس مان می بریم» است). تنها نمونه ی روشنی که به نظرم رسیده است عبارت است از افلاطون، فایدروس، ۲۴۹۵.



مادهگرایی لئوکیپوس و دموکریتوس هیچ استثنایی نمیپذیرد. اندیشیدن نیز مانند احساس باید ساز و کار فیزیکی داشته باشد. گزارش آئتیوس این است (۴، ۲۰۸ و ۲۰۱؛ ۶۷۸۳۰):

لئوكيپوس و دموكريتوس مىگويند كه احساسها و انديشهها در انديشهها در انديشهها در انديشهها در انديشهها و انديشهها

لئوكيپوس و دموكريتوس و اپيكوروس مىگويند كه احساس و انديشه در اثر وارد شدن تصاوير از خارج رخ مىدهند. هيچيك از اين دو براى هيچكس بدون وارد شدن تصوير رخ نمىدهد. ا

۱. همواره باید به خاطر داشت که «تصویر» (ειδωλον) اصطلاحی فنی است و معنای آن پوستهی مادیای است که از اتمها برمی آید و به طرف ادراک کننده حرکت می کند.

تئوفراستوس گزارشی پیچیدهتر، و تا اندازهای مبهم ارایه کرده است، در دربارهی حواس (۵۸):

دموکریتوس در مورد اندیشه (το φρονειν) گفت که اندیشیدن هنگامی رخ می دهد که نفس در شرایط متعادلِ پس از حرکت باشد؛ امااگر موضوع بیش از اندازه گرم یا بیش از اندازه سرد باشد، نفس به هم می ریزد [یا دگرگون می شود، μεταλλαττειν]. از این جهت قدما بر حق بودند که آن را [یعنی، آشفتگی ذهنی را] «ذهن دگرگون شده» می دانستند. پس روشن است که دموکریتوس

#### 2. μετα την κινησιν.

نسخه ی خطی را به κατα την κινησιν (برایگر ، نستله) و κατα την κινησιν (شنایدر ، دیلز ، دیلز ، دیلز ی درهاند) تصحیح کردهاند؛ اما تسلر و فیلوپونوس و آلفیری تغییر متن را ضروری نمی دانند. به قول آلفیری معنای آن این است «پس از سراسیمگی احساس». نگا: ZN، ضروری نمی دانند . به قول آلفیری معنای آن این است «پس از سراسیمگی احساس». نگا: ۲۸۰، ۱۲۹، ۱۲۹؛ آلفیری، AL Id. ، یادداشت ۳؛ فیلوپونوس در Gnomon ، ۱۹۳۰؛ آلفیری، ۱۳۷، ۱۳۷.

۳. میکن هومر این کلمه را به کار برده است ( ایلیاد، ۲۳/۶۹۸)، و ارسطو با این کلمات ( درباره ی نفس، ۴۰۴۵۲۹) تضمین کرده است که دموکریتوس آن را پذیرفته و به کار برده است:

διο καλως ποιησαι [sc. λεγει Δ.] τον Ομηρον ως ο Εκτωρ κειτ αλλοφρονεων.

(رک: مابعدالطبیعه، ۱۰۰۹ ه.). در واقع این تعبیر در متونی که از هومر در دست داریم نیامده است، و به نظر می رسد دموکریتوس و یا ارسطو دچار اشتباه شدهاند. کلمه ی αλλοφρονεοντα است، و به نظر می رسد دموکریتوس و یا ارسطو دچار اشتباه شدهاند. کلمه ی کتور می گوید προσεφη در ایلیاد، ۲۲/۳۳۷ بر اثوریالوس اطلاق شده است که درباره ی هکتور می گوید و τον δ ολιγοδρανεων ما هر چند صفتهای فعلی و زن یکسان دارند، به دلیل عدم تناسب مده مینماید که در متن در دسترس دموکریتوس یا در متنی دیگر آمده باشد. کرانتس (. Pick با باشد. که در متن در دسترس دموکریتوس یا در متنی دیگر آمده باشد. کرانتس (. Pick با باز ریشه ی این کلمه آگاهی نداشتند، که با عدامی ارتباطی ندارد بلکه با می گوید بونانیان از ریشه ی این کلمه آگاهی نداشتند، که با عدامی دیوانه هم مرتبط است. فریسک Frisk در ۱۳۵۶ در ۱۳۵۶ همی «دیوانه» مرتبط است. فریسک Frisk در ۱۳۵۶ همی «دیوانه» مرتبط است. فریسک ۲۰۰۶ در ۱۳۵۶ همی در ۱۳۵۶ همی «دیوانه» مرتبط است. فریسک ۲۰۰۶ در ۱۳۵۶ همی در ۱۳۵۹ همی در ۱۳۵۸ همی

اندیشه را حاصل ساخت بدن می داند، که بی تردید فقط منطقی است، زیرااو نَفْس راصورت بدن می داند.

پس اندیشه دقیقاً از این جهت نظیر احساس است که حاصل آشفتگی اتمهای نفس در اثر ترکیبات اتمیی است که از خارج میآیند؛ و متناسب با شرایط درونی اندیشنده تغییر میکند. برای به دست آوردن بهترین نتیجه از اندیشه «ترکیب» (κρασις) جسمی باید «به گونهی مطلوبی متناسب باشد» (συμμετρος). با در نظر گرفتن این نکته که اندام اندیشنده تمرکز اتمهای نَفْس در جزء خاصی از بدن است، می توان فرض کرد که این اندام می تواند به وسیلهی

<sup>→</sup> Gr. etym. بسیار محتاط است، و دکتر جان چادویک به من اطلاع داد که از کلمهی سانسکریت (anya)، به معنای «دیگر» کلمهی مرکب anyacetas ساخته می شود که به معنای «دیگراندیشی: یریشان» است.

۴. ارسطو، دربارهی نفس، ۴۰۴a۲۷، ۴۰۵a۹ (نقل شده در بالا، ص ۴۳۰، یادداشت ۵)؛ مابعدالطبیعه، ۱۰۰۹b۱۲ این فقرات را در ارتباط با نظریهی معرفت اتمیان به طور کلی بیشتر بررسی خواهیم کرد.

ترکیبهایی برانگیخته شود که آن اندازه سفت اند که می توانند به هنگام عبور از «مجاری» شان در اندامهای حسی اثر گذارند، یا اتمهای نفس را اندکی به جاهای دیگر پخش کنند؛ زیرا همانگونه که تئوفراستوس می گوید (۶۳)، آنچه گرد هم آید تأثیر نیرومند تری دارد، اما آنچه وسیعاً پخش شود درک ناکردنی است». بیلی این نکته را به روشنی تمام بیان کرده است (اتمیان، ۱۷۳):

پس «پیکرهای» خاصی که برای به جنبش درآوردن اتمهای نفس که در سطح بدن و در اندامهای حسی پخش شده و به این ترتیب احساس را به وجود آورده اند به اندازه ی کافی ظریف اند و به درون بدن نفوذ می کنند تا این که به ذهن می رسند. از آن جا که اتمهای نفس بسیار به یکدیگر نزدیک اند، «پیکرها» نمی توانند بدون به حرکت درآوردن آنها رد شوند، و نتیجه ی این حرکت نوع خاصی احساس است که اندیشه می نامیم: ماهیت این حرکت دقیقاً مشابه حرکاتی است که دیدن یا شنیدن را به وجود می آورند.

معتقدم این سخن درست است، اما احتمالاً یکسره درست نیست. چرا که بر استقلال کامل اندیشه دلالت میکند، در حالی که اندیشه به یک معنی از احساس نتیجه می شود؛ همانطور که دموکریتوس در آنچه ظاهراً نقل مستقیم به نظر می رسد گفته است (پارهی ۱۲۵)، اندیشه داده هایش را از حواس می گیرد. بنابراین چنان به نظر می آید که تجربهی احساس ممکن است کل نفس را آن اندازه پریشان کند که پریشانی اش به ذهن رسد و بتواند در استعداد آن برای اندیشیدن مؤثر افتد. اگر قرائت درست باشد، معنای کلمات «پس از حرکت» در فقرهی نقل شده از تئوفراستوس ۵۸ همین می تواند باشد. در این جا به کل نظریهی معرفت می رسیم که بهتر است آن را جداگانه بررسی کنیم.

تبیین دموکریتوس از اندیشه، تبیین پارمنیدس از آن در راه گمان را به پادمان مى آورد. او نيز مى گفت كه ذهن بر طبق شرايط بدن، و به ويژه بر طبق تسلط گرما یا سرما تغییر میکند، و این نزدیک است به آنچه تئوفراستوس در ۵۸ از دموکریتوس گزارش میکند. امپدکلس نیز بر همین وابستگی به تغییر شرایط فیزیکی تاکید کرده بود.<sup>۵</sup> ارسطو به شباهت آرای این اندیشمندان توجه داشته است، و دربارهی آنچه به نظرش نقص فلسفی مشترک آنها بوده است چنین گفته است ( مابعدالطبیعه، ۱۰۱۰۵۱): «آنها در یی حقیقتِ واقعیت بودند، اما فرض شان این بود که تنها چیزهای واقعی فقط محسوسات اند.» از دیدگاه ارسطو، که از افلاطون آموخته بود، واقعیت به دو بخش محسوس (جسمانی) و معقول (غیرجسمانی) تقسیم می شد، و او همهی اسلافش را در یک پایه مى دانست زيرا آنها قادر نبودند اين تمايز را تشخيص دهند. عبه نظر مي رسد حقیقت این باشد که همهی فیلسوفان تا اکنون (به استثنای استدلال های بی نظیر پارمنیدس در راه حقیقت) معرفت را به گونهای تبیین کرده بودند که نزد فرد دانش آموخته مادهگرایانه است، اما اکنون اتمیان یا را فراتر گذاشته و تصور مادهگرایی را کاملاً روشن و آشکار ساختهاند، و مسایل تبیین مادهگرایانهی عقل و معرفت را دقت بخشیدهاند. به واقع این جاست که مادهگرایی نخستین بار کاملاً به چشم مى خورد. اتميان با چسبيدن به مادهگرايي انعطاف ناپذيرشان به واقع پاسخ دادن به مسایل مربوط به رابطهی بین احساس و اندیشه را برای خودشان بسیار دشوار ساختند، و حتى نتوانستند به ريشخندي مانند ريشخند كيكرو بر بخورند، كه هر وقت دربارهی بریتانیا می اندیشید می پرسید آیا «تصویر» خود را از جزیره جدا

۵. پارمنیدس ۱۶ و تثوفراستوس، دربارهی حواس، ۳؛ امیدکلس، پارههای ۱۰۶ و ۱۰۸. نگا: جلد ۶ فارسی، ۱۴۵ و بعد، جلد ۷ فارسی، ۱۹۵ و بعد و ۲۱-۲۲۰.

۶. رک: درباره ی نفس، ۴۲۷a۲۱ و بعد: «متفکران قدیم اندیشه و احساس را یکی دانستند... همه ی اینها گمان میکنند اندیشه نیز مانند احساس باید فرایندی جسمانی باشد.»

ساخته و به در درون جعبه رسانده است ( ۲،۱۶،۱۵، ۸۵، ۲). تعجبی ندارد اگر نخستین کوشش جدی برای فرو کاستن فعالیت عقلانی به تماس فیزیکی محض کاملاً موفقیت آمیز نیست. حتی می توان جسارت و سازگاری آن را ستود.

13

# نظر سی محرفت

هیچ جا فقدان نوشتههای خود دموکریتوس آن اندازه احساس نمی شود که در کوشش برای کشف این مطلب احساس می شود که اندیشه ی اتمیان چه بوده است درباره ی چگونگی و گستره ی دانش ما در مورد حقیقت جهان اطراف مان، و این که ذهن ما به چه وسیله می تواند با واقعیت تماس یابد و ماهیت آن را درک کند. در این مورد باید به چند نقل قول و تفسیر موجود در سکستوس و ملاحظات اندک ارسطو تکیه کنیم، و البته بسیاری کسان اینها را نیز متعارض یافته اند. پیش از بررسی مستقیم آنها، چند نکته ی مقدماتی را باید به ذهن بسپاریم.

نکتهی اول این که معرفت شناسی، که بعدها در پژوهش فلسفی حجم بزرگی یافت، در ذهن متفکران سده ی پنجم جای بسیار کوچکی داشت، چرا که تحت الشعاع پژوهش در باب هستی، یا هستی شناسی بود. نباید انتظار داشته باشیم که آن را از برای خودش بررسی کرده، یا در سدههای بعدی بر روی آن تمرکز کرده و آن را روشن ساخته باشند. اما مسایل مربوط به شناخت و معیار حقیقت، برای سکستوس در نوشته هایش در باب شکآوری، مسایلی محوری بودند.

نکتهی دوم این است که باید وضعیت فلسفیی را که اتمیان وارث آن بودند در ذهن داشته باشیم. اِس. لوریا این وضعیت را به طور مشروح توصیف کرده است. دموکریتوس کارش را در جوی آشفته، که نمی توانست نادیده بگیرد، آغاز کرد. او باید نخست وضعیت مأیوس کننده ی جستجوی حقیقت را تبیین می کرد و سپس می کوشید راه نجاتی از آن بیابد. ۲ در حوزه ی ریاضیات زنون نشان داده بود فرض همواره تقسیم پذیری اجسام مستلزم بی نهایت بزرگ بودن جسم است، و تقسیم پذیری نامتناهی به معنای اصلاً حجم نداشتن جسم است. با وجود این نمی توان تقسیم پذیری را انکار کرد. در حوزه ی فیزیکی نیز زنون و پارمنیدس نمی توان تقسیم پذیری را انکار کرد. در حوزه ی فیزیکی نیز زنون و پارمنیدس

۱. «جتسجوی و جود، که مسئله بودنش حتی در سده های بعدی به سختی درک کردنی بود، تلاش عمده ی فیلسوفان یونان از پارمنیدس تا ارسطو بود.... [آنها] اولاً و بالذات به پژوهش در باب و جود اشتغال داشتند و تنها ثانیاً و بالعرض به قوای انسان در فراچنگ آوردن و جود می پرداختند» و جود اشتغال داشتند و تنها ثانیاً و بالعرض به قوای انسان در فراچنگ آوردن و جود می پرداختند» (وایس، ۱۹۳۸، CQ). این حقیقتی مهم است که غالباً نادیده گرفته اند، و معنای آن این است که از دیدگاه فیلسوفان یونان در جات دانش به در جات واقعیت در موضوعاتش بسته و مرتبط بود.

### 2. Luria, Anfänge d. gr. Denkens, 144 f.

 نشان داده بودند که جهان عینی ربطی به جهان غیرواقعی و متعارض ادراک حسی ندارد. از سوی دیگر چشمانداز بازسازی جهانی مستقل به وسیلهی طبیعیدانان ناچیز است، زیرا آنها به وسیلهی استدلالهایی با قوت تقریباً یکسان به نتایجی کاملاً متفاوت و متقابل رسیدهاند. پر وتاگوراس وجود هرگونه معیاری را که به وسیلهی آن بتوان جهان خارجی وجود را تشخیص داد انکار کرده بود. او به جهان «کاملاً دهنی» که حاصل سنجش جهانهای دهنی افراد بود رضایت داد، و جهانهای دهنی افراد نیز البته نسبی بودند و موقتاً، آن هم برای عده خاصی، اعتبار داشتند. اگر کسی موضع گورگیاس یا کسنیادس «کهانهای خاصی، اعتبار داشتند. اگر کسی موضع گورگیاس یا کسنیادس جهانهای دهنی افراد نیز غیرممکن میشد. حتی چنین جهانهایی نمی توانستند وجود دهنی افراد نیز غیرممکن میشد. حتی چنین جهانهایی نمی توانستند وجود داشته باشند زیرا آنها نیز یکسره متناقض بودند: قواعد منطق، که راستی داشته باشند زیرا آنها نیز یکسره متناقض بودند: قواعد منطق، که راستی عندیاند. بر عهده گرفتن ساختن خانهای برای حقیقت که بتواند در مقابل این عندیاند. بر عهده گرفتن ساختن خانهای برای حقیقت که بتواند در مقابل این عندیاند. بر عهده گرفتن ساختن خانهای برای حقیقت که بتواند در مقابل این ارزش ها مقاومت کند مستلزم شوری علمی و ایمانی استوار بود.

این مطلب ما را به نکته سوم رهنمون می شود که عبارت است از این که اهداف اتمیان اهداف دانشمندان تجربی نبود. هدف آنها عبارت بود از نجات دادن واقعیت و نشان دادن راه جستجوی آن، که هدف فلسفی آن دوره بود. دموکریتوس پروتاگوراس را رد کرد، اما آموزههای اتمی، مانند آموزههای اسلاف بی واسطه ی آنها، برای برخورد با مبارزه طلبی الیایی طراحی شده بودند. لئوکیپوس نیز همانگونه که پارمنیدس خواستار آن بود «به وسیله ی لوگوس داوری» کرد، اما مدعی شد که خود لوگوس ها را می توان با وجود جهان محسوس داوری» کرد، اما مدعی شد که خود لوگوس ها را می توان با وجود جهان محسوس

۳. دومی فقط از دو فقره ی سکستوس، بر ضد ریاضی دانان، ۷/۵۳ و طرح های فلسفه ی پورونی، ۲/۷۶ شناخته شده است (دیلز ـ کرانتس، دوم، ۲۷۱). نیز نگا: ZN، ۱۳۶۹، یادداشت ۲.

از جمله با حركت و كثرت و عدم ثبات تك چيزهاى فيزيكى تطبق كرد. أ

نکته چهارم این که، گزارشهای ظاهراً متعارض با یکدیگر را می توان به کمک در حساب آوردن مواضع فلسفی متفاوت راویانشان با یکدیگر سازگار کرد. نمونهی بسیار روشنی از این گونه گزارش ها این است که ارسطو می گوید برای دموکریتوس «پدیدار حقیقت است» و سکستوس می گوید که دموکریتوس یدیدارها را «کنار گذاشت» و «انکار کرد» یا «دور انداخت». ارسطو از نظرگاه تقسیم دو بخشی خود از و جود به محسوس و معقول داوری می کند. آرخای همه چیز باید معقول به معنای ارسطویی، یعنی غیر جسمانی باشد و از طریق شهود مستقیماً به وسیلهی نوس ادراک شود، و نوس عقل استدلای نیست بلکه نیروی ادراک بی واسطه ی نفس است که شبیه نیر وی ادراک حسی در جهان مادی است. اصول نخستین دموکریتوس هنوز بخشی از جهان محسوس بودند، که به واسطهی عروض کوچکی به لحاظ تجربی ادراکناپذیراند ( کون و فساد، ٣٢٥a٣٠) اما جوهراً با اجسام ادراك شدني يكي هستند، اجسامي كه به واقع صرفاً حاصل گردهم آیی آنها هستند. از نظرگاه دموکریتوس جهان ناپدیداری noumenal برای نشاندن در مقابل جهان پدیداری و جود ندارد. وقتی سکستوس می گوید که دموکریتوس پدیدارها را کنار گذاشت یا رد کرد و گفت که فقط معقول وجود دارد، این کلمه را به معنای افلاطونی و ارسطویی به کار نمی برد بلکه صرفاً انفعالاتی را در مد نظر دارد که حاصل تغییراتی در ساختار خود ما هستند؛ فقط اتمها و خلاً وجود عيني دارند، و آنها نيز به وسيلهي ذهن استنباط شدهاند، نه این که مستقیماً به وسیلهی حواس درک شده باشند.

اسناد قدیم بر اساس دیدگاهی سطحی دموکریتوس را در این آموزهها پیچاندهاند: (آ) آنچه بر حواس ظاهر می شود حقیقت است، (ب) آنچه را بر

۴. ارسطو، كون و فساد، ٣٢٥a٢٣؛ ترجمه شده در بالا، ص ٢٨.

حواس ظاهر می شود باید رد کرد، (ج) پدیدارهای محسوس به دانش غیر مستقیم راه می نمایند، (د) معرفت روی هم رفته غیرممکن است، (هـ) شک آوری کامل در باب امکان معرفت ناموجه است. البته فقرات مربوط را نمی توان جداگانه صرفاً زیر این پنج عنوان دسته بندی کرد، زیرا سکستوس با جدیت می کوشد دمو کریتوس را بفهمد و سخنان گوناگون او را در نسبت با یکدیگر جای دهد؛ و تکه تکه کردن فقره ی بلندی (مانند، بر ضد ریاضی دانان، یکدیگر جای دهد؛ و تکه تکه کردن فقره ی بلندی (مانند، بر ضد ریاضی دانان، بافته است جداً گمراه کننده خواهد بود. من با در نظر گرفتن این شرط، نخست با اسناد را می آورم.

فقرات زیر از ارسطو دربارهی آموزهی (آ) هستند که آنچه بر حواس ظاهر می شود حقیقت است:

(۱) ارسطو، دربارهی نفس، ۴۰۴a۲۷: از نظر دموکریتوس نفس و عقل یکی است، زیرا آنچه حقیقت است پدیدار است (یا «آنچه ظاهر می شود»).

(۲) همو، کون و فساد، ۳۱۵b۹: اما چون آنها [لئوکيپوس و دموکريتوس] عقيده داشتند که حقيقت در ظاهر است، و شمار پديدارها بي پايان است، شکلهای اتمی را بي نهايت دانستند، به گونهای که یک شی در اثر تغییرات ترکیبش تأثیر متضادی در افراد مختلف می گذارد؛ در اثر ذرهای اضافه کردن به ترکیب آن یا در اثر جابه جايي یک اتم تفاوت کلی حاصل می شود؛ زیرا تراژدی و کمدی از همان حروف ساخته می شوند.

(۳) همو، مابعدالطبیعه، ۱۰۰۹b۱۲ (آنجاکه دموکریتوس رابه طور کلی با دیگر متفکران پیش از سقراطی در نظر میگیرد): خلاصه چون آنها اندیشه را با احساس و احساس را با تغییر جسمانی یکی میگیرند، ضرورتاً میگویند که آنچه در احساس ظاهر میشود حقیقت است. به این دلیل است که امپدکلس و دموکریتوس و بسیاری از دیگران در دام اینگونه عقاید افتاده اند.

توجه داشته باشید که در این فقرات این سخن که آنچه ظاهر می شود حقیقت است آشکارا سخن خود ارسطوست. در فقره ی (۲) آنچه را او از دموکریتوس در حمایت از آن سخن می آورد دیگران (با توجیه بیشتر) به عنوان چیزی برگرفته اند که بر عقیده ی متضاد با آن دلالت می کند. او در همان فقره تمایز بین پدیدارها و اتمهای ادراک نشدنی را به همراه این سخن پذیرفته است که حقیقت در جلوه و ظاهر است. او آشکارا بین این دو تناقضی نمی بیند، و علت آن فقط این است که «جلوه» را در معنای عام به کار می برد به گونه ای وجود جسمانی را نیز شامل می شود.

سکستوس در دو فقرهی بعد نتیجه میگیرد که دموکریتوس جلوات محسوس را به عنوان خطارد کرد:

(۴) بر ضدریاضی دانان، ۷/۳۶۹ (دیلز ـ کرانتس، ۱۱۰): بعضی همهی پدیدارها رارد کردند، مانند دموکریتوس.

(۵) همان، ۸/۶ (دیلز ـ کرانتس، ۵۵۹): افلاطون و دموکریتوس معتقد بودند که فقط موضوعات اندیشه وجود دارند: اما دلیل دموکریتوس این بود که چیزی که حس بتواند آن را درک کند، در طبیعت وجود ندارد، در صورتی که دلیل افلاطون این بود محسوسات همواره در حال شدن هستند و هرگز در حال بودن نیستند.

(۶) همان، ۸/۵۶ (در دیلز ـ کرانتس نیست): دموکریتوس و افلاطون در اثر رد کردن حواس، اشیاء را به ابهام کشاندند، موضوعات آنها را از میان برداشتند، و تنها به معقولات قایل شدند.

در فقرهی بعد سکستوس می کوشد همه ی آنچه را در باب معرفت شناسی از دموکریتوس یافته است به یکدیگر ربط دهد. این جا نیز با رد جلوات شروع می کند. ۵

(۷) بر ضد رباضی دانان، ۷/۱۳۵ (دیلز ـ کرانتس، پارهی ۹): دموکریتوس در بعضی جاها چیزهایی را که بر حواس ظاهر می شوند ردمی کندو تأکید می کند که هیچ یک از این ها مطابق حقیقت ظاهر نمی شود بلکه فقط مطابق گمان ظاهر می شود: حقیقت در مورد اشیاء موجود این است که اتم ها و خلا و جود دارند.

سکستوس پس از این که از طریق نقل قول مستقیم از دموکریتوس (که پیش از این در ص ۱۲۵ داده شد) از این تفسیرش حمایت میکند، اینگونه ادامه میدهد (۱۳۶):

و در تأییدهایش، هرچند قول میدهد اعتباری به حواس نسبت دهد، با وجود این آنها را محکوم میکند، زیرا می گوید، «در واقع ما چیزی را قطعاً نمی دانیم، بلکه آنچه می دانیم مطابق با شرایط بدن و

۵. همین نکته در بر ضد ریاضی دانان، ۸/۱۸۴ و ۸/۳۵۵ نیز تکرار شده است، در این دو فقره چیزی اضافه بر آنچه در فقره ی بالا آمده است و جود ندارد.

شرایط چیزهایی که در آن وارد می شوند و در آن مؤثر می افتند در تغییر است.»

در این جمله که از خود دموکریتوس است به نظر می رسد نسبیت ادراکات حسی بنیادی برای شک آوری تمام عیار، یا اساسی برای بی اعتقادی به امکان معرفت در باب واقعیت فراهم می آورد، و سکستوس چند نقل قول دیگر را نیز در همین راستا می آورد.

و او همچنین می گوید (پارهی ۱۰): «این که ما درک نمی کنیم که ویژگی راستین هر چیزی چه هست یا چه نیست، اغلب روشن شده است» (۱۳۷)؛ و در کتاب دربارهی صورتها (پارهی ۶): «آدمی باید بر پایه ی این اصل بیاموزد که از واقعیت جدا افتاده است»، و باز (پارهی ۷)، «این استدلال نیز نشان می دهد که ما درباره ی هیچ چیز به راستی چیزی نمی دانیم، بلکه رأی هر کسی دوباره شکل دادن است»، و همچنین (پاره ی ۸)، «با و جود این روشن خواهد شد که

### 6. επιρυσμιη εκαστοισιν η δοξις.

این عبارت در نوشته های انتقادی معروف شده است، و لنگربک Langerbeck آن را عنوان تک نگاری شربرگزیده است. کلمات آن کلمات خود دموکریتوس است، و به ویرونیده است، و به ویرونیده است، و به ویرونیده ویرونید ویرونید ویرونیده ویرونید ویرونیده ویرونید ویرونیده ویرونیده ویرونید

# دانستن ویژگی راستین هر چیزی عملی نیست.»

با این حال دموکریتوس راهی برای رهایی از این بدبینی کامل نسبت به امکان معرفت پیش مینهد. سکستوس در ادامه نشان میدهد که چگونه دموکریتوس، بی آنکه این سخنش را رها کند که حقیقت در خود انفعالات حسی نیست، پیشنهاد کرد که عقل ممکن است در نهایت از طریق همین انفعالات حسی به حقیقت راه یابد. او ادامه می دهد:

اکنون او در این فقرات عملاً کل ادراک را کنار میگذارد، هرچند فقط با حواس برخوردمی کند. اما (۱۳۸ ، دیلز ـ کرانتس، پاره ی ۱۱) او در قانون هایش می گوید که دو گونه شناخت و جود دارد، یکی از طریق حواس و دیگری از طریق عقل. او از این میان، شناخت از طریق عقل را «مشروع» می نامد، و آن را در مورد داوری در باب حقیقت شایستهی اعتماد می داند، و شناخت از طریق حواس را «نامشروع» می نامد، و خطاناپذیری آن در تشخیص حقیقت را انکار می کند (۱۳۹). کلمات خود او اینهایند: «دو گونه شناخت و جود دارد، یکی مشروع، دیگری نامشروع. همهی اینها به نامشروع و معلق اند: بینایی، شنوایی، بویایی، چشایی، بساوایی. دیگری مشروع است، و از اینها جداست. »سپس در مورد تر جیح مشروع بر نامشروع اضافه می کند: «هنگامی که شناخت نامشروع هیچ چیز بیشتری به جهت کوچکی نمی تواند ببیند، یا بشنود یا ببوید یا بچشد

→ ۱۷۸ ، ۱۷۸ ، اینها معنا را اندکی تغییر دادهاند. نرجمه ی دیگر: «رای هرکسی آن چیزی است که در ذهنش شکل میگیرد (به وسیله ی اتمهایی که در آن یا به درون آن حرکت میکنند)» (فون فریتس، Phil. u. sprachl. Ausdr، ۳۷).

یا از طریق بساوایی درک کند، بلکه [پیش میرویم؟] به سوی دقیق تر...»

به این ترتیب دموکریتوس نیز عقل [ لوگوس، رک: بالا، ص ۱۵۳] را ابزار داوری می داند، و آن را «شناخت مشروع» می نامد. (۱۴۰ ابزار داوری می داند، و آن را «شناخت مشروع» می نامد. (۸۱۱ دیوتیموس <sup>۸</sup> گفت که به قول دموکریتوس سه معیار وجود دارد: (۱) برای ادراک چیزهای دیده نشده، پدیدارها، زیرا همانگونه که آناکساگوراس می گوید (و دموکریتوس او را به سبب آن تحسین می کند)، «پدیدارها چشمانداز دیده نشده ها هستند»؛ (۲) برای پژوهش، مفهوم، «زیرا فرزندم، در باب هر موضوعی برای دانستن این که موضوع پژوهش چیست نقطهی آغازی وجود دارد»، (۳) برای گزینش و اجتناب، احساس ها، زیرا آنچه را آشنا حس می کنیم باید برگزید، امااز آنچه بیگانه حس می کنیم باید اجتناب کرد.

این تفسیر دیوتیموس است، کسی که اندیشه ی دموکریتوس را در قالبهای مابعد ارسطویی شکل داده است. طبقهبندی سهگانه ی او آن را به تقسیم بعدی فلسفه به طبیعیات و منطق و اخلاق مرتبط میسازد. با این حال تحریف اندیشه ی دموکریتوس به معیار دوم محدود است، که تنها حمایت مستند از آن که در متن آمده است نقل قول تحریف شدهای از افلاطون (فایدروس، ۲۳۷b) است نه از خود دموکریتوس. معیار نخست حاوی تکهی با

۷. جمله در این جا ناقص می ماند و احتمالاً چند کلمه افتاده است، اما در معنای آن تردید نیست. حواس انفعالاتی درباره ی جهان بزرگ به ما می دهند، اما وقتی مسئله ی فهم جهان کوچک پیش می آید (که واقعیت تنها باید از این جهان کسب گردد) عقل در کار می آید.

۸. Diotimus؛ این مرد چندان شناخته شده نیست. نگا: دیلز \_ کرانتس، دوم، ۲۵۰؛ عقایدنگاری. ۳۴۶ یادداشت؛ RE، پنجم، ۱۱۵۰.

ارزشی از اطلاعات مربوط به خود دموکریتوس است و با قراین دیگر نیز جور در می آید، و معیار سوم را سخنان منسوب به دموکریتوس تصدیق می کنند، مانند پارهی ۱۸۸ که می گوید نشانِ چیزهای سودمند و رنج آور لذت یا فقدان لذتی است که احساس می کنیم.

این ایده را که عقل از طریق وساطت حواس به معرفت دست می یابد، نقل قول دیگری از دموکریتوس قویاً حمایت می کند که به جالینوس مدیونیم:

(۸) جالینوس (گالن)، درباره ی ترغیب به آموختن پزشکی، شون Schöne Schöne ، ۱۲۵۹، ۱۲۵۹، اکنون ویرایش ویرایش والتسر از روایت عربی ص ۱۱۳ به متن ملحق شده است). پس از نقل پاره ی مشهور در باب ماهیت اختیاری رنگ و مزهها و فقط واقعیت داشتن اتمها و خلا، جالینوس ادامه می دهد که دموکریتوس پس از اینگونه بدگویی از حواس، می گوید که آنها به عقل اینگونه می گویند: «ای عقل بیچاره، آیا پس از این که شاهد خود را از ما بر گرفته ای مارازیر پامی گذاری؟ سقوط ما سقوط توست.»

در حمایت از این تفسیر خاص فقرهی زیر را داریم که اکنون می توان آن را در پرتو متن کامل سکستوس در این باره خواند:

(۹) دموکریتوس پارهی ۱۱۷ (دیلز ـ کرانتس، ۹/۷۲): «در واقع چیزی نمی دانیم، زیرا حقیقت در ژرفاست.»

(۱۰) ارسطو، مابعدالطبیعه، ۱۰۰۹b۲ و بعد. ارسطو میگوید فیلسوفان قدیم میگفتند که حقیقت را نمی توان از طریق شمردن

سرها کشف کرد. بیمار آنچه را برای دیگران شیرین است تلخ می یابد، اما اگر اکثر آدمیان بیمار یا دیوانه بودند تعداد اندکی آن را شیرین می یافتند و آنگاه بیمار یا دیوانه نامیده می شدند. «بنابراین (bq) این که کدامیک از این احساس ها حقیقت و کدام یک در وغین است امری است مبهم: احساس ها یکسان حقیقت اند، نه یکی بیش از دیگری، به این دلیل است که دموکریتوس می گوید حقیقت یا وجود نداردیا از ما پنهان است.»

توقف در این جا تقلب کردن است، و نشان می دهد نقل جملات بدون نقل زمینه ی کامل آنها تا چه اندازه می تواند بد جنسی باشد؛ زیرا جمله ی بعدی فقره ی بالا همان فقره ی شماره ی (۳) است که پیش از این نقل کردیم، که می گفت این فیلسوفان در نتیجه مجبور شدند بگویند که انطباعات حسی همه حقیقت اند. بدیهی است که ارسطو بین این دو مطلب ناسازگاری نمی دید.

(۱۱) تئوفراستوس، درباره ی حواس، ۶۹: [دموکریتوس گفت که] چیزها برای اشخاص در شرایط مختلف، متفاوت ظاهر می شوند، و همچنین این که هیچ شخصی بیش از دیگری به حقیقت دست نمی یابد. این سخن نامعقول است، زیرا احتمالاً شخص بهتر آن را روشن تر از شخص بدتر ببیند، و سالم روشن تر از بیمار، زیرا شرایطش به طبیعت نزدیک تر است.

به نظر می رسد تئوفراستوس در این جا دموکریتوس را همانگونه نقد می کند که پروتاگوراس را نقد کرده است، کسی که دموکریتوس با او موافق نبود. تئوفراستوس پیش از این خودش را در این بخش (بالا، ص ۱۲۳) عیب جو نشان

داده است، و در جمله ی آخریک مفهوم ویژه ی مشایی را آورده است، یعنی این را که هر چیزی «طبیعت» ( فوسیس ) خاص خودش را دارد که بهترین حالت آن است. همه ی آنچه دموکریتوس خواسته است بگوید این است که هیچ کس نمی تواند تنها به وسیله ادراک حسی به حقیقت دست یابد، ادراکی که نمی تواند اشیاء را چنانکه هستند، یعنی به صورت مجموعه ای از اتمها و خلا، آشکار سازد.

سرانجام یک یا دو فقره وجود دارد که در آنها شکآوری کامل در باب امکان معرفت، که فحوای بعضی از پارههای دموکریتوس ممکن است بر آن دلالت کند، جداً انکار شده است.

(۱۲) پلوتارخوس، ۱۱۰۸، Adv. Col. و بعد (دیلز ـ کرانتس، پارهی امه (۱۵۶): کولوتس Colotes اولاً بر ضد دموکریتوس مدعی است که وی با گفتن این که هیچ چیزی بیش از آن این نیست زندگی را به ابهام می کشاند. اما به واقع او از گفتن این سخن بسیار دور بود که هیچ چیزی بیش از آن این نیست، و با پروتاگوراس سوفسطایی به سبب چیزی بیش از آن این نیست، و با پروتاگوراس سوفسطایی به سبب بنین گفتنش به مبارزه برخواست و استدلال های مجاب کننده ای بر ضد او اقامه کرد. کولوتس چون هیچ خبری از این استدلال ها نداشت، زبان فیلسوف را بد فهمید آن جا که نوشت « چیز بیش از نجیز و جود ندارد»، و جسم را «چیز» و خلاً را «نچیز» نامید، تانشان نجیز و جود ندارد»، و جسم را «چیز» و خلاً را «نچیز» نامید، تانشان

دهد كه خلاً نيز طبيعت و واقعيت خودش را دارد.

(۱۳) سکستوس در کتابش طرحهای پورونی (۱/۲۱۳) نیز تعبیر «نه بیشتر» دموکریتوس را تفسیر می کند. از آنجا که این تعبیر تعبیری شکآورانه است، گمان کردهاند که نشانِ شرکت او در دیدگاههای شکآورانه میباشد. سکستوس می گوید اماوقتی شکآورانه می گوییم که عسل بیش از تلخ شیرین نیست، مقصود فقط یا بیان نادانی نسبت به هر دوست و یا این است که هیچ کدام از این دو احساس واقعی نیست، در صورتی که مقصود دموکریتوس تأکید بر غیر واقعی بودن هر دوست.

خواندنِ فقره ی اول مانع این است که دموکریتوس را شک آوری کامل تفسیر کنیم که امکان دستیابی به شناخت واقعیت را یکجا منکر است. حقیقت به واقع در ژرفاست. اگر فقط به ظاهر بنگریم، کاری که اکثر آدمیان می کنند، از ویژگی راستین اشیاء بی خبر می مانیم. سدی حواس ما را «از واقعیت جدا ساخته است»، حواسی که به نظر می رسد به ما می گویند که اشیاء چیستند اما به واقع تصویر غلطی از آنها به ما می دهند. باید معنای پاره هایی (۸-۶، ۹، ۱۱۷۱) که اگر به تنهایی لحاظ شوند به نظر می رسد که می گویند کسب دانش روی هم رفته ناممکن است، همین باشد. وقتی ارسطو در فقره ی (۱۰) این عقیده را به دموکریتوس نسبت می دهد که یا هیچ حقیقتی وجود ندارد و یا آنچه حقیقت دموکریتوس نسبت می دهد که یا هیچ حقیقتی وجود ندارد و یا آنچه حقیقت است پنهان (یا نادیدنی) است، کلمه به کار رفته در معنای «پنهان»، یعنی است پنهان (یا نادیدنی) است، کلمه به کار رفته در معنای «پنهان»، یعنی

<sup>-</sup> اجسام دلالت می کند نه بر اتمها.

<sup>185.</sup> Pyrrh. hyp. (و طرح های پورونی) 1/41): σκεπτικάς φωνάς οιον την «ουδεν μαλλον» η την «ουδεν οριθω».

کار رفته است. ۱۱ دموکریتوس با این نظر گورگیاس موافق نیست که اگر چیزی وجود داشته باشد ما ابزارهای لازم برای شناختن آن را نداریم. آنچه او گفت این بود که حقیقت در ورای ادراک حسی است. از این جاست که سکستوس توانست حتى او را در كنار افلاطون به عنوان كسى مطرح كند كه قايل است فقط معقولات (νοητα) واقعی هستند.۱۲ اگر با افلاطون باشد، این مقایسه را با شدت تمام بی اعتبار می داند. از نظرگاه تمایزی که خود او بین مُثُل غیر جسمانی و اعیان طبیعی قایل است، اتمهای دموکریتوس ماهیتاً به جهان محسوس تعلق دارند. اما چه کسی می تواند دین ناگفتهی او به سلف بزرگش را تخمین زند؟ دموكريتوس به هر حال اين را تعليم كرد كه واقعيت فقط از طريق عقل ادراك کردنی است، نه از طریق حواس، و این تعلیم واقعیت را به عنوان امری ثابت و پاینده و بی تغییر در مقابل جریان مداوم تغیر جهان حواس قرار داد (مقابلهی بودن و شدن)، و حتى بهترين نام براى اين اعيان واقعى و بى تغيير و معقول عبارت بود از «صور» (ιδεαι) بالا، ص ۳۹، یادداشت ۱۱). مادهگرایی دموکریتوس و ایدهآلگرایی افلاطون نمونهی راستین «هماهنگی اضداد» هراکلیتوسی را به نمایش گذاشتند، که در گونهای رابطهی عشق نفرت منعکس شده است. تیمائوس یکی از آموزه های دموکریتوسی را پیوسته مطرح میکند، و به سختی میتوان این را امری اتفاقی دانست که نه در اینجا و در جای دیگر

<sup>11.</sup> ارسطو در اعضای جانوران، ۶۶۵۵۳۰، می گوید که حیوانات بی خون احشا ندارند. دموکریتوس به غلط فکر می کرد که آنها دارند، اما  $\delta \iota \alpha$   $\mu \iota \kappa \rho \rho \tau \eta \tau \alpha$   $\alpha \delta \eta \lambda \alpha$  [= چندان دموکریتوس به غلط فکر می کرد که آنها دارند، اما  $\alpha \delta \iota \alpha$   $\alpha \delta \iota$ 

۱۲. آلفیری، L'atomo come principio intelligibile، در این مورد جالب است.

افلاطون هرگز از او نام نمی برد. چون هستی و ارزش از دیدگاه افلاطون در شِمایی غایت انگارانه پیوندی ذاتی با یکدیگر داشتند، افلاطون دشمن اصلی منشأ مکانیکی و بی روح جهان اتمی بود. با وجود این افلاطون باید گاهی در دموکریتوس عکس تصور خود از زیبایی و نیکی و نظم را دیده باشد.

هیچ متن موجودی رابطهی بین تجربهی حسی و اندیشهی عقلانی را در لئوكيپوس و دموكريتوس دقيقاً براي ما بيان نميكند. علاوه بر آن، چون به روشني معین شده است که آنها هیچ تبیینی به جز تبیین ماده گرایانه و هیچ عامل علی به جز تماس فیزیکی نمیپذیرفتهاند، بعید است در مرتبط دانستن آن دو به يكديگر كاملاً توفيق يافته باشند. ارسطو با گفتن اين كه «حقيقت جلوه است» به ما می فهماند که دموکریتوس همهی واقعیت را جسمی فیزیکی می دانسته و قایل بوده است که واقعیتی فرا\_ حسی وجود ندارد، و با کمک انفعالات حسی است که حقیقت تا اندازهای کسب می گردد. انکار وجود کیفیات ثانوی دلیل کامل کسانی بود که می گفتند دموکریتوس «پدیدارها را گاهی نادیده می گرفت»، اما حتى از طريق احساس نيز (كه به هر حال فقط يك صورت عمل اتمى است) نه تنها از کیفیات ثانوی بلکه از اندازه و شکل و سفتی و سختی و دیگر ویژگیهایی که خود واقعیت داراست آگاهی کسب میکنیم.۱۳ در اینجا تمایز بین دو گونه شناخت به ما کمک میکند (فقرهی (۷)؛ بالا ۱۳۸ دی). حواس تا آنجا که می توانند در کاراند، و وقتی به زیر آستانهی ادراک گذشتند، عقل رخ مىنمايد. اين سخن فرايندهايي راكه تفاوت بنيادي دارند مطرح نميكند، بلكه فقط بر تداوم تراز جدیدی از همان فرایند دلالت میکند، به گونهای که با فرض

<sup>1</sup>۳. ارسطو (درباره ی حواس، ۴۴۲b۱۰) در مقابل دموکریتوس بود که قایل شد «محسوسات مشترک» (که ارسطو معتقد بود که موضوعات بیش از یک حساند) محسوسات خاصی هستند. او اندازه، شکل، گردی و صافی، تیزی و کندی را در اجسام سخت ذکر میکند. همه ی اینها، بر خلاف رنگ و مزه و غیره، برای جهان پدیدارها و خود اتم ها مشترکاند.

ماده گرایانه سازگار آید.

تا آنجا که میدانم هیچ محققی نکوشیده است نشان دهد که معرفت شناسی اتمیان را چگونه باید بر حَسَب اصطلاحات اتمی تبیین کرد. حتى هلن ويس، كه تبيين او را روشنگرترين يافتم، ميگويد كه فهم انسان به اتمها و خلاً «به وسیلهی گونهای اندیشیدن دست میدهد که از جلوات آغاز می شود و به عقب برمی گردد، یعنی، اندیشه ی استدلالی... استدلالها غیر مستقیماند و به این ترتیب واسطه ی معرفت و جود راستین می شوند» ( CQ۵۱،۱۹۳۸ میادداشت ۳). راه حل بیلی این است که پدیدارها «مشتمل بر دادههایی از برای معرفت راستین واقعیات هستند»، معرفتی که عقل «به وسیلهی استنتاج» به آن میرسد ( اتمیان، ۱۸۳ ، ۱۸۴). این که اتمهای متحرک چگونه مى توانند موجب انديشهى استدلالي و تحصيل غيرمستقيم و وساطت باشند، يا چگونه می توان استنتاج را ماده گرایانه تبیین کرد، مطالبی هستند که آنها در این باره چیزی نمی گویند. با وجود این اطمینان دارم که آنها تبیین ماده گرایانه را، دست کم در نیتشان، در سطح اندیشه کنار نگذاشتهاند. مخصوصاً بیلی معماگونه سخن گفته است. ما تبیین روشن او در باب چگونگی پدید آمدن اندیشه در اثر برخورد اتمهای واحد با تودهی اتمهای نفس را که عقل نامیده می شود دیدیم (بالا، ص ۱۴۸). با و جود این او وقتی به نظریهی معرفت می رسد، این دیدگاه براندیس را نقل می کند که: «دموکریتوس گمان می کرد عقل از اتمها شناخت مستقیم دارد: اتمها کوچکتر از آن هستند که بتوانند حواس را به حرکت درآورند، با وجود این اتمهای منفرد ممکن است ترکیب ثابت اتمهای خالص نفس را به حرکت درآورند و به این ترتیب شناخته شوند، چنانکه موضوعات حواس به این طریق توسط حواس شناخته می شوند»، و سپس اضافه میکند: «اما در مورد این ایده هیچ سندی وجود ندارد.» چرا برای آن سندی وجود ندارد، در حالي كه به ما گفته مي شود كه انديشيدن نيز مثل احساس، امري جسمانی است؟ پس اندیشیدن به چه طریقی می تواند رخ دهد؟ بیلی علاوه بر آن، اعتراض می کند که حتی اگر اتمها بتوانند به این طریق شناخته شوند، خلا نمی تواند، زیرا خلانمی تواند چیزی را «به حرکت در آورد»؛ اما اگر کسی بداند که اتمها کجایند، قطعاً به طریق اولی می داند که کجا نیستند. اگر چند قطره اسید بر روی دستم بریزد، و هر قطره احساس سوزش ایجاد کند، آگاه می شوم که کجاها نریخته اند و کجاها ریخته اند.

قطعاً دموکریتوس گفت (فقرهی (۸)) که هرچند عقل حواس را نارسا می داند زیرا حواس به خودی خود واقعیت را منعکس نمی کنند، با و جود این عقل گواه خود را از آنها برمی گیرد. در این جا گونهای فرایند استنتاج نشان داد می شود، چنانکه در موافقت او با این اصل که پدیده ها پنجره ی چیزهای نادیدنی اند نیز گونهای فرایند استنتاج پذیرفته شده است. اگر در این جا [یعنی، در حد حواس م] باز نایستیم، از طریق آنها می توانیم از ماهیت واقعیات نادیدنی آگاه شویم. آل آن جا که غیرممکن است اینگونه ماده گرایی ابتدایی بتواند فرایند ذهنیی مانند استنتاج را تبیین کند، محتمل است که در این نقطه نتواند نقادی زیاد را تاب آورد. در هر صورت پوسته های ظریفی از اتم ها از طریق اندام های حسی یا مجاری دیگر داخل بدن می شوند و با مجموعه ی اتم های خالص نفس که عقل مجاری دیگر داخل بدن می شوند و با مجموعه ی اتم های خالص نفس که عقل را تشکیل می دهند بر خورد می کنند و آنها را قادر می سازند آگاهی مستقیمی از

۱۴. چنانکه جورج هربرت نوشت:

آنکه در شیشه می نگرد ممکن است چشمانش در آن توقف کنند، یا اگر راضی شود، از آن بگذرند و سیس ملکوت دیده می شود.

اگر شیشه ای که از آن نگاه میکنیم جهان محسوس باشد، در این صورت «ملکوت» جهان افلاطون خواهد بود. اگر به جای کلمه ی ملکوت «اتمها و خلاً» بگذاریم می شود دموکریتوسی. اگر کلمه «واقعی» بود، جمله مناسب هر یک از این دو فلسفه می شد.

خود اتمها داشته باشند. تصور ما از واقعیت به وسیلهی ترکیب هر دو گونه شناخت به حاصل میآید. شاید اگر تجربهای از ویژگیهای اندازه و شکل و سختی و غیره ی اتمها در جهان پدیدارها نداشتیم، ممکن نبود بتوانیم پیام اتمهای بسیار ریز برخورد کننده با عقل را تفسیر کنیم. علاوه بر آن، تغییرات ساختار اتمی شیء و فاعل شناسایی موجب تغییراتی در احساس حاصل شده از کنش متقابل آنها می شود. بنابراین از طرف مقابل می توان تغییر پذیری و نسبی بودن احساسها را، هرچند می تواند مانعی در مقابل غلط بودنِ شکل احساسهای رنگها و صداها و مزهها باشد، گواه تغییرات در ساخت اتمی دانست. این سخن مهم که چشمها و گوشها، پس از دریافت پوستههای اتمی، دانست. این سخن مهم که چشمها و گوشها، پس از دریافت پوستههای اتمی، آنها را در سراسر بدن پخش می کنند ممکن است دقیقاً به چگونگی انجام یافتن این مربوط باشد.

مقصود بیلی و دیگران از «استنباط» شاید چیزی شبیه این باشد. آن را هرچه بنامند، باید پذیرای تبیینی بر حسب اصطلاحات مادی باشد. سندی در اختیار نداریم تا بر اساس آن بگوییم که این امر دقیقاً چگونه رخ می دهد، و می توانیم به خوبی تردید کنیم که اگر داشتیم آن را رضایت بخش نمی یافتیم. فی المثل کسی نمی تواند بفهمد که فعالیت عقلانی چگونه می تواند از ایفای همان نقش انفعالی و دریافتی احساس خودداری کند. اما این مسئله همان بود که باقی ماند و ارسطو را نگران ساخت ( دربارهی نفس ، ۳/۴). حلقههای گم شده هرچه باشند می توان از این اطمینان داشت که: «لئوکیپوس و دموکریتوس می گویند که احساس و اندیشه در اثر تأثیر تصویرات از خارج رخ می دهند. هیچکس بدون تأثیر تصویر هیچکدام از آنها را تجربه نمی کند.» ۱۵

۱۵. آئتیوس، ۴، ۸، ۱۰ (دیلز \_ کرانتس، ۴۷۸۳۰، نقل شده در بالا، ص ۱۴۵). اما این حدس کرد کریک (کریک \_ راون، ۴۲۲) نیز ارزش پژوهش را دارد که، «در مورد اندیشه می توان فرض کرد که حرکت خود به خودی اتمهای کروی جنبشی نیز ممکن است موجب اندیشههای ظاهراً →

→ خود به خودی باشد، »

14

زیستشناسی،

فیزیولوژی، پزشکی

به دلیل عناوین کتابهای منسوب به دموکریتوس، و طبیعت اطلاعات تکه پارهای گزارش شده از آنها، اثر زیست شناختی وی باید به لحاظ فراگیری و توجه به جزئیات با اثر ارسطو برابری کند. اما این اثر گم شده است، و همهی آنچه در نویسندگان بعدی می یابیم چیزی نیست که عطش ما در این باب را فرو نشاند. در داستان ساختگی ملاقات او با هیپوکراتس، پزشک بزرگ او را دید که در زیر

درختی نشسته است و در اطرافش بدن تشریح شدهی حیوانات پراکندهاند (هیپوکراتس، نهم، ۳۵۰)، و به دلایلی می توان باور کرد که این تصویر از او به عنوان دانشمندی عملی واقعیت دارد، هر چند وی در عین حال به هیچ رو فاقد عشق یونانی به نظریهپردازی نبود. این جنبهی او به همراه دقتش در تبیین را توصیف چشمگیر (بازسازی شده توسط آئلیان، طبیعت حیوان، ۲۰-۱۲/۱۸؛ دیلز \_ کرانتس، ۵-۶۸۸۱۵۳) رشد شاخ در گوزن و گاو به خوبی نشان می دهد. این توصیف دارای جزئیات بسیاری است در باب تبیین رشد آغازین و ریختن و درآوردن شاخهای جدید، و تفاوت بین شاخهای گاوهای نر سالم و اخته شده، و تبیین علت بیشاخ بودن بعضی از گاوها. به طور کلی مادهی شاخها عبارت است از جریانی از رطوبت به سوی نقطهای، که از غذای حیوان از طریق مجاری و رگهایی کشیده می شود و در استخوان سر که نازک و پرده مانند است نفوذ می کند و در اثر برخورد با هوای سرد بیرون منجمد می گردد. بنابراین رشد سالم شاخ بستگی دارد به مناسبت مجاری و پر سوراخی بالای جمجمه و ویژگیهای عَرَضی مانند پهنای پیشانی. سایهی نظریهی کلی اتمی در این ایده دیده می شود که بالای جمجمه آرایون است، به این معنا که در زهای خلاً موجود بین اتمها بزرگاند، و در تأکید بر جریان از طریق مجاریی که اندازهیشان باید متناسب باشد نیز اثری نظریهی اتمی و جود دارد.

تک پارههای مربوط به شیرها و جغدها پیوند طبیعت بین آنها را مطرح می کنند. شیرها با چشمان باز به دنیا می آیند و می خوابند، و گرمای بیشتر دارند و به این دلیل است که از آتش می ترسند. جغدها نیز با چشمان باز به دنیا می آیند. علت این امر عبارت است از مقدار آتش موجود در چشمها، که به آنها

Wellmann, Archeion, 1929, 320.

<sup>-</sup> کتاب ۳ را مانند کتاب ۱ ، با دلایل خوبی به خود استاد نسبت دادهاند.

۲. درباره ی اصالت نقل قول موجود در آثلیان نگا:

در شب نیز بینایی میدهد. عنکبوتها تارهایشان را از زایدات درون بدنشان میبافند، سخنی که نویسنده ی تاریخ جانوران تا اندازهای از سر نادانی به آن ایراد میگیرد. ماهیان در مقدار کمی آب تازهای که در دریا هست زندگی میکنند. تئوفراستوس یکی از ملاحظات دموکریتوس در باب رفتار دوزیستی ماهی خاصی را ضبط کرده است. و حیوانات را به دو دسته ی خونی و غیرخونی تقسیم میکند، و معتقد است گروه دوم امعا و احشایی دارند که به سبب کوچکیشان دیده نمیشوند. میشوند.

کامل ترین اطلاعات در باب زیست شناسی دموکریتوس، که بسیاری از آنها را از ارسطو و آئلیان داریم، به دیدگاههای او در باب تولیدمثل و

- ۳. شیرها، حاشیه بر ایلیاد، ۱۱/۵۵۴ (A۱۵۶)، جغدها، ۶.۷۰ بخدها، γλανξ ، Εtym. Genuin. s.ν. بغدها، ۱۱/۵۵۴ (اما آثلیان می گوید که به قول دموکریتوس شیر μονον των σωων با چشمان باز متولد می شود؛ در مورد هر دو نگا: A۱۵۷). در مورد عنکبوت، [ارسطو]، تاریخ جانوران، ۲۳۵۳۱. (کتاب ۹ از تاریخ جانوران را، که این مطلب در آنجاست، عموماً تألیفی مشایی دانسته اند، و شاید مربوط به سده سوم پ.م. باشد، و از ارسطو و تئوفراستوس و ائودموس برگرفته اند. نگا: VII, 1432 ff .
- ۴. طبیعی دانان یونان عموماً به این قول عقیده داشته اند، و پیش از همه امپدکلس آن را مطرح کرده است (جلد ۷ فارسی، ۱۴۵؛ ارجاع به دموکریتوس در همان فقره آمده است)، و بعدها ارسطو و تئوفراستوس آن را گفته اند.
- ۵. تئوفراستوس، ۱۲،۱۱. ۱۲، ۱۱. (دوم، ۲۱۷، وایمر)، دیلز ـ کرانتس، ۶۸Α ۱۵۵bc. نگا: 162 f وایمر)، دیلز ـ کرانتس، ۶۸Α ۱۵۵bc. نگا: 162 f وایمر)، دیلز ـ کرانتس، بلکه به معنای سنگواره ها نیست، بلکه به معنای معنای سنگواره ها نیست، بلکه به معنای ماهیی است که خود را در لجن فرو میکند. رک: [ارسطو]، درماره ی شنیدنی های شگفتانگیز، ۸۳۵b۱۶
- ارسطو، اعضای جانوران، ۶۶۵۵۳۰. (در مورد امکان اصیل بودن دموکریتوس در این طبقه بندی، نگا: Löwenheim, op.cit 165.)
- به همان جهانی متعلق است که  $\alpha\delta\eta\lambda\alpha$  [= پنهان از حواس] به عنوان اتم به آن متعلق است (بالا، ص ۱۶۵، یادداشت ۱۱.)

جنین شناسی مربوط است. حامل زندگی پرتیوما [= نَفَس] است، و نیروی آفریننده ی منی (مانند دیدگاه دیوگنس، جلد ۸ فارسی، ۱۹۸) ناشی از عنصر نفس در آن است (آثنیوس، ۲۰،۵ ۴۰،۵ ۳۰،۰ ۱۸۰). منی از همه ی اعضای بدن جمع می شود، ۷ اما استحوانها و گوشت و زردپی ها به عنوان مهم ترین اعضا ذکر شده اند (همان، ۳، ۶، ۱۴۱۹). به نظر می رسد این عقیده بیشتر بر آگاهی های قدیم مبتنی است و پژوهشی مستقل نیست، مخصوصاً اگر توجه داشته باشیم که در ادیسه (۱۱/۲۱۹) آمده است که ارواح زیرزمین دقیقاً این سه عضو را ندارند. دموکریتوس در این عقیده که پدر و مادر هر دو در نطفه سهمی دارند با آلکمایون و امپدکلس همرای، و با آناکساگوراس و دیوگنس مخالف است (ارسطو، پیدایش جانوران، ۴۶۴۵۶). تمایز جنسی در رحم رخ می دهد، اما به این بستگی دارد که منی پدر غالب باشد یا منی مادر (چنانکه از نظر آلکمایون

۷. در مورد گزارش مفصل نظریه های یونانی در باب تولیدمثل و وراثت (از جمله نظریه های نویده در مورد گزارش مفصل نظریه های یونانی در باب تولیدمثل و وراثت (از جمله نظریه های نویسندگان هیپوکراتی)، و تأثیر آنها، خواننده ی علاقه مند می تواند به این کتاب مراجعه کند:

Erna Lesky, Die Zeugungs - und Vererbungslehre der Antike und ihr Nachwirken (1950).

تا آنجا که به منشأ منی مربوط است، این خانم سه نظریهی اصلی تشخیص می دهد (ص ۴): (۱) نظریهی «مغز استخوان»، که منشأ منی را مغز و مغز استخوان می داند (اول بار در آلکمایون دیده شده است؛ نیز نگا: جلد ۸ فارسی، ۱۵۸).

(۲) نظریهی «همه منشأیی Pangenesis»، که منشأ منی را همه جای بدن می داند (دموکریتوس، و پس از او به نظریهی شمارهی ۱ گرایش پیداشد).

(۳) نظریهی «خون منشایی haemategenous»، که منشأ منی را خون میداند. این نظریه را میتوان در سده ی پنجم در پارمنیدس، پارهی ۱۸، و دیوگنس آپولونیایی A۲۴ ردیابی کرد، اما توسعه ی آن از ارسطوست.

به نظر می رسد که نظریه ی همه منشایی (به دلیل توجه خود داروین به شباهت بین نظریه ی خود با نظریه ی خود با نظریه ی قدیم چنین نامیده شده است) سهم اصلی دموکریتوس باشد. لسکی درباره ی این مطلب در صفحات ۲۰۰۶ بحث کرده است.

نیز چنین است، A۱۴)، نه (چنانکه در امپدکلس) بر حرارت و نه (چنانکه در آناکساگوراس) به تمایز طرف راست و طرف چپ رحم.

در مورد ترتیب شکلگیری جنین، دیگران تا اندازهای انتزاعی استدلال کردهاند که «مهمترین عضو» باید نخست شکل بگیرد، و آن را متناسب با ارزیابی اندامهای بدن، سر یا قلب دانستهاند؛ دموکریتوس عملی تر فرض کرده است که بند ناف نخستین عضو است، که باید ابتدا شکل بگیرد تا پناهگاهی برای رشد جنین باشد. پس از آن اعضای بیرونی قبل از اعضای درونی شکل میگیرند، و این دیدگاهی است که او را مستحق سرزنش ارسطو ساخت (پیدایش جانوران، ۷۴۰a۱۳). بعدها کنسورینوس، با تفسیری اتمی اما نه چندان آشکار گفت که مقصود دموکریتوس سر و شکم است، زیرا اینها رطوبت بسیار دارند (۸۱۴۵،۱،۶).

دموکریتوس نظریه ی جالبی را که پیش از این در دیوگنس و هیپون (جلد ۸ فارسی، ۱۹۸، ۱۶۰) دیدیم تأیید کرد که جنین در زهدان از طریق شیر خوردن تغذیه میکند. به این دلیل است که نوزادان به محض زاییده شدن می دانند که چگونه پستان را به دهن بگیرند: حتی در زهدان نیز نوک پستان و دهان وجود دارد. تسلر توجه کرده است که این نظریه نشانِ پژوهش در حیوانات پست تر است، زیرا لپهها، یا جوانههای گوشتی، که موجب این عقیده شدهاند، در جانوران دیگر یافت می شوند، اما در انسان نه. این مطلب همچنین در رساله ی

۸. پلوتارخوس، ۴۹۵۰ مصر ۱۳۸۰ موکریتوس، پاره ی ۱۴۸۰ ارسطو همین را می گوید و بند را ریشه می نامد (پیدایش جانوران، ۷۴۵۵۲۵). دموکریتوس همچنین استعارهای گیاهی می آورد، و بند ناف را ساقه می نامد که هم میوه می آورد و هم پایه است، و شاید، همانطور که پلات Platt در ترجمه ی آکسفورد ارسطو پیشنهاد می کند، این تشبیه در گمراهی آنها اثر داشته است.

۹. در مورد دموکریتوس نگا: آئتیوس، ۵، ۱۶، ۱ (A۱۴۴). گمان میکنم این مطلب دلیل قانع کنندهای برای گنجاندن او در میان کسانی باشد که ارسطو آنها را در مد نظر داشت آنگاه که در-

هیپوکراتی De Carnibus (فصل ۶، هشتم، ۵۹۲)، نیز آمده است، جایی که گفته می شود جنین از طریق دهان هم غذا می خورد هم نَفَس می کشد، و برای این عقیده همان توجیه را آورده اند که بدون این تجربه ی پیش از تولد کودک نمی تواند بلافاصله پس از تولد پستان را به دهن بگیرد. "دموکریتوس می گوید که در آب و هوای گرم بیش از آب و هوای سرد سقط جنین رخ می دهد، زیرا گرما رحم را گشاد و جنین را سست می کند. جانورانی که در یک بار زایش نوزادان بسیار می آورند «زهدان ها و جاهای بسیاری برای دریافتن منی» دارند. همه ی این زهدان ها در یک بار آمیزش جنسی پر نمی شوند. "او زایش های غول آسا را به

- پیدایش جانوران (۷۴۶a۱۹) درباره ی کسانی می نوشت که عقیده داشتند کودکان در رحم از طریق مکیدن زائده ی گوشتی کوچکی تغذیه می کنند. فرهنگ مختصر آکسفورد لپه کار رفته است نه دموکریتوس) در (کلمه ی اصلی، یعنی اصلی، یعنی κοτυληδονες با ارجاع به دیوگنس به کار رفته است نه دموکریتوس) را «یکی از تکه های جدای زایده ی پرده ی جنینی نشخوار کنندگان» معنی کرده است. نظریه ی بدیل، یعنی این که غذا از طریق بند ناف جذب می گردد، مختار امپدکلس و آناکساگوراس بود (دیلز کرانتس، ۱۹۸۹ و ۱۹۸۹ و ۵۹۸۱۱، نیز نگا: ۱۱۱۲، یادداشت ۱، ولمن، ۱۹۸۹، در رحم باقی ولمن، ۱۹۸۹، در اسطو در مورد این که از دیدگاه دموکریتوس چرا جنین در رحم باقی می ماند این دلیل را می آورد که «اعضایش ممکن است مطابق با اعضای مادر شکل بگیرد»، و این دلیل با آنچه او علت اصلی ماندن جنین در رحم می دانست، یعنی جذب غذا، مخالف است. اما همانگونه که چرنیس توضیح داده است (۲۸۸، ۱۳۸۸، یادداشت ۲۵۵) این سخن ارسطو ممکن است بدفهمی باشد.
- ۱۰. این نظریه ممکن است به آلکمایون بازگردد: نگا: Rufus به روایت . ۱۰ ممکن است به آلکمایون بازگردد: نگا: Rufus به روایت . ۲۴۸۱۷ تأثیر دموکریتوس در نوشته های هیپوکراتی موضوع بحث بوده است. دبلیو. می کند در ۲۶۸ م Moira ، ۱۸ ملاحظات منفی یگر ، کانداشت ۱۵ می دهد. نیز رک: یادداشت ۱۳ در صفحه ی بعد.
- ۱۱. سقط جنین، در آئلیان، طبیعت جانوران، ۱۲/۱۷ (A۱۵۲)، چندزایی، همان، ۱۶ (A۱۵۱). رساله ی هیپوکراتی ۱۶، سعد بازران، ۵۴۰، نیز در A۱۵۱). اضافه می کند که هر رساله ی هیپوکراتی توار دارد»، و همان مثالهایی را ذکر می کند (خوک و سگ) که آئلیان در دموکریتوس می آورد. اگر این نشانِ تأثیر مستقیم باشد (ولمن، Archeion، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹،

گونهای تشکیل جنین نسبت می دهد که موجب می شود اعضا با هم رشد کنند و در هم آمیخته شوند. ۱۲ نازایی قاطران حاصل این است که آنها آفرینشی طبیعی ندارند بلکه آفرینش آنها نتیجه ی تدبیر آدمیان از طریق گونه ای آمیزش جنسی نادرست است. چون منشأ آنها حیواناتی از انواع ناهمخوان است، «مجاری» (پوروی) جنسی آنها معیوب است. ۱۲

- → ۳۰۵)، باید به این نیز توجه داشت که رسالهی هیپوکراتی همچنین دربارهی به وجود آمدن دو یا چند نوزاد «از یک آمیزش» نیز سخن می گوید.
- 11. ارسطو، پیدایش جانوران، ۷۶۹b۳۰. پیدایش περατα آموجود غولآسا] موضوعی است که ارسطو به شدت به آن علاقهمند است. به طور کلی به عقیده ی وی این امر حاصل کوتاهی عنصر فعال (منی) در پوشاندن نقصهای ماده (که از عضو ماده برمیآید) است. در میان پیش از سقراطیان این عقیده در مورد امپدکلس و دموکریتوس ضبط شده است، که از این میان به نظر می رسد امپدکلس تعدادی امکانات بدیل دیگر نیز پیشنهاد کرده باشد (آئتیوس، ۸۵۵).
- ۱۳. ارسطو، پیدایش جانوران، ۷۴۷۵۲۹ آئلیان، ۱۲/۱۶ (A۱۵۱). نکات چندی از رسالههای هیپوکراتی De genit و Phat pueri کرد همان زمینه ی بندهای بالاست و ممکن است مقایسه آنها جالب باشد. منی از کل بدن برمی آید ( Gen. ) فصول ۱ و ۳)، اما مخصوصاً از مغز و زردپی برگرفته می شود (فصل ۱؛ رک: دموکریتوس، پارهی ۱، که افلاطون تقریباً از آن پیروی کرده است در تیماثوس، فراه (۸۱۵ ،۷۳ هم نر و هم ماده منی می ریزند (فصل ۱). جنس جنین بستگی به غلبه ی منی نر یا ماده دارد، و منی نر و منی ماده، از هر دو دارد. منی ماده «ضعیف تر» از منی نر است، اما اگر مقدارش زیاد باشد می تواند غالب آید (فصول ۲-۶). شباهت به مادر یا به پدر بستگی دارد به این که منی پدر یا منی مادر در ساخت آن عضو بدن مؤثر تر بوده باشد (فصل ۸). ناف مجرایی است از برای تنفس و رشد (۱۵۰ فصل ۱۵). رشد و شکل گیری جنین ناشی از تنفس است (فصل ۱۷) و بر اساس اصل همانند به سوی همانند انجام می شود. این اصل با تجربه پایین آمدن خاک و ماسه در مثانه توضیح داده می شود، که تأملات دموکریتوس در باب رفتار غلات متفاوت در الک را تأیید می کند. نویسنده با تأکید بر مشابهت طبیعی بین آدمیان و «چیزهایی که از زمین رشد می کنند» نتیجه گیری می کند (فصل ۱۷). برای جزئیات بیشتر نگا: ولمن در ۱۹۲۸، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۸، ۱۹۲۹، ۱۹۲۸، ۱۹۲۹، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸،

گیاهان از هر لحاظ حیوانات اند، به جز این که در خاک ریشه دارند. منبع شک آمیز رساله ی درباره ی گیاهان، دموکریتوس را در این عقیده با آناکساگوراس و امپدکلس همرای می داند که گیاهان نیروی اندیشیدن دارند. (رک: جلد ۸ فارسی، ۲-۹۱). وسعت علاقه ی او به گیاه شناسی از این توضیح مفصلش فارسی، ۴-۹۱). وسیله ی تئوفراستوس) برمی آید که چرا گیاهانی که دارای ساقه ی راست اند زودتر از گیاهانی که ساقه ی خمیده دارند جوانه می زنند و میوه می دهند و می می می دند.

آثار دموکریتوس شامل کتابی در باب آموزش پزشکی، یکی در باب برنامه ی غذایی روزانه (یا رژیم غذایی)، و یکی در باب پیش آگهی بودهاند، اما اطلاعات مستقیم اندکی درباره ی تعلیمات او در مورد درمان و حفظ سلامت داریم. با وجود این همانگونه که جی. شوماخر خاطرنشان کرده است، در آنچه پیش از این دیدیم، نشانهایی دال بر خط فکری او در این باره وجود دارد. ۱۵ از

۱۴. گیاهان به عنوان عنوان عنوان (با آناکساگوراس و افلاطون)، پلوتارخوس، مسایل طبیعی، ۹۱۱d (دیلز ـ کرانتس، ۹۹۱۵ (۵۹۸ (۱۹۰۵)). به نظر می رسد اپیکوریان دست کم در این نکته کاملاً پیروی نکردند: «رواقیان و اپیکوریان می گویند که گیاهان زنده نیستند (αμαγιχα)، زیرا نفس زمانی اصل میل و شهوت است و زمانی اصل اندیشه، اما گیاهان فعالیت مکانیکی دارند، نه به وسیله ی نفس» (آثتیوس، ۵، ۲۶، ۳). نکته ی اصلی اپیکورگرایی در این جاست، زیرا اپیکور مصمم بود اراده ی آزاد را در مد نظر داشته باشد، و معتقد بود که همه ی اسلافش فراموش کردند بین آن که دارای اراده ی آزاد است و آن که فاقد آن است تمیز دهند. در مورد نسبت دادن عقل به گیاهان نگا: درباره ی گیاهان، ۱۵۵۱۶ (دیلز ـ کرانتس، ۱۸۹۰). درباره ی گیاهان قطان ناست از روایت عربی گم شده ی متن اصلی یونانی گم شده ای که به ارسطو نسبت دادهاند نه به نیکولاس داماسکوس (سده ی نخست پ. یونانی گم شده ای که به ارسطو نسبت دادهاند نه به نیکولاس داماسکوس (سده ی نخست پ. ۱۶۲). در مورد گیاهان راست ـ و ـ خمیده رشد کننده، رک: تئوفراستوس، ۲۰۱۱،۲، (۲۲، ۷۰).

15. Ant. Medizin, 144 ff.

این داستان که او خود را در لحظهی مرگ از طریق بخور دادن بخار نان گرم و تازه سه روز زنده -

اهمیت تنفس [در چشم دموکریتوس] آگاهیم، که کارآییاش به ساختار بدن بستگی دارد. او شرایط سلامت چشم و گوش را تا اندازهای به تفصیل توصیف کرده است. به نظر میرسد اصل کلی در این باره این باشد که باید خلا گافی بین اتمها و جود داشته باشد، و مجاری شکل درست داشته باشند، تا از بیرون پوسته ها یا «تصویرها» را به درون کشد و به آنها فرصت دهد حرکت کنند و منشأ اثر باشند. از آنچه دربارهی چشمها و گوشها می گوید برمی آید که رطوبت زیاد مانع سلامت آنهاست. حالت سلامت کلاً، با اصطلاحاتی که یاد آور آلکمایون یا فیثاغوریان است، به عنوان ترکیب صحیح عناصر و خصوصیات در بدن توصیف شده است. خود اندیشه بر همین امر مبتنی است، و گرما یا سرمای زیاد در آن تأثیر می کند.

پارههای به اصطلاح اخلاقی نیز بر این موضوع پرتوی میافکنند. دموکریتوس، مانند همه ی بهترین نویسندگان پزشکی باستان، به رژیم غذایی بیشتر از دارو و به پیشگیری بیشتر از درمان اهمیت می دهد. او می گوید (پاره بیشتر از دارو و به پیشگیری بیشتر از درمان اهمیت می دهد. او می گوید (پاره آن را تباه می سازند. (شاید به این جا مربوط باشد که او طغیان شهوت جنسی را با حمله ی صرع ۱۶ مرتبط می اند.) هماهنگی و اندازه در بدن از همین کیفیات در نفس و کل زندگی جدایی ناپذیراند. او در پاره ی مهمی (۱۵۹) تصور می کند که بدن بر ضد نفس دادخواهی می کند و آن را مسئول رنجها و زحمتهایش می داند، و دموکریتوس می گوید که حق با بدن است زیرا نفس در اثر نادانی و می داند، و دموکریتوس می گوید که حق با بدن است زیرا نفس در اثر نادانی و

<sup>کنده ی چیزی در آموزشهای او باشد. (این داستان در دیوگنس اگله داشت، شاید منعکس کننده ی چیزی در آموزشهای او باشد. (این داستان در دیوگنس ۱۹/۴۳ میره است و اکنون روایت کامل تر آن در ۱۸۳۰ میره است و اکنون روایت کامل تر آن در ۱۳۵۰ میره است) این که حیوانات قادراند از طریق بویایی تغذیه کنند عقیده ای فیثاغوری است (جلد ۳ فارسی، ۲۷۷، یادداشت ۲).</sup> 

۱۶. یا سکتهی مغزی. نگا: پارهی ۳۲ با نسخه بدل های آن در یادداشت دیلز ـ کرانتس.

زیاده روی و عشق به لذات بدن را تباه و ویران می کند. از طرف دیگر وضعیت درست بدن به آرامش نفسانی و سعادتی منتهی می شود که دستیابی به آن هدف اصلی مردم است. همه ی این مطالب با نظریه ی اتمی سازگار است، نظریه ای که می گوید خود نفس مادی است و همه ی تجارب، اعم از بدنی و نفسانی، از ورود مرکبات اتمی در درون اندام با تأثیرات سودمند یا مخرب به حاصل می آیند. ۱۷

به طور کلی، آنچه در مورد کارهای دموکریتوس در باب علوم زیست شناختی می دانیم از اصالت زیاد خبر نمی دهد، هرچند هرگز نباید فراموش کرد که اطلاعات ما تا چه اندازه ناچیز است و چه بسیار توصیف های مفصل که گم شده اند. دیدگاه های موجود به هر حال پذیرفته شده اند تا بر حسب نظریه ی اتمی توصیف شوند. طبیعتاً این مطلب همیشه برجسته نیست، اما از تأکید بر درجه ی درست «غلظت» و «رقت»، یعنی، نسبت اجسام به خلاً، در اعضای گوناگون موجود زنده، و از تأکید بر اهمیت تناسب پوروی [= منافذ] این مطلب ظاهر می شود.

1۷. دموکریتوس همچنین ممکن است در تحسین اثر شفابخش موسیقی از عقیده ی عام زمانش پیروی کرده باشد. آیولوس گلیوس Aulus Gellius (۴/۱۳) مدعی است که در کتابش این را یافته است که استادانه و درست نواختن نی میتواند مار گزیدگی و بسیاری از وضعیتهای آسیب شناختی را درمان کند. دیلز این فقره را رد میکند و آن را به نوشته های بولوس Bolus در باب کارهای خارق العاده متعلق می داند، اما نگا: دِلات، ۲۲۵۰ در کریتوس قطعاً جایش را به سبب چیزهایی یافت که ما خرافات می نامیم (پایین ۲۱۷).

10

انسان و کیمان:

منشأ حيات

عموماً پذیرفته اند که دموکریتوس نخستین یونانی شناخته شده ای است که انسان را جهان کوچک نامیده است (Mikros Kosmos) یعنی، نظام جهانی کوچک؛ کلمه ی کوسموس قطعاً تا زمان وی معنای «جهان» را کسب کرده بود، با وجود این هنوز بر عنصر نظام و نظم، که آن را از آشوبِ پیش کیهانی متمایز میسازد، تأکید داشته است). این اصطلاحی است که، همراه با برابر لاتینش mundus تأکید داشته است، در بعضی از حلقات یونانی مآبی و یونانی ـ رومی، مخصوصاً حلقات مربوط به دین عرفانی نو فیثاغوریان یا حلقاتی از گونه ی گنوسی عمومی شده بود. کاربرد آن چندان ادامه یافت که فرانسیس بیکن توانست بنویسد که «در دوره ی فلسفه ی مدرسی جهان کوچک خواندن انسان امری عمومی بود». دوره ی فلسفه ی مدرسی جهان کوچک خواندن انسان امری عمومی بود». دوره ی فلسفه ی مدرسی جهان کوچک خواندن انسان امری عمومی بود». دوره ی فلسفه ی مدرسی جهان کوچک خواندن انسان امری عمومی بود». دوره ی فلسفه ی مدرسی جهان کوچک خواندن انسان امری عمومی بود». دوره ی فلسفه ی مدرسی جهان کوچک خواندن انسان امری عمومی بود». دوره ی فلسفه ی مدرسی جهان کوچک خواندن انسان امری عمومی بود». دوره ی فلسفه ی مدرسی جهان کوچک خواندن انسان امری عمومی بود». دوره ی فلسفه ی مدرسی جهان کوچک خواندن انسان امری عمومی بود». دوره ی فلسفه ی مدرسی جهان کوچک خواندن انسان امری عمومی بود». دوره ی فلسفه ی مدرسی جهان کوچک خواندن انسان امری عمومی بود». دوره ی فلسفه ی مدرسی بنجم قطعاً جالب است، که به غیر از آن تنها

نمونهی کاربرد آن در دورهی پیش از یونانی مآبی، اطلاق آن از سوی ارسطو بر کل جانوران است. اگر این کار را بکنیم، باید بپذیریم که این اصطلاح با هیچ متنی به دست ما نرسیده است. تنها منبع عبارت است از نوافلاطونی مسیحی سده ششم، یعنی دیوید ارمنی، و او نیز آن را (با این کلمات «حتی در انسان نیز چنین است، انسانی که به قول دموکریتوس جهان کوچک است) در مقایسهای می آورد که آشکارا افلاطونی است. از این رو، هرچند در باب لوازمات این تعبیر بسیار نوشته اند، خود آن تا اندازهی زیادی گمانه ای میماند. ۴ انسان و جهان از عناصر یکسانی ساخته شدهاند، یعنی از اتمها و خلا، و از قوانین یکسان پیروی میکنند. حتى اتمهاى نَفْس خارج از اندام انسان هستند، و به همراه هوا تنفس مىشوند. به هر حال این فقط به ما یادآوری می کند که حتی اگر دموکریتوس این اصطلاح را وضع کرده باشد، ایدهی پیوند درونی بین جهان کوچک و جهان بزرگ بسیار قديمتر است. به درون كشيدن نفس از جهان، پيوند طبيعت آلى با غيرآلى، ارتباط سعادت آدمی با گشاده دستی در اسطوره های عصر زرین، تأکید بر یکسانی عناصر در ما و در جهان، آرایش کل جهان بر پایه اصول روانشناختی شوق و بیزاری ـ بعضی یا همهی این ایده ها را می توان در هسیود، در آناکسیمنس،

#### -- ۱. بعضى مثالها در منابع زير هستند:

Lobeck, Aglaoph. 921 ff. and Bouché - Leclerg, L'Astrol. Grecque, 77, n. 1.

۲. طبیعیات، ۲۵۲b۲۶: «اگر این درباره جهان کوچک صادق باشد چرا دربارهی جهان بزرگ نیاشد؟» [از جملهی قبل معلوم می شود که جهان کوچک در این جمله بر جانوران اطلاق شده است م] بحث این است که می توان به گونهی معقول فرض کرد کل کیهان زمانی ساکن بوده و سپس به حرکت درآمده است، چنانکه جانور خود را از سکون به حرکت درمی آورد. این قطعاً آن شباهتی نیست که دموکریتوس در مد نظر داشته است.

- ۳. دیوید، Prol، ۳۸/۱۴ (دموکریتوس، پارهی ۳۴). این بر سه جزئی بودن طبیعت انسان و جهان مبتنی است، هر کدام شامل جزء حاکم و محکوم و حاکم به علاوهی محکوم دارند.
  - ۴. نگا: اثر جدید کرشینِشتاینر ، Kosmos، ۱۷۳ و بعد، و ارجاعات او.

در فیناغوریان، در امیدکلس با دیوگنس آپولونیایی سراغ گرفت. شاید زنده ماندن این ایده ها در دموکریتوس بیش از همه چیز در قانون کلی گرایش همانند به سوی همانند، با آوردن مثالهایی از جهان موجودات زنده، نشان داده می شود، و ما همچنین توجه داشتیم که تبیین لئوکیپوس از پیدایش جهان عاری از زبان سنتي رشد سازمند نبود (بالا، صص ٤٣، ٤٥)؛ اما هيجيک از اين ويژگيها با اتمیان پدید نیامدهاند، و چشمگیرترین چیز در مورد موفقیت آنها گسترهای است که آنها خود را در آن از تصور انسان گونهانگاری رها ساختند، تصوری که نظریهای جهان کوچک طبعاً با آن بیشتر پیوند دارد. اتمهای دارای گردی خاصی که در اتصال با بدن آدمی نَفْس را میسازند، ممکن است در سراسر جهان با اتمهای دیگر شناور باشند، اما این امر جهان را موجودی زنده، حتی با اندیشهی کمتر ، نمی گرداند. در جهان «عقل مقدسی وجود ندارد، که با اندیشههای تند و تیز در سراسر جهان نفوذ کند» (امیدکلس، پارهی ۱۳۴)، «جهان موجود زندهی دارای نَفْس و عقل» نیست، آنگونه که در تیمانوس افلاطون (۳۰b) است. نَفْس و عقل پدیدار ثانوی هستند. آنها در آغاز نبودند، و در نظم یافتن جهان هیچ نقشى ندارند.٥

در باب منشأ نوع انسان، تنها اطلاعات مستقیماً منسوب به دموکریتوس (هیچ اطلاعاتی در این باب به لئوکیپوس نسبت ندادهاند) این است که انسان از آب و لجن پدید آمد، و این که نخستین انسان از خاک برآمد، و این که آدمیان مانند سایر جانداران منشأ خود را مدیون «رطوبت حیات بخش» هستند.

#### ۵. آئتيوس، ۲،۳،۲ (۶۷A۲۲):

Λευκιππος δε και Δημοκριτος και Επικουρος ουτ εμψυχον ουτε προνοια διοικεισθαι [sc. τον κοσμον], φυσει δε τινι αλογω εκ των ατομων συνεστωτα. 
(V (Inst. div. (V) (while auctove nullaque ratione) (V) (

محتمل است که او همچنین به این نظریه نیز عقیده داشته است که سطح زمین تخمیر می شود و پرده های حباب مانند به وجود می آیند که در درون آن، مانند درون رحم، نخستین موجودات زنده رشد می کنند. این نظریه را، که قطعاً پیش از سقراطی است، و ما در ارتباط با امپدکلس در مورد آن بحث کرده ایم (جلد ۷ فارسی، ۱۶۵)، و اپیکوروس به اندازه ی اتم گرایی قدیم تر پذیرفته است. به نظر می رسد دموکریتوس در همه ی این مطالب اصالت کمتری برای پیش نهادن دارد. ایده ی برخاستن حیات از لجن و گرما را بیش از صد سال قبل در آناکسیماندروس و دوباره در آناکساگوراس می یابیم؛ امپدکلس درباره ی به وجود آمدن نخستین موجودات زنده از خاک تحت عمل گرما مطالبی نوشت، و کسنوفانس و آرخلایوس دیدگاههای که صرفاً کسنوفانس و آرخلایوس دیدگاههای مشابه داشتند، دیدگاههایی که صرفاً عقلانی شده ی آرای عمومی قدیم تر می باشند. (نگا: جلد ۸ فارسی، ۹۱ و یادداشت ۱۲۸)

→ع. نگا: فقرات جمع آوری شده از کنسورینوس و آثنیوس و لاکتانتیوس در دیلز ـ کرانتس، ۱۳۹ ۸۸۹.

18

## فرهنگ و زیان و هنرها

در مقابل ایده های شاعرانه و دینی «عصر زرین» در گذشته، سده ی پنجم شاهد طلوع نظریه های واقع گرایانه ی انقلابی در مورد فرهنگ انسانی و جامعه بود. برای همه ی اوصاف موجود در توصیف هابز از حیات انسانی در حالت طبیعی در منزوی، فقیرانه، ناخوشایند، حیوانی، کوتاه مدت» ـ می توان در این تبیینهای باستان برای وضعیت ابتدایی انسان نظایری یافت. کنار گذاشتن پوشش دینی خواه از طریق ارجاع سطحی به پر ومتیوس و دیگر آبر انسانها به عنوان دارندگان عطیه ای برای بهبود بخشیدن به زندگی انسانها صورت گرفته باشد خواه نه، به وسیله ی ضرورتی راسخ و هوشی فطری بود که این جریان به دست آمد. انسانهای نخستین مانند حیوانات زندگی می کردند، حتی نه مانند حیوانات اندگی می کردند، حتی نه مانند حیوانات اخریش بود. چون اجتماعی. هیچ سازمانی نداشتند، هریک به دنبال غذا و غار خویش بود. چون فاقد هرگونه مهارت فنی بودند، خانه یا لباس، حیوانات اهلی، کشاورزی، قاقیزی یا فلزآلات نداشتند. بسیاری از آنها قربانی جانوران وحشی یا بیماری ها

بودند، تا این که نیاز به بقا آنها را واداشت به یکدیگر بییوندند، و پس از شکستهای ناشی از طبیعت وحشی و خودخواهانهیشان، نخستین مراحل حیات اجتماعی پدید آمد. به تدریج جامعهی نخستین به فرهنگ برتر شهر polis تبدیل شد، و هنرها و آثار حیات مدنی در کنار مهارتهای عملی یدید آمدند. دیدگاه تکاملی فرهنگ به عنوان فرزند ضرورت را می توان در آیسخولوس و ائورىيىدس و كريتياس و پسوتاگوراس و رسالهي هيپوكراتي دربارهي پزشكي قدیم ا و منبع بی تردیدِ تاریخ سده ی پنجم در دیودوروس ۱/۸، که طرح و بسیاری از جزییاتش در آنها یکی است، به دست آورد. بنابراین جستجوی رد اصلی این دیدگاه در متفکر خاصی دشوار است. ۲ پنداشتهاند که جوهرهی آن فصل در دیودوروس از دموکریتوس برخاسته است، اما باید قدیمتر از او هم رایج بوده باشد. با وجود این، هرچند دموکریتوس را نمی توان پدید آورنده ی این دیدگاه دانست، به سختی می توان در این که او به این دیدگاه پای بند بوده است تردید کرد. این دیدگاه با نگرش غیر دینی و مادهگرایانهی دموکریتوس کاملاً تطبیق می کند، و این فرض بر اساس ملاحظات او در باب موسیقی (یارهی ۱۴۴) پدید آمده است، ملاحظاتی که فیلودموس اینگونه حفظ کرده است: «دموکریتوس، که نه تنها دانشمندترین قدماست بلکه در پرکاری و سخت کوشی نیز برای او دوم نمی شناسیم، می گوید که موسیقی به کلی هنری تازه

۱. بررسی اخیر دربارهی پزشکی قدیم، توسط هانس هرتر تحت عنوان

Die kulturhist. Theorie d. hipp. Schrift u.d. alten Medizin (Maia, 1963), در مورد نسبت این دیدگاه با دموکریتوس معقول و محتاطانه است.

۲. نگا: Guthrie, In the Beginning، فصول ۴-۴، به ویژه فصل ۵ و آغاز فصل ۶، و ارجاعات ص ۱۴۱، یادداشت ۹. بررسی کاملتر نظریههای تکاملی در باب جامعه ی انسانی بیشتر مناسب جلد بعدی این اثر [جلد ۳ انگلیسی، و مجلدات ۱۰ و ۱۱ و ۱۲ ترجمه ی فارسی میا خواهد بود.

است. دلیلی که او پیش مینهد این است که موسیقی به وسیلهی ضرورت تکمیل نشده است بلکه حاصل وجود قبلی وفور و فراوانی است.» همین نگرش در این عقیده ی او نیز بازتابیده است که آدمیان در بسیاری از هنرهای مهم شاگردان حیوانات بوده اند. مشاهده ی عنکبوت تصور بافتن و رفو کردن را در ما پدید آورد، از پرستو تصور خانه ساختن را کسب کردیم، و از طریق تقلید از پرندگان آواز را آموختیم (پاره ۱۴۵).

یکی از جزئیات دیدگاه تکاملی جامعه، که دموکریتوس در آن سهیم شد، نظریهی آن دیدگاه در باب خواستگاه زبان بود. همانطور که از کراتولوس افلاطون می آموزیم، دو دیدگاه زنده در این باب رایج بودند. بر طبق یکی، کلمات درستی طبیعی دارند که مبتنی است بر پیوندشان با ویژگی آنچه بر آن دلالت می کنند. آشکار است که این ایده، که دفاع از آن بر پایهی هرگونه اساس عقلانی دشوار است، تا اندازهای بقایای عقیدهی جادویی پیوند بین نامها و چیزهاست. در مقابل این دیدگاه، در سدهی پنجم استدلال می شد که کلمات صداهایی هستند که آدمیان آنگاه که ضرورت ارتباط را دریافتهاند کاملاً از پیش خود برای چیزها یا مفاهیم وضع کردهاند، و این کلمات بسیار بیشتر از صداها و های هوی های حیوانات یا پرندگان فراگیر و دارای ثباتاند. در شرح تکاملی پروتاگوراس افلاطون، زبان محصولی صناعی است (۳۲۲۵)، و تاریخ دیودوروسی آن را

۴. با هوفمن (که یونترستاینر با آن موافق است، ۷۴ ، یادداشت ۴۷) که خواستگاه زبان را با Θεια μοιρα پیوند می دهد، موافق نیستم. خدایان بخشی از اسطورهای هستند که پروتاگوراس نمی دانم گرای با آن دلخواهانه دیدگاههای عقلانی اش را می پوشاند (۳۲۰۰). رک: اثر من تحت عنوان τεχνη و بعد. کلمه ی مؤثر در این جا τεχνη [ تخنه، فن] است.

اینگونه گزارش میکند (۴\_۱/۸/۳). هنگامی که آدمیان برای ایمنی از جانوران به یکدیگر پیوستند،

نخست صداهای مبهمی تولید کردند که خالی از معنا و دلالت بود، سپس به تدریج به تدوین کلمات پرداختند، و بین خودشان در مورد هر چیزی بر روی اصطلاحی توافق کردند، و دربارهی هر چیزی گونهای ارتباط سازمان یافته آفریدند. دستههای مشابهی از آدمیان در نواحی مسکونی جهان جمع آمدند، به گونهای که همهی اینها زبان واحدی نداشتند، زیرا هر دستهای کلمات را بر حسب تصادف ساختند. به این دلیل است که زبان هایی با ویژگی های بسیار متفاوت وجود دارند.

اینکه دموکریتوس نیز باید همین دیدگاه را میداشت، مطلبی است که هم انتظار میرود و هم اینگونه اطلاعات که در اختیار داریم آن را تأیید میکنند. هرچند این اطلاعات از نوافلاطونیان در چند سده بعد به دست آمدهاند، لازم نیست از گزارشی که تا این اندازه با نگرش کلی اتمیان خوب تطبیق میکند دفاع شود. پروکلوس در تفسیرش بر کراتولوس (ص ۵/۲۵ پاسکوالی Pasqualy، شود. پروکلوس در محاوره را دموکریتوس، پارهی ۲۶) میگوید که دموکریتوس دیدگاه هرموگنس در محاوره را برگرفت، که نامها طبیعی نیستند بلکه قراردادی اند، و در مورد عدم ارتباط ذاتی و طبیعی آنها با موضوعات شان چهار استدلال اقامه کرد: (۱) گاهی چیزهای متفاوت به یک نام خوانده می شوند؛ (۲) گاهی نامهای مختلف بر چیزی واحد اطلاق می شوند؛ (۳) گاهی نام چیزی یا شخصی عمداً تغییر یافته است؛ (۴) غیرممکن است به مفاهیم مشابهی بیاندیشیم که در مورد یکی کلمه ای وجود دارد ولی در مورد دیگری نه. به نظر می رسد استدلال این باشد که اگر کلمه جزئی

از ذات آن چیزی بود که بر آن دلات می کند، باید برای هر چیزی کلمهای می بود. وی برای توضیح این استدلال (به قول پر وکلوس) مثال عجیبی از مشتقات آورد: در مورد اندیشه کلمهای برای اندیشیدن و جود دارد، اما در مورد عدالت کلمهی مشابهی و جود ندارد (احتمالاً مقصود او این است که، هر چند عدالت عملی نظیر آن است و باید کلمه یا نام واحدی مثل آن داشته باشد).

ارجاع دیگر اندکی بیشتر معماگونه است. سقراط در فیلبوس افلاطون، واهمه ی خود از به کار بستن نامهای خدایان را تصدیق می کند. اولومپیودوروس در تفسیر این سخن سقراط می پرسد که دلیل این امر چه می تواند باشد (ص ۲۴۲ استالبوم، دموکریتوس، پاره ی ۱۴۲). «آیا به این دلیل است که آنچه مدتی طولانی به چیزی متعلق باشد برای آن مقدس می گردد، و برهم زدن ثباتِ امری ثابت نامعقول است؛ یا به این دلیل که نامها، آن چنانکه در کراتولوس استدلال شده است، طبیعتاً برای موضوعاتشان پذیرفته شده اند؛ یا چنانکه دموکریتوس دارد، به این دلیل است که حتی نامها «تصویرهای صدایی» خدایان هستند؟» دارد، به این دلیل است که حتی نامها «تصویرهای صدایی» خدایان هستند؟» این عبارت مرموز بی هرگونه توضیح یا تفسیر اضافی ذکر شده است. اگر اولومپیودوروس نامها را آشکارا از چیزها تمیز نمی داد این عبارت به خودی خود ممکن بود چنین به نظر رسد که متضمن این فرض است که بین نامها و

۵. البته ممکن است αγαλματα به معنی آرایه ها و محترم داشتن ها و عطیه های خوشایند خدایان باشد، و به نظر می رسد معقول است بگوییم که آدمیان نام ها را از سر احترام به خدایان نسبت می دهند. به هر حال قطعی به نظر می رسد که در این جا تصورات یا بازنمودها معنی می دهد، به ویژه وقتی دو فقره ای را مقایسه کنیم که در آنها به دموکریتوس ار جاع داده نشده است. جمله ای از هیروکلس و جود دارد که دیلز ـ کرانتس تحت همان پاره ی ۱۴۲ نقل کرده اند، که در آن گفته می شود (به ویژه با ار جاع به نام زئوس) که کسانی که نخستین بار نام ها را تعیین کردند در دال گرفتن آنها بر بازنمودهای (εικονες) کارکردهای (δυναμεις) موضوعاتشان به عنوان گرفتن آنها بر بازنمودهای (εικονες) کارکردهای (σγαλματα) به معنای تصویرات در یر وکلوس (نقل شده تحت دموکریتوس، یاره ی ۲۶).

موضوعات پیوندی طبیعی وجود دارد، و چون قبلاً میدانیم که دموکریتوس دیدگاه مقابل را داشت می توان فرض کرد که حق با اوست. هر تفسیری باید با دیدگاه دموکریتوس در باب خدایان، که ما هنوز آن را بررسی نکردهایم، مطابق باشد. به طور خلاصه خدایان، مانند هر چیز دیگری در تجربهی ما، نتیجهی «تصویرهای» مادی، یا پوسته های اتم هایند، که به بدن ما فشار می آورند و از طریق حرکات و تغییراتی که در ما به وجود می آورند موجب پدید آمدن احساسهای خاصی می شوند. بنابراین آنها نیز به اندازه ی دیدنها و صداها یا احساسهای دیگر ذهنی اند. نامهای خدایان تداعی هایی می آفرینند و مفهوم ما از آنها را در خیال می آورند: برای کسی که از زئوس می ترسد، ممکن است به کار بردن نام او نیز ترس آور باشد. به این ترتیب خود نامهای الهی «تصویرهای» خدایان خواهد بود یعنی تصویر تصویرها، و دوبار دور از واقعیت. اگر همهی موضوعات تجربه خودشان فقط وجود ذهني داشتند، نامشان بايد بيشتر دور از واقعیت یعنی اتمها و خلاً می بودند. ۴ دیدگاه مشابهی ممکن است در این سخن منسوب به دموکریتوس بازتابیده باشد که «کلمه سایهی کردار است» (یا سایهی «واقعیت»)، سخنی که پلوتارخوس به عنوان هشداری در برابر استفادهی بد از زبان ذکر کرده است. پیوند نزدیک بین این دو تلویحاً گفته شده است، اما نظریهی کلی اتمی این نتیجه را اجتنابنایذیر ساخته است که کلمه بسیار دور از واقعیت است. ۸

ع. مانند زمان، اگر آنچه دربارهی زمان گفتهام درست باشد (بالا، صص ۱۰۱ و بعد).

۷. پاره ی ۱۴۵ ، از پلوتارخوس، ۸۱a ، De puer. educ. سیاق نشان می دهد که پلوتارخوس این پاره را به این معنا ندانسته است که «لوگوس چیزی به جز سایه ی کردار نیست» (ولاستوس چنین فهمیده است، ۴۴، ۳۴، ۱۹۴۶ ، ۱۹۴۶ ، ۱۹۴۶ ، ۱ من است)، بلکه آن را به معنی تأکیدی بر پیوند بین آن دو دانسته است: باید از گفتار بد پرهیز کرد زیرا کلمات سایه ی کردارهایند.

۸. پس از این همه باید تأکید کرد که چه اندازه کمتر می توان با قطعیت از اولومپیودوروس نتیجه گرفت، کسی که نه تنها یک هزاره بعد می زیست بلکه با ذهنش به هر چیزی ارجاعی گذرا و --

دموکریتوس مجموعه آثاری در باب موسیقی و ادبیات و سبک ادبی نوشت. در میان عناوین این آثار رسالههایی در باب وزن و آهنگ، در باب هنر آواز، دربارهی هومر، تلفظ درست و کلمات نامتعارف، در باب شعر، در باب زیبایی کلمات، در باب حروفات خوش آهنگ و بدصدا، و یکی دو اثر دیگر نیز دیده می شود. تعدادی از اظهارات او در مورد هومر در پارههای ۱۹۵۵ حفظ شدهاند. این پارهها شامل گمانهای در باب نام مادر اثومایوس و ماهیت ماثدهی بهشتی است. در این ارتباط باید به عقیدی شگفتانگیز او به الهام شاعرانه یا دیوانگی الهی اشاره کرد. اظهارنظر هُراس در فن شاعری (۲۹۶) دموکریتوس شاعران را از ورود به کوه] هلیکون منع کرد - کاملاً شناخته شده است. کیکرو می گوید او و افلاطون منکر این بودهاند که کسی بتواند بدون نوعی دیوانگی، شاعری خوب یا بزرگ شود، و کلمنت، ظاهراً با نقل کلمات خود دموکریتوس، می گوید «آنچه شاعری با الهامی از روح (نَفَس) مقدس بنویسد مخصوصاً زیباست». در مورد هومر می گوید که او کوسموسی (ساختاری منظم؟ یک جهان کل؟) از شعر گوناگون ساخت «زیرا طبیعتی داشت که الهام الهی بود.» ۱۰

#### 🖚 تصادفی می داد.

از فقره ی مشابهی در ارسطو، مابعدالطبیعه، ۹۸۵b۴ و بعد، محتمل است (بسیاری می گویند قطعی است) که اتمیان حروف و هجاها و کلمات را با اتمها و ترکیبات اتمها و چیزهای طبیعی قرینه می دانسته اند. فرانک (Plato u.d. sog. Pyth. 170) از این فقره نتایج بعدی در مورد ارتباط بین کلمات و واقعیت برگرفته است. دیگران نیز مطالب بیشتری از آنچه در این جا آمد درباره ی نظریه ی دموکریتوس درباره ی زبان دارند. برای ارجاعات نگا: یادداشت های آلفیری در باب پارههای ۲۶ و ۲۳۷ (۲۱۰-۱۲، ۲۳۷ و بعد) و اسپوئری، Späthell. به ویژه تو جه کنید به:

Steinthal, Gesch. d. Sprachwiss b.d. Gr. u. Röm. 1 and Diels in N. Jbb. 1910.

ب که اینها مخصوصاً مناسب شعر حماسی هستند ( شعر، برسطو میگوید که اینها مخصوصاً مناسب شعر حماسی هستند ( شعر، ۱۴۵۹۵۹).

۱۰. نگا: دموکریتوس، پارههای ۱۷، ۱۸، ۲۱. ارسطو نیز از هومر نام میبرد (بالا، ص ۱۴۶، --

چگونه می توان آرزو کرد این مرد مهم را بیش تر از آن شناخت که آثار يراكندهاش اجازه مي دهد! آيا او به نشاط شاعرانهاش اجازه مي دهد او را به دوردستها برد، و لحظهای عقل گرایی دقیق نظریه هایش را فراموش کند؟ حتی اگر می کوشید این دو گرایش را با یکدیگر سازگار کند، به سختی می توانست این کار را انجام دهد مگر این که حساسیت خاصی نسبت به زیبایی شعر به عنوان امری فراتر از حد عام این احساس را در او پدید می آورد که الهام تجربهای است که باید ستوده شود و در حساب آید. دیدیم (بالا، ص ۱۴۱) که او سوفوی [= حکیمان] را دارای نوعی حس اضافی دانست، و این عنوان بارها به شاعران داده شده است. اگر او زحمت جمع آوردن اعتقاد به الهام با بقیهی آموزهاش را بر خود هموار کرده باشد، ما نمی دانیم این کار را چگونه انجام داده است، اما این کار به هیچ رو ناممکن نیست. حدس تسلر این است: «او به خوبی می توانست فرض کند که بعضی نَفْسهای دارای ساختاری بیشتر مطلوب [یادآور φυσις θεα Θουσα ی هومر] مقدار زیادی از «تصویرها» را جذب می کنند، و به این ترتیب حرکتی خلاق تر از حرکت نفوس دیگر در آنها پدید می آید، و این مبنای عطیه و مزاج شاعرانه است.»۱۱

یادداشت ۳). آیا می توان سخن این نویسنده ی مسیحی را پذیرفت که می گوید «روح مقدس» (۱ερον πνευμα) را از او نقل کرده است ؟ نتوانستم قبل از پلوتارخوس اثری از این تعبیر بیابم، هرچند آکسیوخوس افلاطونی (۳۷۰۵) تعبیر معبیر معبیر براهی ۲۱، کلمه ی هرچند آکسیوخوس افلاطونی (۳۷۰۵) تعبیر معبیر باشد، جز این که فقط در مورخ اهل قسطنطنیه، یعنی مالخوس یک بار آمده است، اما رک: [= عقل الهی] دلات، Conceptions ، ۳۳ و بعد. به پارههای ۱۱۲ و ۱۲۹ نیز در این باره استناد کردهاند، اما استفاده از ۳۵۰۵ در پارهی ۱۱۲ چندان مهم نیست، زیرا کاربرد مجازی ۴۶۵۵ به عنوان اصطلاحی از برای پارهی ۱۱۲ چندان مهم بود (رک: افلاطون، منون، ۹۹۵ و ارسطو، اخلاق نیکوماخوسی، نحسین، امری عمومی بود (رک: افلاطون، منون، ۹۹۵ و ارسطو، اخلاق نیکوماخوسی، ۱۹۴۵، یادداشت ۲۴ تا آخر.

-- ۱۱. ۱۱۶۴، ZN ۱۱۰۰ برای جزئیات بیشتر در مورد تبیین این مسئله بر پایه ی روان شناسی دموکریتوس نگا: دِلات: ۲۸-۷۹، Conceptions من فکر نمی کنم دلات در پذیرفتن این عقیده رُد بر حق باشد که حس ششم و همچنین الهام شاعرانه با γνηστη γνωμη در پاره ی ۱۱ یکی است. (رک: بالا، ص ۱۴۲).

14

## دین و خرافات

موضوع الهام طبیعتاً به موضوع خدایان منتهی می شود. سکستوس به هنگام بررسی کلی نظریههای مربوط به منشأ ایمان به نیروهای الهی، دو نظریه به دموکریتوس نسبت می دهد که ظاهراً کاملاً سازگار به نظر نمی آیند. یکی این است که ایمان از حوادث طبیعی وحشتناک از قبیل رعد و برق، آذرخشها و خسوف و کسوف، ناشی می شود؛ حوادثی که آدمیان در اثر وحشت تصور می کردند که کار خدایان هستند. دیگری نظریه ی جالب تر و بی نظیر است.

دموکریتوس میگوید که تصویرهای خاصی با آدمیان برخورد میکنند که بعضی سودمند و بعضی زیان آوراند (جایی که او مشتاق دست یافتن به «تصویرهای خوش آیند» است). این تصویرها بزرگ، و به واقع غول آسای اند، و به سختی از بین می روند، هر چند تباهی ناپذیر نیستند، و این تصویرها، از طریق صورت ظاهرشان و

درآوردن صداهایی آینده رابرای آدمیان نشان می دهند. به این ترتیب قدما، با دریافت این تصویرها، فرض کردند که خدا وجود دارد، هرچند خدای پاینده ی جدااز آنها و جود ندارد.

دموکریتوس در برخورد با ایمان به خدایان، در شکل انسانگونه انگاری یا شکل معین دیگری، بر پایهی اصول خویش نتوانست به جز این کاری انجام دهد که فرض کند این خدایان معلول تصویرهای مادی یا پوستههای اتمی هستند، زيرا بدون فشار اين گونه پوسته ها هيچ انفعالي در عقل يا حواس پديد نمي آيد. سکستوس نشان می دهد که او این گونه فرض کرد، چنانکه یک منبع دیگری نیز که به خودی خود تا اندازهای کمتر الزامآور است، یعنی هرمیپوس منسوب به کاترارس، نویسندهی اهل قسطنطنیه در سدهی چهارم همین را میگوید: «دموکریتوس دایمونها را تصویرها می نامد، و می گوید که هوا پر از آنان است.» كلمنت اسكندراني نيز مي گويد كه منطقاً از ديدگاه دموكريتوس حيوانات نيز باید مفهومی از الوهیت داشته باشند، «زیرا به عقیدهی او تصویرهایی از طبیعت الهي يكسان با آدميان و حيوانات برخورد ميكنند.» ابا اين حال، اين تصويرها از دیدگاه دموکریتوس پدیدارهای صرفاً بی حیات و مؤثری نبودند که آدمیان بر اساس آنها ایمان کاملاً نادرستی به موجودات نیرومندی بیاورند که به نوع بشر زیان یا سود می رسانند. او به واقع از کل دین عمومی حمایت نمی کند. به نظر میرسد او منکر این تصور است که پدیده های طبیعی ویرانگر و وحشتناک سبب الهي دارند، و همچنين منكر اين است كه خدايان فناناپذيراند. خدايان نيز همانند همهی مرکبات اتمها زمانی از بین خواهند رفت، هرچند آنها استثناثاً

۱. سکستوس، بر ضدریاضی دانان، ۹/۲۴ و ۹/۲۹؛ کاترارس، هرمیپوس، ۲۶/۱۳ کرول ویریک؛ کلمنت، جُنگ،۲۶/۲۵ کرول ۱۶۶ و ۷۸،۸۷۵، ۷۹ دیلز کرانتس).

دیرزیاند. اما آنها توهم آور نیستند، زیرا «توهم» در واژگان اتمگرای جایی ندارد. همهی تجارب یکسان ذهنیاند، و دید و صداهای خدایان از هیچ دید و صداهای دیگر چندان بیشتر نیستند؛ و خدایان می توانند آینده را آشکار کنند. در زندگی ما انسانها مهم است که کسانی که با آنها برخورد میکنیم برای ما سودمند باشند، و دموكريتوس آرزو ميكند كه در مورد خود او نيز اينگونه باشد. فعل این جمله (ευχετο) می تواند به معنای «پرستید» باشد، اما لازم نیست بیش از «درخواست کرد» معنی دهد، و مشکوک است که آیا دموکریتوس پرستش این موجودات را سودمند می دانسته است یا نه.۲ بلکه از پارهی ۳۰ برمی آید که نمی دانسته است. آنجا می گوید: «تعداد اندکی از مردم فرهیخته دستان شان را به آن سویی بلند کردند که ما یونانیان اکنون هوا مینامیم و گفتند: «زئوس به همه چيز مي انديشد، همه چيز را مي داند، همه چيز را مي دهد و مي گيرد، و پادشاه همه چیز است».» " به نظر میرسد دموکریتوس در اینجا به منشأ دین انسان گونه انگارانهی عمومی اشاره نمی کند، بلکه منشأ دین پیشرفته تری را در مد نظر دارد که خدایا زئوس را با هوایکی می داند. این مطلب، همانگونه که چند بار دیدهایم، از نظام مندسازی آن به وسیلهی دیوگنس (جلد ۸ فارسی، ۱۶۴) بسیار جلوتر است، و برای اثوریپیدس جالب بود. ۴ در پارهی ۲۳۴ دموکریتوس شکوه

۲. برای تبیین ممکن دیگری از این جمله نگا: پایین، ص ۲۰۲، یادداشت ۱۰.

۴. او گاهی کلمه ی αιθηρ ( آیثو ) را به کار میبرد، چنانکه در پارههای ۸۷۷ و ۹۴۱ به کار برده است. ۲۰۰ میکند. نیز رک: جلد ۲ است. ۲۰۰ میکند. نیز رک: جلد ۲ فارسی، ۳۷۹) آشکارا به هوا دلالت میکند. نیز رک: جلد ۲ فارسی، ۳۰-۱۲۹.

میکند که مردم سلامت را از خدایان میخواهند اما از درک این عاجزاند که سلامت در دستان خودشان است: آنها سلامت را در اثر ناخویشتنداری و شهواتشان از دست می دهند. در این مورد می توان پاره ی ۱۷۵ را نیز ذکر کرد، که در آن او اندکی از ایده ی تصویرهای زیان آور که در سکستوس آمدهاند دور می شود، و می گوید که خدایان، اکنون و همیشه، چیزهای خوب را به مردم می دهند، در صورتی که بدی و زیان حاصل بلاهت و حماقت خود ماست. با این حال، این دو پاره، بخشی از مجموعه ی گفتارها در استوبایوس هستند، مجموعه ای که هدف دموکریتوس در آنها (به فرض اصالتشان) اصلاح اخلاقی است، و زبانش با زبان مردم عادی سازگار است. نه اینها و نه، فی المثل، پاره ی بررسی ۲۱۷ («تنها کسانی محبوب خدایان اند که از بیدادگری بیزاراند») برای بررسی دیدگاههای او در باب الهیات مطمئن نیست.

پارهی ۳۰ نشان می دهد که درست همانگونه که انسانگونهانگاری ابتدایی باید تبیین فیزیکی خودش را داشته باشد، تأثیر روحهای اندیشمندتر نیز که خود هوا الهی است نیز باید چنین باشد. در این عقیده ی شایع ایدههای هوا و نَفَس و هوا الهی است نیز باید چنین باشد. در این عقیده ی شایع ایدههای هوا و نَفَس و گرما یکی شدهاند: هوا به آتش نزدیک تر، و زنده تر و عاقل تر است، چنانکه صورت نظام مند آن را در دیوگنس دیده ایم، و چنانکه از نام آیتر نیز برمی آید، کلمهای که بارها در ائوریپیدس و دیگران آمده است، و تنها به معنای هوای فوقانی درخشان است و معنای آن بین هوا و آتش متغیر است. از دیدگاه خود دموکریتوس نَفْس و هوا از اتمهای کروی شکل واحدی ساخته شدهاند، و هوا ناقل اتمهای نَفْس است (بالا، صفحات ۱۰۷ و بعد، ۱۱۳). به این ترتیب در هواست که تصویر خدایان ساخته می شوند (۸۷۸)، و زمینه ی تعریف غیرمنتظره ی آئیوس از خدای دموکریتوس نیز باید همین باشد (۱۸۷۸)، غیرمنتظره ی آئیوس از خدای دموکریتوس نیز باید همین باشد (۱۸۷۸)، و زمینه ی آنها را از تنفس می کنیم.

این مطلب تردیدآمیز است که آیا «تصویرها» یا «جلوات»، که تأثیر آنها ایمان به خدایان را پدید می آورد، خودشان خدایان هستند، یا به وسیلهی اجسام دوردست به عنوان متعلقات معمولی دیدن و شنیدن بیرون داده می شوند. منتقد بیرحمی در دربارهی طبیعت خدایان کیکرو می گوید که دموکریتوس هر دو شق را در زمانهای متفاوت تصدیق کرده است. شاید اینطور باشد، هرچند تصویری که از بسیاری از نظریههای فلسفی در آنجا ارایه شده است عمداً تحریف گشته است. دیدنِ متعارف نشان می دهد که خود چیزها در فاصلهی دور می مانند و ما آنها را به وسیلهی پوستههایی می بینیم که از خود بیرون می دهند، و کلمنت (A۷۹) از تصویرهایی سخن می گوید که «از جوهر الهی» به سوی ما می آیند. از سوی دیگر سکستوس به روشنی می گوید که جدا از تصویرها خدایی وجود ندارد، و هرمیپوس می گوید که دموکریتوس دایمون ها تصویرها خدایی وجود ندارد، و هرمیپوس می گوید که دموکریتوس دایمون ها تصویرها نامید. این سخنان تنها به این معنی خدایانِ تجربهی ما هستند،

-۵. تسلر، ZN، ۳-۱۹۱۱ این نکته را خوب تبیین کرده است. محدودیتهای این مفهوم باید به روشنی درک شوند، و هرچند من قبلاً مطلبی در این باره گفتهام، تکرار این هشدار او در اینجا خوب است که مقصود دموکریتوس از الهی در این زمینه «نه تنها شخصی نیست، بلکه حتی یک موجود یگانه، یا نفس نیز نیست، بلکه فقط مقصودش خمیرهی نَفْس، یعنی اتمهای آتش است که حیات و جنبش را پدید می آورند، و هنگامی که گرد هم آیند، عقل را به وجود می آورند، اما نه محرک جهان به معنای عقل آناکساگوراس یا نَفْسِ جهانی افلاطون را... نَفْس در دموکریتوس نیرویی فراتر از مجموع ماده نیست بلکه بخشی از ماده است... خود نفس متحرک ترین است و فقط چون ماده اش، به سبب اندازه و شکلش، در اثر برخورد به راحتی حرکت می کند علت حرکت است.»

۶. ۱/۱۲/۲۹. آلفیری (۱۱۰، Atomisti) بادداشت ۲۶۸) معتقد است کلمه ی «Circuitus» در عبارت آن منتقد به معنای «نگرشها»ست. آیا این آن چیزی نیست که آگوستین با این کلمات «motu proprio cicum eundo» به آن اشاره میکند؟ خدایان آنچنان که میدانیم حاصل این تصویر و «حرکت» آنها هستند، حرکتی که موجب برخورد آنها با بدن ما می شود.

(Augustine, ad Dioscorum ep. 118; Usener, Epicurea, p. 237.)

خدایانی که قطعاً تصویرها هستند، و ممکن است تحریفها یا تفسیرهای بد موجودات ناشناختهای باشند که از آنها برمیآیند. خود کلمهی «تصویرها» (یدولا eidola) بر همین جهت دلالت میکند. در بحث ایمان عمومی به خدایان، هومر از ذهنیت دموکریتوس چندان دور نیست، و ریدولون در آثار هومر، موجود مستقلی نیست بلکه خیال یا شبح شخصی واقعی است. ۷ بنابراین احتمالاً انفعالات ما از خدایان مانند تجارب دیگرمان در باب دیدن و شنیدن، حاصل تأثیر پوستههای برآمده از اجسام خارجی در ماست. ۸ اگر چنین باشد، روشن است که کل وقایعی که دموکریتوس توصیف میکند در جهان خود ما رخ

۷. ایلیاد، ۵/۴۴۵ و بعد، آپولو آثنیاس را از میدان جنگ بیرون می برد و در جای آن یک ۵/۴۴۵ و بعد، آتنا به پنلوپ
 [= ایدولون: خیال یا شبح شخصی واقعی] می نشاند؛ اُدیسه، ۴/۷۹۶ و بعد، آتنا به پنلوپ
 ۵ دو این کاری است که یکی از خدایان می تواند انجام دهد. اُدیسه، ۱۱/۶۰۱ و بعد، می شود، و این کاری است که یکی از خدایان می تواند انجام دهد. اُدیسه، ۱۱/۶۰۱ و بعد، دادی در اولومپوس پیوسته
 ۵ در اولومپوس پیوسته است، مواجه می شود.

۸. قدیس آگرستین شاید چندان چیزی برای اضافه کردن به کلمات شخص اپیکوری در کتاب
 p. 237 نگا: ep. 118 ad Dioscorum کیکرو نداشته باشد، اما بیان او ارزش نقل را دارد (از: Usener, Epicurea):

Democritus is one equi deos esse arbitraretur imagines, quae de solidis corporibus fluerent solidaeque ipsae non essents.

میدهند. در اینجا هیچ نشانی از آموزه ی بعدی اپیکوری در باب لذت بردن خدایان از فناناپذیری بیزحمت در جایی در فضای بین کیهانی، intermundia، دیده نمی شود. این امر الهیات او را هرچه بیشتر با دانش او در مورد طبیعت تلفیق می کند. خدایان یا ارواح که از هوای اطراف ما در زندگی ما وارد می شوند فعال و شخصی اند، اما مشمول قانون های هدایت کننده ی هر امر مرکب اتمی در جهان، و همچنین در معرض انهدام نهایی هستند. جوهر این موجودات الهی یا دایمونی که تأثیرات شان آگاهی ما را به حرکت در می آورند مجموعه ای از اتمهای نفس یا اتمهای آتش است، اتمهایی که در جایی در هوای بین زمین و کرانه های جهان قرار دارند.

این که آیا نظریههای دموکریتوس درباره ی طبیعت خدایان، اگر آن را به طور کامل داشتیم، خود سازگار می بود یا نه، امری است که برای داوری در مورد آن سندی در دست نیست. او بسیار کوشید تا وجود آنها را با آموزه ی اتمی وفق دهد، به واقع می توان گفت که آموزه ی اتمی او با فرض کردن علت خارجی برای هر احساس و اندیشهای و با قایل نشدن تمایز از این جهت بین ادراکهای اصیل و توهمی، مستلزم وجود خدایان بود. با این حال این جا نیز، همانند موضوع الهام هنری، می توان در دموکریتوس تعارض بین وفاداری عقلانی او به ماده گرایی و وجود حس ششم در خودش را، که او از آن سخن می گوید، احساس کرد، حس ششمی که جهانِ در اساش غیرمادی دینی و ارزشهای زیباشناختی را آشکار می کند و مانع انکار اعتبار آنها می شود. ۹

دموكريتوس مي گفت كه خدايان مي توانند آينده را از طريق ظاهر ساختن و گفتن آشکار کنند (پارهی ۱۶۶). آنها این کار را بارها در رؤیاها انجام دادهاند، و یلوتارخوس نظریهی کلی او در باب رؤیاها را گزارش کرده است (.Qu.conv) ۷۳۵a-b دیلز ـ کرانتس، A۷۷). آنچه در خواب میبینیم پوستهها یا تصویرهایی هستند که از چیزها با آدمیان برمیآیند، و بدن را در سراسر «منافذ»اش فرا می گیرند. این تصویرها نه تنها شباهت فیزیکی اصلهای شان، بلکه همچنین «حرکات نَفْس و نیات و شخصیتها و انگیزههای» آنها را نیز منتقل میکنند، و به این ترتیب هنگامی که به رؤیابین برمیخورند «برای او همانند موجودات زنده سخن میگویند و اندیشهها و استدلالها و انگیزههای آنهایی را که از آنها برآمدهاند گزارش می کنند». بعضی از این تصویرها از بعضی دیگر دقیق تراند، و این دقت به هوایی بستگی دارد که از میان آن گذشته اند. در این جا به نظر میرسد که دست کم محدودیتهای تبیین مادهگرایانه کش و قوس داده می شود تا بدین وسیله با عقاید عمومی زمان او مماشات شده باشد. خرافات مربوط به چشم بد نظر به طریق مشابهی توجیه شده است: اشخاص حسود تصویرهایی بیرون می دهند که ارادهی بد و نیروی آزار را منتقل می کنند، این تصویرها از طریق جای دادن خودشان در شخص قربانی، جسماً و ذهناً به او آسیب می رسانند. خود این تصویرها دارای احساس و انگیزهاند، و به این دلیل گونهای ارواح شیطانی نامیده می شود. ۲۰ پس از روشن شدن این مطالب نباید از

- دیدگاههای افلاطون و ارسطو و همچنین بسیاری از دیگران «آرای فلسفی نیستند بلکه خواب و خیالی بی معنی اند».

10. Plut. Qu. conv. 682 f (A77).

 این سخن بدون تبیین کیکرو تعجب کنیم که میگوید دموکریتوس همچنین از فال گرفتن از طریق معاینه ی امعا و احشا دفاع میکرد (درباره ی پیشگویی، ۲/۱۳/۲۰،۱/۵۷/۱۳۱).

سه سودمند، بعضی زیان آور. او دعامی کود که) با تصویرهای خوب برخورد کند.» ترجمه ی فارسی بر پایه ی ترجمه ی انگلیسی K. Freeman, Ancilla to pre-Socratic Philosophers, 1966 پایه ی ترجمه ی انگلیسی انگلیسی انگلیسی از چشم بد نظر است. این خیالهای زنده ی عجیب انجام شد. م.] روایت اتمی دستور جلوگیری از چشم بد نظر است. این خیالهای زنده ی عجیب که اشخاص دارای قدرت اشراف از خود بیرون می دهند ممکن است دال بر این باشند که دیگر که اشخاص دارای قدرت اشراف از خود بیرون می دهند ممکن است دال بر این باشند که دیگر و دافه ی دیگراند.

11

## منطق و ریاضیات

در میان عناوین آثار دموکریتوس، عنوانی هست که معمولاً دربارهی منطق، یا معیار 'On Logic, or the Canon، ترجمه میکنند، و بر این اساس و بر اساس بعضی ارجاعات موجود در ارسطو مدعی شدهاند که دموکریتوس نخستین کسی است که اثری جداگانه در باب منطق نوشته است، نخستین کسی است که نه تنها نظامی فلسفی ارایه کرده، بلکه در باب منطق آن نظام نیز اندیشیده است، و همچنین نخستین کسی است که از ایدههایش تعریف منطقی دقیقی به دست داده است. دشوار است بگوییم که کلمهی ارویه که کلمهی او چه معنایی داشته داده است، اما اصطلاح کانون Kanon و ارجاع به کانونها ۲ در سکستوس نشان

ا. γ  $\alpha$  κανων  $\alpha$  κανων  $\alpha$  β  $\gamma$ ، دیوگنس لائرتیوس، ۱۹۲۸؛ دیلز ـ کرانتس،  $\alpha$  κανων  $\alpha$   $\alpha$   $\beta$  γ.

236. Frank, Plato u.d.sog. Pyth. 81 and n. 205.

۳. پارهی ۱۱، نگا: بالا، ص ۴۵۹. همانگونه که دیگران نیز خاطرنشان کردهاند، گاهی صورت -

میدهند که آن اثر بیشتر در باب چیزی بوده است که باید معرفت شناسی بنامیم. کوشش آن این بوده است که از طریق بحث در باب مسایلی مانند ارتباط بین احساس و اندیشه و اعتبار نسبی گواهی آنها معیار دانش بشری را کشف کند. می توان فرض کرد که logik به معنی پژوهش در مورد صلاحیتهای آن logoi آن اogoi (گفتارها)یی است که لئوکیپوس و دموکریتوس از طریق آنها امیدوار بودند وضع هستی شناختی جهان فیزیکی را برقرار سازند (بالا، صص ۱۵۳، ۱۶۰). تنها ارجاع دیگر نیز در سکستوس آمده است، آنجا که او میگوید دموکریتوس را شاید بتوان در ردیف آن پزشکان مکتب تجربی قرار داد که امکان آبودیگسیس معاملات از طریق استدلال قیاسی بر پایهی مقدماتی که اصل موضوع یا بدیهی فرض شده باشند [= برهان]) را نمی پذیرفتند؛ «زیرا او در معیارهایش به شدت با آن مخالفت می کند. آین مطلب باید اشارهای باشد بر اصرار او در دادن مقام اول به پدیده های تجربی تا به هر استدلال انتزاعی، و با نقل قول موجود در جالینوس تطبیق می کند که در آن حواس عقل را سرزنش می کنند که گواهی آنها جالینوس تطبیق می کند که در آن حواس عقل را سرزنش می کنند که گواهی آنها را برمی گیرد و سیس آنها را طردمی کند (بالا، ص ۱۹۲).

از فقرات موجود در ارسطو به هیچ رو برنمی آید که در چشم وی دموکریتوس نخستین کسی بوده است که تعاریف منطقی ایده ها را پیش نهاده است. <sup>۵</sup> از همه ی آنها این برمی آید که: سقراط نخستین کسی بود که خود را جداً به تعریف ذات اشیاء مشغول ساخت، هرچند به گونه ای دیگر و در وسعت

<sup>-</sup> جمع به کار رفته است، زیرا این اثر دارای چند کتاب بوده است.

۴. سکستوس، بو ضد ریاضی دانان، ۸/۳۲۷ نگا: پارهی ۱۰b دیلز \_ کرانتس. به نظر می رسد عبارت «در معیادهایش» را ترجمه ی پذیرفته شده ی عبارت «در معیادهایش» را ترجمه ی پذیرفته شده ی عبارت «در معیادهایش» را ترجمه ی پذیرفته شده ی عبارت همیادهایش و گلانتس اما آیا  $\delta\iota\alpha$  به این صورت به کار رفته است شاید بتوان این گونه ترجمه کرد: «آن را بر اساس قاعده هایی که وضع کرده بود انکار کرد.»

۵. بر خلاف رأی فرانک، همان، ۳۶۲، یادداشت ۲۰۵.

کو چک تری می توان گفت که این کار را دموکریتوس آغاز کرد زیرا او دست کم این تصور را داشت که ویژگی اشیاء به صورت آنها بستگی دارد تا به مادهیشان. تا جایی که ارسطو در اعضای جانوران، ۶۴۲a۲۴، می گوید که فیلسوفان قدیم معنای ذات یا چگونگی تعریف جوهر را درک نکردند. «نخست دموکریتوس به آن برخورد، نه به عنوان بخش ضروري فلسفهي طبيعي بلکه به دليل اين که موضوع [پژوهش]اش او را به آن کشاند. اما در زمان سقراط...» او در مابعدالطبیعه (۱۰۷۸b۱۹) می گوید که سقراط به هنگام بررسی فضایل اخلاقی نخستين كوششها در باب تعاريف كلى را به عمل آورد. «از فيلسوفان طبيعي، دموکریتوس قدری به آن پرداخت و گرم و سرد را به گونهای تعریف کرد؛ و پیش از او فیثاغوریان این کار را در مورد چند چیز ، که تعریف شان را آنها با اعداد مربوط دانستند، به عمل آوردند.» (مفسر یونانی ارسطو با اطمینان می گوید که «به گونهای»، «یعنی، با مسامحه» \_ این مفسر احتمالاً چندان از مقصود ارسطو به دور نیفتاده است.) ٔ او در طبیعیات (۱۹۴۵۲۰) می گوید که امیدکلس و دموکریتوس «تا اندازهای به صورت پرداختند». (چنانکه از اعضای جانوران، ۶۴۲a۱۸ برمی آید» ارسطو در این جا «نسبت مخلوط» در امیدکلس را در مد نظر دارد. آن ویژگی کلی اتمگرایی که ارسطو در نظر دارد و در این جا با بیمیلی امتیاز آن را به دموکریتوس می دهد عبارت از این آموزهی اتمی است که جوهر همهی اتمها همانند است، و ویژگیهای محسوس متفاوت ترکیبات آنها حاصل تفاوت های شکل و وضع و ترتیب آنهاست. از نظرگاه ارسطو این آموزه دموکریتوس را تا اندازهای مستحق میکند که متفکری نامیده شود که ذات چیزها را در فعلیتشان تشخیص داد نه صرفاً در ماده یا جنبهی بالقوه بودنشان

۶. نگا: اسکندر مجعول، همانجا، این را که دموکریتوس گرم و سرد را چگونه تعریف کرد از نثوفراستوس می آموزیم (بالا، صص ۱۲۷).

در فهرست آثار دموکریتوس عناوین ریاضی گوناگونی وجود دارد، ۷ که به همراه اطلاعات دیگر همچنین نشان دهنده ی این است که او در این حوزه نویسنده ای جدی بوده است. این عناوین همچنین نشان می دهند که نظریه ی اتمی او را چگونه تصور اتمی درباره ی حجم جهت داده است. ۱ ارسطو به ما می گوید ( درباره ی آسمان، ۳۰۷۵) که به نظر دموکریتوس کُره گونه ای زاویه است که می تواند به سبب حرکت زیادش سوراخ کند. در این جمله ریاضیات و فیزیک با یکدیگر تداخل می کنند، زیرا به این نیت نوشته شده است که نشان

۷. دیلز \_ کرانتس، ATT، چهارگانه های هفتم تا نهم. اینها شامل آثاری در باب هندسه، و در باب عدد، و در باب بررسی کره و دایره، در باب خطوط و اتمهای ناهماندازه پذیر incommensurable [ترجمهی این اصطلاح به ناهماندازه پذیر را مدیون استاد دکتر میر شمس الدین ادیب سلطانی هستم؛ از ایشان سپاسگزارم \_ م.] می باشد.

۸. Wasserstein in JHS, 1963, 189 ، فی المثل، و المثل، A. Wasserstein in JHS, 1963, 189 ، و الاستوس این است که دموکریتوس به رغم اتمگرایی فیزیکی اش به تقسیمپذیری ریاضی نامتناهی معتقد بوده است. خانم ای. تی. نیکول (خانم مارکویک) مقاله اش در ۱۹۳۶، و ظاهراً بی خبر از استدلالهای مخالف لوریا نوشته است، و هیث را، که در اصل به تقسیمپذیری نامتناهی در دموکریتوس قایل بود، بعدها لوریا قانع کرده است. (یادداشت بعد را ببینید.) به عقیده ی من اسناد ما را وادار میکنند که اتمگرایی او را سازگار و فراگیر بدانیم، و این همچنین چیزی است که بر اساس ذوق فلسفی دموکریتوس باید انتظار داشت. (بخش حاضر را باید به همراه پیوست در صص ۴۶ ۱۳۳۶ خواند.) دشواری اصلی پذیرفتن این دیدگاه، دانش مربوط به خطوط ناهم اندازهپذیر است که باید در دسترس دموکریتوس بوده باشد. (نگا: جلد ۳ فارسی، ص ۴۰۶ یادداشت ۲.) در میان عناوین آثار ریاضی منسوب به او حتی یکی καα ναστων γραμμων سعی این دست اما از آن جا که همین مسئله، یعنی نسبت نظریهی اتمی با خطوط ناهم اندازهپذیر، مربوط است اما از آن جا که از محتوای آن هیچ چیزی معلوم نیست نمی توانیم بگوییم آیا با هندسه دانان برخورد داشته است با ناد.

دهد چگونه دموکریتوس توانست شکل کروی را به اتمهای آتش نسبت دهد و در عین حال نیروهای تباه کننده ی آن را توجیه کند، نیروهایی که افلاطون به تیزی زاویه های آنها نسبت می داد. با این حال، کاملاً محتمل است این نتیجه گیری کار ارسطو باشد. او همین نکته را اندکی قبل نیز مطرح کرده است (۳۰۶۵۳۰ و بعد)، جایی که تصور دموکریتوس از کره به عنوان «زاویهی تمام» را توصیف می کند. سیمپلیکیوس تفسیر می کند ( آسمان، ۴۶۲/۱۰، دموکریتوس، پارهی می کند. سیمپلیکیوس تفسیر می کند ( آسمان، ۴۶۲/۱۰، دموکریتوس، پارهی سراسر خمیده است». از آن جا که مقادیر اتمیی وجود دارند که شکستن آنها دیگر ممکن نیست، کُره باید چند وجهیی تصور شود که دارای سطوح کوچک درک ناشدنی است، هر چند برای حواس به صورت سطحی پیوسته خمیده ظاهر درک ناشدنی است، هر چند برای حواس به صورت سطحی پیوسته خمیده ظاهر شود. گفته اند که دموکریتوس این نکته را در مخالفت با پروتاگو راس مطرح کرده است، می گویند بر ضد فلسفهی متناسب با عقل سلیم و عملاً سودمند او است، می گویند بر ضد فلسفهی متناسب با عقل سلیم و عملاً سودمند او است، می گویند بر ضد فلسفهی متناسب با عقل سلیم و عملاً سودمند او است درگر مدعی شده اند که در این موضوع دیدگاه او و پروتاگو راس یکی است. دیگر مدعی شده اند که در این موضوع دیدگاه او و پروتاگو راس یکی است. دیگر مدعی شده اند که در این موضوع دیدگاه او و پروتاگو راس یکی است. ا

۹. در این موضوع و دیگر موضوعات ریاضی مورد مشاجره، من تبیین لوریا در Infinitesimaltheorie را عملاً قانع کننده یافتهام. نگا: صص ۱۹۵،۱۴۱،۱۱۹ اثر او. در مورد مسئله ی خطوط تقسیم ناپذیر، به نظر می رسد هیث قانع شده است این دیدگاه قدیمش را که دموکریتوس در اعتقاد به آنها «ریاضی دان بسیار خوبی بود» رها کند. رک:

History of Greek Mathematics, 1921, 181.

10. این که دموکریتوس پروتاگوراس را رد می کرده است، از زمان تانری (La Géom. grecque, 123) تقریباً دیدگاهی است که عموماً پذیرفتهاند. تقریباً دیدگاهی است که عموماً پذیرفتهاند. فی المثل فوگت Vogt فیلیسپون، هیث، لوریا از او پیروی کردهاند. اما فرانک، که آلفیری از او پیروی می کند، به اندازه ی کافی تحت تأثیر موضع مشترک هر دو فیلسوف در مقابل هندسه دانان آن روزگار، معتقد است که دیدگاه های هر دو یکی است، یا حتی معتقد است دیدگاهی که ارسطو به پروتاگوراس نسبت می دهد از آن او نیست بلکه تنها از آن دموکریتوس است: ---

پروناگوراس از واقعیت چیزهای محسوس حمایت کرد، نه چیز دیگر:
هندسهدانان هرچه بگویند، خط کش با جسم دایرهای شکل تنها در یک نقطه
تماس نمییابد. ارسطو نیز در مابعدالطبیعه (۹۹۷ه۲۵) همین را میگوید:
«خطوط محسوس به گونهای نیستند که هندسهدان آنها را تعریف میکند. هیچ
شیء محسوسی به این معنا مستقیم یا گرد نیست. دایره با چوب مستقیم تنها در
یک نقطه تماس نمییابد، بلکه همانطور که پروتاگوراس در رد هندسهدانان
میگفت در نقاط بیشتر تماس مییابد.» از آنجا که به عقیده ی پروتاگوراس تنها
آنچه ظاهر می شود واقعی است، می توان فهمید که چرا افلاطون در مورد او
میگوید که هندسه را در شمار موضوعات بی فایده می دانست که تنها کارش
آسیب رساندن به ذهن جوانان است ( پروتاگوراس ، هایمال کارش دموکریتوس اثری است با عنوان درباره ی تفاوت شناخت یا درباره ی تماس دایره و
دموکریتوس اثری است که به گمان اکثریت محققان مشتمل بر برخورد با
پروتاگوراس بوده است. لوریا پیشنهاد کرده است ( همان ۱۲۰) که شق نخست

→ (Plato u.d.sog. Pyth. 351, n. 121; cf. Alfieri, Atomisti, 199, n. 502).

پیشنهاد دوم مدارک را تحریف می کند. فرض بیجای فرانک که «پروتاگوراس» ارسطو شخصیتی در محاوره بوده است بر مبانی ناچیزی استوار است و در اثر کاربرد ناقص دافته امکان یافته است. بعضی از کسانی که این دو را مقابل یکدیگر دانسته اند، بر اساس این عقیده چنین کرده اند که دموکریتوس به تقسیم پذیری نامتناهی در ریاضیات قابل بوده است، و دانستن این مطلب جالب است که آیا هیث پس از این که لوریا باعث شد این عقیده را رها کند هنوز به مقابل دانستن آن دو ادامه داده است یا نه.

11. περι διαφορης γνωμης η περι ψαυσιος κυκλου και σφαιρης.

کوبت ۲۷۳۷/۱۹۰۶ و هیث (که ماؤ Mau از آن حمایت کرده است در 21 به گونهای ۲۷۳۷/۱۹۰۱ و به گونهای ۲۳۵۱/۱۹۰۱ و به گونهای ۲۳۵۱/۱۹۰۱ و به گونهای ۲۵۰۱ به ۲۵۰۱ و به گونهای ۲۵۰۱ به ۲۵۰۱ و به گونهای دموکریتوسی خوبی می دهد. همچنین توجه کنید که در سکستوس در مورد این نکتهی تجربی تماس بین کره و سطح صاف مثال زده شده است، نه بین دایره و خط (بر ضدریاضی دانان، ۳/۲۷).

عنوان این اثر بر تمایزی دلالت می کند که خود دموکریتوس بین شناخت نامشروع (محسوس، و شناخت اصیل (عقلانی، قایل شده است. اگر فرضیهی برخورد با پروتاگوراس صحیح باشد، پس (اگر موضوع را درست فهمیده باشم) دموکریتوس به نفع ریاضی دانان معاصر با او مخالف نبوده است؛ هرچه باشد، خود او نیز با مقادیر تقسیمناپذیرش آل مبانی ریاضی دانان را به لرزه درآورده بود. اما او نیز، مانند ریاضی دانان، معتقد بود که ریاضیات بر حقیقتی بنیادی استوار است که پروتاگوراس منکر آن است، یعنی بر این حقیقت که عقل می تواند به حقیقتی که از حواس پنهان است دست یابد: ممکن است گمان کنیم که تجارب حسی ما واقعی اند، اما تنها واقعیتها عبارتند از اتمهای تقسیمناپذیر و روی هم رفته ادراک ناشدنی. آل

۱۲. ارسطو، دربارهی آسمان، ۳۰۳۵۲۰، ۳۷۱b۱۰. هر دو فقره مطلب واحدی میگویند، و در اولی، به لئوکیپوس و دموکریتوس به نام حمله می شود. نگا: پایین، ضمیمه، ص ۵۰۴، و برای فقراتی با همین معنی رک: لوریا، همان،۱۲۵ و بعد.

ملاحظات فرانک در باب تأثیر اتمگرایی دموکریتوس در تفکر ریاضی جالب هستند (همان، ۵۴): بر پایه ی این ملاحظات ریاضیات محض به حساب محدود می شود، و هندسه جزو علم طبیعی در حساب می آید. هندسه دانان مجبور بودند از وجود آن به عنوان مطالعه ی ریاضی محض دفاع کنند. فرانک پاسخ آنها را در ریاضیات فیثاغوری دید، ریاضیاتی که آرخوتاس یکی از نمایندگان عمده ی آن است.

17. همانطور که لوریا میگوید (همان، ۱۲۱)، حواس، که پروتاگوراس بر آنها اعتماد میکند، حتی ما را قادر می سازند ببینیم که هرچه ترسیم دقیق تر باشد، فاصله ای که مماس در آن با دایره تماس می یابد کوچک تر است. هنگامی که دیدن کنار گذاشته شود، «شناخت اصیل» یا ادراک ظریف تر ذهن رخ می نماید، و آشکار میکند که وسعت تماس از کوچک ترین طول ادراک شدنی کوچک تر است. ولاستوس (۱۹۳۰، ۱۹۴۵، ۱۹۴۵، ۱۹۴۵، یادداشت ۶۲)، که این را تفسیر میکند، به نظر می رسد (اگر مقصودش را درست فهمیده باشم) معتقد است که این مطلب این نتیجه گیری او را حمایت میکند که چیزی به عنوان مماس ریاضی و جود دارد که با منحنی در نقطه ی واحدی تماس می یابد که نقطه ی پایان تحقیق باریک اندیشانه ی ذهن است. با این حال، این عقیده ی او با انمگرایی (دست کم چنانکه من آن را می فهمم) و با سه است. با این حال، این عقیده ی او با انمگرایی (دست کم چنانکه من آن را می فهمم) و با سه

پارهی مشهور مربوط به اندیشه های ریاضی دموکریتوس پارهای است که به سطوح پیوسته ی دو تکهی مخروطی مربوط است که به طور افقی تقسیم شده باشد (پلوتارخوس، عمل ۱۰۷۹ه، بخشی از دموکریتوس، پارهی ۱۵۵). گویندهای در پلوتارخوس نقد خروسیپوس رواقی به دموکریتوس را شرح می دهد، نقدی که خود گوینده با آن موافق نیست.

همچنین، ببین او چگونه با قیاس دو وجهیی که دموکریتوس به گونهای علمی و موفق مطرح می کند مخالفت کرد. اگر مخروطی به وسیلهی سطحی موازی قاعده قطع شود، چگونه می توان سطوح در تکهی حاصل شده را برابر یا نابرابر دانست؟ اگر این دو سطح نابرابر باشند، نشان خواهند داد که مخروط ناهموار است و دارای برآمدگی ها و ناهمواری هاست؛ اما اگر برابر باشند قطر هر دو تکه برابر خواه بود، ۱۴ و در نتیجه مخروط استوانه خواهد شد، که از دایره های برابر تشکیل می شود نه نابرابر، و این نیز محال است. خروسیپوس، در حالی که نشان می دهد دموکریتوس پاسخ را نمی داند، می گوید که سطوح نه برابراند نه نابرابر، در حالی که اجسام نمی داند، می گوید که سطوح نه برابراند نه نابرابر، در حالی که اجسام زیعنی، تکه ها] به علت داشتن سطوحی که نه برابراند و نه نابرابر،

- توصیف خود لوریا از دایره ی دموکریتوسی به عنوان چند و جهی واقعی ناسازگار است.

1۴. به نظر می رسد متن یونانی اندکی فاقد دقت است. کلمه ی τμηματα در بار اول آشکارا به معنای دو تکهای است که مخروط به آنها تقسیم می شود: و این امر تنها در صورتی ممکن است که این کلمه بر سطح آن دو تکه دلالت کند. از سوی دیگر برابری سطح آنها به هیچ رو مستلزم برابری تکهها نیست، زیرا مخروط ممکن است از هر نقطه ای بین رأس و قاعده قطع شده باشد. این کلمه در این جا باید گونه ای کوتاه شده ی «قطر تکهها» و یا این که معنای «برابر از نظر قطر» باشد.

نابرابراند. او در گفتن این سخن که اجسام به علت داشتن سطوحی که نه برابراند و نه نابرابر، نابرابراند، به خودش متکبرانه اجازه داده است هرچه را در سرش می گذرد بنویسد، زیرا استدلال آشکارانشان دهنده ی این است که اجسامی که نابرابراند سطوح نابرابر دارند.

خروسیپوس از نظرگاه کسی که به تقسیمپذیری نامتناهی عقیده دارد با دموکریتوس مخالفت میکند. ما با نظریهی مبتکرانهی او در باب حد وسط بین برابر و نابرابر مستقیماً کاری نداریم. گویندهی پلوتارخوس آشکارا جانب دموکریتوس را میگیرد، و استدلالی ( لوگوس ) که او از آن سخن میگوید استدلالی دموکریتوسی است که او هماکنون ارایه کرده است. اگر نتیجهگیری او درست باشد، پس دموکریتوس این قیاس دو وجهی را حل ناشده رها نکرده، بلکه شق نخست را پذیرفته است (یعنی، «اجسام نابرابر سطوح نابرابر دارند»)؛ اگر مخروط به استوانه تبدیل نمیشود، پس سطح کمتر طرف رأس و سطح بیشتر طرف قاعده باید نابرابر باشند. به این ترتیب وضعیتی داریم که دقیقاً نظیر وضعیت کرهای است که «تمام زاویه» است: به جای وجوه صاف باریک شوندهای که مخروط بر حواس عرضه میکند، شناخت اصیل عقل آن را ساخته شده از مسافتهای کوتاه میکروسکویی میداند، و از آنجا که اتمهایی که مخروط از آنها ساخته شده است کوچکاند، این اتمها باید مقدار معینی داشته مخروط از آنها ساخته شده است کوچکاند، این اتمها باید مقدار معینی داشته باشند که نتوانند بیشتر تقسیم شوند. ۱۵

10. باید پذیرفت که این قیاس دو وجهی در نظر اول چنان مینماید که گویا قیاس دو وجهی اصیلی است که دموکریتوس آن را حل نکرده است، و گاهی آن را اینگونه دانسته اند، فی المثل، سمبورسکی، Phys. World, 153، و ماؤدر Problem, 22. با این حال این مسئله از دیدگاه لوریا یک «دشواریِ apoira مقدماتی» است ( همان، ۱۴۰). واسرشتاین نیز، ضمن تفسیر سمبورسکی (ور JHS, 1963, 189) می گوید که این قیاس به عنوان یک برهان خلف ارایه شده —

آرخیمِدِس دوایت میکند، او مینویسد: ۱۴ همیتوان گفت سهم دموکریتوس در قضایای مربوط به میکند، او مینویسد: ۲۶ همیتوان گفت سهم دموکریتوس در قضایای مربوط به مخروط و هرم کمتر نیست، یعنی برهانی که نخستین بار ائودوکسوس Eudoxus کشف کرد، یعنی این که مخروط جزء سوم استوانه، و هرم منشور با همان قاعده و ارتفاع برابر است، زیرا او نخستین کسی بود که در مورد شکل پیش گفته بیانی بدون برهان ارایه کرد.» از آنجا که آرخیمدس تصریح میکند که بیان او در این باره مختصر بود، هر تبیینی در مورد چگونگی دست یافتن او به آن باید حدسی باشد، اما معمولاً فرض کردهاند که کوشش برای یافتن برهان بود که او را به مسئلهی یا پارادکس مخروط تقسیم شده رهنمون شد. ۷۱

- است، اما به معنای مخالف: به عقیده ی او مقصود دموکریتوس گفتن این است که باید طول های اتمی در ریاضیات را شبیه واحدهای اتمی مجزا در فیزیک ندانیم. او استدلال لوریا را ذکر نمی کند.

16. Π. των μαθ. επιχειρ. Heid. II  $^2$ , 430.

نقل شده در دیلز ـ کرانتس، یادداشت مربوط به پارهی ۱۵۵، جلد ۲، ۱۷۴، و لوریا، همان، ۱۴۲.

17. Sambursky, op. cit. 152f.; Frank, 350, n. 120; Luria, 142; Heath, HGM, I, 179 f.

اما ولاستوس اخیراً (در مقاله ای منتشر نشده) این فرض شایع را مورد چون و چرا قرار داده، و به درستی گفته است که آرخیمدس در باب روشی که دموکریتوس به وسیلهی آن قادر به کشف شد چیزی نگفته است، اگر اصلاً دموکریتوس روشی در این کار داشته باشد. با این حال ممکن است او نظریه ای داشته است که «به نخستین کامیابی های روش جوهرکشی exhaustion انجامید» نظریه ای داشته است که «به نخستین کامیابی های روش جوهرکشی انتشار، ۱۳۶۳). (پوپر، حدس ها و ابطال ها، ۱۰۲؛ ترجمه ی فارسی احمد آرام، شرکت سهامی انتشار، ۱۳۶۳). اگر معتقد باشیم که مانند مورد حساب مقادیر بی اندازه خُرد اتمگرایی او نیز هیچ استثنایی نمی پذیرد باید با آلفیری موافق باشیم (۲۴۳ موافق باشیم (۲۴۳ یادداشت ۶۰۸) که این امر «او را در آغاز کار متوقف ساخت»، و با موندولفو نیز موافق باشیم (L'infinito, 253) که هر چند او انگیزه ی مهمی در این باب فراهم آورد، از این نظرگاه از آناکساگوراس گامی به عقب برداشت.

# 19

## اندیشی اخلاقی و سیاسی

هرچند بعضی از محققان کوشیدهاند با گرد آوردن مطالبی از پارههای دموکریتوس نظام اخلاقی معقول و سازگار و اصیلی فراهم آورند، انجام دادن این کار یا باور کردن این نکته بر پایهی مدارک موجود که چنین نظامی بخش مهمی از فلسفه ی او را تشکیل می دهد بسیار دشوار است. در این مورد دو سئوال مهم پیش می آید: آیا اخلاقیات او به خودی خود شِمای نظام مندی تشکیل می دهد، و آیا در اتم گرایی نظام فیزیکی او می گنجند؟ پیش از این دو سئوال نیز به هر حال مسئله ی ماهیت و اعتبار خود مدارک مطرح است.

بزرگ ترین بخش مواد [اخلاقی] از دو مجموعه پند و امثال جدا از یکدیگر تشکیل می شود، که عمدتاً ویژگی ضرب المثلی دارند. حدود ۱۳۰ گفته ی اخلاقی در گلچین استوبایوس پراکنده است، و ۸۶ گفته ی دیگر تحت عنوان «گفته های طلایی دموکراتِس (سی) فیلسوف» جمع آوری شده اند، چاپ نخست یک نسخه ی خطی در سده ی هفدهم و چاپ دیگری در اوایل سده ی

نوزدهم انجام شده است. بسیاری از گفتههای موجود در مجموعهی دوم در استوبایوس نیز آمده است، تا جایی که فرض کردهاند که این گفتهها همه از یک منبع برگرفته شدهاند و دموکراتِس یا تحریف دموکریتوس است و یا این که این گفتهها را به غلط به دموکراتِس نسبت دادهاند. آرای موجود در مورد اعتبار این گفتهها گوناگون است، به گونهای که رُد میگوید: « «پارههای اخلاقی» دموکریتوس به جز از استثنائات نادری، همه جعلیاتی ضعیف هستند»، و اشمید میگوید: «بسیاری از پارههای به خوبی معتبر باقی مانده از اثر اخلاقی او، دموکریتوس را نویسنده و متفکر و شخصیتی برجسته نشان میدهند»، آما رأی موجود محققان در این باب به طور کلی به گونهی اعجاب آوری سخاوت مندانه است. احتمالاً در این باب گرفتن نتیجهی نهایی مقدور نیست، و به طور کلی به نظر می رسد که جهان دانش امروزه عموماً به این مصالحهی مبهم دیلز در

۱. برای جزئیات نگا: ولمن در RE، پنجم، ۱۳۴.

2. Rohde, Psyche, 408, n. 103; Schmid, Gesch. gr. Lit. 1.5.2.2, 276.

به عقیدهی من چیز زیادی برای گفتن در مورد ادعای اشمید و جود ندارد.

۳. مباحثات موجود تا ۱۹۲۰ را در ۱۹۲۰ ایادداشت ۱ (رک: ۱۹۴۰) یادداشت ۱۹۳۸) و تا ۱۹۳۵ را در دیلز ـ کرانتس، دوم، ۱۵۳۰ و بعد خلاصه کردهاند. از میان بحثهای اخیر به ویژه نگا: زِد. استیوارت در ۱۹۵۲ با ۱۹۵۸، ۱۷۹۰ به عقیده ی او، اگر گفتهها اصیل باشند، مسئله این است که حدود بیش از ۷۰۰ سال باقی ماندن آنها را چگونه می توان توجیه کرد، در صورتی که نه افلاطون و نه ارسطو هیچ دانشی از اخلاق دموکریتوس نشان نمی دهند. او در دمتریوس کلبی (سده ی نخست میلادی) به عنوان شخصی که ناگفته سرشار از مواد دموکریتوسی است میرنخی پیدا کرده، و نتیجه گرفته است که اصل این مواد در رساله ی دموکریتوس نبوده است بلکه در تألیفاتی از نوشتههای او آمده است که دیوگنس لاثرتیوس (۹/۴۹) آنها را ذکر کرده است. این مواد پس از گذشتن از صافی کلبی، سبک و نظام دموکریتوس را نشان نمی دهند، و تحریف و ساده شده اند و مواضع تأکید در آنها تغییر یافته است. نسبت صوری آنها به آثار خود دموکریتوس را می توان همانند نسبت عقایدنگاری به اشعار پارمنیدس و یا امپدکلس دانست. نمی توانم عقیده ام در باب پارهها را تغییر دهم، حتی اگر کلاً پذیرفته نشده باشد. آ. گیلبرت نمی توانم عقیده ام در باب پارهها را تغییر دهم، حتی اگر کلاً پذیرفته نشده باشد. آ. گیلبرت نمی توانم عقیده ام در باب پارهها را تغییر دهم، حتی اگر کلاً پذیرفته نشده باشد. آ. گیلبرت

مورد مجموعهی دموکرانس گردن نهاده است که: «پژوهش در مورد محتوای این مجموعه مانع این است که همهی آنها را به گونهی غیرانتقادی بپذیریم یا همه را یکجارد کنیم.» (دیلز ـ کرانتس، دوم، ۱۵۴.)

دلایل بدگمانی در این باره قوی هستند. بسیاری از این گفتهها، حتی در زمان خودشان، فوقالعاده معمولي و پیش پا افتادهاند، و اگر اصیل باشند، به سختی می توانند شهرت فیلسوف را افزایش دهند. «جلوگیری از بدکاری خوب است، اگر نشد، در بدکاری شریک نشدن» (۳۸). «بسیاری سخنان خوب می گویند اما کارهای بد انجام می دهند» (۵۳a). «ابلهان به هنگام بدبختی سر عقل مى آيند» (۵۴). «پيش از عمل، انديشيدن بهتر است تا سپس پشيمان شدن» (۶۶). «تأخير مداوم مانع انجام دادن كارهاست» (۸۱). «بسياري كسان، چون دوستانشان از توانگری به تنگ دستی درآیند، از آنها کنارهگیری میکنند» (۱۰۱). «ترس چاپلوسی می آورد نه ارادهی خوب» (۲۶۸). و مانند آن. بعضی از این پارهها اصیل نیستند، مانند ۶۴، ۶۵، ۱۷۱، ۲۳۶ (انعکاسی از هراکلیتوس، یارههای ۴۰، ۱۱۹، ۸۵). بعضی دیگر به گونهای شگفتانگیز سقراطی یا افلاطونی اند. دموکریتوس البته معاصر سقراط، و از افلاطون مسنتر بود، و مى توان استدلال كرد كه بعضى از انديشه هايى كه هميشه داراى ويژگى هاى سقراطی لحاظ شدهاند، ممكن است از دموكريتوس برآمده باشند. اما در نبود هرگونه گواهی خارجی در این مورد، به ویژه گواهی ارسطو، که به رغم ستایش دموکریتوس همیشه سقراط را از این جنبه اصیل می داند، چنین فرضی به شدت تردیدآمیز خواهد بود. پارهی ۴۵ از همه جالبتر است: «ستمگر از ستمدیده بدبخت تر است». (رک: گرگیاس، ۴۷۹e. با این حال، یارهی ۱۹۳ را مقایسه کنید که انتقام را توصیه می کند.) همچنین این پاره ها نیز و جود دارند: «آدمی را تن یا ثروت نیکبخت نمیکند، بلکه درستکاری و فهم کامل» (۴۰، نیز ۷۷ و ۱۷۱؛ رک: دفاعیه، ۳۰b). «هشدار دادن به آن که خودش را عاقل می داند بیهوده است» (۵۲). در ۱۸۱ و ۲۱۴ بر وحدت شجاعت با بقیه ی فضایل تأکید شده است. («شجاع است آن که نه تنها بر دشمن بلکه بر لذات نیز پیروز می شود.») ر ۱۷۳ همان نکته ی مئون، ۸۸۵، را مطرح می شود که چیزهای خوب در اثر نادانی در مورد به کارگیری شایسته ی آنها چیزهای بد می شوند، و در ۱۸۱ عمل درست را با معرفت یکی دانسته شده است. «عشق eros خوب»، که عبارت است از «اشتیاقی بدون گستاخی به زیبایی» (۷۳)، برادر دو قلوی (ژس افلاطونی است. برای گفتههای دیگر، قرینههایی در نویسندگان بعدی یافت می شود. دیلز برای گفتههای دیگر، قرینههایی در نویسندگان بعدی یافت می شود. دیلز اصیل دانسته اند، اما آیا برای تردید در مورد ۱۸۴ دلیل کمتری و جود دارد، پارهای که تعبیر «همراهان بد نزاکت را تباه می سازند»، که مناندر با اثوریپیدس در آن مهیم است و پولس رسول آن را نقل کرده است، در آن آمده است؟ دیلز کرانتس پاره ی دیگری را (بین ۲۸۸ و ۲۸۹) به دلیل داشتن وزن سه بحری وتد مجموع رد کرده اند؛ اما ۲۴۷ را که آن نیز چنین است حفظ کرده اند.

وجود اینگونه موارد باید تردیدهای جدی در مورد اعتبار گزینشگر و کسانی به وجود آورد که درباره ی آنها دلیل مثبت کمتری برای تردید وجود دارد. در حقیقت، تعداد اندکی از آنها را منابع دیگر تا اندازهای تأیید می کنند، اما فقط تعداد اندکی از این پاره ها اینگونه هستند. پاره ی ۳ در گلچین استوبایوس آمده است اما سنکا نیز آن را دو بار به دموکریتوس نسبت داده است. پاره ۱۸۸ از

<sup>4.</sup> Eur. fr. 1024 N, Men. fr. 218 Kock, 1 Cor. 15. 33.

<sup>5.</sup> Tranqu. an. 13.1, De ira 3.6.3.

گلچین استوبایوس را پاره ی ۴ از کلمنت حمایت می کند، و در پاره ی ۲۷۶ همان توصیه در مخالفت با داشتن کودکان آمده است که کلمنت نیز به دموکریتوس نسبت می دهد. (نگا: دیلز \_ کرانتس، ۱۹۷۰) همچنین تعداد اندکی از این پاره ها نشان از هوشمندی یا اصالتی دارند که تا اندازه ای غبار از چهره ی آنها می زداید. پاره ی ۲۲۲ خاطرنشان می کند که مال اندوزی برای فرزند ممکن است فقط شکلی از لئامت باشد، و نمی توان نگرش به جنسیت را در پاره ی ۲۷۱ احساس نکرد، پاره ای که عشق را سنگ محک می داند: «زنی که معشوق است ممکن است بی آن که گناهی داشته باشد شوق پر ورد.» در سنجیدن ارزش معشوق است ممکن است بی آن که گناهی داشته باشد شوق پر ورد.» در سنجیدن ارزش شخص نیت اهمیت کمتری از عمل ندارد. درباره ی یکی دو پاره که گمان شخص نیت اهمیت کمتری از عمل ندارد. درباره ی یکی دو پاره که گمان می رود با نظریه ی اتمی پیوندی دارند پس از این بحث خواهیم کرد. تأثیر فراگیر می رود با نظریه ی اتمی پیوندی دارند پس از این بحث خواهیم کرد. تأثیر فراگیر سخن نشان رهایی است، اما تشخیص وقت مناسب آن خطرناک است» (۲۲۶).

برای نیکمردان سودمند نیست که از کارهای خودشان غفلت کنند و به دیگران بپردازند، زیرا به این ترتیب امور شخصی شان نیز به بدی میگراید. اما اگر کسی اشتغال عمومی را نادیده بگیرد، شهرت او

- پاره بهترین تضمین نویسندهی واقعی آن است.

6. erwtikhn memyin h agapwmenh luei.

ترجمه ی تحت اللفظی: «از سرزنش متعلق به خواهش جنسی بری است». نمی توانم بفهمم چرا دیلز ـ کرانتس این را «درک ناشدنی» خوانده اند یا چرا همه ی ویراستاران گمان کرده اند دیلز ـ کرانتس این را «درک ناشدنی» خوانده اند یا چرا همه ی ویراستاران گمان کرده اند مخالف مرحدوش است. اگر این گفته اصیل باشد، باید قدیم ترین ظهور نظریه ی مخالف ερως – αγαπη باشد.

آسیب میبیند، حتی اگر چیزی ندزددیا بیعدالتی نکند. حتی اگر او آن را نادیده نگیردیا کار غلط نکند، خطر بدنامی و حتی خشونت و جود دارد. خطا اجتناب ناپذیر است، اما بخشوده شدن آسان نیست.

در ملاحظات مربوط به کودکان نیز همین روحیه حاکم است. تربیت آنان امری خطرناک است؛ حتی اگر موفقیت آمیز باشد همراه با تلاش و نگرانی است، و اندوه ناکامی در آن، از اندوه هر چیز دیگر بیشتر است (پارهی ۲۷۵). از این رو نداشتن کودک بهتر است (۲۷۶)، اما اگر به داشتن آنها احساس نیاز میکنید، پذیرفتن کودک دوست بهتر است تا آوردن آن از برای خود. می توانید به جای داشتن کودکی تحمل ناپذیر، از میان آنهایی که می شناسید گزینش کنید داشتن کودکی تحمل ناپذیر، از میان آنهایی که می شناسید گزینش کنید (۲۷۷).

هرگز هیچ ابزاری برای داوری قطعی در این باره وجود نخواهد داشت که فیلسوف بزرگ اتمگرایی تا چه اندازه مسئول این گفتههاست. آنچه را گفتیم، خواننده باید در صفحات آینده به هنگام شاهد آوردن یکی از این گفتهها در باب نظریهی اخلاقی او قطعاً در مد نظر داشته باشد. (مجموعهی «دموکراتس» شامل پارههای ۱۵۵–۱۶۹ در دیلز ـ کرانتس، و فقراتی از استوبایوس، پارههای

از خود پارهها برنمی آید که دموکریتوس تبیین نظام مند و پیوسته ای از نظریه ی اخلاقی در پیش نهاده باشد. ۷ گواهی ارسطو، همانطور که اغلب

گفته اند، در همین جهت است: دموکریتوس طبیعی دان است، و سقراط بنیان گذار فلسفه می اخلاقی است. با این حال چند عنوان اخلاقی در فهرست تراسولوس از آثار دموکریتوس وجود دارد، از جمله یکی در باب اثوثومیا دوسلولوس از آثار دموکریتوس وجود دارد، از جمله یکی در باب اثوثومیا و دوسلولوس که می توان سرخوشی یا خشنودی ترجمه کرد. متا آن جا که او آموزه معینی داشته است، این آموزه عبارت است از تحسین این کیفیت به عنوان غایت داشته است، این آموزه عبارت است از تحسین این کیفیت به عنوان غایت که دیوگنس لائرتیوس نوشته است (۹/۴۵):

او معتقد است غایت عبارت است از سرخوشی. سرخوشی همان لذت نیست، بر خلاف آنکه بعضی به خطا اینگونه پنداشته اند. بلکه چیزی است که نَفْس از طریق آن به آرامش و ثبات می رسد، و ترس و خرافات یا هر انگیزه ی دیگر آن را متزلزل نمی سازد. او این را سعادت و به نام های دیگر نیز می نامد. ۹

- ساختن نظامی از پارههای اخلاقی با «پیوند درونی اندیشه» در آن، مخالفاند. دربارهی دیدگاههای فون فریتس و ولاستوس در پایین بحث خواهم کرد (صص، ۲۲۷ و بعد).
- ۹. همچنین رک: . «A/۲۹ ، Cic. Fin. «حتی اگر دموکریتوس میپنداشت که سعادت حاصل دانش طبیعت (rerum cognitione) است، با وجود این او در نظر داشت که مطالعهی او آرامش ذهن را برایش فراهم آورد. این است تصور او از summum bonum [= خیر اعلی]، که ενθυμια [= سرخوشی] و اغلب αθαμβια [= آثامبیا = بی هراسی] مینامد، یعنی، ذهن رها از ترس. با وجود این هر چند او این نکته را بسیار خوب مطرح کرد، به اندازه ی کافی روی آن کار نکرد، زیرا مطالب اندکی در باب فضیلت گفت، و آن را به روشنی بیان نکرد، این پژوهش —

در میان این نامها نامی است که اییکوروس برگرفته است، یعنی آتاراکسیا (به معنای رهایی از بی قراری)، و آثامبیایا آرامی، ۱۰ و کلمنت در یارهی ۳۱ می گوید که دموکریتوس پاکسازی نفس از انگیزه به وسیلهی حکمت را به درمان بدن به وسیلهی طب تشبیه می کرد. کلمهی پاتوس که در این جا به کار رفته است و در زمینه های روان شناختی به معنای انگیزه یا انفعال است، ۱۱ حوزهی معنایی وسیعی دارد، زیرا به معنی هر راهی است که ذهن بدان طریق تغییر می یابد و شکل می گیرد و یا منفعل می شود. به همین ترتیب احساس نیز از دیدگاه دموکریتوس پاتوس فاعل شناسایی به هنگام به هم خوردن [تعادلش] به وسیلهی رشتهای از اتمهاست، و این امر در افراد فرق میکند، زیرا ساختار هر فرد مطابق با سن و پاتهاش فرق می کند. ۱۲ معانی گوناگون این کلمه به سختی می تواند در ذهن او از یکدیگر گسسته باشد، و هدف زندگی آشکارا پرهیز از هرگونه بی قراری ممکن است، بی قراری ذهنی یا انفعالی نیز البته به اندازهی هر پدیدهی مادی، پدیدهای مادی است. درست است که، احساسات سودمنداند، زیرا اگر به دیوتیموس مبهم اعتماد کنیم، باید آنها را راهنمای به سوی چیزهایی بدانیم که باید جستجو کنیم یا از آنها پرهیز کنیم ۱۳۶ اما می توان بی قراری احساساتی را در حداقل نگه داشت.

<sup>-</sup> بعدها در آتن، نخستین بار به وسیلهی سقراط، پی گرفته شد.

۱۰. ۱۶۷ ۸۱۶۷ و پارهمای ۲۱۵،۴.

۱۱. ولاستوس ( .Ph.Rev ، ۱۹۴۵ ، ۱۹۴۵ می یادداشت ۷) این را معنایی «ارسطویی» می نامد، و این کلمه را در این جا مترادف ۲۰۵۵ می داند. این کار موجب از بین رفتن بسیاری از محتوای آن گفته می گردد. دست کم باید فرض کرد که دموکریتوس اصطلاح کلی تر را برمی گزیند زیرا هر دو معنی را در ذهن داشته است.

۱۲. تئوفراستوس، دربارهي حواس، ۶۴،۶۳،۶۳، نگا: بالا، ص ۱۲۲.

۱۳. سکستوس، بر ضد ریاضی دانان، ۷/۱۴۰. نگا: بالا، ص ۱۵۹. پارهی ۴ (۱۸۸) را باید با این سخن مربوط بدانیم، جایی که گفته شده است که لذت و ضد آن نشان چیزی مفید یا ضد آن است. به عقیده ی من دی. مک گیبون در ۲ερψις در بررسی این یاره بین ۲ερψις ح

این امر مستلزم رعایت کمترین امکان عمل در کارهای عمومی یا شخصی است، و همیشه تواناییهای شخص را خوب حفظ می کند (پارهی ۳).

ویژگی اساسی سرخوشی، هارمونیا و میانهروی و اندازه نگه داشتن است. سرخوشی عبارت است از توانایی تمیز و تشخیص بین لذات، که دموکریتوس می گوید، چیزی بهتر یا مفیدتر از آن برای انسان نیست (استوبایوس، A۱۶۷؛ رک: یارهی ۲۳۳). سرخوشی در اثر میانهروی در لذات و زندگی متعادل دست می دهد: لذات را نباید نادیده گرفت یا در آنها زیاده روی کرد (پارهی ۱۹۱). خودداری در تعدادی از پارهها تحسین شده است (۲۰۸، ۲۱۰، ۲۱۱، ۲۱۴، ۲۹۴). خودداری لذت را می افزاید (۲۱۱)، و دیریاب بودن لذات خشنودی از آنها را افزایش می دهد (۲۳۲). نیاز به تمیز دادن لذات نیز در یارهها آمده است (۷۱، ۷۴، ۲۰۷). در یکی از گفتههای موجود در استوبایوس حتی آمده است که برای رسیدن به خوشی، انسان نباید لذت را در چیزهای فانی بجوید. ۱۴ فلسفهی سرخوشي آشكارا غير از لذتگرايي عاميانه است: بلكه بيشتر حاكي از «هنر اندازهگیری» در لذات است، چیزی که سقراط در یر وتاگوراس افلاطون خودش را قهرمان آن میداند. این [تفسیر] دست کم با بسیاری از گفتههای منسوب به دموکریتوس ناسازگار نیست، گفته هایی که، چنانکه دیدیم، با حزم و راه میانهی سالم به گونهای به شدت جانبدارانه و محافظه کارانه مطابق اند. او باید همانند سقراط با جاهطلبی مهار ناشده و طمع كاليكلِس مخالف باشد، همانگونه كه این امر همچنین در ستایش وی از فضیلت قدیم هلنی آیدوس نشان داده شده

<sup>-</sup> و ηδονη خلط کرده است. رک: آلفیری، ۲۵۴ ، ۲۵۴، یادداشت ۶۴۰.

است، یعنی احساس درونی احترام برای آنچه مستحق احترام است و پرهیز از انجام دادن کار بد به عنوان کار بد نه از ترس مجازات. ۱۵ عزت نفس و شرم باید شخص را از انجام دادن کار بد باز دارد، حتی اگر کسی آن را نداند (پارههای شخص را از انجام دادن کار بد باز دارد، حتی اگر کسی آن را نداند (پارههای ۱۲۴۴، ۱۲۶۴، ۱۲۴۴). او در اینجا در مقابل نگرش بعضی از سوفسطاییان معاصرش، مانند کریتیاس، موضع محکمی میگیرد، که میگفت خدایان ساختگیاند زیرا ترس از تنبیه آنها تنها راه ممکن برای جلوگیری از انجام دادن کارهای بد در خلوت است. ۱۴ او همچنین در باب یکی از مسایل اندیشهسوز اخلاق معاصر نیز اظهار نظر کرده است، یعنی در باب نقش گرایش طبیعی و آموزش به ترتیب در تولید فضیلت. آموزش و پرورش نقش رهبری دارد، ۱۷ اما آموزش به واقع می تواند خلق و خوی طبیعی آدمی را تغییر دهد به گونهای که فضیلت طبیعت دوم او گردد (پاره ۱۳۵۰).

دموکریتوس در همهی این مباحث نشان می دهد که نه تنها اوج خط مؤثر طبیعی دانان ایونی است بلکه همچنین معاصر سوفسطاییان و شریک فعال در مباحثات مربوط به طبیعت و رفتار انسان است، مباحثاتی که در اواسط و دهههای آخر سده ی پنجم، به ویژه در آتن، مرکز صحنه ی فلسفی بود. این حقیقت همچنین از پارههای مربوط به اندیشه ی سیاسی و امور عمومی نیز برمی آید، اندیشه و اموری که مورد توجه او بود زیرا «خشنودی» مستلزم این

### ۱۵. برای بحثی در باب αιδωs (آیدوس) نگا:

C.E. von Erffa, Asows und verwandte Begriffe, 1937.

۱۸۱. کریتیاس، پارهی ۲۵ دیلز ـ کرانتس. مسئلهی λαθρη αμαρτανειν نیز در پارهی ۱۸۱ در در پارهی ۱۸۱ در استوبایوس همین دیدگاه از کریتیاس نقل شده است (پارهی ۹ دیلز ـ کرانتس).

۱۷. پارهی ۲۴۲. در استوبایوس همین دیدگاه از کریتیاس نقل شده است (پارهی ۹ دیلز ـ کرانتس.

است که تا آنجا که ممکن است باید کمتر با این امور درگیر شویم. در یونان سدهي پنجم هيچكس از تأثير اينها در امان نبود، اما او دست كم توانست اظهار کند که ستیزهی داخلی، شر تمام عیار است (۲۴۹)، و تنها از راه روحیهی هماهنگی درونی است که شهر میتواند به چیزی در صلح و یا در جنگ دست یابد (۲۵۰). او در فقرهی مهمی (۲۵۵) می گوید که وقتی طبقهی برتر در مورد فقیران سخاوتمند و یاری رسان و مهربان باشند شفقت و اتحاد و رفاقت و یاری متقابل به حاصل آمده سود بیحساب خواهند داشت. او دموکرات است و فقر در دموکراسی را از رفاه در تحت فرمانروایی استبدادی بهتر می داند (۲۵۱). حکومت خوب همه چیز است (۲۵۲) و در فن سیاست باید به خوبی مهارت یافت (۱۵۷). فرمانروای بد را باید سرزنش کرد، اما فرمانروای خوب را نباید آن اندازه ستایش کرد زیرا او تکلیفی را انجام میدهد که از برای آن انتخاب شده است. ۱۸ احساسات انسانی او (آیا می توان گفت مانند احساسات افلاطون؟) تنها بر شهروندان پیرو قانون در درون دولت خودش اطلاق می شود. دشمنان خارجی و به هم زنندگان آرامش مانند دزدان و قاچاقچیان را باید بدون احساس گناه و پشیمانی از بین برد (۲۵۹، ۲۶۰).

دموکریتوس به عنوان فرزند زمانش مجبور بود نشان دهد که در اختلاف نظر مربوط به «قانون» در مقابل «طبیعت»، جانب کدام را میگیرد. آیا شخص باید به نوموس (عرف یا قرارداد متبلور شده در قانون) تن دهد یا از فوسیس، یعنی

۱۸. پاره ی ۲۶۵. این پاره آهنگ خاصی دارد به گونه ای که شخص را بر آن می دارد که آن را اصیل 
مداند، اما اگر چنین باشد، پس سخن کالیکلسی در پاره ی ۲۶۷ κρεσσονι ۲۶۷ 
(۲۶۷ با باید به اما اگر چنین باشد، پس سخن کالیکلسی در پاره ی ۴۸۳۵ (رک: افلاطون، گرگیاس، ۴۸۳۵)، 
پا باید به غلط به او نسبت داده شده باشد و یا این که دموکریتوس آن را به گونه ای جدلی گفته و 
پا باید به غلط به او نسبت داده شده باشد و یا این که دموکریتوس آن را به گونه ای جدلی گفته و 
پا باید به غلط به او نسبت داده شده باشد و یا این که دموکریتوس آن را به گونه ای جدلی گفته و 
پا باید به غلط به او نسبت داده شده باشد و یا این که دموکریتوس آن را به گونه ای جدلی گفته و 
پا باید به غلط به او نسبت داده شده باشد و یا این که دموکریتوس آن را به گونه ای در باره کار برده است (مانند ۱۸۱۷).

طبیعت، که بعضی از سوفسطاییان در مقابل قانون عَلَم می کردند، پیروی کند؟ از دیدگاه سوفسطاییان، تسلط حق طبیعی قوی است، و قانون و عرف تنها ابزاری است برای مانع شدن از این امر به نفع ضعیف (مترادف با زیردست). دموکریتوس در نظریهی فیزیکیاش در این جهت آن اندازه پیش رفت که نوموس را در مقابل واقعیت قرار داد. ادراکات حسی ما تنها از راه نوموس (قراردادی، یا در باور عمومي) وجود دارند، در صورتي كه در واقعيت تنها اتمها و خلاً وجود دارند (یارهی ۹، بالا، ص ۴۴۰). اما در زندگی عملی (همانطور که تا اکنون انتظار می رفت) او این مقابله را در معنای محدودتر قانون معتقد بود. «پیروی از قانون و از فرمانروا و از عاقل تر، درست است» (۴۷). «شخص «خوشنود» به آنچه قانونی و درست است گرایش دارد» (۱۷۴). «محدودیت اعمال شده بر آزادی فردی از سوی قانون تنها از برای این است که مردم به یکدیگر ستم نکنند» (۲۴۵). «هدف قانون سود رساندن به زندگی انسان است، اما قانون فقط زمانی می تواند این کار را انجام دهد که مردم خواستار پذیرش سودمندی های آن باشند: قانون مزیتاش را برای کسانی آشکار میکند که از آن پیروی کنند» (۲۴۸). پس قانون هرچند خوب است، كاملاً مؤثر نيست زيرا كسى را به زور نمى توان فاضل ساخت، بلكه این کار تنها از راه متقاعد ساختن مقدور است. «آن که تشویق و کلمات مجاب کننده به کار می برد نشان می دهد که در تبلیغ فضیلت از آن که به قانون و زور متوسل می شود قوی تر است؛ زیرا کسی که از طریق قانون از بدکاری منع شود، احتمالاً در خفا به گناه خواهد افتاد، اما كسى كه به انجام دادن تكليفش متقاعد شود بعید است در خلوت و جلوت خطا کند. بنابراین کسی که از سر خردمندی و معرفت کار درست میکند هم دلیر است هم درستاندیش» (۱۸۱).۱۹ جایگاه

۱۹. افلاطون در قوانین (۸۹۰ b-d) تأکید کرده است که وظیفهی قانونگذار بیشتر مجاب کردن است تا ترساندن.

عالی نوموس به ویژه از این توصیه برمی آید که نباید وسوسه شد که از سر اندیشه ای که کسی آن را نخواهد دانست کار بد انجام داد. ملکهی شرافت نفس که این کار را غیرممکن می سازد «باید به عنوان نوموس (قانون) در روح جای بگیرد» (پارهی ۲۶۴). در این جا پشوخه محور وجود اخلاقی و عقلانی است چنانکه در سقراط این گونه است، و نوموس بسیار از این معنی به دور است که صرفاً قرارداد یا عقیده ی ذهنیی باشد که در آن معنی، در فلسفه ی طبیعت اتمی، در مقابل واقعیت قرار گرفته بود."

تلفیق نظریهی فیزیکی و اخلاقی دموکریتوس را أ. گیلبرت در ۱۹۱۱ پیش نهاد، اما این کار او چندان موفقیت آمیز نبود. در این باب استدلالهای اخیر فون فریتس و ولاستوس بیشتر مؤثر بوده اند. ۲۱ سخن ما در این مورد باید کوتاه باشد. می دانیم که احساس و حتی اندیشه به تغییر فیزیکی حاصل از حرکت و آرایش دوبارهی اتمها بستگی دارد. از آن جا که خود نفس یک ترکیب اتمی است، تنها زمانی سازگار سخن گفته ایم که فرض کنیم منش به همین شیوه شکل می گیرد، و در زبان دموکریتوس چیزهایی وجود دارد که این فرض را پیشنهاد می کند.

۲۰. اپیفانیوس مسیحی (سده ی چهارم)، در ردیه ی خویش بر ملحدان، به دموکریتوس وضعیتی متناقض نسبت می دهد (۳/۲/۹، دیلز ـ کرانتس ۶۸۸۱۶۶): «او می گوید که قوانین ابزارهای بدی هستند، و انسان خردمند نباید بر آنها گردن نهد، بلکه باید در آزادی زیست کند.» این سخن اپیفانیوس بدفهمی کامل است (رک: ۱۲۹ ، ۱۲۹ ، یادداشت ۴؛ آلفیری، آلفیری، ۱۲۷۷ مخن ایداداشت ۱۰ و شاید منشأ آن این بوده است که دموکریتوس اعتبار مطلق قانون را منکر بود و تأکید می کرد که قانون نمی تواند مانع بدکاری پنهانی باشد، بدکاری که تنها درمان آن سحوماً پذیرفته شده ی آن است. نیز نگا:

Langerbeck, Δοξις, p. 55.

21. Gilbert, Gr. Religionsphil. 457-78; von Fritz, Philos. und sprachl. Ausdr. 32 ff.; Vlastos in Ph. Rev. 1945 and 1946. Cf. Alfieri, Atom. Id. 196 f.

ترکیبهای کلمه ی rhythmos ، که در اصطلاح شناسی دموکریتوس به معنای «شکل» است (بالا، ص ۳۵)، در زمینههای اخلاقی به کار رفته اند، درست همانگونه که در حوزه ی معرفت، عقیده به عنوان «شکلگیری دوباره» توصیف شده است (ص ۱۵۸). تفسیر او از مسئله ی رایج رابطه ی بین خلق و خوی طبیعی و آموزش و پرورش، اینگونه تعبیر شده است: «طبیعت و آموزش و پرورش مشابه اند: پرورش انسان را دوباره شکل می دهد، و از طریق شکل دادن دوباره طبیعت او را می آفریند.» ۲۲ ابلهان را داده های بخت «شکل می دهد»، اما مردم فهیم را داده های حکمت. ۲۲ ولاستوس همچنین این نکته را مطرح کرده است که کلمات مربوط به «گردش و ستریس» ( ترویه به به را داده های خوی تیز اطلاق در مورد موقعیت اتمها به کار برده است، همچنین بر کیفیات اخلاقی نیز اطلاق شده اند. ۲۴ با این حال، قوی ترین شاهد نظریه های فون فریتس و ولاستوس در باری خشنودی ضروری اند زیرا زیادی یا کمبود لذات معتدل و زندگی متعادل بارای خشنودی ضروری اند زیرا زیادی یا کمبود لذات «موجب دگرگونی و پدید

#### ۲۲. پارهی ۳۳:

η φυσις και η διδαχη παραπλησιον εστι. και γαρ η διδαχη μεταρυσμοι τον ανθρωπον, μεταρυσμουσα δε φυσιοποιει.

فقط یونانی می تواند قرینه ای کامل برای اصطلاح فیزیکی بیاورد. رک: αναγκη τα σχηματα μεταρρυθμι<math>εσθαι

در ۱۳۲ A.

۲۳. پارهی ۱۹۷ (ρυσμουνται).

آمدن جنبشهای بزرگ در نفس می شود؛ و نفسهایی که در اثر دگرگونیهای بزرگ به جنبش آیند نه استواراند نه خوشنود». زبان این پاره، همانطور که فون فریتس می گوید، به سختی می تواند استعارهای باشد. اضطراب و پراکندگی اتمهای نفس مخل آرامش ذهن است. ۲۵ به همراه این شاهد کافی است نشان داده شود که دموکریتوس حتی به هنگام نوشتن در باب رفتار و غایتِ زندگی، ماده گرایی کلی اش را فراموش نمی کند. اما این کار برای تبیین این که او تا به کجا پیش می رود، یا او تا چه اندازه در کوشش برای تلفیق نظام مند این دو موفق بود، کفایت نمی کند.

276. Von Fritz, op. cit. 35; Vlastos, Ph. Rev. 1945, 582-4.

می توان با μεταπιπτον در این پاره، عدم ثبات موضوع دانشمان را مقایسه کرد، κατα τε σωματος διαθηκην και των επεισιοντων και αντιστηριθοντων  $\mu$  μεταπιπτον  $\mu$  (پاره ی ۹).

درباره ی این فعل نگا: .Dyroff, Demokritstudien, 84, n.2.



نتيجه

در گزارش لئوكيپوس و دموكريتوس كوشش ما اين بود كه انديشههاى آنها را در پرتو فرضهاى زمانشان و در پرتو مسايل فلسفيى كه با آنها مواجه بود تبيين كنيم. اين كوشش، همچنين بهترين اساس هرگونه مقايسه با تحولات بعدى نظريهى اتمى ماده است. به عمل آوردن چنين مقايسهاى به صورت كافى، مستلزم دانش عميق از فيزيك تا به امروز، و بررسى مفصل تغيير نظريهها در طول سدههاست. از ديدگاه نيوتن و فيزيك كلاسيك سدهى نوزدهم، اتمها

۱. مدعی نیستم که مطالعات گستردهای در باب این موضوعات دارم، یا قادرم آنها را کاملاً بفهمم؛
 اما نوشته هایی که روشنگر یافتم اینهایند:

Toulmin and Goodfield's Architecture of Matter

(به ویژه به همراه کتاب شناسی های سودمندش)،

van Melsen's From Atomos to Atom, von Weizsäcker's World view of Physics, و نوشته های گوناگون و رنه هایزنبرگ:

(Philosophical Problems of Nuclear Science, The Physicist's Conception of-

اساساً همان بودند که برای دموکریتوس بودند: واحدهای نهایی ماده، که سخت و نفوذناپذیر و دارای وزن محسوس و تغییرناپذیر بودند. اما به زودی عدم کفایت خود این واحدها، با تنها فرض اضافی خلاً یا «ناموجود»، برای تبیین پیچیدگی یدیدهها آشکار شد. از دیدگاه دموکریتوس کنش از دور غیرممکن بود، و هر چیزی باید از طریق تماس واقعی و درگیر شدنها و جدایی اتمهای دارای اشکال متفاوت تبیین می شد. این فرض نشان دهنده شجاعت و هوش بود، اما به واقع فقط توانست سادهترین فرایندهای فیزیکی را تبیین کند. پیچیدگیهای تغییر شیمیایی، و اشکال برتر سازمندی و فعالیتهایی که به حیات و آگاهی منجر می شوند، نیاز به فرایندهای ظریف تر و معرفی نیروهای قادر به عمل از فاصلههای بزرگ تر یا کوچک تر را ثابت کرد. دانشمندان از نیوتن به این سو دربارهی میدانهای نیرو سخن گفتهاند . میدان گرانشی، الکتریکی، مغناطیسی، و میدانهای دیگر ـ و این میدانها مستلزم تصورات پیوستگی و كنش از دور هستند، اما اصطلاحات اتميان، كه مسايل فلسفى خود آنها در پیش مینهاد، مانع هر دوی این تصورات بودند. با این همه، ساختار اتمی خود ماده اساساً تغییر نایافته باقی ماند؛ نیروهای عمل کننده بر آن را، هر چند ماهیت دقیق آنها مشکلاتی بار آورد، هنوز جدا از مادهی عمل شده بر آن می دانستند. الغاى واقعى اين تمايز در سالهاى اخير، يعنى تغيير حالت موجودات فيزيك ذرهای از ذرات پایدار به آنچه بعضی ترجیح میدهند وقایع بنامند، ۲ بود که مفاهیم فیزیک جدید را با مفاهیم دموکریتوس به گونهای بنیادی متفاوت ساخت. با این همه باید پیش از گذشتن از این موضوع گفته شود که اتمگرایی دموکریتوسی تنها شکل اتمگرایی نیست که فلسفهی یونانی برای ما به ارث

-> Nature,

و سمپوزیوم طبیعیات جدید که او با بورن و شرودینگر و ایوگر در آن شرکت داشت). 2. E.g. M. Capek in J. of Philos. 1960, 292. گذاشته است. دست کم به عقیدهی هایزنبرگ اتمگرایی ریاضی تیمانوس افلاطون نزدیک ترین شکل اتمگرایی یونانی به مفاهیم جدید است.

تنها محقق کلاسیک نیست که تحت تأثیر دیدن اتمگرایی قدیم در زمینه ی زمان خود آن قرار دارد. از میان دانشمندان و فیلسوفان علم جدید، فون وایتساکر بر منشاء اتمگرایی در انکار الیایی صیر ورت و تغییر تأکید می کند، تولمین مسایل مابعدالطبیعی در باب وجود و ناوجود را علت محدودیتهای اتمگرایی قدیم می داند، مسایلی که نظریه پرداز قدیم مجبور بود آنها را حل کند (و اضافه می کند که علم تنها به بهای به تعویق انداختن مسایل مابعدالطبیعی توانسته است از محظور رهایی یابد)؛ و پوپر مسئلهی اصلی مکتب الیایی، و همینطور مکتب دموکریتوس را، فهم عقلانی تغییر می داند، که «هنوز هم مسئلهی بنیادی فلسفهی طبیعی است». "در نتیجه می توان از بعضی از مسایل فلسفی نام برد که اتمیان یا آنها را برای نخستین بار مطرح کردند، و یا دست کم جداً به آنها پرداختند و آنها را گریزناپذیر ساختند. بیشتر در طرح و صورت بندی پرسش هاست تا فراهم آوردن پاسخهای معین، که پر ثمری تأملات نظری سدههای ششم و پنجم به چشم می خورد.

روشن است که اتمها فرضیه ی عقلانیی برای تبیین پدیدارها هستند. این امر بی درنگ پرسشی در ذهن فیلسوف مطرح می کند. آیا اتمها تنها به دلیل اندازه ی کوچکشان به لحاظ فیزیکی و تجربی ادراکناپذیراند، یا این که چون غیر از ساختارهای عقل نیستند، بنابراین مطلقاً و بر طبق نظریه ادراکناپذیراند؟ دیده شده است که اینگونه ساختارهای نظری در دورههای گوناگون، تا تصویر

<sup>3.</sup> Von Weizsäcker, World View, 38f., Relevance of Science, 61 f.; Toulmin, Architecture of Matter, 72; Popper, Conj. and Ref. 79-81.

<sup>[</sup> کتاب پوپر به فارسی ترجمه شده است: حدس ها و ابطال ها، ترجمه ی شادروان احمد آرام، شرکت سهامی انتشار، تهران، ۱۳۶۳، صص ۱۰۱-۹۷.]

ریاضی جهان از دیدگاه فیزیکدان سدهی بیستم، ابزارهای ارزشمندی برای پیشرفت علمی بودهاند. پلانک می گوید که این تصویر ریاضی «صرفاً ساختاری عقلانی، و نا اندازهای مِن عندی است». این تصویر «حاصل تخیل ماست و موقت و تغییر پذیر است ... و محصول مصنوعی انسان است .» ۴ با وجود این ، از طریق اطلاق آن، به درک عمیقتری از خود جهان فیزیکی دست می یابیم. دکتر تولمین در بحث جالبی دربارهی دموکریتوس به ابهامی در وضعیت اتمها توجه می کند. «او گاهی به گونهای سخن می گوید که گویا تنها کوچکی اندازهی آنهاست که مانع این می شود که آنها را ببینیم یا احساس کنیم. در مواقع دیگر، استدلال می کند که اتمها از حواس ما می گریزند و باید هم بگریزند.» من نمی پذیرم که جملهی «انسان از واقعیت جدا افتاده است» (پارهی ۶، بالا، ص ۱۵۸) ضرورتاً متضمن ادراكناپذيري مطلق يا نظري اتمها باشد، اما اين سخن مكرر در مراجع ما كه اتمها كيفيات محسوس ندارند، ممكن است همان مطلب را بگوید. (نگا: به ویژه بالا، ص ۳۶ با یادداشت ۷.) نتیجهگیری تولمین این است که دموکریتوس از هر دو تفسیر استفاده کرده است، همانطور که ائودوكسوس ممكن است همين كار رابا فرضيهي كرات آسماني در ستاره شناسي انجام داده باشد. ٥ احساس خود من این است که دموکریتوس آن اندازه از مسئله آگاه نبوده است که از این کلمات برمی آید. شاید تا زمان افلاطون و ارسطو به سختی ممکن بوده است تمیز بین وجود محسوس و وجود معقول مطرح شده باشد. (مقایسه کنید با آنچه در بالا، ص ۱۵۴، در باب رویکرد دموکریتوس به پدیدارها گفته شد.) در هر صورت این سخن درست نیست که، اتمهای دموکریتوس، علاوه بر آن که بسیار ریزتر از آناند که دیده شوند، «فقط در حرف

<sup>4.</sup> Philos. of Physics, 50, 68, 69.

۵. تولمین، همان، ۵۸ و بعد. در مورد ائودوکسوس همچنین نگا: پوپر، همان [ترجمهی فارسی]، ۱۲۳ ، یادداشت ۶.

موجوداند، زیرا آنچه را در جهان واقعیت دارد می توان تنها از طریق فرضیه و استنتاج عقلانی کشف کرد». منطق دموکریتوس البته این نیست، او کسی است که درسش را از الیاییان آموخت: آنچه از طریق استنتاج عقلانی به دست آید، تنه چیزی است که وجود مطلق و بی قید و شرط دارد. در عین حال چنین چیزی به جهان فیزیکی ـ یعنی، مادی ـ متعلق است، زیرا از دیدگاه او چیز دیگری وجود ندارد.

هرچند آناکساگوراس مفهوم بینهایت کوچک را در پیش نهاد (جلد ۸ فارسی، ص ۴۷)، احتمالاً درست است که لئوکیپوس و دموکریتوس بودند که «مسئلهی تقسیمپذیری نامتناهی ماده را مسئلهی اساسی فلسفه ساختند». این دو اندیشمند دو نظریهی رقیب اتمی و پیوستگی را که تا امروز دوام آوردهاند ایجاد کردند. طولی نکشید که رواقیان دیدگاه مخالفی در پیش نهادند که مدعیاند «نخستین نظریهی سازگار و استادانه دربارهی پیوستگی ماده است»، مونظریهی پیوستگی در طول سدههای بسیاری رقیب موفقی برای نظریهی اتمی بود. همچنین، انکار صریح وجود هر چیزی به جز چیزهای سفت و نفوذناپذیر، یعنی انکار هر چیزی به جز «ماده» در سخت ترین شکل آن، از سوی این دو متفکر، فیلسوفان را نخستین بار با مسایل مطرح شده از طریق فلسفهی

6. Von Weizsäcker, World View, 38.

۷. نگا: تولمین، همان، «نظریه های پیوستگی ماده» در ضمیمه، و نتیجه گیری او در ص ۳۰۲: «در سطح عادی، نظریه های اتمگرایی و پیوستگی به عنوان دو رقیب آغاز شدند؛ در سطح مولکولی، دو نظریه ای هستند که هر کدام مسئولیت خاصی دارند؛ در سطح الکترونی، این دو نظریه در نظریهی واحد مرکبی در هم ادغام شدند.»

8. Sambursky, Physics of Stoics, 44.

همچنین نگا: مقالهی او تحت عنوان.

«Atomism versus Continuum Theory in Ancient Greece»

در Scientia, 1961.

مادهگرایانه آشکارا مواجه ساخت. فیلسوفان مجبور بودند انتخاب کنند که آیا مادهگرای باشند یا نه، و برای توجیه انتخابشان استدلال آورند. از این جنبه، حالت ابهام ذهن آناکساگوراس دیگر امکان نداشت. لئوکیپوس و دموکریتوس با شجاعت عقلانی خاصی کوشیدند حتی حیات و آگاهی و اندیشه را نیز به کنش متقابل اتمها در برخورد با یکدیگر فرو بکاهند. آنها شکست خوردند،<sup>۹</sup> اما از طریق نشان دادن این که حتی با این مفاهیم ابتدایی که آنها در اختیار دارند تا چه اندازه می توان پیش رفت، همهی کسانی را که در اعصار بعدی تحت تأثیر تصور ماشینی از انسان بودند دلگرم ساختند: آیا انسان صرفاً ماشینی پیچیده تر و بسیار تحول یافته تر از آن نیست که منابع عقلانی و تجربی اتمیان به آنها اجازه مى داد فرض كنند؟ ثنويت ذهن / مادهى دكارتى به نظر آنها پشت يا زدن به اصل بود، همان اصلی که ژولی یَن دو لامتری Julien de la Mettrie در سدهی هیجدهم دوباره آن را با این کلمات تأیید کرد: «پس بگذارید نتیجه بگیریم که انسان یک ماشین است، و این که کل جهان از جوهر [ماده] واحدی تشکیل شده، و دستخوش دگرگونی های متفاوت است.» انتخاب بین ساخت و کارگرایی mechanism و غایتانگاری نیز به این مسئله مربوط است. آیا کارکرد به وسیلهی ساختار معین می شود یا ساختار به وسیلهی کارکرد؟ آیا ماده خودش را بی هدف به صورت اندامهایی در می آورد که پیچیدگی و ظرافت و انطباق پذیری شگفت انگیزی با هدف دارند، یا این که این نظم و ظرافت را عامل عقلانیی که بر اساس طرحی کار میکند از خارج بر ماده تحمیل میکند؟ به

۹. این شکست شاید اجتناب ناپذیر بود. «در منطق درونی نظریهی اتمی محض چیزی و جود دارد
 که آن را از حل مسایل مربوط به سازمندی و فعالیتهای هدایت شده محروم میکند» (تولمین، همان، ۶۴).

تعبیر دیگر، آیا جهان زنده بر اساس جهان غیر زنده درست شده است، یا به طریقی دیگر شکل گرفته است؟ این مسئله را ماده زندهانگاری واقعاً مطرح نکرد، همچنین دین سنتی یونانی نیز، بر خلاف مسیحیت، آن را عنوان نکرد. آناکساگوراس و عملی تر از او دیوگنس آپولونیایی تمایل داشتند که نظم ماده را ناشی از عقل بدانند، اما دموکریتوس بود که نخستین بار فیلسوفان را وادار ساخت تا جانب توضیح مفصل او دربارهی نظامی را بگیرند که در آن عقل و جهتگیری و هدف پدیدارهای ثانویای بودند که در آخرین مرحله از برخورد و درگیری ذرات بیجان منفرد به حاصل می آیند و نه از چیزی دیگر. اکنون این مسئله مطرح بود و دیگر نمی شد آن را نادیده گرفت. واکنش در مقابل آن فوری بود. در صفحات آثار معاصر جوان تر دموکریتوس، یعنی افلاطون، هر چند هرگز اسم دموکریتوس نیامده است، می توان خصومت شدیدی را احساس کرد که او و کسانی که مانند او می اندبشیدند به بار آورده بودند. دموکریتوس و افلاطون نخستین بار بر سر چیزی مجادله کردند که هنوز هم تداوم دارد و هرگز نمی توان نخستین بار بر سر چیزی مجادله کردند که هنوز هم تداوم دارد و هرگز نمی توان نخستین بار بر سر چیزی مجادله کردند که هنوز هم تداوم دارد و هرگز نمی توان نخستین بار بر سر چیزی مجادله کردند که هنوز هم تداوم دارد و هرگز نمی توان به وسیله ی عقل و مشاهده ی تنها درباره ی آن تصمیم گرفت.

مسئله این بود که آیا واقعیت از طریق نظریه قیاسی باید کشف شود یا از طریق مشاهده؟ یا بیشتر اینکه، اهمیت نسبی هریک از آنها در جستجوی واقعیت چیست؟ هیچکس به جز پارمنیدس این جسارت را نداشته است که کلاً به نظریهای تکیه کند که با تجربهی حسی آشکارا متناقض است، و حتی او نیز، وقتی «حقیقت» را بیان کرد، خودش را مجبور یافت (انگیزههایش هرچه که بود) که توصیف مفصلی از منشاء و ساختار «کاذب»، یعنی جهان پدیداری، به سخنانش در باب حقیقت ضمیمه کند. دموکریتوس با تشخیص دادن دو گونه شناخت از یکدیگر، در این مسئلهی روش علمی سهمی ثابت دارد. پدیدارها و واقعیت به گونهای به هم مربوطاند که تصویر متغیر اولی تأثیری است که واقعیات ثابت در حواس ما میگذارند، واقعیاتی که هم بدنهای خود ما و هم جهان

خارج، از آنها تشکیل شده اند. در نتیجه این اصل ثابت شد که پژوهشگر باید از پدیدارها شروع کند، و هرچند واقعیت در ورای آنهاست و به وسیلهی نظریه به دست می آید، تنها نظریهی پذیرفتنی آن است که با پدیدارها متناقض نباشد، بلکه آنها را تببین کند: " «پدیدارها منظر نادیده ها هستند.» اولین بیان تمایز بین آنچه بعدها به عنوان کیفیات «اولی» و «ثانوی» شناخته شدند و از دیدگاه دموکریتوس به ترتیب موضوع دانش «مشروع» و «نامشروع» هستند، به این مطلب مربوط است. این اساساً تمایزی است که رواج یافتن دوبارهی آن را به لاک نسبت داده اند، هرچند گالیله آن را به روشن ترین بیان ممکن مطرح ساخته بود، " و تمایزی است که برکلی و هیوم آن را به نفع این نتیجهی شکآورانه کنار گذاشتند که کیفیات به اصطلاح نخستین درست به اندازه یکیفیات ثانوی گذاشتند که کیفیات به اصطلاح نخستین درست به اندازه یکیفیات ثانوی دهنی اند. یک بار دیگر می بینیم که گام نخست مباحثه ای طولانی را اتمیان دهنی پنجم پ.م. برداشته اند.

#### پيوست

## تقسیمناپذیری و اتمها

در زمانهای اخیر بحث زندهای در باب این مسئله مطرح بوده است که آیا اتمهای لئوکیپوس و دموکریتوس، به دلیل داشتن اوصافی از قبیل سختی و نفوذناپذیری، تنها از لحاظ فیزیکی تقسیمناپذیر (نا ـ تقسیمپذیر، a-tomic)اند، یا همچنین از لحاظ منطقی و ریاضی نیز چنیناند. این بحث هنوز هم ادامه دارد. به ویژه استاد گرگوری ولاستوس مدرکی را باز بررسی کامل کرده است که از

۱۱. پوپر این نکته را خوب بیان کرده است (همان، [ترجمهی فارسی]، ۱۰۲)، پوپر اضافه میکند: «این فلسفه همچون بنیادی برای گسترش کامل فیزیک باقی ماند، و پیوسته به معارضه با همهی تمایلات «نسبی نگرانه» و «پوزیتیویستی» ادامه داده است.»

۱۲. نگا: نقل قول موجود در تولمین، همان،۱۷۵.

آنها نتیجه می گیرد که اتمهای دموکریتوس به دلایلی فیزیکی تقسیم ناپذیراند، اما به عنوان بخشهای پیوستار گسترده ی سه بُعدی، یعنی اگر از لحاظ ریاضی نگریسته شوند، به طور نامتناهی تقسیم پذیراند. مدرک فوق پیچیده و گاهی متعارض است، و مدعی نیستم که آخرین حرف را درباره ی آن می گویم. آنچه در پی می آید باید با این شرط خوانده شود.

در متن کتاب بر آنچه از نظر آبدراییان نخستین شرطی بود که اتمهای شان باید برآورده می کردند، یعنی قوانین وحدت الیایی (به ویژه پارمنیدسی)، تأکید کردم. آنچه واحد است باید از هرگونه امکان تغییر آزاد باشد، مستعد افزایش و کاهش نباشد، پُر و پیوسته و تقسیمناپذیر باشد. چنین چیزی یک کل واحد و بدون اجزاست، زیرا بر اساس ابتدائی ترین دلایل منطقی، واحد و کثیر اوصاف متضادی هستند که بر چیز واحدی اطلاق نمی شوند. از این رو این استدلالها اعم از این که متفکران پخته یا دارای ذهن ریاضی را ارضا بکند یا نکنه، اتمها از دیدگاه لئوکیپوس و دموکریتوس هم از لحاظ منطقی و هم از لحاظ فیزیکی دیدگاه لئوکیپوس و دموکریتوس هم از لحاظ منطقی و هم از لحاظ فیزیکی و دارای نقسیمناپذیر و فاقد اجزایند، هرچند هریک از آنها جسم فیزیکی و دارای اندازه ی خاصی است. تقسیمپذیری نامتناهی ماده متقاعد کننده نبود.

مهمترین مدرک در این باره در ارسطو، کون و فساد، ۳۱۶a۱۴ و بعد، پاسخ «نقطه به نقطه»ی دموکریتوس به الیاییان است. اگر جسم «سراسر» (παντη) تقسیم پذیر است، فرض کن که اینگونه تقسیم شده باشد. چه چیزی بر جای میماند؟ آیا مقدار؟ نه، زیرا اگر چنین باشد، باز میتواند تقسیم شود. بنابراین تقسیم پذیری نامتناهی مستلزم این است که مقادیر از نامقادیر پدید آیند (۳۱b۶

<sup>1</sup>۳. پوپر، حدس ها و ابطال ها [ترجمه ی فارسی]، ص ۱۰۳؛ این را که فقره ی مذکور در کون و فساد بازسازی استدلال های دموکریتوس است، بارها نشان داده اند، نخست هامر \_ جنسن، همان، ۱۱۹ و بعد، نیز رک: آلفیری، Atom. Id، لوریا، همان، ۱۲۹ و بعد، ۱۳۵. ماؤ Mau در این باره شکه هایی مطرح کرده است در، همان، ۲۵ و بعد.

دموکریتوس از تقسیمپذیری نامتناهی همان نتیجه را برگرفت که آناکساگوراس دموکریتوس از تقسیمپذیری نامتناهی همان نتیجه را برگرفت که آناکساگوراس معتقد بود از تقسیمپذیری محدود برمی آید، جلد ۸ فارسی، ص ۲۸۹، یادداشت ۲.) علاوه بر این، ارسطو، که به تقسیمپذیری نامتناهی قایل بود، دیدگاه مخالف دموکریتوس را «ضرورتاً در تعارض با علم ریاضی» میداند ( دربارهی آسمان، ۲۷۱b۱۰، رک: ۲۷۱b۱۰).

برای بررسی کامل تر این مسئله نگا: اِس. لوریا،

Die Infinitesimaltheorie der antiken Atomisten

( .Qu.u.Stud ، به ویژه، صص ۲۹-۱۱۹) و جی. ماؤ، Problem des Infinitesimalen (۱۹۵۷، ویرایش دوم، ۱۹۵۷). دربارهی استدلالهای دموکریتوس در ارسطو قبلاً آی. هامر ـ جنسن در دموکریتوس و افلاطون (Arch. f. Gesch. d. Phil. 1909-10) بحث كرده است. توضيح لوريا درخشان و اجتناب نایذیر است، با وجود این نمی توان نتیجه گیری او در بخش اخیر را، هر چند با فراست همیشگیاش برای آن استدلال کرده است، پذیرفت. فرض او این است که دو گونه اتم وجود دارد. گونهای، که جهان فیزیکی از آن ساخته شده است، به دلیل سختی و سفتی و مانند آن از لحاظ فیزیکی تقسیمناپذیر است، اما به واقع دارای اجزاء است و بنابراین از لحاظ ریاضی تقسیمپذیر است. گونهای دیگر، چون فاقد اجزاء (αμερης) است، به لحاظ رياضي تقسيمناپذير است. «اتمهاي» (مطمئناً شخص مجبور است كلمه رابين گیومه بگذارد) گونهی نخست به اتمهای گونهی دوم تقسیمپذیراند. این نتیجه گیری، همانطور که خود لوریا میپذیرد، مستلزم فرض حالتی از اشیاء است که نه خود ارسطو و نه هیچکدام از مفسران بعدی او درکی از آن نداشته است. باید بگویم که حتی مهم تر از آن این است که بر پایه ی این فرض، اتمهایی که لثوکیپوس و دموکریتوس در اثبات این که جهان فیزیکی را می توان بدون

مخالفت با منطق پارمنیدس تبیین کرد بر ویژگیهای آنها اعتماد کردند، از ارضای این منطق کاملاً باز می مانند. ۱۴ برنهاد نهایی لوریا را، ماؤ (مسئله، ۲۴-۲۷) رد کرده است، اما او به گونهای شگفت انگیز، نخستین و مهم ترین بخش مدرک لوریا را ذکر نکرده است. ۱۵ اسکندر افرودیسی به هنگام تفسیر این انتقاد ارسطو که لئوکیپوس و دموکریتوس از تبیین علت و ماهیت حرکت غفلت کردند، می گوید (مابعد الطبیعه ۳۵/۲۶ و بعد):

ουδε γαρ το ποθεν η βαρυτης εν ταις ατομοις λεγουσι. τα γαρ αμερη τα επινουμενα ταις ατομοις και μερη οντα αυτων αβαρη φασιν ειναι. εκ δε αβαρων συγκειμενων πως αν βαρος γενηται;

همچنین آنها وزن را نیز در اتمها تبیین نکردند، زیرا میگویند که هستیهای بی جزء که برای اتمها فرض می شوند و اجزاء آنها هستند بی وزن اند. با وجود این، چگونه می توان وزن را از ترکیب چیزهای بی وزن به دست آورد؟

نبود نوشته های خود اتمیان، و وابستگی، تا اندازهای، بر مفسرانی که از ۵۰۰ تا

1۴. ممکن است گمان شود که آنها در اینجا بیشتر به ملیسوس توجه داشته اند. اتمها حجم خاصی داشتند، و ملیسوس گفت (پارهی ۹): اگر حجم داشته باشد [یعنی، وجود حجم داشته باشد]، اجزاء خواهد داشت، و در این صورت دیگر نخواهد بود. اما پیش از این دیدیم که آنها بیشتر پارمنیدس را محترم می داشتند تا پیروش را. آنها نمی توانند با این فرض که اتمها دارای اجزایند با ملیسوس برخورد کنند، زیرا در این صورت این اجزاء فاقد مقدار خواهند بود و دوباره مقادیر از نامقادیر پدید خواهند آمد.

10. احتمالاً او به دلیل این که «اگر در این مسئلهی ارسطو منحرف شویم آنگاه به سرزمین حدسیات محض خواهیم افتاد». (ص ۲۴) خود را از ذکر آن معذور دانسته است، که دست کم کاری است شجاعانه.

۱۰۰۰ یا بیشتر سال بعد زندگی می کردند، باید به گونهای اجتناب ناپذیر گاهی به مشکلاتی اغلب حل ناشدنی منجر شود. بر اساس آنچه پیش تر دیدیم، فکر نمی کنم سخن اسکندر را بتوان به عنوان بیانی تاریخی پذیرفت. همچنین نمی توان آن را با این سخن سیمپلیکیوس در طبیعیات، ۱/۲۸، حمایت کرد که نمی توان آن را با این سخن سیمپلیکیوس این را با تعبیر εχειν εχειν εχειν و μορια μεν εχειν نقض می کند. (در مورد این فقرات پایین را ببینید.) عدم امکان تولید وزن از اجزای بی وزن را ارسطو بر ضد فیثاغوریان ( مابعدالطبیعه، ۱۰۹۰۵۳۰) و افلاطون ( دربارهی آسمان، ۲۹۹۵۱۵) مطرح کردند، اما هرگز بر ضد اتمیان افلاطون ( دربارهی آسمان، ۲۹۹۵۱۵) مطرح کردند، اما هرگز بر ضد اتمیان نظریههای متفاوت (که هرچند از بعضی جهات شباهت نیز دارند) دربارهی ساختار واقعیت را با یکدیگر خلط کرده است، و این گمان ما را، کلماتی که او بی درنگ پس از آن کلمات نوشته است تأیید می کنند: «این مطلب در کتاب سوم دربارهی آسمان به طور کامل بحث شده است»، جایی که به واقع ارسطو از افلاطون انتقاد می کند. ۹۱

کسانی بین لئوکیپوس و دموکریتوس از لحاظ دلایلی که برای تقسیمناپذیری اتمها آوردهاند تفاوتهایی دیدهاند. آلفیری (۵۵ ـ۸۲۵/۱۳، دیلز معتقداست که محتمل است (به رغم سیمپلیکیوس، طبیعیات، ۹۲۵/۱۳، دیلز کرانتس، ۶۷۸۱۳؛ لئوکیپوس و دموکریتوس تقسیمناپذیری آنها را به تأثیرناپذیری و کوچکی و نداشتن اجزاء نسبت دادند) لئوکیپوس فقط کوچکی و نداشتن اجزاء نسبت دادند) لئوکیپوس فقط کوچکی و نداشتن اجزاء را مطرح کرده باشد، و تأثیرناپذیری (عمودیتوس) را دموکریتوس افزوده باشد. کریک نیز همین را می گوید (کریک راون، ۴۰۸)، هر چند در تنها فقرهای که او (از جالینوس) نقل می کند، به نظر می رسد ۴۰۸۵)، هر مدر تولینوس) نقل می کند، به نظر می رسد ۴۰۸۵)، هر و در تنها دورهای که او (از جالینوس) نقل می کند، به نظر می رسد ۴۰۸۵)، هر و در شوده با دورهای که او (از جالینوس) نقل می کند، به نظر می رسد ۴۰۸۵)

۱۶. تسلر قبلاً به این ارجاع توجه داده است، رک: ۱۰۶۸، ZN ، یادداشت ۱.

که در مقابل οι περι Επικουρον آمده است، سند ضعیفی برای جدا کردن لئوكيپوس از دموكريتوس است. (اين ديدگاه به فن آرنيم بازمي گردد، و لوريا، همان، ۱۲۵، آن را رد کرده است.) بیلی (Atomists, 78f.) هر سه ویژگی را به لئوكيپوس نسبت مى دهد، هرچند دموكريتوس  $\alpha \pi \alpha \theta \epsilon i \alpha$  را «كامل بيان كرده است». در اینجا نیز مثل همیشه، سنگ محک باید ضرورتی باشد که لئوكييوس در توجه به منطق اليايي احساس كرد.  $\alpha \pi \alpha \theta \epsilon \omega$  [= تأثيرنايذيري] ویژگی اساسی واحد پارمنیدس است که بسیار بعید است او از آن چشم پوشیده باشد. در سیمپلیکیوس، آسمان، ۲۴۲/۱۸ (دیلز ـ کرانتس، ۶۷۸۱۴) و طبیعیات، ۸۲/۲ (در دلیز ـ کرانتس نیست) آمده است که این ویژگی نتیجهی ضروری سختی [اتمها]ست. (چنین است در دیوگنس لائرتیوس، ۹/۴۴ و پلوتارخوس، ۴۸۸۵۷، ۱۱۱۱a، Adv.Col. روشن است که این قول از آن تئوفراستوس است، کسی که در دربارهی علل گیاهان، ۶/۷/۲، ۶۸۸ ۱۳۲، اتم را نامیده است.) به این ترتیب میبینیم که همهی ویژگیهای الیایی  $lpha\pi a heta e s$ حرکتناپذیری و پیوستگی و تقسیمناپذیری و «پُری» در اتم با یکدیگر پیوند نزدىك دارند.

می توان با ماؤ موافق بود آنجا که می گوید (Problem, 19) دموکریتوس، بیش از سَلَفْش، بر تباهی ناپذیر بودنِ اتمها بر پایه ی کوچکی و اجزا نداشتن شان استدلال نکرد، بلکه فقط بر اساس سختی و عدم خلاً درونی شان استدلال کرد. به نظر می رسد مدرکی دال بر این وجود داشته باشد که لئوکیپوس کوچکی را، هم در تقسیم ناپذیری و هم در معمود تأثیر ناپذیری] کلی اتمها مؤثر می دانسته است. به واقع، اگر کسی مجبور باشد بین این دو متفکر تفاوتی قایل شود، ممکن است تفاوت را در این بیابد که دموکریتوس استدلال بر اساس کوچکی و اجزاء نداشتن را ضعیف می دانسته است. (آن استدلال در معرض این اعتراض زنون بود که در این صورت اتمها باید اصلاً بعد نداشته باشند، و همچنین، تا

آنجا که اندازه مطرح باشد، در معرض استدلالی میبود که فیلوپونوس، کون و فساد، ۱۵۷/۷، آورده بود که اگر اتمها فقط به دلیل کوچکی اندازهی شان تقسیمناپذیر بودند، نمی توانستند اتمهای راستین ـ φυσει ـ باشند. سرانجام او می گوید حتی کسانی که به اتمها عقیده نداشتند تقسیم به نامتناهی را انجام ندادند. آنها دریافتند که کوچکی باید تقسیم واقعی را متوقف سازد، اما معتقد بودند که هیچ جسمی طبیعتاً تقسیمناپذیر نیست: همهی اجسام بالقوه بی نهایت تقسیم پذیراند.) سیمپلیکیوس در طبیعیات، ۸۱/۳۴، سه راه برمی شمارد که چیزی ممکن است بدان طرق تقسیمناپذیر باشد. راه دوم و سوم اینهایند: «(۲) آنچه طبعاً نتواند تقسیم شود، مانند نقطه و واحد، (۳) آنچه به واقع اجزاء و اندازه داشته باشد، اما به دلیل سختی و تراکمش نفوذناپذیر باشد، مانند هریک از اتمهای دموکریتوس.» با وجود این، با توجه به این که نام هر دو آورندهی نظریهی اتمی بارها با هم آمده است، و با توجه به عدم قطعیت در این که آیا ذکر نام دموکریتوس به تنهایی مشتمل است بر آنچه او از لئوکیپوس آموخته است یا نه، خود من گمان نمی برم که هیچیک از این استدلالهای پیچیده بر اساس منابع منفرد چندان سودمند باشد. خود سیمپلیکیوس، در طبیعیات، ۹۲۵/۱۳ (دیلز ـ کرانتس، ۶۷۸۱۳)، از دموکریتوس نیز به همراه لئوكيپوس در مورد σμικρον και αμερες اتمها نام ميبرد. اعم از اين كه او دچار خلط شده، یا بیان فراگیری در باب همهی انواع ممکن تقسیمناپذیری آورده باشد، به هر حال اتمهای دموکریتوس را به عنوان چیزهایی تفسیر می کند که باید برای فیلسوفی مابعد ارسطویی، که معتقد است هر آنچه اندازه دارد باید اجزا داشته باشد، ظاهر شده باشند. ۱۷

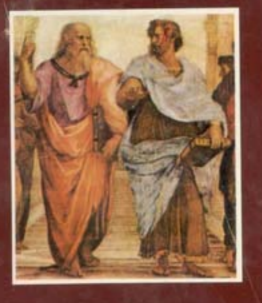
در رسیدن من به این نتیجه که اتمها از دیدگاه دموکریتوس دست کم هم از لحاظ فیزیکی و هم از لحاظ ریاضی تقسیمناپذیراند، تأثیر کلی شخصیت فلسفی به شدت منفرد او ، که حاصل تجربهی زندگی با پاره های باقی مانده از او به مدت یک سال یا بیشتر در من است، بی اثر نبوده است. او یکسره اتم گرای به نظر می رسد، با ایمان افراطی یک پیشگام در نظریهای جدید، و غیرمحتمل است كه او ملاحظات رياضي را استثنايي از دلايلي فيزيكي و مابعدالطبيعياي بداند که او را واداشتند تا اندازههای اتمی را اصل موضوع بگیرد. ذهن او به گونهای بود که امور را ملموس می دید، و نمی خواست بین نحوه ی وجود طبیعی و مابعدالطبیعی تمایزی ببیند. عدم توجه آشکار او به علم ریاضی زمانش (که قطعاً از آن بی خبر نبود) آن اندازه که از مادهگرایی تمام عیارش ناشی می شد از ابتدایی بودن اندیشهاش ناشی نمی شد. در این دوره، مسایل هستی شناختی از فلسفه مسایل درجه اول بودند، و دیدگاههای ریاضی فیلسوفان از پاسخ آنها به مسایل هستی شناختی بزرگ مستقل نبود. اشتغال اصلی او تطبیق دادن جهان یدیداری با قوانین وجود پارمنیدسی بود، و نتیجهگیری او این است که وجود ـ همهی آنچه هست ـ باید تقسیمپذیر باشد، اما نه تقسیمپذیر تا بینهایت. کل فلسفهی او بر این نظر مبتنی است. «این سخن که اتمها تقسیمناپذیراند، قضیه ای هستی شناختی است.» ۱۸ اگر مقادیر نامتناهی تقسیم پذیر به هر معنایی پذیرفته شوند، فلسفهی اتمی دربارهی وجود نابود می شود، زیرا طبقهای از «وجودهای» ریاضی متمایز از وجودهای فیزیکی وجود ندارد. او از پارمنیدس درس مغالطهی فیثاغوری را آموخت. ریاضیات تنها میتواند موضوع شناخت «اصیل» در مقابل شناخت «نامشروع» باشد، و می توان اطمینان داشت که، این

<sup>-&</sup>gt; هستند. این کلمات سیمپلیکیوس μορια μεν εχειν και μεγεθος می تواند پژواکی از آن فقره ی طبیعیات ارسطو باشد.

<sup>18.</sup> Von Weizsäcker, Relevance of Science, 62.

# چیزی به جز ساختار اتمی واقعیت را آشکار نمیکند.

Download from: aghalibrary.com



لئوكيپوس و دموكريتوس در پديد آورنده ى مشهور نظريه ى اتمي جهان باستان هستند. لئوكيپوس نگرشى ايونى داشت و در فلسفه ى الثايى خُبره بود، و شاگردش دموكريتوس آبدرايى نويسنده اى آن اندازه جامع الاطراف بود كه آثارش به لحاظ تعداد و تنوع بر آثار ارسطو پيشى گرفت، و در دوره هاى يونانى ـ رومى شخصيتى افسانه اى يافت.

نظریه ی اتمی آخرین و موفق ترین کوشش برای رهاندن واقعیت جهان فیزیکی از تأثیرات قاطع منطق الثایی به وسیله ی نظریه ای کثرت گرایانه است. از سوی دیگر اتمیان به روشنی دریافتند که فیثاغوریان شکاف بُل نازدنیِ موجود بین اعداد ریاضی و جهان طبیعی را نادیده گرفته اند. آنها بر این عقیده بودند که اگر قرار باشد این جهان از آحاد تشکیل شود، این آحاد باید آحاد جوهر فیزیکی باشند: جوهری تقسیم ناپذیر و سخت فیزیکی باشند: جوهری تقسیم ناپذیر و سخت و فاقد کیفیت، یعنی اتم، در این جلد داستان دلکش نخستین نظریه ی اتمی آمده است.



