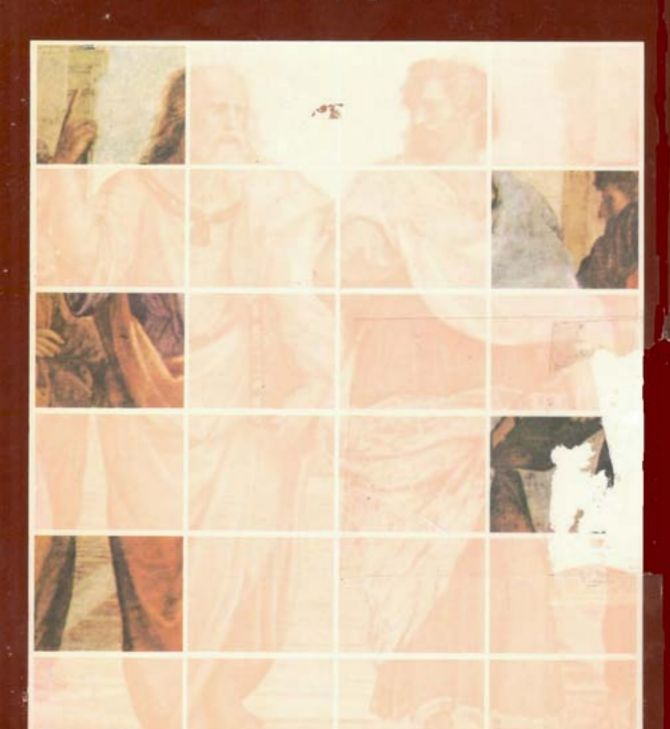
دبلیو. کی. سی. گاتری تاریخ فلسفه ی یونان

(0)

هرا كليتوس

مهدى قوامصفري



# تاریخ فلسفهی یونان

هراكليتوس

دبلیو. کی.سی. گاتری

ترجمهی مهدی قوام صفری



this is a persian translation of

A HISTORY OF GREEK PHILOSOPIIY

by W. K. C. Guthrie, Cambridge university press,
1962, vol.I, pp. 403-492



تهران، کریمخانزند، آبان شمالی، خیابان ۱۲، شمارهی ۲۲

تاریخ فلسفه ی یونان (۵) هراکلیتوس دبلیو. کی.سی. گاتری ترجمه ی مهدی قوام صفری چاپ اول ۱۳۷۶ چاپ و صحافی: سوره تیراژ: ۲۳۳ نسخه تیراژ: ۲۳۳ نسخه تلفن پخش ۸۳۷۵ ۵ ۵ ۲۳۷ بها در سراسر کشور ۲۷۴ تومان حق چاپ و نشر این اثر برای شرکت انتشاراتی فکرروز محفوظ است.

شابک: ۹۶۲-۵۸۳۸-۵۳-۳ ISBN: 964-5838-53-3

Download from: aghalibrary.com

| V   | سخنناشر                                   |
|-----|-------------------------------------------|
| ٩   | مشكلات و خطمشي                            |
| ١٣  | منابع                                     |
| 14  | نوشتهها                                   |
| Y 1 | تاریخ و زندگی                             |
| 40  | ابهام گویی و تحقیر انسان                  |
| ٣٣  | ویژگی پیامبرانه                           |
| 44  | نسبت با متفكران قديم                      |
| 44  | روشهای فلسفی: خودکاوی                     |
| 40  | لوگوس                                     |
| ٧١  | سه بیان اساسی .                           |
|     | (آ)هماهنگی ناشی از اضداد / ۷۱             |
|     | (ب)هر چیزی در حرکت و تغییر دایمی است   ۹۳ |
|     | (ج)جهان،آتش همواره زنده   ۱۰۱             |
| 111 | تبیین نهایی نظریهی تغییر:آتش و نفس        |
| 119 | تغییر و ثبات:مفهوم اندازه                 |
| 144 | تصوير كامل جهان:الهيات                    |
| ۵   |                                           |

| دين و سرنوشت نفس      |
|-----------------------|
| ستارهشناسي وكائنات جو |
| نتيجه                 |
| بادداشت               |
| پيوست                 |
|                       |

#### سخنناشر

اندیشه های فیلسوفان یونان، دست کم، یکی از سرچشمه های هرگونه اندیشه ی فلسفی در هر دوره ی تاریخی و در هر ناحیه ی جغرافیایی است و درک دُرست مکاتب فلسفی بعد از آن، خواه در شرق و خواه در غرب، مستلزم آشنایی عمیق با این اندیشه هاست. عدم آشنایی با زبان یونانی و گزارش حکایت وار و تحریف شده ی در پارهای از موارد به افسانه شباهت دارند ب و با این همه، بسیار مختصر فلسفه های یونانی در منابع عربی قدیم، موجب شده اند که آشنایی ما با فلسفه ی یونانی، به ویژه در بعضی مراحل تاریخی آن، جدا سطحی و گذرا باشد. برای ایرانیان که در سُنّت وسیع فلسفه ی اسلامی بار می آیند، لازم است عمیقاً با فلسفه ی یونانی، که اینک در جای جای منابع فلسفه ی اسلامی حضور دارد، آشنا فلسفه ی یونانی، که اینک در جای جای منابع فلسفه ی اسلامی حضور دارد، آشنا

بدین منظور، پس از بررسی های بسیار و با درنظر گرفتن تمام جوانب، تاریخ فلسفه ی یونان، اثر دبلیو. کی. سی. گاتری، استاد سابق فلسفه ی قدیم در دانشگاه کمبریج، انتخاب و به دست ترجمه سپرده شد. هرچند ممکن است در زبان آلمانی نظیری برای این اثر پیدا شود، اما بی تردید به لحاظ جامعیت و دقت در گزارش عقاید یونانیان و جمع آوری دیدگاه های گوناگون موجود درباره ی هر مسئله ی مهم و نقادی های موشکافانه ی نویسنده اش، به صراحت می توان گفت که در هیچ

زبان دیگری نظیر ندارد. بخشهای مختلف این اثر گرانقدر، آراء و عقاید فیلسوفان یونانی را از تالس تا ارسطو به نحو گسترده ای در بر می گیرد.

بسیار خوشوقتیم که اینک برگردان فارسی این پژوهش بزرگ به همّت و قلم مترجمین محترم آقایان حسن فتحی و مهدی قوام صفری به محافل فلسفی و فکری جامعه تقدیم می شود. انشاء الله به زودی تمام مجلدات این مجموعه ی بزرگ، تقدیم دوستداران حکمت و فلسفه خواهد شد.

کتاب حاضر جلد پنجم (با در نظر گرفتن تقسیم بندی ما) از مجموعه ی تاریخ فلسفه ی یونان اثر گاتری است.

#### مشكلات وخطمشي

بررسی اندیشه های هراکلیتوس مشکلات ویژه ای دارد. بیان خود وی به شدت مبهم است و به صورت پاره های فتوی گونه، عرضه شده است. وی هم در جهان جدید، نبوغ مفسران را به مبارزه طلبیده است؛ مفسرانی که به ندرت قادر به مقاومت در مقابل او بوده اند. بدبختانه اکنون بسیاری از تفسیرهای قدیم از بین رفته است، و بررسی همهی مطالب نوشته شده درباره ی وی از آغاز قرن نوزدهم نیز امری است که به زمانی طولانی نیاز دارد. بعضی از این نویسندگان محقق بوده اند و بعضی دیگر فیلسوف یا معلم دینی؛ که در گفته های بارور و بدیع هراکلیتوس جهات اشتراک بسیاری با اعتقادات خویش را یافته اند. اگر مفسران بعدی از دست

۱. جاستین مارتیر Justin Martyr به همراه سقراط، آبراهام و دیگران را از میان کسانی که با لوگوس Logos زیسته اند و باید مسیحی شمرده شوند به حساب آورده است؛ و از خود من به عنوان کسی یاد کرده است که با خواندن پاره ها تغییر کرده است. لنین درباره ی یکی از پاره ها می نویسد: «شرح بسیار عالی از اصول ماتریالیسم دیالکتیکی.» (رک: جی. تامسون The First). توصیف نیچه از هراکلیتوس بسیار معروف است.

دیدگاههای از پیش پذیرفته شده ی خود parti pris می نالند، مفسران قدیم نیز در ارائه ی اندیشه های مردی که واجد ویژگی های پیامبر و شاعر و فیلسوف است، چندان امتیازی ندارند.

از این رو، در میان انبوهی از مفسران، حتی دو مفسر نیز وجود ندارد که توافق کامل با یکدیگر داشته باشند. از سوی دیگر، این تردیدها به روشنی نوشته های عرضه شده محدود نمی شود. دیلز و کرانتس ۱۳۱ فقره به عنوان پاره های هراکلیتوس عرضه کرده اند، اما هنوز جای این سوآل باقی است که آنها چگونه توانسته اند کلمات واقعی او را بازسازی کنند و در آثاری که یافته اند تا چه اندازه اضافات دیگر نویسندگان قدیم یا نویسندگان قبلی وجود دارد. شخص در مورد هر پاره ی خاصی ممکن است پیش از طرح مسایل مربوط به تفسیر، از حل کردن تردیدهای مربوط به ساختار نحوی پاره بازماند. این امر پیامد گریزناپذیر سبکِ عمداً غیبگویانه ی هراکلیتوس است، و از زمان ارسطو به آن توجه شده است (خطابه، ۱۴۰۷ ب ۱۱). در مورد مشکلات توجه نیز اغلب با همان مشکلات تفسیر مواجه است.

در این جا طرح همه ی کارهای انجام شده در این مورد، حتی اگر ممکن باشد، مطلوب نیست. خواهم کوشید تا آن جا که ممکن است ارجاعات ضروری به آراء دیگران را صرفاً در پانوشتها، مطرح کنم. از آن جا که هر تفسیری از این متفکر پاراد کسیکال از برخی جهات لزوماً شخصی خواهد بود، از این رو پانوشتهای این کتاب بیش از اندازه ی متعارف گسترده خواهد شد. بنابراین، به خواننده توصیه می کنم برای پرهیز از مواجهه با وضعیتی پیچیده و برای به دست آوردن تصویر عمومی عرضه شده، متن را بدون پانوشتها بخواند.

می کوشم هم دربارهی پارهها و هم دربارهی شواهد lestimonia که شاید جمع بندی و نقد نویسندگان بعدی از هراکلیتوس است ـ به شرحی

قانع کننده دست یابم. اگر نقل اظهارنظرها، بهتر از پاره در روشن تر و بهتر ساختن موقعیت مؤثر افتد، در نقل آن تردید نخواهم کرد، اما اگر آنها جداً با پارههای قطعی یا با پارههایی که به احتمال بسیار از هراکلیتوس هستند متعارض باشند، باید به نفع کلمات خود هراکلیتوس کنار گذاشته شوند.

معمولاً محققین اخیر بر این هستند که فیلسوفان و سایر نویسندگان از افلاطون به این سو، به هنگام بیان روشن دیدگاههای اسلاف شان، مقصر نگریسته شوند، مگر آنکه عکس آن ثابت شود. این فرض، دست کم در مورد ارسطو و جانشینانش، بر مطالعهی مؤثر نگرش خود آنها و پرسشهای موجود در اذهانشان مبتنی است؛ نگرشها و پرسشهایی که با عادات ذهنی و مسایل متفکران قدیم تر، متفاوت است. دیدگاه ارسطویی خود را بر آیندگان تحمیل کرد و برخی فرضها را به صورت طبیعت ثانوی آنها در آورد. در مورد هراکلیتوس این پیچیدگی اضافی را نیز داریم که رواقیان عقاید وی را پذیرفتند و آنها را در قالبهای جدید ریختند، به گونهای که در منابع بعدی همواره این امکان وجود دارد که اندیشههای اصلی هراکلیتوس رنگ رواقی گرفته باشد.

در حالی که باید این ملاحظات را همواره در مد نظر داشت، با وجود این باید در باب پیروی از عمومیت آن اصل مشروع و طلب دلیل تقصیر آنها نکاتی گفته شود. این کار با نظر به امتیازهایی که نویسندگان قدیم از آن برخوردار بودند، از جمله تنوع مدارک دست اولی که در اختیار داشتند، به نظر می رسد هم متواضعانه است و هم به لحاظ روش شناسانه، درست. داوری های فلسفی شناخته شده ی آنها در هر مورد ممکن است مربوط یا نامربوط باشد.

بنابراین شیوهای که در اینجا پذیرفتهام، و بی تردید نتایج به دست

۱. برای روشن شدن رویکردهای مشاییان به هراکلیتوس و تأثیرات آن مقالهی Jula Kerschensteiner در 1955 انوصیه می شود.

آمده از آن، همه ی آن اظهار نظرها را یکسره نخواهد پذیرفت. وقتی بپذیریم که هیچیک از شروح ارائه شده درباره ی هراکلیتوس، به طور کلی ذهن او را منعکس نمی کند، این شیوه برای ما کمتر زحمت خواهد داشت.

## منابع

جی. اس. کریک G. S. Krik در کتابش هراکلیتوس: پارههای جهانی ا Heraclitus: the Cosmic Fragments منابع دانش ما درباره ی هراکلیتوس را نام می برد و به ارزیابی آنها می پردازد. این کتاب ما را از بررسی های مقدماتی که با دقت در آن طرح شده است، معاف می کند. اما در این جا درباره ی یکی از منابع، یعنی هیپولیتوس Hippolytus، مدافع مسیحی و اسقف رُم در قرن سوم، که کریک در مقدمه ی خود آن را جداگانه مطرح نکرده است، باید مطلبی را اضافه کنم. شرح وی درباره ی هراکلیتوس، بخشی از کتابش تحت عنوان رد همه ی ملحدان Refutation of all Heresies را

۱. کمبریج، ۱۹۵۴: مقدمه، بخش ۳: «اظهارنظرهای قدیم درباره ی اندیشه ی هراکلیتوس.» هر چند بخش عمده ی این کتاب فقط با پارههایی سر و کار دارد که «جهان را به مثابه یک کل توصیف می کنند، تا انسان را»، پارههای دیگر و مقدمهای درباره ی تاریخ و زندگی و منابع مربوط به هراکلیتوس را نیز به طور کلی آورده است. کتاب کریک، در محدوده ی خود، مفصل ترین و معتدل ترین بررسی ای است که تاکنون پدید آمده است، و در صفحات آینده مکر راز آن استفاده خواهد شد.

تشکیل می دهد، که در آن وی درصدد است نشان دهد که کافران مسيحيت عمدتاً به واقع احياء كنندگان سيستم الحادي انديشهاند. وي در آغاز کتاب نهم، آراء نوثتوس Noetus را مطرح می کند؛ کسی که فکر می کرد از آنجایی که پدر و پسر یکی هستند، پدر در شخص پسر تجسد می یابد و رنج می بیند و می میرد («partipassianism»). هیپولیتوس مدعی است این کفر، ریشه در فلسفهی هراکلیتوس دارد. از این رو شرح وی از هراکلیتوس، هدف خاصی دارد. با وجود این، وی یکی از غنی ترین منابع ما در نقل قولهای واقعی است، و رهیافتهایش از لحاظ روش شناسی، کافی به نظر میرسد. او مینویسد (نهم، ۸، ۱، ص ۲۴۱، وندلند): «هدف بعدی من افشای خطای تعلیم آراء نوئتوسی است، اول بیان عقیدهی هراکلیتوس تاریکاندیش، و سپس اثبات اینکه جزیبات نظام آنها هراکلیتوسی است.» تقسیم دوگانهی او از طرح خود با یکدیگر سازگار است، و در مورد اول، آن اندازه نقل قول می کند که حتی منتقد محتاطی مانند کریک می نویسد: «هر چند وی به کتاب واقعی هراکلیتوس دست نیافته است، در مجموع جمع بندی خوبی ارائه کرده است» (ص: ۱۸۵، رک: ۲۱۱). کریک پیشتر نمی رود، زیرا عقیده ندارد هراکلیتوس کتابی نوشته باشد، اما ماکچیورو Macchioro ایتالیایی (بسیار پذیرفتنی تر از موارد دیگری که انجام داده است) چنین استدلال می کند که هیپولیتوس کتاب واقعی هراکلیتوس را در اختیار داشته است و تمام نقل قول های او از فصل یا بخش واحدی از آن کتاب برگرفته شده است. ماکچیورو اعتماد شایان توجهی بر بیان هیپولیتوس در کتاب نهم، ۱۰، ۸ (ص ۲۴۴ وندلند) دارد: «در این فصل هراکلیتوس ذهن خود را یکباره آشکار میسازد»، و مدعی است که با این

<sup>1.</sup>V. Macchioro, Eraclito, ch. I

<sup>(</sup>همچنین ببینید، کریک، ۵۱-۳۴۹، ۱۸۴ و بعد). کرانتس نیز بر دقت نقل قولهای هیپولیتوس تأکید می کند:

Philologus, 1958, 252 f.

نقل قول ها می توان همه ی مطالب مهم آن فصل را بازسازی کرد. سرانجام هیپولیتوس به جای شرح دست دوم ـ سوم تئوفراستوس، که از صافی رواقی گذشته است، برخی از اظهارات مسلماً اصیل هراکلیتوس را ارائه کرده است؛ و حتی اگر رواقیان و مسیحیت در تفسیر وی از آن اظهارات دخالت داشته باشند، باز تفسیر وی مبتنی بر این متون است که وی با آگاهی تمام به این فرصت را داده است که آنها را برای خود بخوانیم.

#### نوشتهها

هرگز در این مورد که هراکلیتوس کتابی نوشته است، توافقی حاصل نشده است. به چنین کتابی همواره از ارسطو به این سو ۱ اشاره کردهاند، اما برخی حدس زدهاند که آن کتاب مجموعه ای از گفته های هراکلیتوس بوده است که شاید پس از مرگ وی جمع آوری شده است. مردد ترین آنها کریک است، وی می نویسد (ص:۷):

گمان می کنم هراکلیتوس کتاب در معنایی که ما از آن می فهمیم،

۱. واژههای به کار برده شده عبارتند از σύγγραμμα (ابتدا در ارسطو: خطابه، ۱۴۰۷ ب ۱۶۰۷ و βιβλίον، مثالها: دیو گنس لائرتیوس، نهم، ۱، «او مغرور و متکبر بار آمد، همچنانکه کتابش نشان می دهد»؛ نهم، ۵: «کتاب وی که منتشر شده است (δ βιβλίον) ανδιοῦ βιβλίον) شده است (δ βιβλίον) اثری است درباره ی طبیعت که مهم ترین موضوع آن به شمار می رود، اما به سه بخش تقسیم شده است. سپس بخشها نام برده شده اند، مطابق با طبقه بندی رواقی، و داستانی هست که بنابرآن هراکلیتوس کتابش را در معبد آرتمیس گذاشته است. نهم، ۱۵: «تفسیر کنندگان کتاب وی سیبارند.»

ننوشته است. به نظر می رسد پاره ها، یا بسیاری از آنها، صرفاً اظهاراتی منفرد هستند، گنومای ۲۷۵ بسیاری از اجزای مربوط به هم این پاره ها، متعلق به منابع بعدی است. احتمالاً جمع آوری این گفته ها در حیات هراکلیتوس یا اندکی پس از مرگ وی، توسط شاگردش انجام یافته است. این بود «کتاب»: در اصل، گفتارهای شفاهی هراکلیتوس، که آسان به صورت رساله در آمده است.

البته، همانطور که کریک می گوید، این سخن حدس محض است. گیگون Gigon (Utersuchungen zu Heraklit, 8) استدلال می کند پاره ی ۱ که به دقت تنظیم شده است، باید بخشی از یک کتاب بوده باشد. پارهای که کریک درباره ی آن می نویسد (ص: ۴۵): «این پاره بلندترین فقره ی نثر هراکلیتوس است که در دست داریم، و گیگون ممکن است ... بر ضد رأی دیلز و دیگران قانع شود که می گویند «کتاب» صرفاً مجموعهای از اظهارات منفرد γνῶμαι یا کلمات قصار aphorisms است. با وجود این، من به دیدگاه دیلز تمایل دارم.» این واقعیت که بسیاری از نویسندگان قدیم اثر هراکلیتوس را تفسیر کردهاند، تأثیری در کریک ندارد، زیرا همانطور که وی خاطرنشان می کند، این که اثر هراکلیتوس مجموعهای از کلمات قصار باشد، مانع دانشمندان جدید در تفسیر آنها نیست.

دیگران دیدگاه متضادی دارند. در این مورد کی. دیچگرابر . K. Deichgräber می نویسد (Philologus, 1933/9, 20):

ما درباره ی گُلچین florilegium چیزی نمی دانیم، کسی هم درباره ی منبع پارههای موجود پیشنهادی نداده است. اثر هراکلیتوس آن چنان گسترده نیست که هستی شناسی جداگانهای را پدید آورد، چنانکه مثلاً در مورد اپیکوروس چنین است. در مورد گسترش فیزیک و تمایل عملی آن می توانیم به خوبی نوشتههای اپیکور را به طور خلاصه

رگنبوگن Regenbogen (Gnomon, 1955, 310) Regenbogen افلاطون و هم ارسطو، کتاب کامل هراکلیتوس را در اختیار داشتهاند. موندولفو Phronesis, 1958, 75) Mondolfo)، پس از نقل قول چرنیس در اختمالاً (Cherniss)، یکی از نقادترین متفکران، درباره ی این بیان که «ارسطو احتمالاً کتابهای [پیش از سقراطیان] را به طور کامل دراختیار داشته است»، پیشتر می رود و می گوید: «در مورد هراکلیتوس، خود ارسطو دانش مستقیم و کاملش از متن را اظهار می دارد.» فقره ی مورد نظر ارسطو در خطابه، (۱۴۰۷) است که رایس روبرتس Rhys Roberts آن را چنین ترجمه کرده است:

قاعده ی کلی این است که نوشته باید آسان خوانده شود و آسان بتوان از آن ایراد گرفت. این موضوع در جایی که مجموع واژه ها یا بندهای بسیار به یکدیگر مربوط باشند، یا در جایی که نشانه گذاری سخت باشد، مانند نوشته های هراکلیتوس، امکان پذیر نیست. نشانه گذاری آباده های هراکلیتوس کاری آسان نیست، زیرا اغلب نمی توان گفت یک واژه ی خاص متعلق به کدام واژه ی قبل یا بعد است. به این ترتیب، هراکلیتوس در آغاز کتاب خود می گوید ... (آنگاه ارسطو پاره ی ۱ را آورده است؛ ص ۵۴ را در زیر ببینید.)

این شاهدی متقاعدکننده است، و حتی اگر کریک بنویسد (ص: ۷): «البته نمی توان اثبات کرد که هراکلیتوس کتابی نوشته است یا نه»، در مورد فقرهای مانند فقره ی نقل شده از ارسطو، مسئولیت بر عهده ی کسانی است که می گویند هراکلیتوس کتابی ننوشته است.

# تاریخ و زندگ*ی*

تعیین تاریخ دقیق زندگی هراکلیتوس اهل افسوس Ephesus مشکل است، اما گزارش آپولودوروس Apollodorus، با شیوههای تردیدآمیزش، ممکن است در بیان اینکه وی در حدود 0.0 پ. 0.0 هشکوفا شد» (یعنی چهل ساله شد) تقریباً صحیح باشد. (المپیک 9.0.0.0.0.0 آپولودوروس منبع دیوگنس لائرتیوس، نهم، 1 است). کریک، که خواننده ی علاقه مند به بحثهای مربوط به شواهد و دیدگاههای قبلی باید به مقدمه ی وی مراجعه کند، نتیجه می گیرد که اثر فلسفی هراکلیتوس باید تا 1.0 پ. 0.0 کامل شده باشد؛ زمانی که وی مطابق با این حساب شصت سال داشته است. این حساب با اظهارات هراکلیتوس درباره ی فیثاغورس و هکاتائیوس و کسنوفانس مطابق است، همچنین با این احتمال مطابقت دارد که پارمنیدس، که می بایست در آن زمان بیست و پنج سال داشته باشد، قبلا پارمنیدس گاهی فقط براساس این فرض تبیین پذیر است که وی در نقادی خود گاهی عمداً فقرات براساس این فرض تبیین پذیر است که وی در نقادی خود گاهی عمداً فقرات

١. تلفظ صحيح نام اين متفكر پوڻا گوراس است ـ م.

هراكليتوس راعيناً منعكس مي كند. ١

شاید غیر از این موضوع که وی عضو خاندان پادشاهی در افسوس بوده است، چیزی از زندگی هراکلیتوس نمی دانیم. مابقی مطالب را باید حکایاتی برآمده از گفته های وی بدانیم. برخی فکر کرده اند که لقب هفیلسوف گریان» از بدفهمی درباره ی مالیخولیایی melancholia نشأت گرفته است که تئوفراستوس به او نسبت داده است، که در اصطلاح پزشکی مالیخولیا معنی نمی دهد، بلکه بیشتر به معنای «دارای نیروی آنی مالیخولیا معنی نمی دهد، با این حال، این توجیه مبنای ضعیفی برای داستان

و نیز به جدید ترین منبع:

G. E. L. Owen, CQ, 1960, 84, n, I.

۱. برجسته ترین فقرات اینها هستند: پاره ی ۶، ابیات ۱۰۸، پاره ی ۸، ابیات ۸۰۸، پاره ی ۸، ابیات ۲۰۳۰ دیلز تعدادی از پارههای دیگر را اضافه می کند کاره کرده این کاره ی کند کاره یاره ی کاره کرده اند از پارههای او بعیدند. هرچند بسیاری برعکس استدلال کرده اند (مثلاً، کوده اند (مثلاً، کوده اند (مثلاً، کوده اند (مثلاً، کوده اند (Raven, P. and E. 25 f ، Gigon, 33 ، Reinhardt, Parm. 155 ff من انکار وجود عمدی گریز به هراکلیتوس را دست کم در یکی از این فقرات غیرممکن می دانم. به ویژه نگا:

G. Vlastos, AJP, 1955, 341, n. 11, and Kranz, Hermes, 1934, 117 f.

دیدگاههای کریک در صص ۲، ۲۱۱ آمده است. میان مفسران قرن نوزدهم برنایس Bernays و شاستر Schuster و استینهارت Steinhart و پاتین Patin گفته اند مقصود پارهی ۶ هراکلیتوس است، چنانکه برنت (EGP, گفته است. مباحث مربوط به تاریخ را نستله Nestle خلاصه کرده است: ۲۸, 684, n. 1, 688, n. برای اطلاعات بیشتر رک:

N. B. Booth, Phronesis, 1957, 93 f.

در بحث از پارمنیدس دوباره این مسئله را مطرح خواهم کرد، اما در هر صورت در حال حاضر کسی به این مجادلهی راینهارت عقیده ندارد که یارمنیدس قدیم تر از هراکلیتوس بوده است.

دیوگنس لائرتیوس، نهم، ۳ تا ۵. کریک در باب این حکایات در ص ۳ و بعد بحث کرده است.

مشهوری است که در قدیم نام هراکلیتوس را با نام دموکریتوس پیوند میداد؛ داستانی که براساس آن، هراکلیتوس بر نادانی مردم می گریست و دموکریتوس بر آن می خندید. ۱

استرابو (چهاردهم، ۶۳۲) این افسانه را می آورد که آندروکلوس پسر گدروس پادشاه آتن، افسوس را ساخته است. سپس این شهر به مرکز پادشاهی ایونی تبدیل می شود، و در زمان خود استرابو خانوادهای را که گمان می کردند از نژاد همان پادشاهی اند، شاهان می نامیدند و برای آنها مزیتی خاص، به ویژه مزیتی دینی، قایل بوده اند. هراکلیتوس از این خانواده، و احتمالاً رئیس آن بوده است، زیرا «پادشاه» نامیده می شد، اما وی این افتخار را به برادرش واگذار می کند. خواه این داستان حقیقت داشته باشد یا نه (مانند داستانهای دیگر درباره ی او، انگیزه ی آشکاری برای ابداع آن در دست نیست)، با آهنگ کلی آنچه درباره ی وی می دانیم، از جمله با نوشته های خود وی، متناسب است: اشراف زاده ای از سلسله ای عالی و اصل و نسب دار، که بر بی اعتنایی به امتیازات اعطا شده از سوی مردم مباهات می کرد؛ مردمی که وی آنها را مانند همه ی نوع بشر در هر جا، به شدت تحقیر می کرد؛ مردمی که وی آنها را مانند همه ی نوع بشر در هر جا، به شدت تحقیر می کرد. براساس حکایت مشابهی، وقتی دیدند با کودکان تخته نرد بازی می کند و از علت آن پرسیدند، گفت: «چرا تعجب می کنید، شما برای

۱. μελαγηολία of Heraclitus (ملانخولیای هراکلیتوس)، تئوفراستوس به روایت دیوگنس لائریتوس،نهم، ۶.

همچنین رک: کریک، ۸، نقل قول از ارسطو، اخلاق نیکوهاخوسی، ۱۱۵۰ ب الله همچنین رک: کریک، ۸، نقل قول از ارسطو، اخلاق نیکوهاخوسی، ۱۱۵۰ ب ۲۵، درباره ی معنای μελαγηολία. ارجاعات به «گریان بودن» هراکلیتوس و «خندان بودن» دموکریتوس مثلاً در π. όργῆς of Sotion (معلم سنکا بخندان بودن» دموکریتوس مثلاً در Stob. Ecl. III, 20, 53) سنکا ،Seneca ایک المده است. همچنین ۱٫ Lucian, Vit. Auct. امده است. همچنین ۲۷, ۵, Juv. x, 28 ff سنند.

Y. آنتیس تنس رودسیایی Antisthenes of Rhodes (قرن دوم پ. م) Successions ،به نقل از دیو گنس لائر تیوس، نهم، ۶.

هیچ خوشحالید؟ آیا این از بازی سیاست با شما بهتر نیست؟» (دیوگنس لائرتیوس، نهم، ٣). از این گونه حکایات به جز نشان شهرت وی برنمی آید، اما خود وی می گوید (پارهی ۴۹): «یک مرد، اگر بهترین باشد، در نظر من ده هزار مرد است»، و (پارهی ۳۳): «قانون چیزی به جز پیروی از توصیهی شخص نیست.» ایدههای طرفداری از برابری انسانها او را خشمگین مي ساخت. او مي گويد: «بايد تک تک مردان بالغ اِفسوس خود را حلق آويز کنند و شهر را به جوانان واگذارند، زیرا آنها هرمودوروس Hermodorus را، که در میانشان بهترین بود تبعید کردند و گفتند: «بگذار در میان ما کسی برتر نباشد، یا اگر باشد، در جای دیگر و در میان دیگران باشده ۱ نیز می گوید: «گستاخی باید سریعتر از یک حریق بزرگ فرو نشانده شود» (پارهی ۴۳). منظور او از گستاخی hybris باید همان منظور تثوگنیس باشد، یعنی ناتوانی از حفظ موقعیت شایستهی خود به دلیل پایین بودن تراز نظم. مردم عاقل از قانونِ درست مانند حصارهای شهر دفاع می کنند (پارهی ۴۴)، قانونی که توصیهی یک فرد است. این نتیجهی گریزناپذیر اصل برتر است، زيرا همدي قوانين انساني ازيک قانون الهي استنتاج مي شوند (پارهي ١١٢)، و تنها اندکی از مردم توانایی خود در فهمیدن آن را نشان میدهند. دیدگاههای سیاسی او، آشکارا پس زدن دموکراسی است، و هر چند شخصیت او شدیدا پیچیده است، جا دارد با کناره گیری شدید او از مردم، آغاز كنيم.

۱. پارهی ۱۲۱، بسیاری از نویسندگان قدیم آن را آوردهاند، مانند: استرابو، سیسرون، دیوگنس. گویند که این هرمودوروس به رم رفت و در تدوین قانونهای الواح دوازده گانه هم دستی داشت: Burnet, EGP, 131, n. I.

## ابهام گویی و تحقیر انسان

شهرت وی به ابهام گویی عملاً در سراسر جهان باستان فراگیر شده بود. او از پارادکس و جملات منفرد، در لفافه ای از اصطلاحات مابعدالطبیعی و نمادین، حظ می برد. نحله ای از پیروان او، این عشق به پارادکس و معما را، بدون حفظ اصالت آن، به ارث بردند و افلاطون شرح جذابی از غلو ایشان درباره ی خصوصیات اخلاقی استاد را گزارش کرده است. سقراط گفته است که آموزه ی سیلان دایمی هر چیز به مباحثات مهمی انجامیده است. تئودوروس ضمن موافقت با این سخن، اضافه می کند:

به واقع این امر در ایونیا به شدت رواج می یافت. اتباع (٤٢αῖροι) هراکلیتوس این آموزه را با بالاترین توان سرمشق خود قرار دادند. هیچ بحثی درباره ی این اصول هراکلیتوس ـ یا به تعبیر دیگر اصول هومر یا حتی حکمای sages باستان ـ با خود اهل اِفسوس که می گفتند با این اصول آشنایند، وجود نداشت؛ شما در این باره می توانستید با دیوانه نیز سخن گویید. آنها با وفاداری به رساله های خودشان جداً

ادبی در سیلان دایم بودند؛ توانایی آنها در توقف و توجه به یک استدلال یا پرسش ... کمتر از هیچ بود ... وقتی سوآلی مطرح می شد، از کلمات قصار وحی آسا و بدون کمترین اضطراب خودشان گلچین می کردند تا بر شما بتازند؛ و اگر سعی می کردید چیزی از آنها بفهمید، ۱ دیگری با استعاره ای جدید و جعلی شما را مبهوت و حیران می ساخت ... شاگردی و استادی در میان آنها وجود نداشت... هر یک الهام خود را در هر جا دست می داد مطرح می کرد و هیچکدام از آنها فکر نمی کرد که دیگری نیز چیزی می فهمد. ۲

این بیشتر شبیه ادا درآوردن است، اما آنها از جنبههای بسیار (فی المثل، در این ادعای فردگرایانه که شاگرد هیچکس نیستند، بلکه علم لدُنی self-inspired دارند) فقط از رهبر خود تقلید می کردند. ارسطو ابهام این سبک را پیش از این مورد توجه قرار داده است (ص: ۱۹، در بالا). جملهای از دیوگنس که به راحتی می توان آن را به تئوفراستوس نسبت داد،

۱. سقراط می گوید که هراکلیتوس از آموزه ی سیلان جهانی هومر نیز دفاع کرده است، بر این اساس که وی خدایان آب اُکئانوس Oceanus و تتوس Tethys را اصل تمام اشیاء دانسته است. این امر آن تأثیر جدی را که در این جا به مثابه آموزهای فلسفی به هراکلیتوس و پیروان او نسبت داده شد ندارد.

تئای تتوس، ۱۷۹D و بعد، ترجمه ی کرنفورد. همان طور که تسار می گوید (ZN, ۹۳۹ f): «مکتب هراکلیتوس مدتها پس از مرگ بنیان گذار آن تداوم یافت. افلاطون گواه ماست که این مکتب در آغاز قرن چهارم در ایونیا، به ویژه در افسوس، به آیین مهمی تبدیل شده بود.» ولمن Wellmann با این سخن موافق است (RE, VIII, 507)، هر چند چیزی به آن اضافه می کند که احتمالاً معقول است: «اما از شاگردان چیزی نمی شنویم که نظام استاد را به نحو شایستهای عرضه کند یا توسعه بخشد.» درواقع، ملاحظات هزلی افلاطون بر آن است که همهی آنها جزو ناشایست ترین پیروان بودند، اما چیزی در این ملاحظات وجود ندارد تا پیشنهاد کند که ارجاعات وی به فرقهای هراکلیتوسی را نباید به طور کلی جدی گرفت، چنانکه کریک جدی نمی گیرد (ص: ۱۴).

بعد از ذکر برخی از عقاید وی، می گوید: «اما او هیچ چیزی را به روشنی عرضه نمی کند.» در اواخر دوران باستان این ابهام به صورت ضرب المثل درآمد. تیمون اهل فیلوس در قرن سوم ب. م عنوان «لغز گو Riddler» را بر وی ارزانی داشت، و عنوان مناسب دیگر عبارت بود از «تاریک ۲.«the Dark به عقیده ی لوکرتیوس Lucretius (یکم، ۶۳۹): «زبان او بسیار مبهم» بود، و فلوطین شکایت داشت (انثاد، چهارم، ۸، ص ۴۶۸) که: «به نظر می رسد وی متشابه سخن می گوید، و مقصود خود را به دقت آشکار نمی سازد، شاید به این دلیل که می خواهد ما در درون خود به جست و جو بپردازیم، همچنانکه خود با پیروزی به جست و جوی خویش پرداخته بود.» (رک: پارهی ۱۰۱). قطعاً شخص به هنگام خواندن پارههای هراکلیتوس تمایل پیدا می کند که با کُتا Cotta در محاورهی سیسرون موافقت کند که هراکلیتوس عمداً مقصود خود را پنهان می کرد، و حتی از توصیهی او پیروی کند و از خواندن آنها دست بشوید. اما این سکه روی دیگری نیز دارد که البته با روی اول آن ناسازگار نیست و دست کم یکی از قدما بر آن تأکید کرده است. در دیوگنس (نهم، ۷) این فقره را می یابیم: «وی در رسالهی خود سر فرصت به وضوح كامل سخن مي گويد"، چنانكه حتى كودنها نيز مي توانند ترفيع روح را اخذ و تجربه کنند؛ و اختصار و سنگینی بیان وی سنجش ناپذیر است.»

۱. از آنجا که هم داوری کلی قدیم و هم بیان بسیاری از پارهها این مطلب را تأیید می کند، به نظر می رسد به طور کلی دلیلی وجود ندارد که چرا کریک معتقد است این عبارت ۱۱ولاً بر این دلالت دارد که منابع تئوفراستوس کافی نبوده است... ۱۱ (ص: ۲۷).

<sup>2.</sup> αίνίκτης Timon ap. D. L. IX, 6; σκοτεινός.

مثلاً در Strabo, XIV, 25, p. 642

<sup>3.</sup> έκβάλλει. Cf. εκβάλλουσι in Plato, Theaet. 180 B. بعدها نیچه این عبارت را آورده است: «احتمالاً هیچکس همواره واضح و روشن ننوشته است.»

quoted by G. Burckhardt, Heraklit, n. d., p. 15.

همان طور که خود وی می گوید (پارهی ۲۲): «آنان که زر می جویند، بسیار زمین می کاوند و اندک می یابند.» زر برای حفظ کردن است؛ حتی اگر سر فرصت از احساس منسوب به سقراط در حکایتی تردید آمیز حمایت کنیم (دیو گنس لاثر تیوس، دوم، ۲۲). اوریپیدس در پاسخ این پرسش که درباره ی کتاب هراکلیتوس چه می اندیشد، گفت: «آنچه می فهمم عالی است، کتاب هراکلیتوس چه می اندیشد، گفت: «آنچه می فهمم عالی است، بی تردید آنچه نمی فهمم نیز چنین است؛ اما غواص باید بود تا به غور آن رسید.»

هراکلیتوس، براساس این بینش بود که معتقد شد اغلب مردم حقیرند. نوشته هایش این مطلب را نشان می دهند، چنانکه از چند نقل قول زیر برمی آید.

این اشیاء سر و کار دارند، نمی توانند آنها را تمیز دهند، هر چند این اشیاء را آمو خته باشند؛ اما گمان می کنند آنها را تمیز داده اند. ا

پارهی ۱۹. هراکلیتوس در ملامت ناباوری عدهای میگوید: نه می دانند چگونه بشنوند، نه می دانند چگونه سخن گویند.

پارهی ۲۹. بهترین، از همه چیز برای یک چیز دست می کشد... اما بسیاری از مردم [شکم] خود را مانند چهارپایان پُر می کنند.

پارهی ۳۴. ابلهان آنگاه که گوش سپارند، چونان کرانند. این مَثَل وصف حالشان است: هر چند حاضرند، غایبند.

پارهی ۷۰. هراکلیتوس عقاید آدمیان را «بازیچهی کودکان» می داند.

۱. متن دقیق هر چه باشد (در این مورد نگا: ,۱۱۸ (۱۱ متن دقیق هر چه باشد (در این مورد نگا: ,۱۱۸ (۱۱ میرسد بر است، پاره قطعاً به نظر می رسد بر ضد آرخیلوکوس Archilochus است، پ. ۸۶ (Diehl هم پایین.

(شاید یادآور حکایت نقل شده در ص: ۲۳، یا حتی منشأ آن باشد.) پارهی ۱۰۴. اندیشه یا ذهن آنها چیست؟ به ترانه سرایانِ عوام باور دارند و عوام را معلم خود می پندارند، نمی دانند بسیاری از مردم بَدند ۱، و خوبان اندک.

می توان در این مورد پاره های ۹ و ۹۷ را به عنوان نمونه ای از «متشابه سخن گفتن» که فلوطین به آن اشاره داشت، اضافه کرد:

پارهی ۹. خران آشغال را به طلا ترجیح می دهند. پارهی ۹۷. سگان بر هر آن کس که نشناسند، پارس می کنند.

می توان پاره های ۲ و ۵٫۶ و ۷۲ و ۸۷ را نیز آورد.

چنین است کناره گیری او از نوع بشر. درباره ی فیلسوفان و شاعران نیز رأی بهتری ندارد:

پارهی ۴۰. یاد گرفتن بسیار (polymathie)، فهم نمی آموزد. و گرنه به هسیود و فیثاغورس، یا همچنین به کسنوفانس و هکاتائیوس آموخته بود.

پارهی ۴۲. هراکلیتوس می گوید شایسته بود هومر از رقابت و انتقاد بیرون می ماند، و آرخیلوخوس نیز.

پارهی ۵۷. هسیود آموزگار بیشتر مردم است. ایشان باور دارند که او بسیار می دانست ـ مردی که نتوانست روز و شب را تمیز دهد! زیرا

۱. هراکلیتوس در اینجا از سخن منسوب به بیاس اهل پرین Bias of اینجا از سخن منسوب به بیاس اهل پرین Stob. Ecl.III, I, نگا: ،۱ Priene یکی از هفت حکیم قدیم استفاده می کند (نگا: ،۱ بیاس تمجید 172, p. 121 Hense, DK, I, p. 65). وی در پاره ی ۳۹ از بیاس تمجید می کند.

یک یا دو پاره نیز وجود دارد که مشابه این پاره هاست، اما در پرتو پاره های دیگر می توان فهمید که این پاره ها احتمالاً نمایانگر جنبه ی دیگر هراکلیتوس اند: احساس دینی او در مورد بی ارزشی دانش انسانی در سنجش با دانش الهی. پاره ی ۲۸ از اینگونه پاره هاست (متن برطبق تصحیح دیلز): «دانش بسیاری از مردان مشهور چیزی جز عقیده نیست.» این پاره را باید در پرتو پاره هایی مانند پاره های زیر خواند:

٧٨. طبيعت انساني بصيرت ندارد، اما طبيعت الهي دارد.

۷۹. در چشم خدا انسان بچه است، همانگونه که کودک در چشم مرد. ۸۳. خردمند ترین مردم، در سنجش با خدا، از نظر حکمت و زیبایی و همهی چیزهای دیگر، مانند بوزینه ظاهر می شوند.

۱۰۲. برای خدا همه چیز زیبا و خوب و عادلانه است، اما انسانها بعضی چیزها را عادلانه و بعضی دیگر را ناعادلانه می دانند.

بی تردید سبک نمادی و رمزی گفته های هراکلیتوس تا اندازهای ناشی از حقارتی است که وی در بسیاری از کسانی که دوست داشتند در اثر او بنگرند، احساس می کرد. حقیقت چیزی است که همگان باید کسب کنند (در زبان هراکلیتوس «همگانی common»)، با این حال بسیاری از مردم برای دیدن آن کُند ذهن اند، و چنان می زیند که گویا حکمت «شخصی» دیدن آن کُند ذهن اند، و چنان می زیند که گویا حکمت «شخصی» کنند خود را پست نمی کند، حقیقت نیز در این زبان بیان ناشدنی است.

هسیود، همرا Hemera را دختر نوکس Nyx می داند (پیدایش خدایان، ۱۲۴).
 انتقاد از هسیود در پارهی ۱۰۶ شاید بیان تغییر شکل یافته ی این پاره باشد (کریک، ۹-۱۵۷).

بگذار آن کس که برای شنیدن گوشهایی دارد، بشنود. ۱

دومین دلیل ابهام گویی هراکلیتوس در خلال بحث آشکار خواهد شد، یعنی این که محتوای اندیشه ی وی نسبت به هم عصرانش بیش از اندازه موشکافانه است، چنانکه زبان عصر وی برای او ناکافی بوده است. گاهی نماد و پارادکس تنها ابزار اوست.

۱. کلمنت Clement (جُنگ، پنجم، ۱۴، ص ۷۱۸) پارهی ۳۴ را با این سخن عیسی (علی نبینا و آله و علیه السلام) می سنجد.

### ویژگی پیامبرانه

سوم این که بی تردید هراکلیتوس باور داشت که دارنده ی حقیقت مطلق است، باوری که طبیعتاً بیشتر به بیان پیامبرگونه منتهی می شود تا به بیان مناظرهای او همچون شخص الهام شده سخن می گوید، و اگر سبک او را غیبگویانه oracular بنامیم، استعاره نگفته ایم . یکی از اندک کسانی که هراکلیتوس بدون تحقیر از آنها یاد می کند، سیبول Sibyl است، به سبب هراکلیتوس بدون تحقیر از آنها یاد می کند، سیبول ۱۹۷۱ است (پارهی ۹۲). آنچه هراکلیتوس درباره ی آپولوی دلفی می گوید بیشتر جالب است (پاره ی ۹۳): هراکلیتوس درباره ی آپولوی دلفی می گوید بیشتر جالب است (پاره ی ۹۳): «خداوندگاری که صاحب غیب در دلفی است نه سخن می گوید، نه مقصود خود را پنهان می کند، بلکه به آن اشارت می کند. « یعنی، ویژگی سبک خود را پنهان می کند، بلکه به آن اشارت می کند. « یعنی، ویژگی سبک غیبگویانه ، ارائه ی تصوری است از شیء ، نه آشکارا نام بردن آن. در این جا می توان پاسخ داده شده به اسپارتیان را یادآوری کرد درباره ی «جایی که دو

اطمینان از اینکه جمله ی پلوتارک در این جا با چه دقتی کلمات هراکلیتوس را عرضه می کند مشکل است؛ اما رک:

Clem. Strom. I, 15, p. 358 (quot. Bywater ad loc, fr. 12).

باد با نیروی ضرورت می وزند، و وزشی با وزشی درهم می آمیزد، و پریشانی بر پریشانی قرار دارد» به عبارت دیگر، کارگاهی آهنگری (هرودوت، یکم، ۱۶). ابهام عمدی بیان، ویژگی ای است که معروف ترین نمونه ی آن عبارت است از پاسخ داده شده به کرونسوس Croesus که وی امپراتوری بزرگی را ویران خواهد ساخت. اینگونه دو پهلو سخن گفتن نشان سبک خود هراکلیتوس است، و وی آشکارا از مثال غیبگو پیروی می کند. چیزهای بسیاری در پاره ها بیشتر نشان آموزگاری دینی اند تا آموزگاری فلسفی، فی المثل تفاخر توام با تواضع او هراکلیتوس حقیقت را چنان دیده است که پیش از وی کسی ندیده بود، با وجود این فقط حامل حقیقت است: «گوش کنید، نه به من، بلکه به لوگوس Logos» (پارهی ۵۰). هراکلیتوس به رغم اینکه شاعران را محکوم می کرد و ادعای الهام آنها را غلط می شمرد، متقاعد شده بود که خود دارای الهامی درونی است: «من خویشتن را می پژوهم». مباهات اوست (پارهی ۱۰۵)، و پیندار Pindar دانش حاصل از طبیعت

۱. هُلشر U. Hölscher توازی بین سبک هراکلیتوس و غیبگویی را توسعه داده است، در B. Snell بی. اسنل Festschrift Reinhardt», 72 می اسنل B. Snell در این مورد حکایتی آورده است که هراکلیتوس Herms, 1962, p. 372 دربارهی هومر گفته است (پارهی ۵۶، مربوط به پانوشت ۲ ص: ۸۴). اهمیت دینی این وضعیت را پی. مرلان P. Merlan به خوبی آورده است در:

Prov. 11th Int. Congress of Philosophy, vol. XII, 56-60.

برای ارزیابی این پاره باید تفسیر گیگون از پاره ۲۸ را اصلاح کرد. وی این پاره را مطابق با مقصود آلکمایون در پاره ۱، یا کسنوفانس در پاره ی ۳۴ توضیح می دهد (ص: ۱۲۸)، اینگونه: «بیانی حکیمانه در محدود ساختن دانش خود». وقتی هراکلیتوس دانش انسانی را در سنجش با دانش الهی تحقیر می کند، کسی نمی تواند، در پر تو پاره های دیگر، بگوید که وی همواره خود را نیز مشمول می داند. برای کسی که خود را پیامبر می نگرد در این جا ناسازگاری وجود ندارد. عیسی (علیه السلام) که می تواند بگوید «هر کس مرا بیند پدر را دیده است» در جای دیگر می گوید «واژه هایی که بر زبان می آورم، از خودم نیست.»

درونی انسان را با دانش اکتسابی مقابل می نشاند (یعنی با «بسیار دانی»، که هراکلیتوس آن را تحقیر می کند). وی همچنین مدعی است چنان سخن می گوید که فقط مردان فهیم می توانند بدون تفسیر آن را دریابند. هیچ تعارضی بین خود آموز sclf-taught بودن و الهام الهی وجود ندارد. فمیوس تعارضی بین خود آموز sclf-taught باستان خود را خود آموز Phemius می نامید، دقیقاً به این دلیل که خدا داستانهای منظوم را در قلب او می دمد (دُیسه، بیست و دوم، ۳۴۷). این شباهتها را نباید نادیده انگاشت. اینها صرفاً مسئلهی صور بیان نیستند. زبان هراکلیتوس قطعاً او را در طرف الهام شده ها قرار می دهد: شاعران و پیامبران و آموز گاران عرفانی ـ دینی، که دوست دارند رازگونه سخن گویند تا ملخدان آن را فهم نکنند. ما نمی توانیم، و نباید، انتظار داشته باشیم چنین مردی نگرش عقل گرایانهی ملطیان را داشته باشیم

شکایت هراکلیتوس از همه ی انسانها از اینجاست. انسانها در دریافت درونی، هم درباره ی خود و هم درباره ی چیزهای اطراف خود، کورند. «اکثر انسانها» از اشیاء اطراف خود به کمک حواسشان آگاه می شوند، اما قادر به تفسیر آنها نیستند. به فقره ی پیش از این نقل شده می توان پاره ی ۱۰۷ را اضافه کرد: «چشمها و گوشها برای انسانها گواهان بدی هستند، اگر آنها روحهایی داشته باشند که زبان نه مهم باشند.» کم فیلسوفان و شاعران بدند، زیرا دانش را گرد می آورند اما قادر به فهم آن فیلسوفان و شاعران بدند، زیرا دانش را گرد می آورند اما قادر به فهم آن فیلسوفان و شاعران بدند، زیرا دانه و اژههای آشنا بیان شده است، مفهوم فیستند. این مطلب، هر چند در لفافه ی واژههای آشنا بیان شده است، مفهوم

<sup>1.</sup>Pind. Ol. II, 83-6.

استعارهی پیندار دربارهی پیکانها همان چیزی است که افلاطون برای توصیف سبک پیروان هراکلیتوس به کار گرفت (ص: ۲۵ در بالا).

۲. بارباروس βαρβαρους شخصی است که صداهای ادا شده از سوی فرد متمدن (یعنی، اهل یونان) را می شنود، اما چون یونانی نمی داند، نمی تواند مقصود او را دریابد.

جدیدی دارد، زیرا مقابله بین بسیارانی و حکمتِ حقیقی امری عمومی در نظر می آید. آرخیلوخوس بیتی دارد که ضربالمثل شده است، و اغلب به عنوان ضرب المثل نقل می شود و به دیگران نسبت داده شده است: «روباه حیله های بسیار دارد، اما خارپشت یک حیلهی بزرگ.» آئسخولوس نیز به همین شیوه می نویسد: «آن کس که چیزهای بسیار می داند خردمند نیست، خردمند آن است که چیزهای سودمند می داند.» آ

١. (شاعر قرن هفتم پ.م-م.)

<sup>2.</sup>Archil. fr. 103 D. πόλλ οῖδ άλώπηε άλλ έχῖνος έν μέγα. Aesch. fr. 390 N. ὁ χρήσιμ είδως ούχ ὁ πόλλ έιδως σοφος.

# نسبت با متفكران قديم تر

بسیاری کوشیده اند اندیشه ی هراکلیتوس در توفیق فلسفی را ، با تحت تأثیر این یا آن متفکر پیش از سقراطی دانستن آن ، ریشه یابی کنند. کی . راینهارت فکر می کند که اندیشه ی هراکلیتوس کوششی است برای برخورد با استدلال ذوحدین پارمنیدس، و اُ. گیگون کلید این مسئله را در تأثیر مستقیم کسنوفانس یافته است. اما هیچیک از این کوششها چندان موفقیت آمیز نیست. هراکلیتوس پیش از پارمنیدس می نوشت. و شعر پارمنیدس شامل ارجاع کم رنگی به هراکلیتوس است. این قول که دیوگنس (نهم، ۵) نقل می کند که «بعضی گفته اند هراکلیتوس شاگرد کسنوفانس بوده است» می کند که «بعضی گفته اند هراکلیتوس شاگرد کسنوفانس بوده است» بی ارزش است. هراکلیتوس هرگاه از کسنوفانس یاد می کند به شدت بی ارزش است. هراکلیتوس هرگاه از کسنوفانس یاد می کند به شدت

<sup>1.</sup> Reinhardt, Parmenides, 155 ff; Gigon, Unters. zu H. 1935. بررسی نوشته ی گیگون توسط بروکر W. Broecker بررسی نوشته ی گیگون توسط بروکر 1937, 530 ff ببینید. راینهارت را بسیاری از متفکران از جمله خود گیگون نقد کرده اند.

۲. «آشکارا غلط است»، ZN, 787, n؛ «محتمل نیست»، برنت EGP, 131؛ «محتمل نیست»، برنت 311. «EGP. عمچنین کریک، ص ۶ را ببینید.

نقادانه است (پاره ی ۴۰)؛ گیگون نیز نمی تواند ادعا کند که مدرک درونی قویای در این مورد ارائه داده است. اخیراً جی. ولاستوس ,4GP, 1955) این برنهاد را ارائه کرده است که برای فهمیدن هراکلیتوس باید اندیشه های او را با دو اندیشمند ملطی، یعنی آناکسیمندر و آناکسیمنس، مرتبط بدانیم. اما هیچ کوششی برای ربط دادن مستقیم و مثبت هراکلیتوس به اسلاف او شانس موفقیت بیشتر نخواهد داشت. به احتمال زیاد او بیش از آنکه چنین کوشش هایی فرض می کنند، منفرد بوده است. در هر صورت قصد خود وی این بوده است، و این حکم که وی از هیچکس نیاموخته است از اظهارات خود وی ای بوده است، و این حکم که وی از هیچکس نیاموخته است دیگران، و ویژگی شدیداً فردی اندیشه ی او نیز برمی آید.

۱. می توان به پاره ی ۱۰۱، پند پاره ی ۷۴ را افزود: نباید «مانند کودکان خانواده های ما» عمل کرد. این امر از شیوه ی دلفیانه ی هراکلیتوس سرچشمه می گیرد، که «سخن نمی گوید، بلکه اشارت می دهد»، و مارکوس اورلیوس که این عبارت را نقل می کند (چهارم، ۴۶، یادداشت پاره ی ۵) بی شک برحق است آن جا که این پاره را به معنای «پیروی از سُنت» تفسیر می کند. همچنین اسنل (۲۵۸، ۱۹۲۶، ۱۹۲۶) این نهی را به این معنی می گیرد که شخص بر تجربه ی شخصی خودش متکی باشد، نه بر سُنت یا بر آنچه از دیگران گرفته است.

### روشهای فلسفی: خودکاوی

به این ترتیب، هراکلیتوس پیامش را، که آن را حقیقتی ازلی می دانست، از قلمی انزوای خودکاوی ابلاغ می کند. دیو گنس می نویسد: «او پیرو هیچکس نبود، اما می گویند در اثر خودکاوی همه چیز را از پیش خود آموخته است.» اکنون از دو مکتب فکری که در قرن ششم آغاز شدند، یعنی ایونی و ایتالیایی، و از مقابله ی الهام و تمایلی که عرضه می کردند، بعضی تصورات را داریم. سیستم های بعدی را اغلب می توان در رابطه با این دو مکتب بهتر فهمید؛ یا به عنوان صورت های تحول یافته ی این یا آن مکتب و کوشش هایی برای ترکیب آنها، و یا به عنوان عکس العمل هایی بر ضد آنها. اکنون وقت آن رسیده است که اندیشه ی هراکلیتوس تبیین شود، اگر اصلا در پرتو اسلاف وی تبیین پذیر باشد. هراکلیتوس پس از آشنایی با آموزه های هر دو مکتب، نخواست از هیچکدام پیروی کند (همان طور که درواقع نخواست از هیچکس تبعیت کند)، و بر ضد فیثاغورس با درشتی درواقع نخواست از هیچکس تبعیت کند)، و بر ضد فیثاغورس با درشتی خاصی عمل کرد. دیدیم که چگونه فیثاغورس را به دلیل «بسیار دانی» بدون

فهم (پارهی ۴۰) محکوم می کند. در پارهی ۱۲۹ داریم: هفیثاغورس پسر منسارخوس بیش از همهی مردم پژوهش (historie) کرد، و با گزینش از این نوشته ها (؟) حکمت خاص خودش را پدید آورد؛ نوعی بسیاردانی، نوعی فریب. از پارهی ۸۱ نیز متضمن این است که هراکلیتوس فیثاغورس را پادشاه فریبکاران، می نامد، و پارهی دیگری (۳۵) می گوید: «مردانی که فیلسوفند باید درواقع بسیاری چیزها را پژوهش کنند.» با نظر به عقیدهی شناخته شدهی وی دربارهی historie، و تحقیر دانستن چیزهای بسیار به جای حقیقت واحد، این کلمات باید به شدت طعنه آمیز باشند. همچنین وقتی گزینش فیثاغورس به عنوان رئیس متعاطیان historie از سوی هراکلیتوس را در حساب آوریم و این احتمال را در نظر داشته باشیم که در آن زمان واژهی «فیلسوف» مخصوصاً بر فیثاغورس و پیروان او اطلاق می شده است (جلد ۳ فارسی، ۴۶)، کاملاً آشکار می شود که مقصود وی کیست. (درباره یاین پاره، همچنین رک: جلد ۳ فارسی، ۲۰۶).

از تمام این بی حرمتی درباره ی دیگران می توانیم به صورت سلبی روش خود هراکلیتوس را استنتاج کنیم. روش او historie نیست، چنانکه هکاتاثیوس و اندکی بعد هرودوتوس به آن شیوه اشتغال داشتند؛ یعنی، مسافرت به سراسر جهانِ شناخته شده و پرسش از هرگونه مردم و گردآوری دانش موجود، یا مطالعه ی طبیعت خارجی ـ اجسام آسمانی، پدیدههای علم کائنات جو و زمین لرزه ها و مانند آن ـ چنانکه ملطیان انجام دادند. روش او بسیار دانی polymathie نیز نبود، یعنی یادگیری تا آن جا که ممکن است از مطالعه ی شاعران حاصل آید، شاعرانی که در یونان آموزگاران مردم در الهیات و اخلاقیات و موضوعات دیگر از جمله حتی هنر ما و صنایع شناخته شده بودند. ماهیت روش خود وی در جمله ی کوتاهی که پیش از این نیز نقل شده بودند. ماهیت روش خود وی در جمله ی کوتاهی که پیش از این نیز نقل

من فی المثل با برنت (EGP, 134) و کریک (۳۹۰) موافقم که دلیلی برای تردید در اصالت این پاره وجود ندارد.

شد، یافت می شود (پاره ی ۱۰۱): «من خود را می پژوهم.» چند نویسنده ی قدیم این اظهار نظر رسمی را نقل کرده اند. پلوتارک (Adv. Colot. III 8 c) بر این پاره اضافه می کند که سخن دلفی که هراکلیتوس آن را بسیار تحسین می کرد، این بود: «خودت را بشناس». ۱

فعل به کاربرد شده (دیزهای δίσημαι) دو معنی اساسی دارد: (۱) جست و جو کردن، چنانکه در ایلیاد ، چهارم، ۸۸: «در جست و جوی پانداروس برآمد، تا ببیند می تواند او را در جایی بیابد»، یا تئوگنیس ۴۱۵؛ پانداروس برآمد، تا ببیند می تواند او را در جایی بیابد»، یا تئوگنیس ۴۱۵؛ را پرسیدن، جویا شدن کسی، پیدا کردن. نمونه ی این کاربرد عبارت است از هرودوت، چهارم، ۱۵۱: «آنها مأمورانی به کُرِت Crete فرستادند تا بپرسند (یا دریابند، δίσημένους) آیا از کرتیان یا از بیگانگان ساکن کرت کسی به لیبی رسیده است. اما عبارت دیگری در هرودت، هفتم، ۱۴۲ هست که مخصوصاً برای مقایسه با هراکلیتوس جالب است. زمانی که حمله ی ایرانیان حتمی بود، آتنیان کسانی را به دلفی فرستادند تا پیامی دریافت کنند، و آن توصیه ی مشهور اعتماد بر دیوار چوبی را دریافت در باب معنی آن غیبگویی جست و جو کردند (δίσημένων)». ۲ داشتند. پس از بازگشت فرستادگان با آن پاسخ «آرا» بسیاری بیان شد و آنها هراکلیتوس قطعاً «خود را می کاوید»، به این معنا که می کوشید طبیعت حقیقی خویش را کشف کند. اما کاربرد ثمربخش این واژه در کتاب هفتم هردوت احتمالاً مقصود او را بهتر روشن می سازد. آتنیان در جست و جوی

۱. اگر پاره ی ۱۱۶ دیلز واقعاً از هراکلیتوس نباشد، به نظر می رسد شاید ریشه در پاره ی ۱۰۱ داشته باشد نه چنانکه کریک فکر می کند (ص: ۵۶) در پاره ی ۲ در پاره ی در پاره ی

می گوید: «واژهی δίσησθαι در استعمال ایونی همواره برای پرسش از کاربرد غیبگویی ها به کار می رفته است. «اما نمونه هایی که وی می آورد (ادیسه پانزدهم، ۹۰ یازدهم، ۱۰۰) هیچکدام ضرور تا این معنی را ندارند، و او نمی تواند عبارت هرودوت را نقل کند، این واژه، هر چند در ارتباط با غیبگویی به کار رفته است، هرگز معنی مشورت با آن را نمی دهد.

غیبگویی نبودند و از آن سوآل نمی کردند: آنها این کار را انجام دادند و پاسخ خود را دریافت کردند. اما این پاسخ مانند هر غیبگویی دیگر معنای ظاهر و معنای باطن داشت، و آنها کاوش می کردند تا معنای باطن را در زیر ظاهر به دست آورند و حقیقت آن را کشف کنند. سقراط نیز همین کار را انجام داد. هنگامی که یکی از پاسخهای دلفی را با معنایی بس ظاهری به او گفتند، از خود پرسید: «معنی نهفته در این پاسخ چیست؟» این که چنین لغز، یا معنای نهفته ای باید در پاسخ هاتف وجود داشته باشد صرفاً یک انتظار معنای نهفته ای باید در پاسخ هاتف وجود داشته باشد صرفاً یک انتظار است، زیرا این انتظار نشان کارآیی طبیعی غیبگویی است. یافتن تبیین جهان و ماهیت حقیقتی واقعیت برای هراکلیتوس مشابه این جریان است، زیرا «واقعیت دوست دارد خود را پنهان کند.» آین تبیین بیشتر در لو گوس زیرا «واقعیت دوست دارد خود را پنهان کند.» آین تبیین بیشتر در لو گوس واحدی که اندیشه می تواند آن را اخذ کند و بصیرت می تواند کسب کند. اگر کسی بصیرت کسب لو گوس را داشته باشد، می تواند آن را در طبیعت خارجی دریابد، البته نه از طریق انباشت دانش؛ لو گوس در هر کس کاملا خارجی دریابد، البته نه از طریق انباشت دانش؛ لو گوس در هر کس کاملا متمثل است.

<sup>1.</sup>τί ποτε αίνιττεται; Apol. 21B.

متفکرانی که گمان می کنند پرسش سقراط درباره ی این پیام نشان این بود که «ثابت کند خدا دروغگوست» وقتی دریابند که سقراط پیش می رود تا خود را عمل کننده ای «در اطاعت از خدا» و آماده در «خدمت» به خدا توصیف کند طبیعتاً خود را با معما رودررو می یابند. اما درواقع آنها سقراط را بد فهمیده اند. سقراط فقط کاری را می کند که هر انسان درباره ی پاسخ دلفی می کند: جست و جوی معنایی که در باطن سخن نهفته است.

پارهی ۱۲۳: « Φύσις καθ ΄ Η. κρύτιτεσθαι φιλεῖ.» به اندازه ی کافی درباره ی معنای فوزیس φύσις در این عبارت نوشته اند. کریک، ۳۱-۲۲، بحث مشبعی درباره ی دیدگاه های قدیم تر دارد، و خود نتیجه می گیرد فوزیس به معنای «ساختار واقعی» اشیاء است. من با این نظرگاه کریک کاملاً موافقم، اما نمی توانم مانند او نتیجه بگیرم که واژه ی انگلیسی «nature» روی هم رفته ترجمه ی بدی است.

بنابراین، به عقیده ی من مقصود هراکلیتوس از دو واژه ی پاره ی ۱۰۱ نخست این است که همن اندیشه ی خود را متوجه درونم می کنم و می کوشم خویشتن واقعی ام را کشف کنم ۱۰۹ دوم این است: همن از خویشتن می پرسم ۱۰ سوم این است: همن پاسخها را مانند پاسخهای دلفی، لغزگونه، در حقیقت واحدی پنهان می دانم، و می کوشم معنای واقعی خویشتن را کشف کنم؛ واحدی پنهان می دانم، و می کوشم معنای واقعی خویشتن را کشف کنم؛ است به خوبی در ک خواهم کرد. ۱ از این رو شگفت انگیز نیست مردی که چنین نظرگاهی دارد سهم بسیار اند کی در آنچه علم می نامیم داشته باشد، و بیشتر براساس شهود به نتیجه گیری بپردازد تا براساس مشاهده و تحلیل بیشتر براساس شهود به نتیجه گیری بپردازد تا براساس مشاهده و تحلیل داده ها. فیلسوفان بعدی در سنت علمی - مردانی مانند آناکساگوراس، دیوگنس آپولونیایی، اتمیان - هراکلیتوس را نادیده گرفتند، و تأثیرات دیوگنس آپولونیایی، اتمیان - هراکلیتوس را نادیده گرفتند، و تأثیرات دیرافلاطون.

## لوگوس

هراکلیتوس قبل از هر چیز به لوگوس معتقد بود. آغاز کتاب وی توصیف موقری بود درباره ی حقیقت، یا هستی واقعی و درباره ی لوگوس ، که به عقیده ی وی هر آنچه را در جریان است تعیّن می بخشد. این فرض (همراه با گیگون) معقول است که پاره هایی که از لوگوس در این معنا می گویند ، به بخش مقدماتی کتاب هراکلیتوس تعلق دارند . وظیفه ی اول ما این است که بکوشیم تا بفهمیم این لوگوس چیست ، اما نکته ای هست که می بایست ابتدا مطرح کنیم . وقتی او می گوید «هر چیزی در مطابقت با این لوگوس جریان می باید» (پاره ۱) ، یا از «لوگوس که همه ی اشیاء را نظم می بخشد» (پاره ی از سوی دیگر ، لوگوس واژه ای همگانی است که در کاربرد رایجش قلمرو وسیعی از معنا را در بر می گیرد ، و هراکلیتوس در زمینه های دیگر واژه ی لوگوس را مانند هر کس دیگر به کار می برد . این را نیز نمی توان پذیرفت که لوگوس را مانند هر کس دیگر به کار می برد . این را نیز نمی توان پذیرفت که حتی وقتی هراکلیتوس این واژه را برای مفهوم خاص فلسفه ی خود مهیا می کند ، آن را از کاربرد های متعارفش کاملاً جدا می سازد . در جمله های زیر

ترجمه ی واژه ی لوگوس مشکل ندارد: این واژه \_ مانند دیگر نوشته های قرن پنجم \_ در این جمله ها به طرق شناخته شده ای به کار رفته است. درواقع آنچه از همشهری وی هرودوت در دست است، می تواند در روشن ساختن معنای آن کمک کند:

پاره ی ۱۰۸: «هیچیک از کسانی که لوگوسهای Logois آنها را شنیده ام، نرسیده اند به این ...» (در معنی «اظهارات»، معنی ۱ در زیر). پاره ی ۱۸: «نادان با هر لوگوسی تحریک می شود» («شایعه»، «خبر»؛ معنی ۱، در زیر).

پارهی ۳۹: «بیاس ... کسی که بیش از دیگران لوگوس داشت» («اهمیت»، «ارزش»؛ معنی ۲، در زیر).

پارهی ۳۱: «زمین ... اندازهی خود را به همان لو گوس دارد که پیش از آنکه زمین شود داشت «(نسبت»، معنی ۶، در زیر).

به این دلایل بهتر است ابتدا نظری اجمالی داشته باشیم بر کار برد رایج این واژه در زمان هراکلیتوس. لو گوس در قرن پنجم یا قدیم تر به این معانی بوده است ۱:

(۱) هر چیز گفته شده (یا نوشته شده). داستان یا گزارش (هرودوت، یکم، ۱۴۱) ، خواه خیالی خواه تاریخ حقیقی (توکودیدس، یکم، ۹۷) از تاریخ وی درباره ی جنگ پلوپونز). شرحی از هر چیز، تبیین یک وضعیت یا ویژگی ها (۱۲, 66, II, 66). اخبار، وقایع (اوریپیدس، IV, 132, Stesichorus, II, I Dichl). اخبار، وقایع (اوریپیدس،

۱. در این جا بحث فلسفی جامع ارائه نمی شود. برای بحثی بیشتر رک: H. Boeder in Arch. f. Begriffsgesch. 1958, 82 ff.

۲. من از هر کاربرد واژه یک نمونه می آورم، هر چند برخی موارد چنان عمومی اند
 که ده ها یا صدها نمونه می توان آورد.

باکخانهی، ۶۲۳). گفتار (توکودیدس، یکم، ۲۲، ۱، به هنگام توصیف مشی خود در نوشتن گفتارها ۱۹ین کاربرد شاید تا قرن پنجم همگانی نبوده است، هر چند هرودوت، هشتم، ۱۰۱، ۱ به آن نزدیک می شود). صحبت، گفت و گو به طور کلی (ایلیاد، پانزدهم، ۳۹۳، ادیسه، یکم، ۵۶، بیندار، یوتیا، جهارم، ۱۰۱، آریستوفانس، زنبوران، ۲۷۲، هرودوت، سوم، ۱۴۸، ۱). در معنای پاسخ غیبگو، پیندار، پوتیا، چهارم، ۵۹. شایعه، خبر (توکودیدس، ششم، ۴۶، ۵، هرودوت، یکم، ۷۵، ۳)، در معنی آنچه همگانی یا ضربالمثلی گفته شود (مکرر در تراژدیها، فیالمثل: آئسخولوس، آگیاسس، ۷۵۰، سوفوکلس، تراخینیانه، ۱). یادآوری، توجه دادن. از این رو کسانتیاس Xanthias برده به هنگام مشورتِ خواجهاش با هراکلس با نظر به گذشتهی خود شکایت میکند که: ۱۱ما از من و از رنجهای من هیچ لو گوس نیست» (آریستوفانس، غو گان، ۸۷). همچنین گفته شده است که اشیاء باید لو گوس ارزش باشند. (در زمستان سکایی «بارانی که لو گوس ارزش باشد وجود ندارد»، هرودوت، پنجم، ۲۸، ۲.«بزرگتر از لو گوس » در توکودیدس، دوم، ۵۰، به معنی «توصیف بیچارگی» است. به راحتی می توان دید در این جا چگونه به معنی «ارزش» و «ارزیابی» نزدیک می شویم، که من آن را به عنوان معنی (۲) در پایین جدا کردهام.) جنبهی مشترک صرف واژهها، آن چنانکه در تقابل با عمل یا واقعیت هاست. چنانکه سوفوکلس، الکتر۱، ۵۹: «اگر در لو گوسها بمیرم مرا چه میشود، در حالی که به واقع سالم هستم؟ هرودوت، چهارم، ۸، ۲: «آنها در لوگوس خود می گویند اکثانوس زمین را احاطه کرده است، اما قادر نیستند آن را در واقعیت ثابت کنند»؛ همچنین، میان فیلسوفان، دموکریتوس، پارهی ۸۲، آناکساگوراس، پارهی ۷. معنای اخیر شاید ناشی از این حقیقت است که در ادبیات قدیم تر به نظر می رسد سخنان فریبنده مکرر به کار آمده است (ادیسه، یکم، ۵۶، هسیود، پیدایش خدایان، ۲۲۹، ۸۹۰، ارگا،

۷۸ ، ۷۸۹ ، ۳۱۷ ، ۱۱erm ، ۷۸۹ ، ۲۵۲ .).

تحت عنوان سخنان گفته شده یا نوشته شده، هنوز اصلاحات ناشی از قرارداد و توافق را داریم (هرودوت، هفتم، ۱۵۸، ۵)؛ حکم (آئسخولوس، ۲۰، ۲۰، ۴۰۴۵، ۴۶۳)؛ بخشی از اثری مکتوب (هرودوت، پنجم، ۴۰، ۴، هفتم، ۹۳، و مقایسه کنید با تمایز بین یک لوگوس با لوگوس دیگر در هسیود، از گا، ۱۰۶، کسنوفانس، پارهی ۷، دیلز - کرانتس، پیندار، پوتیا، دهم، ۵۴)؛ حساب در معنای مالی (هرودوت، سوم، ۱۴۲، ۵، «شما باید لوگوس پولی را که در دستتان جریان داشت، پس دهیده)؛ و حساب به طور کلی یا مجازی، هرودوت، سوم، ۳،۱۰۰ «لوگوس کردار آنان را پس دهیده (مواجهه با حساب، پرداخت تاوان).

(۲) ایده ی پیش گفته ی «بیان» طبیعتاً به ایده ی ارزش و ارزیابی و اعتبار منتهی می شود ؛ همچنین شهرت (پیندار، ایستمیا، پنجم، ۱۳ و ۲۶، پوتیا، هشتم، ۳۸). در سوفوکلس (۰۵. ۵. ۱۱۶۳) گفته می شود که حمایت از خدا لوگوس کوچک نیست. این معنا در هرودوت نیز هست، برای نمونه بردن لوگوس در چشمان شخص (یکم، ۱۲۰،۵)، در چشمان شاه (چهارم، ۱۳۸،۱)، لوگوس بیشتر یا کمتر (سوم، ۱۲۶، ۳؛ یکم، ۱۴۳، ۲ و غیره). قرار دادن فرد «در لوگوس» محترم داشتن اوست (Tyrtacus, 9, I Dichl).

در آئسخولوس، ۲۳۱، ۹۰، ۷۰ گفته می شود که زئوس لوگوس فناپذیران را ندارد. این معنا را می توان اینگونه نیز بیان کرد که در چشمان او لوگوس نیست، اما با اینگونه بیان، احتمالاً واژه تحت عنوان «اندیشه» در می آید: «زئوس اندیشه یا غم فناپذیران را ندارد، از فناپذیران پروا ندارد. (همچنین پیندار، ۵۱، هشتم، ۴) هرودوت، یکم، ۱۱۷، و غیره. در یکم، ۶۲، آتنیان ابتدا به گوس پیزیستراتوس Pisistratus ندارند»، یعنی: غماو را ندارند.) مفهوم اندیشیدن و سنجیدن اثباتها و نفی ها به عقیده ی

یونانیان گفت و گو با خویشتن است. لوگوس این معنا را نیز دربر دارد. ایوریپیدس (مِدثا، ۸۷۲) این انتقال را نشان می دهد، زیرا به شیوه ی مِدثائی Medca گفتن «من درباره ی آن اندیشیده ام»، لفظ به لفظ چنین معنی می دهد: «من با خویشتن سخن گفته ام» (رک: زنان تروایی، ۹۱۶). در زمان پارمنیدس، لوگوس در این معنا می توانست، به عنوان اندیشه یا استدلال، با احساس صرف مقابل نشیند، هر چند همان نویسنده در جای دیگر لوگوس را در معنای شرح حقیقی درباره ی اشیاء (۸، ۵۰) یا، جمعاً، در معنای «واژه ها» (۱، ۱۵) به کار می گیرد.

با نزدیک شدن به این معنا، معنای «لو گوس آنها» (هرودوت، هشتم، ۲،۶)، طبق متن عبارت خواهد بود از «عقیده». لو گوس عبارت است از آنچه آنها در جواب سوآل خواهند گفت، و آنچه به خود می گویند. (۴) معنای دیگری که تحول یافته است عبارت است از مفهوم علت و دلیل یا برهان. «چرا او قربانی ها تقدیم کرد، براساس کدام لو گوس؟» دلیل یا برهان. «چرا او قربانی ها تقدیم کرد، براساس کدام لو گوس هستید؟» (آئسخولوس، خورونائیوس، ۵۱۵). «چرا شما بدون لو گوس خاموش لو گوس دربارهی موضوعی خنثی به معنای بحث کردنی یا معقول بودن است (سوفوکلس، الکترا، ۴۶۶): ما از قرن چهارم دست کم آن را با موضوعی شخصی در معنای معنای بحث کردنی یا معقول با موضوعی شخصی در معنای معنای ایرهای آریستوفانس با موضوعی شخصی در معنای ۳۴۱». ابرهای آریستوفانس فرانسوی می بابیم (افلاطون، آپولوژی، ۳۴۳). ابرهای آریستوفانس مشتمل است بر ستیزهی بین لو گوس (برهان، مورد) بهتر و دلیلی را به کار می گیرد که فقط اقامه شده است، یعنی فقط یک بهانه و دلیلی را به کار می گیرد که فقط اقامه شده است، یعنی فقط یک بهانه

به طریق مشابه μῦθοι در هومر ایلیاد، ۱، ۵۴۵، به معنای اندیشه های ناگفته است.

ازن جادوگری که در افسانه های یونان به Jason کمک کرد تا پوست گوسفند طلایی را به دست آورد و فرزندان خود را آتش زند. م).

(سوفوکلس، فیلومل، ۳۵۲)، و گاهی (چنانکه به واقع در آئسخولوس، خوروفائیوس، ۵۱۵) مشکل است اطمینان یافت که آیا دلیل اصلی در مد نظر بوده است یا دلیل جعلی.

(۵) در: مقابل معانی «واژههای توخالی» یا «بهانه» عبارت «لو گوس واقعی» (هرودوت، یکم، ۹۵، یکم، ۱۱۶، ۵)، یعنی معنی حقیقت موضوع را داریم، چنانکه در یکم، ۲،۱۲۰ پادشاهان حقیقی عبارتند از «پادشاهان در لو گوس حقیقی».

تا این جا معانی گفته شده ی لوگوس به راحتی در یکدیگر جذب می شوند. این واژه معانی دیگری نیز دارد که اندکی اخص اند.

(۶) اندازه، اندازهی تمام. هرودوت، سوم، ۹۹، ۲: «بسیاری از آنها به لو گوس عصر قدیم دست نیافتند.» درک: توکودیدس، هفتم، ۴،۵۶.

و کوس عصر قدیم دست بافسد. استولوس، کوودیدس، هفتم، ۱۰۲۰ و بعد:

(۷) ارتباط، رابطه، نسبت. آئسخولوس، کوودیدس، هفتم، ۵۱۷ و بعد:

هیپربیوس نشان زئوس را بر سپر خود دارد، و دشمن وی نشان تیفون را. چنانکه زئوس تیفون را شکست داد، همان طور پیروزی را نصیب هیپربیوس خواهد کرد «برطبق لو گوس نشان های خانوادگی» (ارتباط داشتن، مطابق بودن). تئوگنیس، ۴۱۷ و بعد: «من برسرم زر مالیدهام، این است لو گوس برتری در من. هرودوت، دوم، ۱۰۳: «اگر طغیان) نیل تقسیم بندی زمین های مرد مصری را برهم زند، وی آن را تعیین می کند (مطابق با) لو گوس مرزبندی اصلی. هردوت در هفتم، ۱۳۳ درباره ی دوبند کتان و چهار بند پاپیروس سخن می گوید: «ضخامت و کیفیت آنها یکسان است، اما بندهای کتان به لحاظ لو گوس سنگین ترند. » (در نسبت: به طور مطلق دوبند کتان از چهار بند پاپیروس سنگین تر نیستند.) این معنا بعدها در افلاطون چنان به لبد پاپیروس سنگین تر نیستند.) این معنا بعدها در افلاطون چنان به بند پاپیروس سنگین تر نیستند.) این معنا بعدها در افلاطون چنان

معنی لو گوس در این مورد معادل دقیق واژه ی یونانی مترون μέτρον (اندازه) است. رک:

Hom. 11. XI, 225 ήβης ... ήκετο μετρον.

لوگوس در معنای دقیق نسبت ریاضی یا عقل، مکرراً در نوشته های افلاطون و ارسطو به کار رفته است، اما شاید نزدیک ترین عبارت در این معنی در قرن پنجم هرودوت، هفتم، ۳۴ باشد که هم اکنون نقل شد. در هر حال، با توجه به گزارشهای ارسطو دربارهی فیثاغوریان قرن پنجم محال است بتوان معتقد شد که آنها این واژه را به این معنا به کار نبرده اند.

واژهی لو گوس دو معنای دیگر نیز دارد که مخصوصاً به کاربرد آن در هراکلیتوس مربوط است: «اصل عمومی، قانون، یا قاعده» و «قوهی عقل». این دو معنا در بادی نظر اصلاً یک چیز نیستند، با وجود این در متون همان واژهی لو گوس آمده است؛ جایی که تصمیم برای تعیین ترجمه ی بهتر آن مشکل است. نکته ی دیگر این است که در قرن پنجم نمونه های لازم برای تعیین ترجمه ی بهتر کمیاب است.

(۸) اصل عمومی یا قاعده. لو گوس را در بعضی از متون قرن چهارم در این معنا به کار برده اند، چنانکه ارسطو در اخلاق از «لو گوس درست» سخن می گوید. به نظر می رسد بعضی از مثال های گرفته شده از قرن پنجم، غلط ترجمه شده اند. فی المثل LSJ تحت این عنوان از پیندار پنجم، غلط ترجمه شده اند. فی المثل LSJ تحت این عنوان از پیندار در .O. L. وم، ۲۲ را، که به نظر می رسد به معنی «این گفته» است، و Nem، چهارم، ۳۱ را نقل می کند. پیندار در دومی می گوید: «خود را در میدان نبرد مبتدی نشان خواهد داد، کسی که این لو گوس را نمی فهمد که: پیروزی همواره با رنج توام است.» کلمات اخیر صورت یکی از اعتقادات عرفی یونانیان است، و بی تبردید درست است که در نظر یونانیان اصلی عمومی، یعنی جنبه ای از کارهای متعارف جهان را باز می نموده است؛ اما این معنی مستلزم این نیست که لو گوس را باز می نموده است؛ اما این معنی دهد. این فقره به خوبی نشان اهمیت این حقیقت است که واژه ی لو گوس ممکن است برای کسانی که آن را به کار می برند، یک باره معنایی را انتقال دهد که برای دیگران دو ایده به کار می برند، یک باره معنایی را انتقال دهد که برای دیگران دو ایده به کار می برند، یک باره معنایی را انتقال دهد که برای دیگران دو ایده به از هم جدا هستند، زیرا آنها واژه های متفاوتی برای بیان آن دو ایده به

کار می برند. در اپیخارموس پاره ی ۲، ۱۲، دیلز ـ کرانتس، (بنابر فرض اصالت پاره) نیز چنین است. در این پاره دیلز ۸۵۲۵۶ را به خوبی «قانون» ترجمه کرده است، اما به همان خوبی می توان آن را «برهان» نیز ترجمه کرد (هیکس Hicks). کاربرد ۲۵٪ ۲۵٪ ۸۵۲۵۷ درپاره ی مورد بحث، بیشتر از هر دو معنای یاد شده، به معنای (۷) افلاطون، در بالا، نزدیک است. «امروز تو و من غیر از آن چیزی هستیم که دیروز بودیم، و به طریق مشابه در آینده نیز دوباره متفاوت خواهیم بود» (پس عبارت ۲۵۲۵۷ در معنای «به همان نسبت» آمده است.

بی شک نزدیک ترین نمونه ی قرن پنجم جمله ی لئوکیپوس فیلسوف است که «هیچ چیز حاصل تصادف نیست، بلکه همه چیز با ضرورت از لو گوس حاصل می شود.» برنت لو گوس را در این عبارت «سبب» ترجمه می کند، و شاید لئوکیپوس اندکی بیش از این در نظر داشته است که هر چیزی دلیل دارد؛ اما از آنجا که جمله معنای کلی و جهان شناختی دارد، تقریباً به این معنا نزدیک می شود که هر چیزی را قانون های عمومی هدایت می کنند.

ممکن است پاره ی ۵۳ دموکریتوس، به این معنا نزدیک شده باشد: «بسیاری مطابق با لو گوس میزیند، هر چند لو گوس را نیاموخته اند»، اما در این جا «دلیل درست»، مانند (۴) در بالا، ترجمه ی خوبی به نظر می رسد. مشابه با آن در افلاطون، جمهوری ۵۰۰۵، فیلسوف در مطالعه ی جهان در آنچه مطابق لو گوس به خوبی نظم داده شده است تأمل می کند، و از این جاست که ممکن است کسی فرض کند که جهان به معنای قانون طبیعی است؛ اما جُوت و کُرنفورد در ترجمه ی آن به ترتیب به «مطابق با عقل» و «جایی که عقل هدایت می کند»، بی شک برحق اند.

(۹) قوهی عقل این معنا آشکارا به معانی (۳) و (۴) نزدیک است، و در بین نویسندگان قرن چهارم متعارف است، زیرا به عقیدهی آنها آنچه انسان را از حیوانات دیگر متمایز می کند، داشتن لو گوس است. همین معنا را در فقره ی هم اکنون نقل شده ی جمهوری نیز می بینیم. با این حال، یافتن نمونه ای از این معنا در قرن پنجم ممکن است دشوار باشد، مگر اینکه اشعار اپیخارموس متعلق به این قرن باشد. ممکن است دموکریتوس نیز، در پاره ی ۵۳، که در بند قبل نقل شد، به این معنا نزدیک شده باشد. (البته خود هراکلیتوس از این بررسی مستنثی است.)

(۱۰) معنای دیگر متعارف در قرن چهارم، که یافتن رد آن در قرن پنجم مشکل خواهد بود، عبارت است از تعریف، یا بیان صورت بندی شده ی طبیعت ذاتی اشیاء. ارسطو این معنا را مرتب، و البته فقط به صورت مهذب تر کاربرد قدیم تر، به کار می برد: شرح یا توصیف چیزی به تعریف آن چیز نزدیک می شود. در این جا نکته ی مهمی که باید مانند همیشه به آن توجه کنیم این است که کدام یک از معنای واژه از همان شروع به کار بستن آن از معانی و کاربردهای دیگر واژه جدا شده و در ذهن نویسنده تأثیر گذاشته است. فی المثل، لو گوس، چنانکه دیدیم، می تواند در معنای «سبب و علت» به کار آید، و از نظر دیدیم، می تواند در معنای «سبب و علت» به کار آید، و از نظر افلاطون و ارسطو لو گوس (تعریف) هیچ چیزی تمام نیست مگر بر علت و سبب وجود آن مشتمل باشد.

(۱۱) واژه ی لوگوس در یونانی عمومی ترین واژه است، از این رو شگفت انگیز نیست که گاهی در متون خاصی یافت شود که واژه به واژه برابر انگلیسی نداشته باشد. مانند هرودوت، ۱، ۱۴۱، ۴: «با لوگوس مشترک تصمیم گرفتند بقیه ی ایونی ها را بفرستند (موافقت کردند بفرستند)؛ ۳، ۱۱۹، ۱: «داریوش بیم داشت که آن شش نفر با

اپیخارموس، پاره ۵۷ دیلز ـ کرانتس. آتنائیوس این اشعار را به نوازندهای به نام خرسوگونوس، که می گویند معاصر آلکیبیادس بود، نسبت داده است. (رک: دیلز ـ کرانتس، ۱، ص ۱۹۴) دیلز این اشعار را چنین توصیف می کند «اشعاری ضعیف، با بازتاب های هراکلیتوسی و فیثاغورسی. ه این اشعار حتی در بهترین احتمال، به اواخر قرن پنجم متعلقند.

لوگوس مشترک عمل کرده باشد» (هماهنگ یا متحد)؛ ۳، ۱۱۹، ۱: «آنهایی که گفته می شود در لوگوس هم پیمانان هستند» (آنهایی که هم پیمانان شما نامیده می شوند.) همچنین است در مثال ذکر شده در (۵): «آنهایی که در لوگوس حقیقی پادشاهند» (آنهایی که حقیقتاً پادشاهند).

گزارش بالا درصدد روشن ساختن چیزی بود که در لغتنامه ما ضرورتاً مبهم می نماید، و آن این که واژه و اندیشه نظیر یکدیگرند، و مفاهیمی که یونانیان از این واژه ی واحد می فهمیدند در ذهنشان بیشتر با هم ارتباط نزدیک دارند تا در ذهن کسانی که واژه ای با این شمول ندارند. جدا ساختن این مفاهیم از یکدیگر به هنگام خواندن متون یونانی مشکل و گاهی نادرست است. دانستن مقصود واقعی نویسنده از این واژه نیز همواره آسان نیست.

كتاب هراكليتوس چنين آغاز مي شود:

هرچند این لو گوس [که توصیف خواهم کرد] همواره وجود دارد (یا راست است) ، انسانها ناتوانی خود را از فهمیدن آن اثبات می کنند

زمانی که یک باره آن را می شنوند، همچون پیش از شنیدن آن. زیرا، هر چند همه چیز مطابق با این لو گوس پدید می آید، انسان ها چنان در نظر می آیند که گویا نادانند، زمانی که آنها اینگونه کلمات و چیزهایی را که در پیش می نهم تجربه می کنند، و هر چیز را طبق طبیعت آن از چیزهای دیگر جدا می سازم و بیان می کنم که آن چگونه است. دیگران از آنچه به هنگام بیداری انجام می دهند ناآگاهند همانگونه که آنچه را در خواب ببینند فراموش می کنند. ا

پارهی ۵ اضافه می کند: «گوش کنید نه به من بلکه به لوگوس، خردمندی است موافقت با اینکه همه چیز یکی است. «این دو پاره به ما می گویند که لوگوس عبارت است از (الف) چیزی که شخص می شنود (معنای مشترک)، (ب) آنچه به همه ی پدیده ها نظم می دهد، یک گونه قانون کلی شدن، (ج) چیزی دارای وجود مستقل از کسی که بیانی لفظی از آن

Υ. ὁμολογεῖν يعنى آوردن λόγος خود شخص در موافقت.

۳. من در اینجا پاره ی ۷۲ را حذف می کنم که از λογω τω τα ολα از Λογω τω τα ολα افزوده ی مارکوس διοικουντι سخن می گوید زیرا برنت آن را به عنوان افزوده ی مارکوس اورلیوس، که پاره را نقل می کند، رد کرده است. کریک نیز این پاره را «اصیل و آمیخته با تفسیر مارکوس» توصیف می کند (۱۱CF, 44). من خود، با نظر به پاره ی ۱ و پاره ی ۶۴ دلیلی نمی بینم که فرض کنیم این پاره تفسیر آزاد رواقی است.

ارائه می کند.

پارهی ۲ اندکی ما را فراتر می برد: «شخص باید از آنچه همگانی است پیروی کند؛ اما هر چند لوگوس همگانی است، بسیاری از مردم چنان زندگی می کنند که گویا فهمی مستقل و از آن خود دارند.» این مفهوم «همگانی» در پارهی ۱۱۴ توضیح داده شده است : «شخص باید با عقل و اعتماد بر آنچه برای همه مشترک است سخن گوید، همانگونه که شهر در قانون خود، و بلکه استوارتر از آن؛ زیرا تمام قانون های انسانی به وسیلهی قانونی الهی پرورده می شود؛ قانونی که تسلط خود را تا آن جا که اراده کند می گسترد و برای همگان کافی است و بیش از کافی است.»

لوگوس همگانی است، و کسب «همگانی» فضیلت است، و گناه واماندن از حکمت متوجه خود شخص است. هراکلیتوس، به نحو پارادکسیکال، مدعی است که تنها یا مخصوصاً تنها کسی است که این

۱. پارهی ۱۱۴ را ممکن است در متن هراکلیتوس بین پارههای ۱ و ۲ قرار داد (کریک، ۱۱۲۶, 48f).

۲. جناس ۵۷۷٪ ... νόω برای یکسان گرفتن آنچه همگانی است با تأمل عقلانی (یعنی: لوگوس) جا باز میکند. بی تردید وقتی وی واژه ی این ۱۷۷έ ک او کار می برد، چنانکه در پاره ی ۵۱، این ارتباط را در نظر دارد. هراکلیتوس در جاهای بسیار نشان می دهد که او هنوز در مرحله ی اندیشه است وقتی شباهت لفظی را مملو از معنایی بزرگ تر از آنچه اکنون مجاز است ظاهر می کند. رک:

krik, HCF. 198. Snell (Hermes, 1926, 368, n.2. (Helen = (ویرانگر ـ آپولو) ۱۰۸۱ (گیاسس، آگیاسس، ۱۰۸۱) (ویرانگر ـ آپولو)، څکافوس، (829). Sept. 405, و 689

کلٹانتس در سرود خود خطاب به زئوس این پاره را به یاد می آورد. ۲۰ و بعد: οὕτ ἐσορῶοι θεοῦ κοινόν νόμον οὕτεκλύονσιν..

ῶ κεν μειθόμενοι σὺν νῶ βίον έοθλόν ἔχοιεν.

بازتاب دیگر در رواقیان را کریک HCF, 49 f نقل کرده است (با نظر به روش بعضی متفکرین جدید، باید از آنها متشکر بود که نکوشیده اند رابطه را وارونه نشان دهند.)

لوگوس همگانی را کسب کرده است. اما این تقصیر دیگران است که تمام آنچه را می بینند حقیقت می پندارند، چنانکه در پارهی ۷۲ می گوید: «آنها خود را از آنچه همواره با آن برخورد دارند، دور نگه می دارند» (همچنین رک: پارهی ۲۴، ص ۲۸ در بالا).

لوگوس برای همگان مشترک است، و آنچه مشترک است عقل یا بصیرت است، این مطلب از پارهی ۱۱۴ برمی آید (با جناس آن در ۴۵۷ مصیرت است، این مطلب از پارهی دیگر لوگوس این است که دربر گیرندهی عمل تفکر و تأمل است. ۲

۱. کان و ۱۵ کان و ۱۵ کان و ۱۵ کان و و مرا در هومر به سختی می توان به چیزی جز ادیدن ترجمه کرد: ایلیاد، سوم، ۲۱، ۳۰، پنجم، ۱۹۰۱ و غیره) نه تنها بر ادراک با حواس، بلکه بر تشخیص هویت identity و معنای مُدرک نیز مشتملند. درباره ی کاربرد قدیم تر واژه رک: (۲۰ و معنای مُدرک نیز مشتملند. درباره ی کاربرد قدیم تر واژه رک: (۱۹۹۵ کاربرد ته کار وشن این است که در ایلیاد، سوم آفرودیت در هیئتی مبدل بر هلن به صورت یکی از ندیمه های کهن سالش ظاهر می شود. هلن وی را در هیئت مبدل می بیند و به است از کهن سالش ظاهر می شود. هلن وی را در هیئت مبدل می بیند و به است از کهن شاف و ۱۹۹۶). به همین ترتیب اییخارموس نیز نوشت (پاره ی ۱۲ دیلز ـ کرانس): ۱۹۹۵ است که می بیند و ۱۹۵۶ است که می شنود؛ بقیه کر و کورند، یعنی، بدون حس برتر که پیام های حواس را تفسیر کند، ادراک های حسی آنها چیزی نیست. همان طور که خود هراکلیتوس به حق می گرید (پاره ی ۴۰)، یادگیری پدیده های بسیار، بدون داشتن ۱۹۵۶ می شود. تحصیل معنای آنها، ممکن است. پاره ی ۳۳ به اپیخارموس بیشتر نزدیک می شود.

برآبری «همگان» در حق اندیشیدن در پاره ی ۱۱۳ تکرار شده است: ۴υνον برآبری «همگان» در حق اندیشیدن برای همگان مشتر ک است]، که به څمان کریک این پاره چیزی نیست به جز روایت کوتاه و غیر دقیقی از معنای عمومی پاره ی ۲ (IICF, 56). من اعتراض های او را قاطع نمی دانم.

۲. کریک می نویسد (ص: ۶۳) که وعقل جهانی، که آدمیان در آن سهیم اند تفسیر رواقی لوگوس است، و اینکه و در این تفسیر چیزی وجود ندارد که با معنایی که هراکلیتوس از λόγος در نظر دارد مرتبط باشد »؛ او گمان می کند، زیرا هراکلیتوس حالت عینی اشیاء را توصیف می کند، که در همه ی اشیاء و همه ی

تا کنون سبک عمداً غیبگویانه ی هراکلیتوس، و ویژگی بدیع و از هم گسیخته ی اظهارات او در ابلاغ پیامش را مورد توجه قرار دادیم. استنتاج یک جهان بینی یا نظام فکری از این اظهارات، مستلزم حلقه های ارتباطی است که در پاره ها وجود ندارند، از این رو باید از تأملات نظری به حاصل آیند. علاوه بر آن، هرگونه توضیح پیوسته چنان با خلق و خوی خود هراکلیتوس بیگانه است که کیفیت پیام او را تغییر می دهد. با وجود این من با دیگران در این عقیده سهیمم که بسیاری از پاره ها چنان با یکدیگر مناسبند که ابتدا این عقیده سهیمم که بسیاری از پاره ها چنان با یکدیگر مناسبند که ابتدا انتظار نمی رود، به نحوی که آنچه اظهارت منفرد و استعارهای در نظر می آید، درواقع اجزای کامل تصور واحدی از جهان و از انسان به مثابه جزیی از آن است. توجه داشتن به اینکه این جهان بینی تا چه اندازه تأثیرات متفاوتی در گذشته داشته است و در آینده نیز خواهد داشت قطعاً دلسرد کننده است، اما باید کوشش خود را کرد.

به نظر میرسد بعضی از نظامهای پیش از سقراطی حاصل ایده ی مرکزی واحدی هستند، چنانکه روشن ساختن آنها در توضیحی پیوسته مشکل است. این نظامها مانند دوایری هستند که هراکلیتوس می گوید «آغاز و انجامشان مشترک است» (پارهی ۱۰۳)، یا چنانکه فرفوریوس آن را

انسانها مشترک است، اما نه با مستلزمات معرفت شناختی. قطعاً رواقیان مفهوم لوگوس را به عنوان عقل گسترش دادند و بر آن تأکید کردند، اما به نظر می رسد که این امر بیشتر دور می رود. غیرممکن است هراکلیتوس علی رغم آن همه اصالت، استعمال عینی خود از ۸۵۲۵۵ را از استعمال رایج این واژه در زمان معاصرش این چنین سفت و سخت جدا کند، به ویژه از آن جهت که وی منطق دان نبود، بلکه بنابر نقل کریک (ص: ۳۹۶) «چنانکه زبان خود وی نشان می دهد، در سنت اندیشهی شعری زندگی کرد.» من تردید دارم که بتوان با می دهد، در صنت اندیشهی شعری زندگی کرد.» من تردید دارم که بتوان با میانکه در ذهن انسانی درک می شود و لوگوس عمل کننده در طبیعت چندان جدایی سفت و سختی وجود ندارد.» در هر صورت باید بگویم که مدرکی جدایی سفت و سختی وجود ندارد.» در هر صورت باید بگویم که مدرکی داریم که براساس آن لوگوس برای هراکلیتوس تنها «درک شده در ذهن انسانی» نبود، بلکه شامل قدرت فعالیت ذهن در ادراک نیز بود.

تفسیر می کند: «هر نقطه ای که به آن فکر کنید، هم آغاز است هم انجام.» از هر نقطه ای می توان در این نظام ها وارد شد، و می توان امیدوار بود که در پایان کل نظام را دید. یافتن بهترین نقطه ی آغاز و روشن ترین نظم، که این اجزاء را به عنوان یک کل عرضه کند، آسان نیست، اما می توان وارد شد و کوشید.

در پاره ی ۱، هراکلیتوس مردم را مقصر می داند که به هنگام ساعات بیداری چنان عمل می کنند که گویا درخوابند. اگر پاره ی ۷۳ را بپذیریم ۲، او در جای دیگر می گوید: «غلط است عمل کردن و سخن گفتن به سان خسیدگان.» در نظر اول ارتباط منطقی چندانی بین این انتقاد و دستور موجود در پاره ی ۲ «پیروی از همگانی» به نظر نمی رسد. گفتن بیدار شو و توجه کن معمولاً بسنده است، اما معمولاً اطلاعاتی درباره ی آموزهای که فعلاً توجه ما به آن جلب شده است به دست نمی دهد. با وجود این، این فقط بخشی از آن است. حلقه ی ارتباط در فقرهای از پلوتارک آمده است: همراکلیتوس می گوید بیداری، سهیم شدن در جهان همگانی است، اما هر مرد وقتی می خوابد به آگاهی از جهان شخصی باز می گردد.» ۲ ما اکنون باید رشته ای از اندیشه هایی را دنبال کنیم که تصور هراکلیتوس از خواب و بیداری را توضیح می دهند، و ارتباط آنها با اصولی را پی بگیریم که جهان را

دست کم خود یکی از پیش از سقراطیان به این ویژگی این سیستمها توجه کرده است. پارمنیدس می نویسد (پارهی ۵): «برای من یک چیز، همه است، نقطه ای که از آن آغاز کنم؛ زیرا بار دیگر بدان جا خواهم رسید.»

۲. کریک معتقد است که این پاره تفسیر مارکوس اورلیوس از بخش پایانی پارهی ۱ است.

<sup>3.</sup>De Superst., 166 c

<sup>(</sup>هراکلیتوس، پارهی ۸۹) کریک این پاره را رد کرده است و آن را تلفیقی از آخرین بخش پارههای ۱ و ۲ می داند، اما ولاستوس به شدت از آن دفاع کرده است در

AJP, 1955, 344-7.

هدایت میکنند. این کار چیزی را مطرح خواهد کرد که برای ارزیابی موقعیت هراکلیتوس در تاریخ اندیشه ی یونان، اهمیت اساسی دارد. تا زمان هراکلیتوس جهانهای مادی و روحانی بدون مسئلهای چشم گیر با یکدیگر وحدت داشتند و بعدها به روشنی از یکدیگر متمایز شدند. بخش بزرگی از ابهام هراکلیتوس از این حقیقت ناشی می شود که اندیشه ی تند و تیز وی او را به واقع به مرحلهای کشاند که مستلزم جدایی ماده و روح، یا به همان اندازه امور انضمامی و انتزاعی، از یکدیگر بود، اما او هنوز در خط تفکر قبلی در عمداً نادیده گرفتن این جدایی است. فلسفه قبل از رسیدن به این مرحله مجبور بود ضربه ی عقلانی یی را که از پارمنیدس دریافت کرد تحمل کند.

همانگونه که کریک دریافته است (HCF, 53)، هراکلیتوس قادر نبود غیر از هستی جسمانی هیچگونه «هستی» دیگر را معین کند. فراموش کردن نزدیکی مفاهیم و تصورات او به جهان انضمامی و مادی، و تفسیر آنها با اصطلاحات انتزاعی آسان است.

دیدیم که لوگوس هم اندیشهی انسانی است و هم اصل هدایت گر جهان. ۱ به واقع این نشان نزدیک شدن هراکلیتوس مانند اسلاف خود ۲، به

کریک با مورد اول موافق نیست. توصیف وی از جنبه ی دوم لوگوس ارزش نقل دارد (HCF, 39): «طریق سازمان یافته ای که (همانگونه که هراکلیتوس کشف کرد) همه ی اشیاء بدان طریق کار می کننده و «طرح» (در یک معنای غیر غایت شناختی)، «قاعده»، حتی «قانون» (چنانکه در «قانونهای نیرو») خلاصه های ممکن اند. «اصل» بسیار مبهم است؛ اعتقاد من این است که اگر عبارت مایه ی زحمت «فرمول های اشیاء» را ترجمه λόγος در پاره ی ۱ و ۲ و مضمن است.»
 مضمن است.»

<sup>2.</sup>Cf. Gigon, Unters. zu H. 3 f.

گیگون در پارهی ۱ مقابلهی بین لوگوس به عنوان هستی (ἐών) و جهان شدن (ἀνυ (τεγνομένωο) و جهان شدن (γεγνομένωο) را که از الگوی آن پیروی می کند مورد توجه قرار می دهد. کریک تردید می کند که هراکلیتوس آگاهانه بین ٤ινου و γιγνεσθου مقابله

آرخه است، که عموماً هر دو ویژگی را با هم دارد. این سخن دربارهی اندیشه ی فیثاغوری نیز صادق است، که با اصطلاحات بیشتر مادی در هوای آناکسیمنس ظاهر شد، که همزمان ماده ی اولیه ی الهی و زنده ی جهان و عنصر روح و ذهن موجود در ما بود. در هراکلیتوس نیز لوگوس تجسمی مادی دارد.

این لوگوس ـ قانونی که جهان را نظم می دهد، و قانونی که اذهان انسانی می تواند آن را درک کند ـ چون جهانی و فراگیر است، البته برای همگان مشترک هم هست. وقتی هراکلیتوس با اصرار می گوید که ما باید آنچه را همگانی است دریابیم، مقصود او این نیروی بخشی مادی و بخشی روحانی است که نظم عقلانی جهان را می سازد. در زبان اندیشهی پیش از سقراطیان این امر همگانی همه چیز را «هدایت می کند» و بر آنها «فرمان می راند.» این استعاره ی بر گرفته از دریانوردی در پاره ی ۶۴: «آذرخش بر همه چیز فرمان می راند» (یعنی، نیزه ی آتشین زئوس خدای خدایان، طبیعتاً برای خیز فرمان می راند» (یعنی، نیزه ی آتشین زئوس خدای خدایان، طبیعتاً برای نشان دادن قدرتی استعمال شده است که جهان را هدایت می کند)، و پاره ی ان استعمال شده است. متأسفانه متن و معنای پاره ی اخیر به شدت آشفته است، اما ولاستوس، در مقابل کریک و دیگران، با ترجمه ی آن به صورت زیر، شکل معقولی از آن را ساخته است: «حکمت یک چیز است، دانستن اندیشه ی که به وسیله ی آن همه ی اشیاء بر همه ی اشیاء فرمان می رانند.» ا

برقرار کرده باشد، اما این امر در عصر او ممکن است.

Cf. Simonides, 4, lines 1 and 6 Dichl,

به همراه تفسيرهاي

H. D. Verdam (*Mnemos*. 1928, 299-310) and L. Woodbury (*TAPA*, 1953, 153-63).

۱. در پارهی ۶۴ فعل οίακί 3ειν و در ۴۱ κυβερνᾶν ۴۱ به کار رفته است. (هر دو فعل ۶۲ متن کتاب به sicer ترجمه شده اند و من آن را به «فرمان راندن» ترجمه کردم ـ م.)

افلاطُونُ (فيلبوس. ٢٨D) از اسلاف سخن مي گويد، كه مي گفتند ... جهان به

ترجمه ی مطلوب کریک چنین است: «... مهارت یافتن در داوری صحیح، که چگونه همه چیز بر همه چیز فرمان می راند.» «فرمان راندن steering» مشکوک نیست، و، چنانکه کریک می گوید (ص: ۳۹۰)، این کلمه پاره ی ۴۴ را به شخص یادآوری می کند، و «باید چیزی شبیه آتش باشد که «همه چیز را از طریق همه چیز فرمان می راند.». ... مسیر کل هر یک از اشیاء جدا نتیجه ی «فرمان راندن» است، یعنی، یا عملکرد وابسته به ذهن است و یا دست کم شبیه است به آنچه ذهن تدبیر می کند.» ا

این که نیروی الهی آورنده ی نظم عقلانی در جهان در عین حال موجودی فیزیکی و مادی است چیزی است که فقط در جو عمومی تفکر قدیم تر قرن پنجم باید انتظار داشته باشیم. این بدین معناست که ما به وسیله ی ابزارهای فیزیکی سهم خود از آن را برگیریم، ابزارهایی که شامل نفس کشیدن و منافذ (πόροι) اندامهای حسی است. در هراکلیتوس، برخلاف پارمنیدس، تحقیر کلی دراک حسی دیده نمی شود، زیرا به عقیده ی پارمنیدس ذهن در نادیده گرفتن یکجای حواس کار خوبی می کند. اما به عقیده ی هراکلیتوس، حواس فقط «گواهان بد» هستند، گواهانی بد برای کسانی که روحشان فاقد بصیرت فهم پیام آنهاست (پاره ی گواهانی بد برای کسانی که روحشان فاقد بصیرت فهم پیام آنهاست (پاره ی گواهانی بد برای کسانی که روحشان فاقد بصیرت فهم پیام آنهاست (پاره ی گواهانی بد برای کسانی که روحشان فاقد بصیرت فهم پیام آنهاست (پاره ی گواهانی بد برای کسانی که روحشان فاقد بصیرت فهم پیام آنهاست. او حتی

وسیلهی عقل و هوش نظم دهندهی شگفت رهبری می شود. درباره ی خواندن و ترجمه ی پاره ی ۴۱ رک:

به نظر میرسد این مطلب تا حد زیادی آنچه را کریک با رد کردن برابری γνώμη با لوگوس و دانستن لوگوس به عنوان اصلی الهی رد کرده بود پس میزند.

فراتر می رود و می گوید (پاره ی ۵۵) «چیزهایی که می توان دید و شنید و یاد گرفت ـ این ها هستند آنچه ترجیح می دهم»، و بر ارزش نسبی تجربه ی دست اول و مسموعات حکم می کند (پاره ی ۱۰۱۵) «چشمها گواهانی دقیق تر از گوشهایند.» هر چند هراکلیتوس آنهایی را که فقط گردآوری داده ها را بلدند بدون اینکه نوس داشته باشند تا از آنها نتایج صحیح استنتاج کنند، تحقیر می کند، باید گفت او ضرورت اولیه ی ادراک حسی دقیق از پدیدارها را برای کشف لوگوس که اساس چیزهاست و آنها را تبیین می کند دریافته است (رک: کریک ۴۱،۱۱۲۶).

از این رو، حواس برای انسان مجاری ابتدایی ارتباط با لوگوس در خارجاند. لازم است در اینجا پارههای واقعی هراکلیتوس را به کمک شرح سکستوس امپیریکوس از آموزه ی وی تکمیل کنیم، چه هر چند این شرح در زمانهای بعد به ویژه با اصطلاحات رواقی بیان شده است، برای بد گمان شدن به سلامت فهم عمومی او دلیلی وجود ندارد. به عقیده ی وی بلوگوس الهی و همگانی چیزی است که ما با سهیم شدن در آن Logikoi (قادر به اندیشیدن) می شویم. به او با تفسیر پارههای ۱ و ۲، که به زودی عین آنها را می آورد، اضافه می کند که برای هراکلیتوس شاخص حقیقت این است که «آنچه برای همگان به طور مشترک ظاهر شود درست است، زیرا به وسیله ی لوگوس الهی و همگانی تحصیل می شود؛ اما به آنچه برای یک فرد رخ دهد نباید باور داشت.»

حواس مجاریی هستند که از طریق آنها، درست به خوبی تنفس، لوگوس را به معنای فیزیکی و لفظی کلمه به درون میکشیم. حواس به

<sup>1.</sup>Math. VII, 126 ff., DK, 22 A 16.

کریک می پذیرد که این ایده ها اصالتاً هراکلیتوسی اند، دست کم بر این اساس که «برای هراکلیتوس فعالیت سودمند روح به برخورد آن با عالم خارج و با لوگوس مادی بستگی دارد، که چنانکه سکستوس به ما می گوید از طریق تنفس امکان پذیر است» (11CF, 341)

پنجرههایی تشبیه شدهاند که از طریق آنها هعقل (πουδ) موجود در ماه در ساعات بیداری آنها را باز می کند و در برخورد با آنچه اطراف را اجاطه کرده است هقدرت اندیشیدن را به کار می اندازد. ه اما در ساعات بیداری آنها مجاری حواس (αίσθητικοί πόροι) بسته می شوند، و عقل نیز به این مجاری حواس (αίσθητικοί πόροι) بسته می شوند، و عقل نیز به این ترتیب هاز ترقی کردن به همراه آنچه در خارج قرار دارد باز می ماند (χωρίσετοιι τῆς πρὸς τὸ περιέχον συμφνίας). ولی از آنجا که هنوز زنده ایم، جدایی کامل نیست. سکستوس می گوید، در این حال تنفس «مانند ریشه ای» به عنوان تنها ابزار ارتباط با عالم خارج حفظ می شود. و هنوز در فعالیت جهانی شرکت داریم، فعالیتی که بی تردید به سبب آن است که مارکوس اورلیوس به ما می گوید که «هراکلیتوس می گوید حتی مارکوس اورلیوس به ما می گوید که «هراکلیتوس می گوید حتی نظر می رسد تنفس برای بقای زندگی کفایت می کند، اما نه برای زندگی عقلانی، و از این رو وقتی عقل باز ایستد قدرت خاطره ی خود را از دست می دهد. سپس سکستوس پاره ی ۲ و واپسین جمله ی پاره ی ۱ را در حمایت از تفسیر خود نقل می کند.

به هنگام خواب به دنیای شخصی خود باز می گردیم. هیچکس در رؤیاهای ما شریک نیست، چنانکه در تجربههای بیداری ما شریک است. و رؤیاها واقعیت ندارند. از این رو از نظرگاه هراکلیتوس این سه ایده ضرورتاً به هم مرتبطاند: (الف) حیاتی که شخص در آن دانایی شخصی خود را دارد، (ب) غلط، (ج) خواب و رؤیاها. بازگشتن به دنیای شخصی خود ریاضت دادن است به عنصر عقلانی از طریق مسدود کردن راه ارتباط آن با لوگوس

1.VI, 42,

دیلز \_ کرانتس این پاره را به عنوان پارهی ۷۵ نقل کردهاند، اما به سختی می تواند دقیقاً کلمه به کلمه از هراکلیتوس باشد. (دیلز \_ کرانتس معنای پاره را با حذف καί می در قبل از τούς καθεύδοντας مبهم کردهاند.)

حقیقی و جهانیی که باید با آن پرورده شود. کسان بسیاری که این کار را می کنند با کسی که در لوگوس همگانی بصیرت دارد مقایسه می شوند، مانند مقایسه ی خسبیدگان با شخص بیدار. از این رو شخص باید تشویق به پیروی از همگانی را هرچه برایش سریع تر مقدور است عملی کند.

اگر این تفسیر درست باشد، به نظر می رسد هراکلیتوس قبلاً از حقیقتی که پروتاگوراس بعدها به روشنی صورت بندی کرد خبر داده است، یعنی از این که هر انسان داور احساسهای خود است، زیرا احساسها فقط از آن اوست و برای هیچ دو شخص یکسان نیست. دنیای همگانی حقیقت وجود دارد (هراکلیتوس در این جا با پروتاگوراس متفاوت است)، اما این دنیای همگانی فقط از طریق فراروی از احساسهای بی ربط و فردی و استنتاج نتایج از آنها، یا شاید بیشتر از طریق شهود کسب می شود. بنابراین فهم کردنی است که هراکلیتوس در برخی حالات حواس را می ستاید (زیرا حواس در مرحله ی بدنی مجاریی هستند که از طریق آنها با لوگوس ارتباط حاصل می شود)، و در برخی حالات دیگر، با تناقضی ظاهری، بر حاصل می شود)، و در برخی حالات دیگر، با تناقضی ظاهری، بر بود که هراکلیتوس توانست بگوید «دیدن فریفته شدن است» (پاره ی ۴۶، که بود که هراکلیتوس توانست بگوید «دیدن فریفته شدن است» (پاره ی ۴۶، که کریک، ص: ۲۸۱، درباره ی آن تردید دارد، زیرا فکر می کند احتمالاً از

۱. کلمه ی τρέφονται (پروراندن) در پاره ی ۱۱۴ احتمالاً برای هراکلیتوس کاملاً مَجازی نیست. رک: کریک، HCF و بعد: «قانون الهی» که با لوگوس یکسان است با اصطلاحاتی مادی توصیف شده است که احتمالاً به سبب یکسان گرفتن آنها نیست.»

کرنفورد خاطرنشان کرده است که چگونه هراکلیتوس با اینگونه تفسیر خود از خواب دیدگاه عمومی دیگری را نقض کرده است، یعنی این دیدگاه را که روح به هنگام خواب بیشتر در معرض تأثیرات الهی است و از این رو ممکن است حقایق غیبگویانه در رؤیاها بر او الهام شود.

<sup>(</sup>Princ. Sap. 150, referring to Pind. fr. 131 and Aristotle, fr. 10 Rose, p. 84 Ross).

هراكليتوس نيست).

سرانجام، صرف دیدن و شنیدن دقیقاً فعالیتهای «بسیاری از مردم» است، مردمی که هراکلیتوس آنها را به سبب بی اعتنایی به فهم حقیقت بی رحمانه تحقیر می کند (مثالهای ص: ۲۸ در بالا را ببینید).

جنبهی فیزیکی ـ چنانکه می توان اینگونه نامید ـ این فرآیندهای روانی حتی بیشتر در جزیبات پیش می رود، و ممکن است از برای روشنی بیشتر این نظریه پیگیری چیزهایی را مطرح کرد که بعدها جایگاه شایستهی خود را در بحث بیشتر باز خواهند یافت. عقایدنگاران می گویند که اصل اول هراکلیتوس آتش بود. آنان چنان سخن می گویند که گویا آتش از نظر هراکلیتوس آرخه و طبیعت physis اشیاء در معنای ملطی آن است، مثلاً تئوفراستوس (به روایت سیمپلیکیوس، فیزیک، ۲۳، ۳۳، دیلز ـ کرانتس A A) می گوید: «هیپاسوس اهل متاپُنتوم و هراکلیتوس اهل افسوس... آتش را ازخه دانستند، و براساس این فرض که آتش یکی از بنیادهای طبیعت است گفتند همهی اشیاء حاصل رقیق و غلیظ شدن آتش هستند و دوباره در آن منحل می شوند، زیرا هراکلیتوس می گوید که همهی اشیاء حاصل تبدلات آتش هستند» (رک: پارهی ۹۰). خود ارسطو (متافیزیک، ۹۸۴۵۷) آتش هراکلیتوس را «علت اولی»ی وی در میان آب تالس و هوای آناکسیمنس و ديوگنس آپولونيايي و چهار عنصر نخستين امپدكلس قرار مي دهد. به نظر می رسد که افلاطون نیز (کراتولوس ،۴۱۳B-C) به نخستین بودن آتش در هراكليتوس اشاره كرده است. ما بررسي خواهيم كرد كه آيا اين نويسندگان بعدی نقش آتش در هراکلیتوس را درست تفسیر کردهاند یا نه،اما دربارهی اولیت آن تردید نیست، و خود هراکلیتوس گفته است که کل نظم جهان عبارت است از آتشی همواره زنده (پارهی ۳۰، ص: ۱۰۱ در پایین را ببینید). از این رو یکسان گرفتن آتش با لوگوس اشتباه نخواهد بود، و با عقیدهی رواقیان و هیپولیتوس مطابق خواهد بود، آنجا که می گویند آتش هراکلیتوس «معقول، و مسئول هدایت کل جهان است.» دوشن است که این همان چیزی است که در شرح سکستوس آمده است: «ما را احاطه می کند و معقول و عقلانی است» (بر ضد ریاضی دانان، هفتم، ۱۲۷).

آتش جنبه ی مادی لوگوس است. از این سخن نتیجه می شود که عقل الهی در خلوص خود گرم و خشک است. آتش، نمادی صرف برای انتزاع نیست، و برای هراکلیتوس گرم ترین و خالص ترین شکل ماده را باز می نماید، و ناقل روح و ذهن، یا بلکه خود روح و ذهن است، که در اندیشه های متفکری پیشرفته از هر نوع شکل ماده متمایز است. از این رو نباید آتش را به مثابه شعله ای دیدنی تصور کرد، بلکه آن را بیشتر باید نوعی نباید آتش را به مثابه شعله ای دیدنی تصور کرد، بلکه آن را بیشتر باید نوعی بخار نادیدنی دانست، چنانکه فیلوپونوس philoponus در تفسیر دردارهی نفس ارسطو ۴۰۵۵۲۵ می گوید: «مقصود هراکلیتوس از آتش شعله نیست: می شود.» آتش نامی است که وی به دم خشک می دهد، دمی که روح از آن تشکیل می شود.» آز این رواگر هراکلیتوس سازگار سخن گوید، بلاهت و مرگ به سردی و تری مربوط خواهند بود؛ و البته چنین است. «روح خشک خردمند ترین و بهترین است» (پاره ی ۱۱۸). این پاره علاوه بر چیزهای خردمند ترین و بهترین است» (پاره ی ۱۱۸). این پاره علاوه بر چیزهای

<sup>1.</sup>λέγει δὲ καί φρόνιμον είναι τοῦτο τὸ πῦρ, καί τῆς διοικήσεως τῶν όλων αίτιον

<sup>(</sup>پارهی ۶۴ دیلز ـ کرانتس را ببینید: هیپولیتوس، نهم، ۱۰). این فقره به لحاظ سبک شناسی رواقی است، اما معنا هراکلیتوسی است، چنانکه کریک موافقت دارد (۱۲ قبل الکتار: آتش نامتغیر فعال ترین نوع ماده است و در خالص ترین شکل آن یا (چنانکه ممکن است حدس زنیم) در حالت اثیری استعداد هدایت گری دارد، آتش تجسم لو گوس است... و عاقل است»).

<sup>2. «</sup>Recte hunc locum explicat Philoponus» (Ritter and Preller, Hist. Ph. Gr. 38 b)

در مورد عقیده ی مخالف کریک ICF, 275, n. 1 را ببینید. نمی توانم با گیگون موافقت کنم که یکی گرفتن آتش با لو گوس غلط است. زبان کریک در این جا بسیار غیر هراکلیتوسی است. این نیز آشکار نیست که رواقیان در این جنبه نیز مانند جنبه های دیگر از هراکلیتوس پیروی کرده باشند.

دیگر، تأثیرات مستی را تبیین می کند: «شخص چون مست شود سکندری می خورد و به وسیلهی پسری نابالغ هدایت می شود و نمی داند کجا می رود، زیرا روح او تر است» (پارهی ۱۱۷). امرگ بازگشتن روح است به آب (پارهی ۳۶). استنتاج این نکته عجولانه نیست، هر چند از هیچ پارهای واقعاً برنمی آید، که خواب مانند مستی حالت میانه ای است که در آن بخارهای نمناک موقتاً بر روح غالب می آیند، بخارهایی که به هنگام بیداری به حالت خشکی و گرمی باز گردانده می شوند. آز آن جا که لذت های جسمانی به نمناکی، یعنی به ضعف روح می انجامد، می توان فهمید چرا هراکلیتوس باید بگوید (پارهی ۱۹۰۹): «برای مردم خوب نیست که آنچه را می خواهند، به دست آورند»؛ زیرا بدبختانه «روح ها از نمناک شدن لذت می برند.» همان اندیشه باید پشتوانه ی یکی از کلمات قصار برجسته ی او باشد (پارهی ۸۵، شناخته شده برای ارسطو؛ رک: اخلاق یو دموسی، ۱۲۲۳b۲۲): «نبرد با خواهش دل دشوار است: آنچه می خواهد به بهای روح می خرد.»

همه چیز در تغییر مداوم و دوری است، و روح در تبدّلات دو جانبه ی عناصر به طور طبیعی در این تغییر شرکت دارد. «آب شدن مرگ روح هاست، خاک شدن مرگ آب است، اما از خاک، آب و از آب، روح برمی آید» (پاره ی ۳۶). هراکلیتوس با نشاندن «روح ها» به جای آتش بر وحدت جوهری این دو تأکید می کند. از آن جا که هر عنصری در اثر مرگ عنصر دیگر، یا از طریق بلعیدن عنصر دیگر می زید، در عنصر دیگر است که

۱. اینکه آیا هراکلیتوس هرگز از خود پرسیده است که چرا شخص با خوردن آب مست نمی شود چیزی است که هرگز نخواهیم دانست.

۲. «خواب در اصل ناشی از کاهش حرارت بدن دانسته شده است»، ولاستوس در ۳۶۵، ۱۹۵۵، ۸۱۲ به نظر می رسد خواب و مرگ را به هم نزدیک کرده است.

۲. پاره ی ۷۷. بخشی از این پاره بسیار مبهم است، اما دست کم تا این حد قطعی است. همان طور که گیگون می گوید (Unters. zu II. 109)، بعید است چنین فقرهای، جعلی باشد.

روحها، هر چند طبیعت شایستهی آنها در گرما و خشکی است، باید در نمناکی زندگی کنند. کلئانتس۱، بلافاصله پس از نقل آنچه به عنوان یکی از باره های اصیل هراکلیتوس پذیرفته شده است، می گوید هراکلیتوس عقید، داشت که «روحها از اشیاء نمناک بیرون دمیده می شوند» (پارهی ۱۲). مى توان با گيگون هم زبان شد كه هراكليتوس، مانند تالس، مايعات گوناگونی در ذهن داشت، نه فقط آب بلکه خون و اخلاط بدنی دیگر. به همین جهت می گویند بعضی از «پیروان هراکلیتوس» تعلیم کردهاند که خورشید (که جایگاه خاصی در سیستم کیهانی خود هراکلیتوس دارد) ۱۱از دریا بخار شده است» ([ارسطو]، مسایل، ۹۳۲۵۳۵). رطوبت و خوراکها در خورشید می افتند، اما از آنجا که خورشید جسمی گرم است آنها را به گرما تبدیل می کند، نظریهای که مشاهده ی ابتدایی بدیده ی تبخیر را به کار می گیرد. بدن حیوان بیدار نیز همین کار را انجام می دهد. اینگونه بیانهای بعدی دیدگاههای هراکلیتوس (که شاید کسی نخواهد دقت کامل آنها را ضمانت کند) فقط اطلاق های خاص قانون عمومی ذکر شده در پارهی ۳۶ و همچنین در پارهی ۳۱ است (ص ۱۷-۱۶، پایین)؛ طرح یکسانی روحها و آتش، و رفتار مشابه خورشید و حیوانات طبیعی اجتناب ناپذیر است.

پس از این درباره ی روح بیشتر سخن خواهیم گفت، اما گریز فعلی در روان شناسی به قصد فهم بیشتر پیچیدگی لوگوس - ادراک در هراکلیتوس بود. حاصل سخن در این بخش این است اولاً حقیقتی پاینده وجود دارد که هراکلیتوس بیانی لفظی درباره ی آن ارائه می کند، اما این حقیقت، مستقل از اظهارات هراکلیتوس درباره ی آن وجود دارد (پاره ی ۱، ۵۰). ثانیاً، موضوع این حقیقت وجود دارد، امر واحدی که هر چیز است (پاره ی ۵۰). و این امر واحد در عین حال الهی و اصل عقلانیی است که ما را احاطه کرده و سبب نظم کیهانی است، امری که هر اندازه عقل داشته باشیم به آن مدیونیم. این امر نظم کیهانی است، امری که هر اندازه عقل داشته باشیم به آن مدیونیم. این امر

کلئانتس، برخلاف عقیده ی کریک (۳۶۷،۱۱CF)، نه زنون.

واحد در درون ما به وسیلهی عناصر پست و بنابراین با بلاهت تغییر می کند. در عین حال این امر واحد آتش و گرم و خشک است، و آنچه آن را در درون ما فاسد می کند مواجههی اوست با رطوبت و سردی. پرسشهایی (که با این مسئله ارتباط نزدیک دارند) که باقی می مانند تا در جای مقتضی خود بررسی شوند عبارتند از: (الف) محتوای لو گوس چیست، که همچون تبیین صحیح دنیای متغیر نگریسته شد؟ این «اصل» چیست که هراکلیتوس می گوید هر چیزی صیرورت خود را در مطابقت با آن دارد؟ (ب) به چه معنا برای هراکلیتوس «همهی اشیاء یکی» هستند؟ رشتهی و حدت بخش بین برای هراکلیتوس «همهی اشیاء یکی» هستند؟ رشتهی و حدت بخش بین واحدی ساخته شده اند، که زمینهی ثابت هستی آنها را تشکیل می دهد؟ (ج) واحدی ساخته شده اند، که زمینهی ثابت هستی آنها را تشکیل می دهد؟ (ج)

#### سه بیان اساسی

معلوم می شود که مبانی تفسیر هراکلیتوس از جهان علاوه بر لوگوس، و در ارتقاط تنگاتنگ با آن، بر سه بیان کلی مشتمل است. برای آسان کردن وضعیت باید آن سه بیان را یک یک بررسی کنیم، اما هیچیک از این سه بیان بدون دو بیان دیگر کاملاً فهمیده نمی شوند، و در واقع آنها راههای متفاوت بیان حقیقت واحدند. آن سه بیان عبارتند از: (آ) هماهنگی همواره حاصل اضداد است، بنابراین حقیقت اساسی جهان طبیعی ستیزه است. (ب) هر چیزی در حرکت و تغییر دایم است. (ح) جهان آتش زنده و پاینده است. بررسی این بیانها بازگشت به لوگوس، به عنوان قانون صیرورت، را با فهمی بهتر ممکن خواهد ساخت، و محدودیتهایی را فراچنگ می آورد که بهتر ممکن خواهد ساخت، و محدودیتهایی را فراچنگ می آورد که لوگوس برستیزه و تغییر پیوسته در درون جهان اعمال می کند.

#### (آ)هماهنگی ناشی از اضداد

معنای کلمه ی هارمونیا را در بحث درباره ی فیثاغوریان آوردیم (جلد ۳ فارسی، ۱۳۳ و بعد). می توان فرض کرد که هراکلیتوس هم با اطلاق آن در موسیقی و هم با استعمال عمومی آن، در معنای مناسب یکدیگر بودن و

ساختن کل پیچیده ی مطابق با اصول عقلانی و در تناسب مقتضی (که یکی از معانی لو گوس است) آشنا بوده است. ما خود کلمه ی «هماهنگی» را در معنای غیر موسیقایی استعمال می کنیم، مانند به هنگام سخن گفتن از زندگی در هماهنگی، یا از هماهنگی در معماری و نقاشی یا حوزههای دیگر. حتی پس از توضیح کلمه ی یونانی، غیر معقول خواهد بود اگر معنای هارمونیا را فقط در زمینه ی هراکلیتوسی محدود کنیم، زیرا این کلمه بازتاب های روانشناختیی دارد که اساس سمت گیری فیثاغوری است، و این هارمونیا در هراکلیتوس صرفاً برعکس هماهنگی فیثاغوری است، و این همکن است سبب بدفهمی شود.

تعدادی از گفته های هراکلیتوس تفسیر او از «هماهنگی اضداد» را روشن می کند، اما شاید مقایسه ی دو فقره در افلاطون بهترین نقطه ی آغاز باشد. در مهمانی ، اریکسیماخوس پزشک به هنگام ستایش ایرس Eros با پیش نهادن دیدگاه رایج در حرفه ی خود ، ارس را آشتی دهنده ی اضداد در بدن می داند. وی می گوید (۱۸۶ ترجمه ی: همیلتون (Hamilton) پزشک خوب «باید قادر باشد عناصری را که در بدن با یکدیگر ضدیت تمام دارند بر سر تأثیر متقابل و عشق آورد؛ اینگونه عناصر متضاد عبارتند از گرم و سرد، تر و خشک و مانند آن؛ نیای ما آسکلپیوس با شناختن چگونگی آفرینش عشق و هماهنگی بین اینگونه عناصر بود، که چنانکه شاعران می گویند و من نیز باور دارم، حرفه ی ما را بنیاد نهاد.»

این ایده های مربوط به سلامت به عنوان هماهنگی اضداد فیزیکی، به مکتب پزشکی غربی ـ تعلق دارد، که آلکمایون همشهری فیثاغورس و دست کم بعضی از فیثاغوریان تدریس می کردند. این را که اریکسیماخوس

اندیشه ی ما بیش از آنچه معمولاً تشخیص می دهیم تحت تأثیر فیثاغوریان است. اطلاق روانشناختی مفهوم موسیقایی، فی المثل، در بیتی از بازرگان ونیزی دیده می شود: «اینگونه هماهنگی در ارواح فناناپذیر است»، که در زمینه ای فیثاغوری آمده است.

آن عقاید را از فیثاغوریان یاد گرفته است مثالی تأیید می کند که در جملات زیر آمده است. او ادامه می دهد:

هر کس اندک توجهی به موضوع کند درمی یابد که این مطلب درباره ی موسیقی نیز درست است، و به نظر می رسد آنچه هراکلیتوس قصد داشت بگوید نیز همین است، هر چند او در انتخاب کلمات چندان موفق نیست، آنجا که از وحدتی سخن می گوید که در عین ناسازگاری، با خود در هماهنگی است، چنانکه در کشیدن کمان و چنگ چنین است [رک: پاره ی ۵۱، صص ۹۶-۷۷، پایین]. البته این کاملاً غیر منطقی است که بگوییم هماهنگی در ناهماهنگی است، یا عوامل تشکیل دهنده ی هماهنگی به هنگام تشکیل آن هنوز در ناهماهنگی اند، اما احتمالاً آنچه هراکلیتوس قصد داشت بگوید این بود که هنر موسیقی هماهنگی را از عواملی به حاصل می آورد که ابتدا در ناهماهنگی اما بعد در هماهنگی اند، یعنی دارنتهای زیر و بم.

شگفتانگیز خواهد بود اگر، هراکلیتوس پس از آن همه اهانت به فیثاغورس، نه تنها از عهده ی بیان بسیار خوب آرای او برآید بلکه به توافق خود با او اعتراف کند. دیدگاه هراکلیتوس به واقع با دیدگاه فیثاغوریان متناقض است، و این به واقع نمونه ی آموزندهای است از چیزی که همواره برای هراکلیتوس پیش آمده است: لبه ی تیز تعلیمات او در شباهت با آرای کسی دیگر همواره کند شده است. افلاطون در آنجا، با گذاشتن یک بد فهمی در دهان پزشک، که شخص متکبر ولی فاقد ذهن تند معرفی شده است او را به استهزاء می گیرد. وی در جایی دیگر نشان می دهد که معنای آنچه را هراکلیتوس می گوید کاملاً می داند، درواقع شاید افلاطون اولین کسی است که جسارت اندیشه ی هراکلیتوس را دریافت. گفتن این که

هماهنگی از ناهماهنگی در توالی زمانی به حاصل میآید، و مطرح کردن سازش عناصر صورتاً متضاد که تضادشان دیر نمی پاید، دقیقاً تأکید بر چیزی است که هراکلیتوس منکر است. افلاطون این نکته را در سونیست (۲۴۲ D) روشن میکند. در این محاوره سخنگوی اصلی درباره ی مشاجره ی آنهایی که جهان را کثیر می دانند با آنهایی که می گویند جهان باید واحد باشد سخن می گوید. او ادامه می دهد:

بعدها، بعضی از موزها در ایونیا و سیسیل دریافتند که راه درست ترکیب این دو نظر است و گفتند که واقعیت هم بسیار و هم واحد است و از طریق دشمنی و دوستی به هم پیوسته است. سختگیرترین موزها [یعنی، ایونی، که مقصود افلاطون هراکلیتوس است] می گوید واقعیت به هنگام از هم جدا شدن در هم می آمیزد. ه معتدل ترین آنها [یعنی سیسیلی، که مقصود امپدکلس است] اصرار ندارد که واقعیت همواره چنان باشد که هست و از حالتهای متناوب سخن می گوید که در آن، جهان گاه به سبب قدرت عشق واحد است، و گاه به سبب گونهای کشمکش با خود در جنگ و کثیر است.

امپدکلس، که پیرو سنت ایتالیایی و تحت تأثیر فیثاغورس است، از حالات متناوب هماهنگی و ناهماهنگی، وحدت و کثرت سخن می گوید. (این مطلب را پیروان او پروردند.) هراکلیتوس با «موز سخت گیر» خود تأیید کرد که هماهنگی بین عناصر متضاد و ضرورتاً همواره بر تنش یا ستیزه ی بین امور متضادی که هماهنگی از آنها به حاصل آمده است، مشتمل است. تنش هرگز از بین نمی رود. صلح و جنگ متوالی نیستند: در جهان همواره هم صلح وجود دارد هم جنگ. باز ایستادن ستیزه به معنای متلاشی شدن کیهان است. درک افلاطون از این نکته ی اساسی، که بسیاری از تفسیرهای موجود از هراکلیتوس را باطل می کند، تضمین عالی بصیرت

اوست، و سندی است برای اطمینان از هر آنچه وی دربارهی این اندیشمند مشکل می گوید. ۱

جسارت و بی باکی هراکلیتوس حتی از نظر ارسطو نیز بیش از حد است، چنانکه قدرت صراحت و اندیشهی منطقی ارسطو، خود، مانع این شدند که حقیقت شاعرانه و غیبگویانهی هراکلیتوس را فهم کند. به نظر می رسید که هراکلیتوس قانون تناقض را زیر با گذاشته است، از این رو ارسطو نتوانست معنای واقعی کلمات او را بفهمد. ارسطو، در دربارهی آسمان ۲۷۹۵۱۴، هراکلیتوس را در ردیف امپدکلس قرار می دهد، و از تمایزی که افلاطون در این خصوص قایل است غفلت میکند. ارسطو می گوید، بعضی اعتقاد دارند که جهان همواره پاینده است، دیگران مي گويند جهان متلاشي خواهد شد؛ «دوباره بعضي قايلند كه جهان به طور تناوب در تغییر است، در این لحظه در این حال است و در لحظهای دیگر تغییر میکند و از هم می پاشد،... چنانکه امپدکلس اهل آکراگاس و هراكليتوس اهل افسوس چنين مي گويند.» ارسطو، خواه كلمات او را كامل بفهمد، خواه نفهمد، گاهی به کلمات هراکلیتوس نزدیک میشود. فی المثل در اخلاق می نویسد (۱۱۵۵۴۴، پارهی ۸، دیلز ـ کرانتس): «هراکلیتوس می گوید که آنجه متضاد است سودمند است، زیباترین هماهنگی از عناصر متفاوت تشکیل می شود، و هر چیزی از طریق ستیزه به وجود می آید، جملهای که شاید بیش ازیک پارهی هراکلیتوس را تفسیر می کند.۲

هدایت می کند در ذهن ارسطو بوده است. در رسالهی هیپوکراتی De Victu،

۱. این سخن در نشان دادن جنبه ی بر تر گواهی افلاطون با سخن کریک فرق دارد.  $\dot{\alpha}$  ۲۰ مثلاً، پارههای ۵۱ ، ۹۰ ، ۱۰ ، در مورد عبارت اول ( $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$  ۷۲ ،  $\dot{\alpha}$  ۵۱ . در مورد عبارت اول ( $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$  باید بپذیریم  $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$  باید بپذیریم کند ( $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$  کریک یادداشت می کند ( $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha$ 

هراکلیتوس از تصویر زبانی استفاده ی آزاد می کند، و شگفتانگیز نیست که گفتههای او غالباً موضوع تفسیرهای بسیار است، مانند فقرات انجیل که در مواعظ درباره ی آنها سخنرانی می کنند. به واقع ممکن نیست از شباهت بین او و عیسی در به کارگیری پارادکس و مثل یکه نخورد. حاجت به گفتن ندارد که مسئله ی مقایسه ی آموزه ها در میان نیست، بلکه علی رغم تفاوت معنایی موجود، بیانی مانند «آنکه جان خود را حفظ کند آن را از دست می دهد» (متی، ۱۰، ۳۹) از نظر سبک تا حد زیادی هراکلیتوسی است (مثلاً، پاره ی ۲۱)، و جدا از مطابقت واقعی، عیسی در پوشاندن است (مثلاً، پاره ی ۲۱)، و جدا از مطابقت واقعی، عیسی در پوشاندن نماد و تمثیل استفاده ی آزاد می کند (مقایسه کنید مرقس، ۸، ۱۸ «چشم دارید، نمی بینید، و گوش دارید، نمی شنوید، شما نمی توانید به خاطر داشته باشید؟» را با هراکلیتوس پاره ی ۲۱٬۳۴،۱۹).

این مانند دانه ی خردل است، مانند پراکندن بذر و دانه در زمینه های متفاوت است، مانند خمیر نان، یا گنج نهان، یا شمع است: یا فکر کنی به استادی با خدمتکاری نارضایت بخش، یا به تاکستانی در دست جنایتکاران، به مردی اجیر زحمتها، به پولی براساس اعتماد داده شده، به جشن عروسی، به ندیمه های عروس و درخشش آنها. هراکلیتوس همین طور برای جای دادن به ایده های جدید خود درباره ی کارکردهای طبیعت و ساخت اشیاء، خود را مجبور می بیند که بگوید: فکر کن به آتش، به ساختار کمان یا چنگ، به ستیزه، به رودخانه، به جاده (که همان است خواه

۱۸،۱ (τὰ πλεῖστα διάφορα μάλιστα συμφέρει) ۱۸،۱ «سودمند برای به وجود آوردن خوشی» را شامل می شود. اما عبارت διαφερόμενον ἀεὶ συμφέρεται διαφερόμενον ἀεὶ συμφέρεται خاطر می آورد. بازی با کلمات از شیوه های هراکلیتوس است، و این عبارت مختصر به رغم تبدیل شدنش به وجه معلوم (که بازی با کلمات می تواند انگیزه ی آن باشد) به خوبی می تواند از آن خود هراکلیتوس باشد.

از شمال به جنوب روید یا از جنوب به شمال)، به آب دریا (عنصر سالم برای ماهیان، مرگ برای انسان)، به اثر قلم نویسنده، که هم زمان مستقیم و کج است، به جراح که زخم می زند یا شفا دهد. ا

تعلیم هراکلیتوس برخلاف پیام دین عیسی چیزی نیست که با کلمات بیان ناپذیر باشد، اما چیزی است که هیچ زمانی بیان آن آسان نیست، و در زمان خود وی چنان جدید بود که پیشگام منابع زبان معاصر گردید. این امر پناه بردن به نمادهای گوناگون را اجتناب ناپذیر ساخت. برماست ببینیم آیا «گوشهایی برای شنیدن» داریم، یعنی، توانایی برای فراچنگ آوردن حقیقت واحدی که اساس این با آن تمثیل است.

آموزهی «هماهنگی اضداد» سه جنبه دارد: هر چیزی از اضداد تشکیل شده و از این رو در معرض تنش درونی است، ۲ اضداد یکسانند، و (اساساً به عنوان نتیجه ی جنبه ی اول) جنگ نیروی هدایت کننده و آفریننده و حالت شایسته و درست امور است.

(۱) هر چیزی از اضداد تشکیل شده است، و از این رو در معرض تنش درونی است. هیپولیتوس پس از نقل پارهی ۵۰ ادامه می دهد: «و از اینکه همه ی مردم این را نمی فهمند یا نمی پذیرند، اینگونه شکایت می کند (پاره ی

«آنها نمی توانند درک کنند که چگونه متفاوت بودن آن با خود بودن آن

۱. پارههای ۳۰، ۵۳،۵۱،۶۱،۶۱،۶۹،۵۹،۵۹.

۲. من کلمه ی «تنش» را در معنای عام و توسعه یافته ی آن به کار می برم. ولاستوس (AJP, 1900, ۳٤٩) شاکی است که «کریک و دیگران در تفسیر هراکلیتوس بسیار از «تنش» سخن می گریند، اما سخن هیچیک از آنها بر چیزی جز کلمه ی مورد مناقشه ی παλίντονος در ۵۱ مبتنی نیست. ه اما چه کسی می تواند مدعی باشد که ایده ی تنش جهانی از عبارتهایی مانند چه کسی می تواند مدعی باشد که ایده ی تنش جهانی از عبارتهایی مانند گه ایده گهرس خهانی از عبارتهایی مانند

\_\_\_\_

- یا حرف به حرف (اگر خواندن σνμφέρεται را به جای ὁμολογέει بپذیریم، رک: کریک، ۲۰۳): «در جداشدگی پیوستگی است.» چنانکه در این جا ترجمه شد، کلمه صریح نیست، اما بیشتر محتمل است که مقصود هراکلیتوس همان باشد که اگر διαφερόμενον با حرف تعریف می آمد، بود. (برنت نیز چنین است: «آنچه در تفاوت است سازگار است با خود.»)
- Vlastos, AJP, 1955,) «تعدیل تنشهای متضاد» «تعدیل» (350) (350) در این متن ترجمه و خوبی برای αρμονίη است. اختلاف خواندن (350) در این متن ترجمه و خوبی برای παλίντονος است. اختلاف خواندن παλίντονος و παλίντροπος برای παλίντονος به زمانهای قدیم باز می گردد، و متخصصین جدید در مورد این اختلاف در مقابل هم صف کشیدهاند. در مورد خلاصه و مباحثات، کریک، ۲۱۰ و بعد را ببینید. کریک طرف παλίντονος و ولاستوس (51 348, 348) و کرانتس (41 358, 250, 1958, 250) و کرانتس (41 358, 250, 1958, 250) و کرانتس (41 358, 250) و کرانتس (51 360) و کرانتس در نهایت حل نشده است. این حقیقت که هو مر صفت παλίντονος برای کمان به کار می برد، چنانکه ولاستوس می گوید، قطعاً خواندن را آسان می کند، اما استدلالی نیز وجود دارد بر له استفاده ی هراکلیتوس از آن، درست می گیرد. (رک: ایلیاد، ۲۰۹ (۲۰۹ ) اطلاق آن بر خود کمان از اطلاق به وام می گیرد. (رک: ایلیاد، ۲۰۹ (۲۰۹ ) اطلاق آن بر خود کمان از اطلاق آن بر خود کمان مشکل تر نیست.

این ارجاع، آشکارا مانند گزارش مختصر افلاطون در سوفیست، (۲۴۲E) کلی است. همه جا نیروهایی وجود دارند که همزمان از دو طرف می کشند. هماهنگی ظاهری، بقا، یا آشتی در ساخت واقعی اشیاء (physis) عبارت است از حالت تعادل عاریتی بین این نیروها. کمان کشیده شدهای را که در روی زمین قرار دارد یا به دیواری تکیه داده شده است بنگرید. هیچ حرکتی دیده نمی شود. این کمان همچون شیئی ایستا در چشم می آید، که كاملًا ثابت است. اما درواقع كششى مداوم در درون آن جريان دارد، چنانكه اگر به حد کافی کشیده نشود یا به حال خود رها شود آشکار می شود. در این حالت، کمان فوراً فرصت می یابد و خود را مرتب می کند، و نشان می دهد که کشش به جلو همواره بوده است. هماهنگی، پویایی حرکات قوی و متضاد بود که به سبب تعادل خنثی میشد و بنابراین ظاهر نمی گشت. حالت چنگ کوک شده (یا ویولون کوک شده) نیز چنین است، چنانکه هر نوازندهای که سیم آن پاره شود ناراحت می شود. و نکته این است که کارکرد ه دو ابزار و طبیعت آنها به مثابهی کمان یا چنگ کارآ به تعادل این نیروها بستگی دارد، بنابراین چنانکه پس از این در پارههای بررسی شده در (ج) خواهد آمد، این تعادل خوب است. کمان و چنگ در نظر هراکلیتوس نماد کل کیهان است که بدون چنین «ستیزه»ی پایدار متلاشی خواهد شد. از

درنمی آید، زیرا این واژه حالتی را توصیف می کند که برآیند نیروهای متضاد مفر باشد، حالتی که شایسته است با عبارت ααλίντροπος توصیف شود.

کوشش برای بیان مطلب با واژه های «تنشهای متضاد» زمانی مطرح شد که کشیده شدن کمان یا کوک کردن سیمهای چنگ با مشکل روبه رو شد. ولاستوس قطعاً در اشتباه است، آن جا که می گوید (Loc. cit. 351) اگر فرض کنیم άρμονίη به روش کار modus operandi کمان و چنگ اشاره دارد، پس کمان و چنگ صرفاً تصوری دینامیکی فراهم می کنند (متن را ببینید).

<sup>1.</sup> عبارت συμφερόμενον διαφερόμενον ذر پارهی فرق العاده متفاوت ۱۰ نیز آمده است، و به همراه جفتهای متضاد و درنهایت در جمله ی څ

این جاست که می گوید (پاره ی ۵۴): «هماهنگی نامریی از هماهنگی مریی قوی تر (یا برتر) است.» تا آن جا که پیوستگی مریی وجود دارد، کمان طبیعتاً خم می شود و زه به سادگی در دو طرف آن بسته شده است؛ پیوستگی نامریی بین آنها عنصر ستیزه و عنصر وضعیت پویاست. به این ترتیب است که «طبیعت پنهان کاری را دوست دارد» (پاره ی ۱۲۳). ۱

وسوسهی پایداری وجود دارد تا جملههای هراکلیتوس را به مثابه توصیف تغییر متناوب، در این جهت، و در آن جهت تفسیر کنند. از این رو شگفت انگیز نیست که در مراجع قدیم او را چنان تفسیر کرده اند که گویا باور داشته است که کل کیهان از حالت متناوب آغازین ناشی می شود، برای مدتی وجود دارد و سپس ناگهان به آرخهی خود منحل خواهد شد، به ویژه خوانندگان وی با این مطلب به عنوان تصوّری ملطی آشنا بودند، که

مورسد که بر روی این پاره چیزی بیفزایم، و با آنها موافقم که لازم مفید اسنل و کریک بر روی این پاره چیزی بیفزایم، و با آنها موافقم که لازم نیست که در این جمله ی اخیر توالی گذرای حالات را در تشکیل کیهان دریابیم، که با کیهان شناسی پاره ی ۳۰ در تعارض خواهد بود. در تفسیر کریک نکته ی هست که مرا مضطرب می کند. او معنای مجهول کریک نکته ی مست که مرا مضطرب می کند. او معنای مجهول سبب شباهت آن با συλλαβίες رضایت بخش، می داند (HCF, 173). از آنجا که این دو واژه دو ساخت لفظی متفاوت از یک ریشه اند، شباهت معتبر بسیار ناچیزی بین آنها در نظر می آید. واژه هایی که به  $\sigma$  مانند آن؛ و جمع نشان عمل یا فرآیند هستند (κίνησις). هر چند البته استثناثاتی وجود دارد نشان عمل یا فرآیند هستند (φάσις, κίνησις) و مانند آن؛ و جمع شوند و (شاید مهم ترین مورد)، اما معنای مجهول بسیار کمتر تکرار می شود و (شاید مهم ترین مورد) خود σύλληψις در جاهای دیگر به نظر می رسد که نتواند فقط عمل تحصیل، گرفتن یا بازداشت کردن باشد.

۱. یا چنانکه کریک آن را با دقت بیشتر ترجمه کرده است (HCF, 227): «ساخت واقعی اشیاء این است که عادتاً خود را پنهان کنند.» به هر حال اگر سبک دلفیانه و موجز گفته های هراکلیتوس، و عنصر شخص انگارانه را که احتمالاً در این پاره وجود دارد، کنار گذاریم واقعاً مطلب لوث می شود. امیدکلس آن را استادانه به صورت الگوی ادواری توسعه داد. اما کلمات خود هراکلیتوس ما را در مقابل هر گونه تفسیر ساده و غیر اصیلی از این دست نگه می دارد. با نظر به تمام این مطالب شخص مجاب می شود که توجه خاص داشته باشد، نه به شرحهایی که او را هماهنگ می سازد، بلکه به هر اشارهای که در مراجع ما وجود دارد دایر بر این که هراکلیتوس بر ضد محدودیت های زبان خود مبارزه می کرده است، تا چیزی جدید و متفاوت بیان کند. زبان وی چنان مشکل و غیر منتظره است، و بیان وی در زمان خود بیان کند. زبان وی چنان مشکل و غیر منتظره است، و بیان وی در زمان خود شگفتانگیز نخواهد بود. اما افلاطون آن را در چنگ آورد، و از دوره ی قدیم متأخر فقرهای از پلوتارک وجود دارد که هر چند بخش بیشتر آن فقط تفسیر متأخر فقرهای از پلوتارک وجود دارد که هر چند بخش بیشتر آن فقط تفسیر هراکلیتوسی را سحن و بسیاری از مدارک معاصر تصور واقعی هراکلیتوسی را شان می دهد (C - 8 باکلیتوسی داده اند). سخنگوی پلوتارک بین ثبات وجود و صیرورت مداوم تقابل افلاطونی برقرار می کند و از هراکلیتوس در حمایت از دومی یاد تقابل افلاطونی برقرار می کند و از هراکلیتوس در حمایت از دومی یاد

به عقیده ی هراکلیتوس، کسی نه می تواند دوبار در یک رودخانه گام گذارد، و نه می تواند جوهری فانی را در حالتی ثابت دو بار به چنگ آورد. آن به سبب تندی و سرعت تغییر، از هم جدا می شود و دوباره جمع می گردد، و بلکه، نه دوباره و نه سپس، بلکه همزمان جمع و متفرق می شود، نزدیک و دور می گردد.

البته هراکلیتوس تغییرات زمانی در درون جهان را منکر نیست می المثل گرم سرد می شود، پیری به دنبال جوانی و مرگ به دنبال زندگی می آید و مانند آن. همان طور که خواهیم دید، وی این امور را به عنوان بخشی از دلیل این همانی اضداد ذکر کرده است. اما این امور به خودی خود چیزی

هستند که حتی «اکثر مردم» از آن آگاهی دارند. به چنگ آوردن عمل همزمان تمایلات متضاد، هم بسیار مشکل است و هم بسیار بنیادی.

(۲) یکسانی اضداد. هسیود در پیدایش خدایان روز را نتیجهی شب می نامد. این مطلب برای هسیود سرزنش از سوی هراکلیتوس را به همراه داشت، کسی که هم بر وی و هم بر تراژدی مطلوب وی، یعنی، تعلیم رجعت فکری به بسیاری از مردم، با این کلمات حمله کرد (پارهی ۵۷): «آموزگار بسیاری از مردم هسیود است. آنها اطمینان دارند او چیزهای بسیار می داند، مردی که نتوانست روز و شب را باز شناسد؛ زیرا این دو یکی است.» <sup>۱</sup> فرفوريوس، نيز، با تغييرات احتمالي اندكي در كلمات هراكليتوس (كريك، ۱۸۰ و بعد را ببینید)، این جمله را به او نسبت می دهد که دبرای خدا تمام چیزها خوب و زیبا و عدل اند، اما انسان گمان می کند بعضی عادلانه و بعضى ناعادلانهاند، (پارهي ١٠٢). اين جمله جهات گوناگون دارد، از آن ميان أشكارا جهتي كلامي و اخلاقي؛ اما بگذاريد فعلاً اين توجه ساده را داشته باشیم که در این جا دوباره، این مطرح است که آنچه انسان جدا می کند و مقابل یکدیگر می نشاند یکسان است. هیپولیتوس تعدادی جفت متقابل از اسامی و اوصاف، از آن میان «خوب و بد» را ذکر می کند و مدعی است که هراکلیتوس بر یکسان بودن آنها تأکید کرده است. هیپولیتوس قولی از او نقل نمی کند که بر اینگونه کلمات مشتمل باشد، اما به جای آن توضیح هراکلیتوس دربارهی کاتری<sup>۲</sup> و چاقوی جراحی را ذکر میکند که هر دو هم بد (رنجآور) و هم خوب (شفابخش)اند. " یکسان بودن خوب و بد را ارسطو

۱. در مورد اعتبار پارهی ۱۰۶ که ممکن است همان طور که تریک گمان می کند نقدی در همان زمینه ی یاره ی ۵۷ باشد ، کریک ، ۱۹-۱۵۷ ، را ببینید.

۲. cautery: آلت فلزی که پس از گرم کردن برای سوزاندن یا از بین بردن بافت به
 کار می رود. فرهنگ دانشگاهی آریان پور هم.

۳. دربارهی پارهی ۵۸ چیزهای بسیاری با اطمینان میگفت، هر چند متن و تفسیر آن، هر دو، در جزیبات معضلات بسیاری دارند. بررسی جامع کریک

نیز به هراکلیتوس نسبت داده است (جدل، ۱۵۹۵۳؛ نیزیک، ۱۸۵۵۲۰).

بعید است هراکلیتوس عین این کلمات را به کار برده باشد (رک: فقرهای از سیمپلیکیوس که کریک، ص: ۹۵، نقل کرده است)، اما استنتاج آن سخن از پارهای مانند ۲۰۲ معقول است. براساس این سخن هراکلیتوس حق انتقاد از «بسیاری از مردم» را ندارد، نیز حق ندارد از آنها بخواهد تا از لوگوس پیروی کنند، زیرا اگر خوب و بد یک چیز هستند پس هیچ رفتاری نسبت به رفتار دیگر بهتر نخواهد بود، چنانکه کریک به حق می گوید، «و این نشان شکاف حاصل از فقدان حس تاریخی و تفسیر مجازی زبان هراکلیتوس است.»

اینگونه مثالهای مربوط به یکسانی اضداد پارادکسیکالند، به این معنا که حتی وقتی روشن شوند، حصول اعتقاد به آنها مشکل است. هراکلیتوس برای حمایت از اعتقاد پذیری آنها توضیحاتی ارائه می کند که در آن پکسانی چیزهایی که معمولاً متقابلاند، برای شخص عادی پذیرفتنی است. بالا و پایین متضادند، اما او می گوید (پارهی ۶۰)، «رونده به بالا و رونده به پایین یکی و همان است.» از آنجا که معنای این مثال آشکار است، می توانیم از آن در فهم خود از آنچه او از «همان» اراده می کند کمک بگیریم. آنچه برای هراکلیتوس کشفی تحریک کننده بود فقط در مرحلهای از تفکر ممکن بود که بسیاری تمیزهای منطقی، که اینک آشکارند، هنوز ظاهر نشده بودند. هراكليتوس با بيان عريان نتايج محال غفلت از آنها، بي آنكه قصد داشته باشد راه تميز آنها را هموار ساخت. كسى كه از الف به ب مىرود همان راه را طی می کند که اگر از ب به الف می رفت، اما این بدان معنا نیست که رفتن در یک جهت همان رفتن در جهت دیگر است. راه مادی بر روی زمین و سنگها برای هر دو مسافر جوهری ثابت است، چنانکه فیلسوفان از ارسطو به بعد این را گفتهاند، و گاهی تفسیر هراکلیتوس بدون بازگشتن به این «اصطلاح خلاف روند تاریخ ولی راحت» (IICF, 197) مشکل است.

IICF, 82 ff، راببینید.

دومین مثال از این نوع عبارت است از پاردی ۵۹: ۱ اثر نوشتن، مستقیم و منحنی است. ۱ قلم بر روی خط مستقیم در عرض صفحه پیش می رود، اما در جریان پیش رفتن و به هنگام نوشتن حروف حلقه های گوناگون از خود برجای می گذارد. ممکن است کسی اینگونه جملات را (الف) فقط پارادکس ظاهر بداند، و (ب) آن را برای ذهن ما بسیار پیش پا افتاده و استفاده ی دو پهلو از زبان تلقی کند. یکی از القاب قدیمی هراکلیتوس «چیستان گو» بود، و بعضی از اظهارات وی درواقع با چیستان های کودکان شباهت دارند و به طریق مشابه حل شده اند. («آن چیست که همزمان هم مستقیم است و هم منحنی؟ یک سطر نوشته.» ۲)

در پارههای تا به حال نقل شده، هراکلیتوس تعلیم می کند که دو شیء در ظاهر متناقض، یا اوصاف نوع واحد، در واقع یکسانند: روز و شب، عدالت و بی عدالتی، بالا و پایین، مستقیم و منحنی. پاره ی ۶۷ بسیار فراگیر است و ما را پیشتر می برد: «خدا روز و شب، زمستان و تابستان، جنگ و صلح، سیری و گرسنگی است - «همه ی اضداد: مقصود این است» ما

۱. با حفظ  $\gamma \rho \alpha \phi \dot{\epsilon} \omega \nu$  به عنوان اولین کلمه ی نسخه ی خطی، که کریک به نحو مجاب کننده ای از آن دفاع کرده است (۹۷ و بعد). در هر صورت، چنانکه کریک می گوید (ص: ۱۰۲): «حتی اگر خواندن  $\gamma \nu \alpha \phi \dot{\epsilon} \omega \nu$  یا  $\gamma \nu \alpha \phi \dot{\epsilon} \omega \nu$  کریک می گوید (صنت باشد از اهمیت پاره نمی کاهد.»

هراکلیتوس آشکارا مانند جستانگوی واقعی عمل می کرد. یکی از سخنان او که هیپولیتوس آورده است واقعاً مضحک است (پاره ۵۶ و درباره ی چیستان به معنای واقعی رک: پلوتارک مجعول، Wila Ilom. 4, quot, Walzer معنای واقعی رک: پلوتارک مجعول، ad fr.

(ad fr. می ان سخن این است: هومر کودکان را در حال ماهی گیری می بیند، و از آنها می پرسد چقدر موفق شدهاند. آنها پاسخ می دهند: «آنچه گرفته ایم پشت سر می گذاریم، و آنچه نگرفته ایم با خود می بریم. این پاسخ نشان می دهند که کودکان از نگرفتن ماهی خسته بوده اند و شپش یکدیگر را می کشته اند. برای هراکلیتوس کل طبیعت چیستانی بود، که در آن معنای باطنی بسیار مهم تر از معنای ظاهر شده در سطح بود (پاره های ۱۲۳ ۵۲).

٣. كلمات درون گيومه تفسير هيپوليتوس هستند كه پاره را نقل كرده است.

گرست چونان آتش تغییر می کند ۱، وقتی با بوها آمیخته شود، به نام هر یک از آنها نامیده می شود. ه فعلاً باید بحث از فهم هراکلیترس از خدا را به آینده موکول کنیم. برای هدف فعلی خود می توانیم این سخن کریک (ص: ۱۸۷) را بپذیریم که هراکلیتوس در این جا دست کم «چیزی را با کل جهان یکسان، یا درونی آن می داند. ه این پاره نشان می دهد که نه تنها چیزهای بسیار زیاد در یک نوع واحد با یکدیگر یکسانند، بلکه ذهن فهیم، کل مجموع پدیده های ناهمگن را در یک وحدت اساسی تشخیص می دهد. این است لوگوس حقیقی، که گوش سپردن به آن «و پذیرفتن اینکه همهی چیزها یکی هستند خردمندی است. ه مسئله ای که کریک فکر می کند درباره ی یکی از جفت های ذکر شده مطرح می شود، یعنی این مسئله که (ص: ۱۸۷): «خدا بخونه می تواند به مثابه «صلح» توصیف شود در حالی که پاره ی ۵۳ تأکید چگونه می تواند به مثابه «صلح» توصیف شود در حالی که پاره ی ۵۳ تأکید می کند که «جنگ پدر و پادشاه همه چیز است»، و هومر به سبب این ادعایش می کند که «جنگ پدر و پادشاه همه چیز است»، و هومر به سبب این ادعایش می مرزش شد که «ستیزه ممکن است خدایان و انسان را از بین برد» «درواقع مطرح نمی شود. هراکلیتوس کلمات را در معنای خاص خود به کار می برد» مطرح نمی شود. به کار می برده می مود به کار می برد»

اسم آتش در نسخ خطی نیست. «آتش» پیشنهادی است که دیلز پذیرفته است. پیشنهاد جالب دیگر «روغن زیتون» فرانکل H. Fränkel است. افلاطون در تیمانوس (۵۰ E) توصیف می کند که عطرسازان قبل از هر چیز ماده ی خام خود را به شیوه های مختلف چنان آماده می کنند که مایعی که قرار است بوی خوش به خود گیرد تا آنجا که ممکن است از خود بویی نداشته باشد. هر اسمی انتخاب کنیم، تعلیم پاره فرق نمی کند. (بحثها و ارجاعات در کریک مهموم جوهر پایدار که کیفیات مختلف به خود بگیرد از این جمله ی هراکلیتوس دور نیست.

پارهی ۷ («اگر همهی چیزهای موجود دود می شد، سوراخهای بینی آنها را تشخیص می دادند») ممکن است معنای مشابه پارهی ۶۷ و پارههای دیگری را داشته باشند که نشان از یکسانی در تفاوت دارند. اگر همهی چیزها دود می شدند، ما فقط یک چیز می دیدیم (دود)، اما بینی می توانست بوهای متفاوت آنها را تشخیص دهد. نیز رک:

Reinhardt, Parm. 180, n. 2, Gigon, 57.

معنایی که «بسیاری از مردم» نمی فهمند. اگر خدا هم جنگ و هم صلح است، این بدان سبب است که جنگ و صلح یکسانند. این صلح نیست که مردم در نادانی خود مدتها به سر برند: بلکه بیشتر خود جنگ صلح راستین است. مردی که می گوید «ثبات در تغییر است» (پارهی ۸۴ ۵) در گفتن این تردید نخواهد داشت که «صلح در جنگ است.» البته در مرتبهی اعتقادات عرفی، جنگ و صلح، همچون دیگر جفتهای گفته شده، متوالی اند؛ به هر حال، در این مرتبه، تغییر و ثبات نیز چنین است.

«یکسانی» اضداد برای هراکلیتوس چند رابطه ی متفاوت را شامل است، که وی ضمن آگاهی از همه ی آنها ، بدون از دست دادن ایمان به کشف خود در مورد این که همه «همانند»، به تبیین و توضیح آنها می پردازد. این روابط عبارتند از:

(آ) تغییر متقابل، مانند کیفیات یا چیزهایی که غایات متضاد و پیوسته یکسان دارند، مثل شب و روز، تابستان و زمستان، سیری و گرسنگی. پارهی ۱۲۶ نیز به این مطلب مربوط است: «چیزهای سرد گرم می شوند، چیزهای گرم سرد، تر خشک، خشک تر.» اینکه این تغییر متقابل برای وی گواه یکسانی است از پارهی ۸۸ برمی آید: «همان شی در ما (؟) زندگی و مرگ است، و بیداری و خواب است، و جوانی و پیری است؛ زیرا این امور وقتی تغییر یابند آنهایند، و آنها وقتی تغییر یابند آنهایند، و آنها وقتی تغییر یابند آنهایند، و آنها

(ب) نسبی بودن موضوع تجربه شده. مانند پاره ی ۶۱: «دریا زلال ترین و کثیف گشته ترین آب است، برای ماهیان خوردنی و سلامت بخش، برای انسان ناخوردنی و مرگ آور. « ارسطو نیز در این معنا تفسیر می کند پاره ی ۹ را: «خران آشغال را بیش تر از زر ترجیح خواهند داد»،

۱. مطلقاً قطعی نیست که بند اخیر و توضیحی، از آن خود هراکلیتوس باشد، اما کریک پس از بحثی دقیق آن را پذیرفته است (۱۳۹ و بعد).

یعنی در این معنا که انواع متفاوت حیوانات از چیزهای متفاوت لذت می برند، هر چند ارسطو البته نتیجه ی نهایی هراکلیتوس را استنتاج نمی کند که بنابر آن بین لذت و عدم لذت تفاوت اساسی وجود ندارد. ۱

(ج) در قلمرو ارزشها، ارزش اضداد فقط در ارتباط با اضداد خود دانسته می شود. از این رو هر چند مردم معمولاً چیزی را خوب و دیگری را بد می نامند، بدون دیگری هیچ چیز خوب نخواهد بود. از آن رو در پارهی ۱۱۱ می گوید: «این است که بیماری سلامتی را لذت بخش و خوب می سازد، گرسنگی سیری را، خستگی آسایش را.» این را که این رابطه در چشم هراکلیتوس به معنای یکسانی است می توان از یکسانی گرسنگی و سیری در پاره ی ۶۷ نتیجه گرفت، و همچنین ممکن است از ارجاع به خستگی و آسایش، از پارادکس همچنین ممکن است از ارجاع به خستگی و آسایش، از پارادکس پاره ی ۸۲ استنتاج کرد: «در تغییر ثبات وجود دارد.» آنچه در

۱. ارسطو، ۱خلاق نیکوماخوسی، ۱۱۷۶۵۵. کریک درباره ی این پاره مفصل بحث می کند ۱۱۷۶۵۶ هر چند با توجه به نتیجه گیری وی درباره ی مفهوم و مضمون آن (۸۳-۴) گفتن این اند کی سخت در نظر می آید که استفاده ی ارسطو از آن با محتوای اصلی آن مناسبت ندارد. همچنین رک پاره ی ۱۳: «خوکها از لجن بیشتر از آبهای تمیز لذت می برند»، که سکستوس نیز آن را (۱۲ البه ای ۲۹ مرتبط می داند.

2.84 b (κόματός έστι τοίς αὐτοίς μοχθεῖν καί ἄρχεσθαι) را کریک (ص ۲۵۲) و دیگران مقلوب این دانسته اند: چون تغییر آسایش است. اما من مانند گیگون این گفته را معما از این رو فقدان تغییر خستگی است. اما من مانند گیگون این گفته را معما می دانم. از μοχθείν καί αρχεσθαι چه باید ساخت؟ کسی ممکن است (براساس سطرهای اجنگ و صلح، گرسنگی و سیری، و غیره، همانند») انتظار داشته باشد که هراکلیتوس بگوید که رنج بیشتر آرامش است تا خستگی. اگر فقدان تغییر تنها نکته است، پس باید بر τοῖς αύτοῖς برای خدف کلمات بعدی فشارآورد، و اگر هراکلیتوس گفته باشد آرامش شدن و ممانطور که کریک پیشنهاد می کند) این ابهام را باید به وسیلهی گفتههای معمولی درباره ی خستگی کار کردن تبیین کرد. این کار درست به شیوه ی هراکلیتوس درباره ی خستگی کار کردن تبیین کرد. این کار درست به شیوه ی هراکلیتوس

این جا گفته می شود بر نکته ی تأکید شده در پاره های ۱۱۰ و ۱۰۳ اضافه می شود ـ اینکه، برای مردم خوب نیست همه ی آنچه را می خواهند به دست آورند، و اینکه، در صورتی که مردم بعضی چیزها را عادلانه و بعضی را ناعادلانه می نامند، برای خدا همه چیز عادلانه و خوب است. محتمل است که معنای پاره ی مبهم ۲۳ نیز همین باشد، یعنی «آنها [مردم عموماً] نام خوب را نمی شناختند اگر این چیزها [چیزهای غلط] وجود نداشتند. از این رو کریک (ص: ۱۲۹) می نویسد: «مردم فقط به این دلیل راه «درست» را می شناسند که نمونه هایی از وجود راه «غلط» دارند.»

(د) چهارم اینکه، اضدادی وجود دارند که «یکسان»اند زیرا فقط جنبه های متفاوت چیز واحدی هستند، نکتهای که هراکلیتوس در آن به تمیز بعدی بین جوهر ثابت و ویژگی های متغیر نزدیک می شود. بالا و پایین اضدادند ـ اما به واقع چنین نیستند، زیرا فقط یک جاده است که در آن بالا و پایین می روید. مستقیم و منحنی اضدادند، اما سطر واحدی از نوشته ها در عین حال هر دوی آنهاست. ا

در فیلسوفان یونان اغلب ایده ی کاملاً اصیلی به عنوان اثر ذهنی قدرت مند و تحلیلی در گونه ای اندیشه ی مخصوص دوره ای خاص یافت نمی شود. آموزه ی هراکلیتوس درباره ی همزمانی اضداد و نتایج پاراد کسیکال آن نتیجه ی تمرکز شدید بر پدیده ی ذهنی مشترک دنیای یونان قدیم است، که نام «قطبیت polarity» به آن داده اند. از این رو فی المثل فرانکل درباره ی «گونه ای اندیشه» سخن می گوید «که بعد از هومر، در دوره ی باستان یونان، اندیشه ی مسلط بود، یعنی این اندیشه ی قطبیت یافته

خواهد بود،اما چنین گفتهای از وی سراغ نداریم.

احتمالاً نکتهی پاره که همین مطلب است: «نام کمان βιός زندگی است، اما کار آن مرگ است»، اگر بپذیریم (که باید بپذیریم) که نام اشیاء در نظر هراکلیتوس وصف ذاتی آنهاست. کریک ۲۲-۱۱۶ را ببینید.

که: کیفیات را نمی توان درک کرد مگر به کمک اضداد آنها. ۱۸

(۳) جنگ (ستیزه، تنش) نیروی آفریننده و هدایت کننده ی جهانی است.

این مطلب نتیجهی آشکار بسیاری از آنچه تا حال گفتیم می باشد، و در یارهی ۵۳ بیان شده است: «جنگ پدر همدی چیزها و یادشاه همدی چیزهاست، و او بعضی را چون خدایان آشکار می کند، دیگران را چون انسان، او بعضی را بردگان میسازد، دیگران را آزاد.» هراکلیتوس با «یدر و یادشاه همه چیز ، خواندن جنگ عناوین هومر برای زئوس را دوباره تکرار می کند، و به این ترتیب پیشنهاد می کند که جنگ، و نه زئوس، خدای برتر است. چنین پنداشته اند که او در این جا فقط معنای لفظی و محدود جنگ را در ذهن داشته است، هر چند البته وی جنگ را به عنوان توضیحی بر تعارض جهانی به کار می برد که از نظرگاه وی جهان را تشکیل می دهد. این گمان برای بیان این مطلب که جنگ بعضی را بردگان و دیگران را آزاد میسازد بسیار مناسب است، اما توضیح خدایان و انسان را بسیار مشکل می کند. ۲ دلیل آن هر چه باشد، این بیان چنان است که گویا به خدایان و انسان و امور مربوط به آنها محدود شده است. جدا از نصف دوم پاره، یاد کرد دوباره از زئوس هومر، «پدر خدایان و مردم»، نشان این است که کلمهی «همه» بر مذکر دلالت دارد. اما ممكن هم است كه هراكليتوس به جنگ در جنبهي وسيعتر آن فكر كند، به عنوان آفرينش تضاد و تنش بين طبقات متضاد در هر جا، كه خدایان ـ انسان و بردگان ـ آزاد فقط نمونه هایی از آن است. در هر صورت اصل عمومی بیان شده است در پارهی ۸۸: «شخص باید بداند که جنگ

<sup>1.</sup>Dichtung u. Philos. des frühen griechentums, 77.

کریک، ۲۴۶ و بعد را، ببینید. برای خواندن این فقرهی مختصر، ارجاع به ستایش آنهایی که در جنگ کشته شدهاند، حتی اگر هراکلیتوس به آن باور داشته باشد، به نظر می رسد اندکی دور رفتن است.

عمومی است، و عدالت ستیزه، و اینکه همه چیز از طریق ستیزه و ضرورت [به حاصل] می آیند.» به همراه این پاره باید فقرهای از ارسطو آورده شود (اخلاق یودموسی، ۱۲۳۵۵۲۵، دیلز ـ کرانتس، ۲۲۸۲۲) که می گوید: «و هراکلیتوس شاعری را سرزنش می کند که نوشته است «آیا ممکن است این سیتزه بین خدایان و انسان از بین رود» (زیرا هیچ آهنگی بدون زیر و بم وجود ندارد، هیچ مخلوقی بدون نر و ماده وجود ندارد، که اضدادند.» سیمپلیکیوس پس از آن بیت هومر را اضافه می کند، «زیرا او [هراکلیتوس] می گوید که در این صورت هر چیزی ناپدید خواهد شد.» (

هراکلیتوس با گفتن اینکه جنگ «همگانی» است آن را بی واسطه مرتبط می کند (و به احتمال زیاد به واقع یکسان می داند) با لوگوس. در عین حال او نقطه ی تلاقی نهان دیگری با هومر پیدا می کند، چرا که او نیز جنگ را «همگانی» نامیده است. بیت مومر می گوید که جنگ همه را یکسان بر زمین می زند: «آنکه کشته است، خود کشته خواهد شد.» جنگ محترم دارنده ی اشخاص نیست، بلکه بر همگان بی طرفانه می وزد. «همگانی»، چنانکه اکنون می دانیم، معنای عمیق تری برای هراکلیتوس دارد، و وی با اشاره به استفاده ی هومر از همان واژه تذکر می دهد که وی عمق آن را درنیافته است. جنگ همگانی است زیرا لوگوس که قانون همه ی شدن هاست (پاره ی است. جنگ همگانی است زیرا لوگوس که قانون همه ی شدن هاست (پاره ی است. جنگ همگانی است زیرا لوگوس که قانون همه ی شدن هاست (پاره ی است زیرا لوگوس که قانون همه ی شدن هاست به علاوه ی این است از این فرض برمی آید که هر چه هست در تغییر است به علاوه ی این

۱. هومر،ابلياد،هجدهم،۱۰۷.

در مورد روایتهای بعدی سرزنش هراکلیتوس، که ارجاع به زیر و بم و نر و ماده را حذف می کند، کریک، ۲۴۳، را ببینید.

<sup>3.11.</sup> XVIII, 309 ξυνός Ένυάλιος καί τε κτανέοντα κατέκτα. این فقره را آرخیلوخوس نسخه برداری کرده است (پارهی Diehl ۳۸). احتمالاً این یکی از دلایل سرزنش همزمان هومر و آرخیلوخوس در پارهی ۴۲ است مبنی بر اینکه آنها این سخنان را گفته اند و با وجود این نسبت به لوگوس حقیقی نادان مانده اند.

فرض که، همه ی تغییرها ستیزه است. اهم اکلیتوس احتمالاً با این سخن که عدل (یا راست) ستیزه است نشان می دهد که از تعلیم آناکسیمندر نیز آگاه است، که خاطر نشان کرده بود که (رک: جلد دوم فارسی، ص ۱۹ و بعد) جنگ اضداد مجموعه ای از اعمال ناعادلانه است. هراکلیتوس برعکس وی جواب متقابل می دهد که، جنگ اضداد بالاترین عدالت است. در این جا اشتباه یکی از اسلاف ضمناً تصحیح شده است.

به نظر می رسد هسته ی اصلی نزاع هراکلیتوس با متفکران دیگر عبارت است از شورش وی بر ضد ایده آل آنها از جهانی صلح آمیز و هماهنگ اینگونه جهان مخصوصاً ایده آل فیثاغورس است که هراکلیتوس بیش از یک بار از او با تندی خاصی سخن می گوید (مخصوصاً ص ۴۰ را ببینید). برای فیثاغورس بهترین حالت آن بود که کیفیات متضاد به وسیله ی قانون تناسب چنان با یکدیگر ترکیب شوند که تضادها خنثی شوند و فی المثل در موسیقی آهنگ دلپذیر، و در بدن سلامتی، و در جهان به مثابه یک کل کوسموس - نظم و زیبایی - را تولید کنند. فیثاغورس و پیروان او، این حالات صلح بین عناصری را که در جنگ بوده اند، از طریق تحمیل حد این حالات صلح بین عناصری را که در جنگ بوده اند، از طریق تحمیل حد اضداد آنها ـ یعنی ناسازگاری، بیماری، نزاع ـ شر بودند و خیر می نامیدند.

<sup>1.</sup> Vlastos, AJP, 1955, 357.

۲. افزودن کلمات καί τὸ χρεών در آخر پاره این احتمال را تقویت می کند،
 اگر (الف) این متن صحیح باشد و (ب) کلمات κατὰ τὸ χρεών در پارهی آناکسیمندر اصالتاً به وی متعلق باشد.

۳. بعضی اهل تبتع خواهند گفت که ما از آراء فیثاغورس کمتر از آن می دانیم که اینگونه جملات را بسازد. آنها ممکن است بپذیرند که این ایده ها فیثاغوری اند، اما بگویند ما نمی توانیم بدانیم آیا این ایده ها قبل از اواخر قرن پنجم رواج داشته اند یا نه. به هر حال، تا زمانی که مجبور شویم انتساب هرگونه ایده ی اصیل به فیثاغورس را انکار کنیم (که در این صورت توضیح شهرت وی اندکی مشکل خواهد شد) باید بپذیریم که تعلیم وی در این خط

هراکلیتوس همه ی این داوری های ارزشی را، که در نظر وی جبن و کم جرأتی است رد می کند. «ثبات و سکون؟ رها کنید بمیرند، به کجا تعلق دارند.» (آثتیوس، ۲، ۲۳، ۷، دیلز ـ کرانتس، ۲۲۸۶). او می گوید، سلامت و صلح و ثبات فی نفسه خیرتر از اضدادشان نیستند، و خیریت آنها فقط وقتی ظاهر می شود که در مقابل اضدادشان قرار گیرند. همزیستی آنچه فیثاغوریان حالات خیر و شر می نامند ضروری و حق است. «برای خدا همه چیز خیر و زیبا و عدل هستند.» درواقع تمام نظرگاه این است، و خیر و شر مفاهیمی تماماً نسبی اند. آب دریا برای ماهیان پاکیزه و خیر است، برای انسان ناپاک و سمی است.

فیثاغوریان چنان سخن می گویند که گویا اضداد از ترکیب شدن در یک هارمونی اکراه ندارند، بلکه وقتی در اختلاط krasis کامل، مانند تناسب موسیقیایی یا بدن سالم شرکت دارند ثبات می یابند، و به قول بعضی، خرسند می شوند. اما هراکلیتوس می گوید این بی معناست. چون اضدادند، باید در جهات متضاد کشیده شوند و همواره مقاومت کنند. گرم و سرد، تر و خشک همکاری ندارند، آنها به نحو متقابل ویرانگرند. ممکن است از ستیزه ی پاینده ی آنها هماهنگی گذرایی به حاصل آید، اما ناهماهنگی مانند بیماری نیز به همان اندازه خوب است. در هر دو مورد عوامل علی همانند. اگر ترکیب کاملاً متناسبی وجود داشته باشد، فقط از این جا ناشی می شود که اضداد ستیزه کننده به حالت تنش برابر یا تعادل قدرت ها رسیده اند که در آن هیچیک برتر نیست. ثبات و توقف کوشش، به معنای ضد

بوده است. توجیه تام انتساب این ایده ها به فیثاغورس (یا دست کم به نسل قدیم تر پیروان وی، که با هراکلیتوس معاصرند) البته در جلد سوم فارسی آمده است، جایی که هر خواننده می بایست آن را برای خود ارزیابی کند. در مورد نظری مخالف با نظر ارائه شده در این جا کریک، HCF, 218 f، را ببینید.

۱. «ثبات داشتن» (ἡρεμοῦν) در لیست فیثاغوریان در طرف «خیر» به همراه حد استن» (πρεμοῦν) و اردارد.

کوسموس است، زیرا چنین ثباتی نتیجه ی جدایی اضداد خواهد بود، اضدادی که اتحاد آنها در «سازگاری تنشهای متضاد» ـ محبوس شده در تقلای متقابل ـ جهان را چنانکه می شناسیم حفظ می کند.

## (ب) هر چیزی در حرکت و تغیر دایمی است

این آموزه که «هماهنگی ناشی از اضداد است» قبلاً به این نتیجه منتهی شد، نتیجهای که هراکلیتوس دوباره با توضیحی آشنا آن را مطرح می کند. مشهور ترین مشروب یا نوشابه در یونان از زمان هومر به بعد کوکون می کند. مشهور ترین مشروب یا نوشابه در یونان از زمان هومر به بعد کوکون می کند. مثه و در فنجان شراب درست می کردند. اینها البته در هم حل نمی شوند، از این رو می بایست مخلوط را تا لحظه ی خوردن، به هم می زدند.

هراکلیتوس می گوید، «kykeon ضایع می شود، اگر به هم زده نشود.» تفسیر کریک از این پاره را نمی توان اصلاح کرد: «پاره بسیار مهم تر از آن است که در نظر اول ظاهر می شود: این تنها نقل قول مستقیمی است که، هر چند فقط در تصور» (اما این شیوه ی هراکلیتوس در اظهار و اعلان اساسی ترین حقایق است)، «بر نتایج قطع عمل متقابل اضداد تأکید می کند.» این توضیح خود چندان که ممکن است در نظر آید بد نیست، زیرا می لا ملاوه بر استفاده های دیگر آن، در جشن های مذهبی در الئوسیس در یادبود اسطوره ای دیمتر همکن است و در اندوه وی چیزی غیر از خست و جوی پرسفونه ی گم شده و در اندوه وی چیزی غیر از خست و جوی پرسفونه ی گم شده و در اندوه وی چیزی غیر از

ا. یاره ی ۱۲۵ در مورد متن، کریک، ۲۵۵ و بعد، را ببینید.

آدیمتر ایزدبانوی زراعت و حاصلخیزی است، او دختری داشته است به نام کوره Core که ایزدبانوی روییدن گیاهان بود. در اسطورههای یونانی آمده است که روزی کوره داشت گل نرگس میچید که زمین باز شد و هادس، خدای زمین، بیرون آمد و او را به زیر زمین برد؛ کوره را در زیر زمین پرسفونه نامیدند \_م.}

کو کئون نمی نوشید. این امر کو کئون را در چشم هراکلیتوس اهمیت خاصی بخشید. ا

یکی از معروف ترین گفته های او این است: «شما نمی توانید دوبار در همان رودخانه گام گذارید.» کم پلوتارک (مسایل طبیعی، ۹۱۲۲) توضیحی اراثه می کند که ممکن است از آن خود هراکلیتوس باشد: «زیرا آبهای تازه در آن جریان دارند.» محققان در مورد مراجع ما درباره ی معنای این مَشَل، تا حدی توافق دارند. افلاطون (کراتولوس، ۴۰۲۸) می گوید که این سخن به طور کلی کنایه از «اشیاء موجود» است، و تعلیم آن این است «که هر چیزی در حرکت است و هیچ چیزی ساکن نیست.» افلاطون قبل از این بیان کرده است که این سخن از عقاید هراکلیتوس است (۴۰۱۵)، و در ته شهتتوس است که این سخن از عقاید هراکلیتوس است (۴۰۱۵)، و در ته شهتتوس جماعت» همه چیز «مانند نهرها» در حرکت هستند. آرسطو می گوید، جماعت» همه چیز «مانند نهرها» در حرکت هستند. آرسطو می گوید،

<sup>1.</sup> Hom. Hymn Dem. 210, Clem. Al. Protr. I, 16 St. Nilsson, Gesch. Gr. Rel. I, 622 f

در مورد هراکلیتوس و شعائر دینی رک: ص: ۵۵. یادداشت ۱ در بالا.

۲. پیوست، ۱۶۵ و بعد را ببینید. این سخن بیان آموزه سیلان است که در دوره های بعد مرکزیت یافته است، و در منابع قدیم فقط در سیمپلیکیوس (فیزیک، ۱۳۱۲/۱۱) آمده است، و بعید است که از گفته های هراکلیتوس باشد.

۳. افلاطون هومر را منشأ بعضی از نظریههای فلسفی می داند زیرا هومر از اکثانوس و تتیس، خدایان آب، به عنوان پدر و مادر همهی خدایان و همهی مخلوقات سخن می گوید (ایلیاد ، ۱۵، ۲۰۱؛ نگا: کراتولوس ، ۲۰۲۳، ته ته ته تتوس، ۱۵۲۴، ۱۸۰۵ - ۱۸۰۵). ارسطو از وی پیروی کرد (مابعدالطبیعه، آلفای بزرگ، ۹۸۳۵۳۰)، و نمی توان فرض کرد که در این اظهار نظر جدی بوده اند. افلاطون، چنانکه راس Ross در فقرهی مورد بحث مابعدالطبیعه خاطرنشان می کند، «با طعنه پیشنهاد می کند که هراکلیتوس و اسلاف وی فلسفه ی خود را از هومر و هسیود و ارفئوس گرفت»، و راس اضافه می کند که ارسطو پذیرفت که این پیشنهاد ارزش تاریخی چندانی ندارد. (این کتمان حقیقت است.) اما ماهیت و تکرار اشارات افلاطون به نظریه ی «سیلان» هراکلیتوس و است.) اما ماهیت و تکرار اشارات افلاطون به نظریه ی «سیلان» هراکلیتوس و

افلاطون وقتی مردی جوان بود، با کراتولوس و «نظریه های هراکلیتوسی مبنی بر سیلان دایمی اشیاء محسوس آشنا شد ا ؛ و تأمل در این نظریه ها او را به این نتیجه رهنمون شد که معرفت به دنیای محسوس ناممکن است. و از آن جا که نتوانست از امکان کل معرفت دست کشد، از این رو به طرح ویژه ی آموزه ی افلاطونی مُثُل متعالی پرداخت.

ارسطو پیش از یکبار این آموزه ی هراکلیتوسی سیلان اشیاء محسوس را ذکر کرده است (فی المثل، مابعد الطبیعه، ۳۵، ۲۲، ۳۵ ما ۱۰۶۳ ما برخی از ملاحظات او را این فرض اشتباه که سیستم هراکلیتوسی ذاتاً ملطی است، تباه کرده است، چنانکه خود در درباره ی آسمان، ۲۹۸ b ۲۹، می گوید:

آنها [یعنی: قدیم ترین فیلسوفان طبیعت] اعتقاد داشتند که هر چیزی

اتباع او ضامن صداقت افلاطون است. می توان پذیرفت که افلاطون دوست داشت آنها را به سبب این نظریه سرزنش کند (فی المثل، ته تتوس، ۱۷۹E، «آنان خود نیز در سیلان اند»؛ در ۱۸۱۸، خود فیلسوفان را دانا می نامد)، اما سرزنش و طعنه ی افلاطون اساسی دارد. بسیاری اوقات مدارکی از ارسطو داریم که وی سخنان هراکلیتوس را جدی گرفته است، و در واقع این سخنان تأثیر مرتب در فلسفه ی خود او داشته است.

۱. متافیزیک، ۹۸۷ مراکلیتوس را به غایت منطقی آن رساند با تصحیح این قول او دیدگاههای هراکلیتوس را به غایت منطقی آن رساند با تصحیح این قول او شما نمی توانید دو بار در همان رودخانه گام گذارید» به احتی یک بار هم نمی توان گام نهاد. در فاصله ی لحظه ای که پای شما با سطح آب تماس حاصل می کند و لحظه ای که پای شما به ته آب می رسد آب آن نقطه عوض شده است. کراتولوس یک بدعت گذار هراکلیتوسی است (چنانکه ارسطو آنها را مدعیان پیروی از هراکلیتوس می نامد) که با ایده های تغییر متوالی چنان دور رفت که سرانجام معتقد شد که حتی نمی توان از آن سخن گفت (زیرا ساختن جمله درباره ی هر چیزی مستلزم تصوری جعلی از ثبات آن است)، اما فقط می توان انگشت خود را تکان داد! هر چند حرکت و تغییر پیوسته ی اشیاء محسوس، عقیده ی هراکلیتوس بود ، آن تمام داستان نبود. درباره ی کراتولوس و موثق بودن گزارش ارسطو رک:

D. J. Allan in AJP, 1954, 271 - 84.

به طور کلی در حالتی از صیرورت و سیلان است، و هیچ چیز ثابت نیست، اما جوهری واحد وجود دارد که ثبات دارد، و تمام اشیاء از طریق شکل گیری های طبیعی از آن ناشی می شوند. به نظر می رسد که مقصود هراکلیتوس اهل افسوس و بسیاری دیگر از آنها همین باشد.

(هراکلیتوس تا چه اندازه باید گریه کند از اینکه خود را در میان اکثر مردم می بیند پس از آن همه تلاش که برای بریدن از آنها انجام داد!) ارسطو در فیزیک می گوید (۲۵۳ b ۹): «برخی تأکید دارند، این طور نیست که بعضی جیزها در حرکت باشند و بعضی نباشند، بلکه هر چیزی همواره در حرکت است، هر چند در ادراک ما درنمی آید.» در این جا آموزه را در دقیق ترین و خالص ترین شکل آن داریم، که باید (همراه با سیمپلیکیوس) آن را به هراکلیتوس، و ، چنانکه کریک می گوید (ص: ۳۷۶)، به ویژه به هراکلیتوس نسبت دهیم. ارسطو در کوشش برای توضیح مقصود آنها می گوید، این شبیه استدلالی است (که ارسطو خود آن را مغالطی می داند) دربارهی ساییده شدن سنگ به وسیلهی قطرات آب یا شکافتن آن به وسیلهی ریشههای گیاه. بر طبق این استدلال اگر ماه ها مراقبت کنیم درمی بابیم که قطره ها در سنگ گودی مرثی به وجود می آورند، از این جا برمی آید که هر قطره می بایست ترکی بسیار کوچک در آن پدید آورد که دیده نمی شود. این است توضیح مطلب از زبان ارسطو، که مشتمل است بر این شکایت او که این متفکران «نوع حرکتی را که دربارهی آن سخن می گویند تعیین نمی کنند»، و بر این که هراکلیتوس این توضیح را نیاورده است. با وجود این، به نظر میرسد این توضیح، چیزی است که در ذهن او بوده است، هر چند اگر بخواهیم دقیق تر سخن گوییم باید جریان مداوم نهر آب را تصور کنیم که همواره از روی سنگ روان است تا قطرات مجزای آب را. این را که سنگ هر لحظه تغییر می کند، نمی توانیم با چشمان خود ببینیم، اما این چیزی است که از گواهی چشمها برمی آید اگر «ذهنهایی را که زبان می فهمند» در کار آوریم. برای

تکمیل گواهی آنها به فاهمه (۷۵۰۵) نیاز داریم که اندکی از مردم آن را دارند، اما اگر حواس ما را به گمراهی می کشند پس فاهمه ضروری است، زیرا دید چشمان خود به خود فریبنده است (پارههای ۱۰۷، ۴۶، ۴۰، و رک: ۱۰۴). تغییر درک ناشدنی پیوسته استنتاجی طبیعی از مشاهده است. هراکلیتوس این تشبیه را به کار نبرده است، اما او به کمک تصور کمان و چنگ همین مطلب را گفته است. کمان کشیده شده، در چشم، ثابت ظاهر می شود، اما اگر زه رها شود، این فقط نتیجه ی چیزی خواهد بود که شخص، شخصی که ذهن سالم دارد، همواره می دانسته است: یعنی اینکه شرایط صحیح کمان همواره کشش پیوسته به جلو با نیرویی در جهات مخالف بوده است، که به همواره کشاو مقاومت سختی سنگ شباهت دارد. ا

۱. من واقعاً متأسفم از اینکه تفسیری را بپذیرم که به عقیده ی کریک «در واقع از حقیقت بسیار دور است» و «کاملاً برعکس چیزی است که هراکلیتوس در پاره ها می گوید» (صص: ۳۷۶ و بعد). او می گوید، «از مشاهده برمی آید این میز یا آن صخره هر لحظه در تغییر نیستند؛ چیزی در طبیعت وجود ندارد که ما را قانع کند که این اشیاء اینچنین متغیرند؛ هراکلیتوس از این ایده بیزار است. پاره هایی که کریک در حمایت از این نظر ذکر می کند عبارتند از ۱۰، ۵۵ پاره هایی که کریک در حمایت از این نظر ذکر می کند عبارتند از ۱۰ و ۲۰. پاره ۵۵ را باید در پرتو شرط مهم موجود در پاره ی ۱۰ خواند، و پارههای ۱۷ و ۲۷ به نظر می رسد که از تفسیر داده شده در این جا حمایت می کنند. کریک گمان می کند، همه ی بدفهمی از این تأکید افلاطون ناشی می شود که بر طبق عقیده ی هراکلیتوس «هر چیزی در هر لحظه دستخوش هرگونه حرکت عقیده ی هراکلیتوس «هر چیزی در هر لحظه دستخوش هرگونه حرکت است»، که به عقیده ی کریک به نحوی خطرناک تفسیری غلط است.

سخن گفتن از «هر حرکت» بی تردید تمایز مهمی است که هراکلیتوس آگاهانه قایل نشده است: ارسطو می گوید، متفکرانی مانند او نوع حرکتی را که در ذهن داشتند تعریف نکردند.

على رغم اين وضعيت ناچيز، من باز باور دارم كه افلاطون برحق است. به نظر مى رسد كه جاى آن است بگويم نه تنها باور دارم كه آموزه ى سيلان از آن هراكليتوس است، بلكه همچنين معتقدم اين آموزه در انديشهى وى موقعيت مركزى دارد: در يك كلام، افلاطون، چنانكه از دانش او مى توان انتظار داشت، نسبت به ذهن هراكليتوس بصيرتى دلپذير داشت، و حتى در مورد اين تأكيد

آموزه ی تغییر پیوسته ی اشیاء فیزیکی با یکسانی اضداد پیوستگی نزدیک دارد، چنانکه به ویژه از پاره ی ۸۸ (ص ۸۶، بالا) برمی آید. این بدان سبب است که تغییر دوری است، از الف به ب و بازگشت دوباره به الف، و در ذهن هراکلیتوس آنچه بتواند آشکارا به چیزی دیگر تبدیل شود و سپس به آنچه اول بود باز گردد باید همواره به طریقی مشابه آن عمل کند. وی از مفهوم مشترک یونانی که ملطیان از قبل بر آن اعتماد داشتند، یعنی از دوری بودن زمان، که بر مشاهده ی تغییرات فصلی مکرر در هر سال مبتنی است، بودن زمان، که بر مشاهده ی تغییرات فصلی مکرر در هر سال مبتنی است، نتایج جدیدی استناخ می کند. سرما بر گرما چیره می شود، چنانکه تابستان

هم جداً بيراهه نرفته است.

میدانم که این موضوع در نظر بیش از یک نفر از متخصصانی که حرمتشان را دارم واکنشی خواهد داشت. فی المثل اسنل می نویسد (,1926, 1926, 376 ترجمه از من است): «فقط اکنون روشن می شود که وقتی هراکلیتوس را آموزگار πάντα πεῖ می کنند، چگونه او آموزگار πάντα πεῖ می کنند، چگونه او را بد تفسیر کردهاند.» من فقط می توانم بگویم که این سخن اسنل برای من روشن نشده است. البته πάντα ρεῖ کل پیام او نیست، اما همان طور که امیدوارم نشان دهم، طرف دیگر سکه عبارت است از محدود کردن تغییر در اندازه ها، نه (دست کم در جهان محسوس) تجلیل از ثبات به بهای تغییر. «ایده ی غالب در هراکلیتوس عبارت است از سکون در تغییر، نه تغییر در ثبات ظاهری.» کریک نظرگاه راینهارت را اینچنین توضیح می دهد. اما آنچه هراکلیتوس در پاره ی ۸۲ می گوید این است که برای این جهان، تغییر ثبات است، چنانکه امیدوارم قبلاً نشان داده باشیم، چیزی متفاوت است.

خلاصه، من از افلاطون به بعد دریافتم که همه ی منابع، این آموزه را به هراکلیتوس نسبت می دهند که همه چیز در سیلان دایمی است. از آنهایی که در نظر اول این امر غیر محتمل را می گروند که افلاطون هراکلیتوس را عمد تأ بد تفسیر کرد و حتی مفسران یونانی بعدی، علی رغم داشتن کتاب هراکلیتوس یا دست کم داشتن مجموعه ای بزرگ از گفته های او را که ما نیز اکنون داریم، فروتنانه از افلاطون پیروی کردند، این انتظار می رود که از پاره های موجود هراکلیتوس شاهدی مسلم و قطعی بیاورند که نشان دهد نتیجه گیری آنها اجتناب ناپذیر بوده است. اما درواقع این پاره ها چیزی ارائه نمی کنند که با دیدگاه کلی قدیم معارض باشد.

جای خود را به زمستان می دهد، اما هیچ چیز بیش از این قطعی نیست که گرما دوباره در سال آینده باز خواهد گشت. آناکسیمندر از نزاع و «بی عدالتی» دوسویه ی اضداد سخن می گوید، که جبران اجتناب ناپذیر در پی آن می آید، و این مطلب در هراکلیتوس به صورت جدیدی مطرح می شود. ۱

سه فقره در منابع رواقی این بیان را به هراکلیتوس نسبت می دهد که هر یک از عناصر چهارگانه، که بعدها به این نام خوانده شدند، «زندگی و مرگ» یکدیگرند، یا مرگِ یکی زندگی دیگری است. مارکوس اورلیوس می گوید، یکدیگرند، یا مرگِ بخاک است که آب می شود، و مرگِ آب است که آثر می شود، و مرگ آثر است که آتش می شود، و به همین ترتیب، در ماکسیموس توری (صوری) Maximus of Tyre داریم: «زندگی خوا مرگِ آتش مرگِ خاک و زندگی هوا مرگِ آتش مرگِ آب است. همتفکران مرگِ آتش و زندگی آب مرگ هوا و زندگی خاک مرگِ آب است. همتفکران جدید این اظهارات را بر این اساس که در میان «عناصر »، آثر را نیز شامل اند، رد کرده اند، زیرا عموماً باور دارند که این کار را بار اول امپدکلس انجام داده است. آنها عدم حضور هوا در پاره های ۳۱ و ۳۶ را تأییدی بر بی دقتی رواقیان گرفته اند، هر چند گیگون به آنها پاسخ داده است. آما می توانیم،

۱. ارجاع خارج از سیاق کلام، به «فصولی که همه چیز را به وجود می آورند» ممکن است نشان دهنده ی این باشد که هراکلیتوس به وضوح منبع تصور عمومی را قبول داشته است (رک: پارهی ۱۰۰، که کریک، ۲۹۴ و بعد، درباره ی آن مفصل بحث کرده است).

<sup>2.</sup>Gigon, Unters. zu H. 99.

دیلز \_ کرانتس این سه فقره (که سومین آنها از بلوتارک است) را به عنوان پاره ی ۷۶ یک جا جمع آوردهاند. ذکر  $\alpha \acute{n}\rho$  آثر ازسوی رواقیان و پلوتارک را ZN, 850 f) محکوم کرده است، و هر چند نستله موافقت نکرده است Hermes, 1926, 361, f)، بسیاری از متفکران، از جمله اسنل (851, f)، بسیاری از متفکران، از جمله اسنل (۳۴۲ و بعد) از تسلر پیروی f) و کریک (بحث مفصل اورا ببینید، ص ۳۴۲ و بعد) از تسلر پیروی کردهاند، اما گیگون نه. این سه روایت واژههای متفاوت دارند، و هیچ راهی برای فهمیدن این وجود ندارد که آیا هیچکدام از آنها هراکلیتوس را با دقت

بدون شرکت ضروری در این تردید، این اظهارات مورد سوآل را از دیدگاه اجماع مؤثر آرا بر ضد مرجعیت آنها، کنار گذاریم، و به مجموعهی دیگری از فقرات بازگردیم که در آنها حلقهی تغییراتِ طبیعی توصیف شده است، به ویژه پارههای ۳۱ و ۳۶.

نمی توانیم نسبت به این پاره ها، بی واسطه رهیافت خوبی داشته باشیم. در این جا شخص مشکل تحویل «پیکان های خاردار» هراکلیتوس به وضیعت نثری پیوسته را به شدت حس می کند، نثری که ضرور تا با نکته های متوالی سر و کار دارد، نکته هایی که وقتی پیشرفت همزمان در چند جهت اراده شود هر کدام در یک زمان واقع می شوند. من قبلاً از مطالب سه گانه ای حرف زدم، که دومین آنها این بود که هر چیزی در تغییر دایمی است، در حالی که سومین آنها جهان را به مثابه آتش توصیف کرد. درواقع اینها جنبه های متفاوت حقیقت واحدند، اما جمع کردن آنها مستلزم سبک غیبگویانه ی دلفی یا سبک خود هراکلیتوس است. از این رو بهتر خواهد غیبگویانه ی دلفی یا سبک خود هراکلیتوس است. از این رو بهتر خواهد بود اکنون به معرفی مفهوم آتش جهانی بپردازیم، با اصطلاحاتی که قانون

کلمه به کلمه کامل بازسازی کرده است یا نه. احتمالاً نه، اما من فکر نمی کنم که ذکر  $\alpha \hat{n} \hat{p}$  ضرورتاً اشتباه باشد. هراکلیتوس نظریهی «عناصر» ندارد، خواه عناصر سه گانه، خواه عناصر چهارگانه، فقط آتش تقدم قطعی دارد، و ممکن است وی در توصیف تبدّلات آتش چنانکه از خاک یا آب یاد می کند از  $\alpha \hat{n} \hat{p}$  نیز یاد کند. توصیف او از تغییر بر مشاهده، و به ویژه بر پدیده ی تبخیر، مبتنی است که  $\alpha \hat{n} \hat{p}$  در آن به عنوان واسطه ای بین آتش و آب جایی طبیعی دارد. واژه ی  $\alpha \hat{n} \hat{p}$  لازم نیست، معنای «هوا» داشته باشد، و به واقع نیز ندارد. لوثب Loeb مترجم پلوتارک در فقره ی مربوط (De E, 392 c) این واژه را به بخار steam ترجمه کرده است.

این یادداشت نوشته می شد که آناکسیمندر کان Kahn درآمد، من با دفاع او درباره ی پاره در ص: ۱۵۲، یادداشت ۱، موافقم، آن جا که می نویسد: مراوه ی نیست، ملطی است، و کسنوفانس و آناکساگوراس و امپدکلس، این واژه را در معنای عادی به کار بردهاند، ه کل یادداشت فوق و متن مربوط به آن را ببینید.

تغيير بين اضداد بيشتر با آن اصطلاحات بيان شد.١

## (ج) جهان آتش همواره زنده

پارهی ۳۰ بیانیه ای است «با ابهت و استادانه و خطیر، که ریشه های خود را در نظمی قهرمانانه آشکار می کند... . سبک ماندگار آن احتمالاً نشان می دهد که هراکلیتوس به این بیانیه اهمیت خاصی قایل بوده است» (کریک، ۲۱۱). این پاره را می توان چنین ترجمه کرد:

این نظام جهانی [kosmos] را، که برای همگان همان است،  $^{7}$ ، همچیک از خدایان یا آدمیان نساخته است $^{7}$ ، بلکه همواره بوده و

1.Cf. Walzet, Eraclito, 71.

2.τον αὐτὸν ἀπάντων.

اصالت این کلمات را راینهارت و به تبع او کریک رد کرده است، اما ولاستوس (AJP, 1955, 345, n. 18) معتقد آست كه اين كلمات اصيلند. در مورد اصالت آنها رک: ζυνὸν ἀπάντων (برای همگان کافی است) در پارهی ۱۱۴. ولاستوس با توجه به این پارهی اخیر ἀπάντων (همگان) را مذکر می گیرد. کلمات واقعی عبارتند از «همان برای همگان»، که ضد عوالم رؤیایی است که اغلب مردم برای خود می سازند. گیگون (Unters. 55) عبارت را در معنای وسیع آن فهمیده است: این نظام «برای هر چیزی همان» (alle existierende Wesen) است، یعنی: برای هر آنچه در آن نظام درک می شود. کریک (۳۰۹) می پرسد، در این صورت τον αὐτόν (همان بودن) به چه معنا خواهد بود. من فکر میکنم این ترجمه بیانگر آن چیزی است که در ذهن هراکلیتوس است، و ترجمهای است که به طور مستقل در ذهن من آمده است. «نظام» مورد سوآل، چنانکه می دانیم، ترتیبی از اضداد و تنشهای متنازع است، یک «هماهنگی اضداد» که جهانی است (τὸν ἀντὸν ὁπάντων). تأکید بر جهانی بودن آن زاید نیست زیرا انسان متعارف این نظام را در تعداد اندکی از اشیاء درمی یابد و از اشیاء دیگر کاملاً ناآگاه است. چنین انسانی خود را از «همگانی» جدا می کند.

 هست و خواهد بود ا: آتشی همیشه زنده، که فروزان است در اندازه هایی، و خاموش است در اندازه هایی.

معنای کوسموس پیش از این بحث شده است. کوسموس عبارت است از «جهان طبیعی و نظام موجود در آن» (کریک، ۳۱۷). مفهوم نظم و ترتیب هنوز اساسی است، و این یکی از دلایلی است که براساس آنها به نظر می رسد این پاره بر ضد فرض رواقی قطعیت دارد، فرضی که از تئوفراستوس برآمده و در همهی شروح بعدی هراکلیتوس راه یافته است، فرضی که می گوید هراکلیتوس به فنای دوره ای جهان به وسیلهی حریقی عمومی باور داشته است. صورت بندی دیوگنس لاثر تیوس (نهم، ۸) را می توان به عنوان نمونه مطرح کرد: «کوسموس از آتش به حاصل می آید و دوباره در آتش مضمحل می شود در دوره های متناوب برای همیشه.» می توان استدلال کرد حریق متناوب و تکرار جهان، که هراکلیتوس سرانجام آن را «آتش» می نامد، با حریق متناوب و تکرار جهان نه از بین می رود و نه به وجود می آید، بلکه فقط در تجلیات خود تغییر می کند. درباره ی اینگونه کیهان شناسی است که راسطو نوشت (درباره ی آسمان، ۲۰۸۵ ۱۱): «دیدگاهی که می گوید جهان را ازلی متناوباً جمع می آید و مضمحل می شود، همان است که جهان را ازلی

۷۵ῦς (نوس همه را نظام بخشید). آنچه هراکلیتوس در اینجا منکر است، البته آفرینش از عدم ex nihilo نیست، زیرا این ایدهای است که کاملاً خارج از اندیشه ی یونانی است، بلکه فقط منکر آفرینش κόσμος (نظام جهانی) از بی نظمی مقدم است. بی تردید این انکار متوجه تقسیم جهان به آسمان و دریا و زمین است که با تقسیم (δασμός) آن بین خدایان عمده نمایانده می شود، و شاعران قدیم از آن سخن گفته اند (ایلیاد، پانزدهم، ۱۸۷ و بعد؛ هسیود، پیدایش خدایان، ۷۴، ۸۸۵). این آن چیزی است که توده ی مردم باور دارند زیرا بیش از این فهم ندارند که به ترانه سرایان عامیانه گوش دهند (پاره ی ۱۰۴).

۱. دلایل کریک (۳۱۰ و بعد) در آوردن دو نقطه (:) بعد از خواهد بود، قانع کننده به نظر می رسد.

می داند که فقط شکل آن تغییر می کند. این شبیه به آن است که به حاصل آمدن انسان از کودک و کودک از انسان را چنان لحاظ کنند که مشتمل بر حالت فساد و حالت کون باشد، با وجود این جوهر نخستین هرچه باشد، از آنجا که جوهر با کوسموس اشیاء جهان موجود یکسان گرفته شده است، غیرممکن است آن را «همواره زنده» نامید و در عین حال از حریق جهانی صخن گفت، حریقی که هر چه با آرخه کند قطعاً «این کوسموس» را ویران خواهد کرد.

هر چند این پرمش که آیا هراکلیتوس به اکیوروسیس ecpyrosis (تخریب جهان به وسیلهی آتش) ادواری باور داشته است یا نه، پرسشی مشکل است، و هرگز دربارهی آن توافق عام به دست نیامده است، دیدگاهی که در اینجا از پارهی ۳۰ برگرفته خواهد شد، قطعاً با اکیوروسیس سنجش ناپذیر است و باید به همهی گواهی های بعدی بی اعتنا شد، و برخی باره های مبهم که گمان می رود متضمن اکپوروسیس هستند، باید در پرتو پارهی ۳۰ تفسیر شوند. آن پارههای مبهم عبارتند از پارهی ۶۵، که می گوید هراکلیتوس آتش را «نیازمندی و سیری» می نامد، و ۶۶: «او می گوید، زیرا آتش خواهد آمد و همه چیز را داوری و محکوم خواهد کرد. ه همچنین در پارهی مشکل ۱۰ این عبارت وجود دارد «از همه چیز یکی و از یکی همه چیز». به نظر میرسد پارهی ۶۵ چیز بیشتری غیر از بیان دیگر یکسانی اضداد نباشد، مانند لیست یارهی ۶۷ آنجا که «خدا» (که ممکن است با اطمیان با آتش زنده یکسان گرفته شود) در بین جفت دیگر با سیری و گرسنگی یکسان تلقی می شود. درباره ی پاره ی ۶۶ راینهارت به دلایلی بد گمان است و آن را افزودهی هیپولیتوس (کریک، ۶۱-۳۵۹) می داند. زبان راینهارت در هر صورت استعاری است، و اگر هراکلیتوس آن را نوشته باشد، مقصود او فقط تأكيد بر تقدم آتش و بر اين حقيقت خواهد بود كه هر چیز زمانی باید آتش شود، و این نشان دهندهی ناخالصی های بیان های دیگر

موضوع خواهد بود. (افلاطون در کراتولوس ۱۳۱۳ از متفکری که نامش را نمی برد، و باید هراکلیتوس باشد، سخن می گوید که وی آتش را با عدل یکسان گرفته است.) به همین طریق ارسطو نیز وقتی نوشت (فیزیک، ۳ یکسان گرفته است.) که هراکلیتوس «گفت که هر چیز زمانی باید آتش شود»، نیازی نداشت که اکپوروسیس را در ذهن داشته باشد. ا

۱. سخن چرنیس (ACP, 29, n. 108) در خصوص موضوع گرفتن πῦρ ر محمول گرفتن απαντα چه درست باشد چه درست نبآشد به ارجاع به اکپوروسیس حاجت نیست، زیرا حتی بدون آن نیز هر چیزی، در جریان تغییر پیوسته که در جهان رخ می دهد، زمانی (نه الان)، آتش می شود. بسیار محتمل است که ارسطو دیدگاه ecpyrosis هراکلیتوس را پذیرفته باشد. رک: کریک، ۳۲۱ و بعد. این دیدگاه را قطعاً تئوفراستوس برگرفته است و رواقیان آن را چون دیدگاه خود پذیرفتهاند (کریک، ۳۱۸ و بعد). کریک در صص: ۳۳۵ و بعد، استدلالهای موافق و مخالف را تلخیص کرده است. خود وی معتقد است آن ناممكن است. زيرا مي نويسد، مُندُلفودر- Phronesis1958, 75 82، بیش از یک بار از وجود ecpyrosis در هراکلیتوس دفاع کرده است. یکی از فقرات گواه بر ضد أن همواره سوفيست ۲۴۲ افلاطون بوده است (ص: ۴۳۷، در بالا، و برنت، EGP، ۱۵۸ و بعد را ببینید). مندلفو می کوشد استدلال کند که حتی این فقره با ecpyrosis سازگار است، بر این اساس که آتش برای هراکلیتوس خود به خود وحدت اضداد است، بنابراین همگرایی و واگراییای که افلاطون بر آن تأکید کرده است درواقع حتی اگر آتش همهی چیزهای دیگر در حریقی واقعی در خود مستحیل کند باز ذکر کردنی است. این تفسیر، تفسیری هوشمندانه است، اما قانع کننده نیست. در چشم هراکلیتوس، دست کم بخشی از گواه بر تعارضات درونی آتش عبارت بود از نگهداری دایمی تعادل (μέτρα) در تغییرات آن، که به وسیلهی آن مستحیل شدن در درون آتش در بخشی از جهان با تبدیل شدن آن به بخار و آب در بخشی دیگر بی اثر می شد. انهدام این تعادل با وحدت اضداد در آتش ناسازگار بود، و از این رو برای هراکلیتوس تصور ناکردنی خواهد بود. (کریک در 6-73 Phronesis, 1959, 73 به مندلفو پاسخ داده است.) کان اخیراً استدلان کرده است که (Anaximander, 225 f) هراکلیتوس برای این جهان آغاز و انجام زمانی قایل است. او قانع شده است که ازلیّت نظام جهانی کاملاً اختراع ارسطویی است، عقیدهای که حفظ آن مشکل است.

به علاوه، تئوفراستوس و نویسندگان پیرو وی اگر میتوانستند اظهارات تأیید کنندهای از خود هراکلیتوس نقل می کردند؛ اما آنچه آنها نقل می کنند به نظر می رسد که بیشتر دیدگاه آنها را تضعیف می کند. فی المثل در سیمپلیکیوس این را می بابیم ۱:

هیپاسوس اهل متاپنتوم و هراکلیتوس اهل افسوس نیز معتقد بودند که جوهر جهان واحد است، متحرک است، و متناهی است؛ اما آتش را آزخه گرفتند، و اشیاء جهان را حاصل غلیظ و رقیق شدن آن دانستند و گفتند که این اشیاء دوباره در آن منحل می شوند، براساس این فرض که آتش تنها فوریس physis (طبیعت) اساس است؛ زیرا هراکلیتوس

<sup>1.</sup> Phys. 23. 33-24.4, quoted Dox. 475 f. as from Theophr. Phys. opinions.

## می گوید که همهی اشیاء تبدلات آتش اند. ه

این بیان را که همه ی اشیاء تبدلات (یا تبدل یافته ی) آتش اند، منابع دیگر نیز از هراکلیتوس نقل کرده اند (پارهی ۹۰ را که در ص: ۱۱۳ در زیر بحث شده است ببینید)، و امروزه استناد کردن به آنها برای حمایت از این نظرگاه که هراکلیتوس به انهدام متناوب و زایش دوباره ی جهان معتقد بوده است سخت خواهد بود.

براساس زمینه های کلی بعید است کسی که جهان شناسیی در خط ملطیان ابداع می کند حدی مانند آتش را آرخدانتخاب کند. آرخدی ملطیان همواره امری بینابین دوضد است، بر اساس این فرضِ آنها که، آرخه هر دو عضوِ جفتِ اضداد را مشتمل است و می پوشاند، اعضایی که بنابراین می توانند از پس هم از آن اصل ظاهر شوند و در جهات متضاد گسترش یابند. آب و هوا اینگونه بودند، و نویسندگان بعدی آبایرون آناکسیمندر را «چیزی که رقیق تر از آب و غلیظ تر از هواست» توصیف کردهاند. آناکسیمندر درباره ی آبایرون خواه اینگونه اندیشیده باشد یا نه، (و به نظر می رسد که این کار عینیت بخشیدن ساده لوحانه به چیزی است که درواقع می مفهوم بسیار ظریفی است)، باید صحیح باشد که وی حالت درونی اشیاء را امری خنثی و بنابراین میانجی تلقی کرده است: به نظر می رسد وی بهتر از هر کس دیگر دریافته است که آبایرون نمی تواند درواقع کیفیت هیچیک از اضداد را داشته باشد.

از سوی دیگر خود آتش ضد و حدی است که اضداد را در خود ندارد، و حتی اگر منحصراً در شکل آتش فیزیکی باشد، نمی تواند به دو ضد تقسیم

<sup>1.</sup>E. G. Alexander, in Metaph. 60. 8 Hayduck: τὴν Αναξιμάνδρον δόξαν, ὀς άρχὴν ἐθετο τὴν μεταξύ φύσιν ἀέρος τε καί πνρὸς ἡ ἀέρος τε καί ὑδατος λέγεται γάρ ἀμφοτέρως

شود. در اینجا حدسهای ما را دربارهی آنچه هراکلیتوس می توانست بیاندیشد یا درباره آنچه نمی توانست بیاندیشد اظهارات خود وی درباره ی همزیستی اجتناب ناپذیر اضداد تقویت می کند. ۱

برخی، از جمله تسلر، اکپوروسیس را با ایده ی سال بزرگ، که قدیم تر در ارتباط با فیثاغوریان مطرح شده بود، مربوط دانسته اند. سال بزرگ را بیش از یک منبع به هراکلیتوس نسبت داده اند، و گفته اند که خود وی مدت آن را ۱۰۸۰۰ سال تخمین زده است. کنسورینوس، همراه با دیگران، علاوه بر به دست دادن این تخمین درباره ی سال بزرگ، آن را چنین تعریف می کند، که سال بزرگ زمانی است که طی آن خورشید و ماه و سیارات دیگر به موقعیتی باز می گردند که در زمان معین قبلی در آن بودند. وی سپس در شرح خود، اکپوروسیس رواقی را معرفی می کند و می گوید که جهان در تابستان سال بزرگ می سوزد، و در زمستان به وسیله ی سیل منهدم می گردد. دو در زمستان به وسیله ی سیل منهدم می گردد. دو این بودند. این می گردد. دو در زمستان به وسیله ی سیل منهدم می گردد. دو در زمستان به وسیله ی سیل منهدم

اضداد «بودن» آتش این دیدگاه را بی اعتبار نمی کند، چنانکه در ص: ۴۵۶ یادداشت ۱، بر ضد مندلفو استدلال کردم. آتش جهانی، که با الوهیت یکسان گرفته شده است، روز و شب، تابستان و زمستان، و غیره است، دقیقاً به این دلیل که در این شکلهای متقابل ظاهر می شود، «در اندازه هایی فروزان است و در اندازه هایی خاموش.» یکسان گرفتن آن فقط با آنش فیزیکی ناممکن است.

2.Censorinus, *De Die Nat.* XVIII, II and Act. II, 32, 3 (و بعدها دیلز آن را تصحیح کرده است، DK, 22 A 13).

3.cum ad idem signum ubi quondom simul fuerunt una referuntur.

حتی اگر کنسورینوس در مثالهای خود اشتباه کرده باشد، به طور کلی شاهد واقعی برای جدا ساختن سال بزرگ هراکلیتوس از اکثریت به وسیلهی دادن مرجع انسانی به جای مرجع کیهانی وجود ندارد. رک: کریک، ۳۰۰ و بعد و ولاستوس، ۳۱۱،۱۹۵۵، ۸۱۲.

٤. ارتباط سیل با زمستان سال بزرگ در ارسطو نیز مطرح شده است: کاثنات جو، ۳۵۲۵۲۸ و بعد.

احتمالاً این کفایت می کند که خود هراکلیتوس دوره ی نجومی را با دوره ی تجدید جهان ارتباط داده است، چنانکه فیثاغوریان با تصوّر نگران کننده ی خود درباره ی تکرار دقیق تاریخ انجام دادند. اگر چنین باشد، چنانکه ولاستوس گفته است، هراکلیتوس به احتمال زیاد «برای هر جزء آتش که «پایین» می آید زمان لازم برای بازگشتن به سرچشمه ی خود را در ذهن داشته است، یا، اگر از طرف دیگر نگاه کنیم، فاصله ای را در ذهن داشته است که پس از آن هر جزء آب و خاک موجود در هر لحظه جانشین خواهند شد. ه البته درچنین چرخه ای هر آنی را که شخص انتخاب کند می توان آغاز و انجام تصور کرد، ویژگی ای که با ویژگی ستاره شناختی ای که به آن بسته است هم سنگ است.

با بازگشت به پارهی ۳۰ ابتدا به این پی می بریم که آتش که جهانی است، فقط پاینده نیست، بلکه همواره زنده است، چیزی که ما را مهیا می کند تا آن را با پسوخه، یعنی اصل زندگی، یکسان بگیریم. بند اخیر پاره نشان می دهد

۱. AJP, 1955, 311 بین پیشنهاد، صورت تغییر یافته ی پیشنهادی قدیمی است که، مثلاً، برنت مطرح کرده است. من به طور کلی شرح ولاستوس درباره ی سال بزرگ در هراکلیتوس و منشاء تفسیر و سنجش عدد بسیار رضایت بخش می دانم و خواننده برای جزیبات بیشتر و سنجش عدد بسیار رضایت بخش می دانم و خواننده برای جزیبات بیشتر و سنجش عدد تجدید جهان با دوره ی متعارف آفرینش و تخریب جهان چیزی است که به اشتباه ارسطو انجامید. وی، با نقل تنها کلمات نسبت داده شده به تئوفراستوس در این موضوع از سیمپلیکیوس، تردید دارد که تئوفراستوس نیز در اشتباه بوده باشد. Χράνον τίκξιν τινὰ καὶ این به واقع می تواند بیان چیزی باشد که ما عقیده ی واقعی هراکلیتوس می دانیم اما می تواند بیان چیزی باشد که ما عقیده ی واقعی هراکلیتوس می دانیم اما تئوفراستوس در اشتباه ارسطو سهیم نبود (B. McDiarmid نیز گفته است که تئوفراستوس در اشتباه ارسطو سهیم نبود (R. 28, pp. 137 f

که چگونه اظهارات بارادکسیکال هراکلیتوس از مشکل بودن ایدههایی ناشی می شود که وی درصدد بیان کردن آنهاست. آتش در اصطلاح متعارف زمانی که فروزان است وجود دارد: آن را خاموش کن، دیگر وجود ندارد. اما مقصود هراکلیتوس از این واژه، آتش در معنای مقبول متعارف نیست: پارادکس لفظی به ما می گوید که هراکلیتوس با آتش دایمی دانستن جهان مانند درخت شعلهور موسى، از ما نمىخواهد كه پارادكسى واقعى، يا تناقض صریح بین معانی خود را بپذیریم. آتش همواره زندهی جهان در اندازه هابی فروزان می شود و در اندازه هایی خاموش می گردد. من با کریک در مقابل گیگون موافقم (در ذکر فقط دو مورد اخیر از طرفداری ها در مباحثه ای طولانی) که معنای عمومی پاره کاملاً بر ضد فهم زمانی اندازه ها به عنوان دورههای متوالی مؤثر در کل جهان است. هراکلیتوس کیهان را در حالت فعلی توصیف می کند، که در دو طریقی استمرار دارد که ما پیش از این به عنوان جنبه های یکسانی اضداد معرفی کردیم. اول، در بخشهای مختالف جهان، آتش متناوباً فروزان (که در معنای عمومی، آتش یا بخار داغ می گردد) و خاموش است (صورت آب یا خاک به خود می گیرد)، و همه در درون اندازه های ثابت یا حدودی است که تعادل ضروری اضداد را برای حفظ نظام کلی کیهانی فراهم می آورند. دوم، طریق هوشمندانه ای که گفتیم بیان آن برای هراکلیتوس مشکل است، طریقی که سهم خاص اوست در نظریهی جهان شناختی: به وسیلهی عمل متقابل و همزمان نیروهای متضاد و متمایل در جهات متضاد، همان طور که در کمان و چنگ، یا در درنج دردآفرین و شفابخش» چاقوی جراحی جریان دارد.

## تبیین نهایی نظریهی تغییر: آتش و نَفْس

اکنون باید سرانجام با توصیف هراکلیتوس از فرآیند تغییر گلاویز شویم.
این توصیف از نظرگاه تئوفراستوس با شمای ملطیان هم تراز است.
تئوفراستوس این جمله را «همه ی اشیاء تغییرات آتشاند» به این معنا می گیرد که آتش آزخه یا عنصر است (۵۲۵(۵۷) [استویخئون: عنصر]؛ من از روایت دیوگنس لائرتیوس، نهم، ۸ پیروی می کنم)، و جوهرهای دیگر از آن شکل می گیرند، چنانکه در آناکسیمنس، به وسیله ی غلیظ شدن و رقیق شدن. چون وی بلافاصله می افزاید: «اما او هیچ چیز را به روشنی توضیح شدن. چون وی بلافاصله می توانیم خود را در جدا شدن از تفسیر او راضی کنیم.

دیوگنس لائریتوس بعضی از اصطلاحات هراکلیتوس را دوباره تولید می کند، و ما از او یاد می گیریم که «راه بالا و پایین»، که هیپولیتوس به ما می گوید «یکی و همان است»، نامی است که هراکلیتوس به فرایند تغییر داده

است. اوقتی این دو منبع درباره ی بالا و پایین را در کنار هم بگذاریم درمی یابیم که در این کلمات افلاطون منعکس شده اند: «هر چیزی همواره به بالا و به پایین در سیلان است.» در پرتو پاره های دیگر (مخصوصاً ۵۱)، و گواهی بیشتر افلاطون درباره ی «موزهای جدی» در سونیست ۲۲۲ D روگسستن از هم، پیوستن به هم است»)، پاره ی اخیر می بایست چنین معنا دهد ـ نه چنانکه بعضی از اذهان ملال آور یا عقلانی بعدی یونان می اندیشند، که بعضی چیزها در مسیر رو به بالا هستند در حالی که بعضی دیگر در مسیر رو به پایین اند، اما همه ی چیزها در حرگتند چه آنها که رو به بالایند و چه آنها که رو به بالایند و چه آنها که رو به پایین اند.

شگفت آور نیست که ارسطو هراکلیتوس رابه زیر پا گذاشتن قانون تناقض متهم میکند؛ یا می گوید (چون در ذهن منطقی ارسطو چنین چیزی ناممکن می نمود) بعضی فرض میکنند هراکلیتوس چنین کرده است. «برای هر کسی این فرض ناممکن است که امر واحد هم موجود باشد هم نباشد، چنانکه بعضی فکر میکنند هراکلیتوس چنین گفته است»

<sup>1.</sup>καλεῖσθαι ... τὴν μεταβολὴν όδόν ανω κατω.

من برخلاف کریک دلیل خوبی برای رد این بیان نمی بینم، هر چند خود وی می نویسد (ص: ۳۲۸) «درست است که اطلاق فیزیکی این واژه ها نامناسب نخواهد بود.»

فیلوس A ۴۳۸ (افلاطون نام هراکلیتوس را نبرده است، اما نسبت دادن به کسی جز هراکلیتوس یا پیرو راستین او ناممکن است). کریک در بحث خود درباره ی این جمله می گوید که محتوای آن به تغییرات بخت اشارت دارد، اما این عقیده درست نیست: ارجاع کاملاً عمومی است. پیش از این آورده ام که افلاطون درباره ی هراکلیتوس چه می گوید. سالم ترین نظر این است که از ارسطو به بعد هراکلیتوس را متفکری معمولی معرفی می کنند، در حالی که ملاحظات افلاطون، هر چند غیر عمدی اند، به سوی اصالت او راهنمایی می کنند؛ و این که هراکلیتوس اصیل بود و با هر پاره ای از او مواجه شویم خیره در ما می نگرد.

راه بالا و پایین عبارت است از دگرگونی شکلهای متنوع ماده به يكديگر، و احتمالاً اشياء از آميزش آنها ساخته شدهاند. هراكليتوس البته کلمهی «عنصر» (στοιχεῖον) آتش را به کار نبرده است، اما شیوه ی بیان وی از تقدم آن را دیوگنس، و کامل تر از آن پلوتارک نقل کردهاند (پارهی ۹۰): «همهی اشیاء تبدلات آتش اند و آتش تبدلات همهی اشیاء، چنانکه کالاها برای طلا و طلا برای کالاها. هم اکلیتوس می تواند عقیده ی خود را با تشبیه بیان کند، که در این صورت این بیان تا حدی غیر دقیق می گردد، اما اگر او می خواست آتش را به سادگی، به عنوان جوهر اساسی ای توصیف کند که به هنگام خاک یا آب شدن، شکل یا جلوهی آن تغییر می کند باید تشبیه دیگری به کار می بست. (فی المثل، آسان می توانست بگوید «جنانکه طلا به صورت سکه ها، گردن بندها یا فنجان ها درمی آید.») در نوشته های بازرگانی آنچه اهمیت دارد برابری ارزش است: با مقدار معینی طلا مقدار معینی کالا خریداری می شود. در این نکته تردید نیست که وی احتمالاً، چنانکه کریک می گوید، ویژگی واحد همگن بودن طلا (آتش) را در نظر داشته است که در مقابل انواع بسیار کالاها (چیزهای فیزیکی) قرار دارد و مى تواند به آنها تبديل شود.

لازم نیست انتظار داشته باشیم که اندیشه هراکلیتوس بنابر شاخصهای ما کاملاً منطقی یا خود سازگار باشد. این انتظار با توجه به آنچهاز او می دانیم شگفت انگیز خواهد بود. به نظر می رسد وی می گوید که هر چند در جهان چُنانکه او آن را می بیند آتش تقدم معینی دارد، و بر پایه ی زندگی الهی و جاویدان خود استوار است، با این حال جوهر ثابتی نیست

۱. شاید ارسطو پارهی ۴۹ a را در ذهن داشته است: «ما در همان رودخانه گام می گذاریم و گام نمی گذاریم، ما هستیم و نیستیم»، درباره ی این پاره پیوست ص ۱۶۵ و بعد را ببینید.

۲. دربارهی این پاره، کریک، ۸-۳۴۵، را ببینید.

که، در صورت بندی بعدی ارسطو، اساساً همان باقی می ماند هر چند در تبدلات خود تغییر می کند. چنین فوزیس ثابتی با قانون سیلان متناقض است و ثبات و سکون را در جهانی تولید می کند که به عقیده ی هراکلیتوس باید از آن اخراج شود. جهان قانونی دارد، اما این قانون، قانون ثبات نیست، فقط قانون تغییر، یا نزدیک به عبارت پردازی تصویری خود وی، قانون جنگ حاکم حنگل است، زیرا هر چیزی «از طریق ستیزه» در هستی می آید و جنگ حاکم همه چیز است.

آتش مخصوصاً برای تجسم این قانونِ کاملاً شایسته است. شعله ممکن است ثابت و بی تغییر ظاهر شود، چنانکه در چراغ چنین است، اما شعله از طریق سوزاندن سوخت و گرما و گاهی دود پس دادن خود را بیوقفه نو می کند. جمله ی رودخانه همین حقیقت را بیان می کند، ثبات ظاهری یا صوری با تغییر بی وقفه ی ماده همراه است. ا

هراکلیتوس همچنین تصور خود از تغییر را با این گفته بیان می کند که هر شکلی از ماده ظاهر خود را از مرگ شکل دیگر به دست می آورد (نتیجهی طبیعی قاعده ی جنگ). ما این بیان را در آشکال گوناگون پاره ی مشکوک ۷۶ می یابیم، که در پاره ی ۳۶، با جانشین شدن «نفسها» به جای «آتش» مورد انتظار تکرار شده است. هیچیک از ملطیان از اینگونه مرگ عناصر سخن نگفته است، هر چند آنها طبیعت جاودان آزخه را با اشیاء گذرایی مقابل می نشانند که از تغییرات آن شکل می گیرند. هراکلیتوس در

۱. جالب است که ارسنطو، در آنچه هراکلیتوس را به یاد می آورد، جریان آب یا سیلان شعله را با هم در درون محدودیتهای همان شکل مقدار، همواره در تغییر می داند: «آیا دریا همواره عدداً یکی می ماند و از همان اجزاء تشکیل می شود، یا صورت آن یکی است، اما اجزای آن در تغییر مداومند مانند هوا و آب تازه و آتش؟ همه ی اینها در حالت پیوسته ی تغییرند، اما شکل مقدار آنها همواره ثابت است، درست همان طور که در مورد آب جاری یا شعله ی فروزان جنین است، درست همان طور که در مورد آب جاری یا شعله ی فروزان

جست و جوی چیزی متفاوت بود، هر چند آوردن «جست و جو» در این جا از نیاز جدید به توجیه معقول و خردمندانه پرده برمی دارد. او در نظر خودش کسی بود که حقیقت الهی را کشف کرده بود، و بنابراین اعلان آن وظیفه ی الهی او بود. او دید جدی ارسطو درباره ی قانون تناقض را نداشت، و پارادکس های خود را با مسرّت بر زبان آورد.

می دانیم که آتش زنده و معقول است، و در نتیجه در طول چرخدی تغییر بین عناصر فیزیکی و روانی یکسان وجود دارد. روح وقتی گرم و خشک است در زنده ترین و عقلانی ترین حالت خود قرار دارد. تجاوز رطوبت، شعلهی زندگی را تیره می کند، و این دو رشته ی عناصر فیزیکی و زندگی در پاره ۳۶ به هم تاب خورده اند. ارسطو (در اصلاح تصور غلط خود از آرخه) وقتی می گوید که برای هراکلیتوس نه تنها آتش، بلکه پسوخه (نفس) آرخه بود، و پسوخه را به عنوان بخار توصیف می کند، درست نظریهی فیزیکی هراکلیتوس بخار در شروح بعدی نظریهی فیزیکی هراکلیتوس برجسته است، فی المثل، پاره ی ۱۲ (ص: ۴۳۴ در بالا): «نفسها از اشیاء مرطوب بخار می شوند.» به قول دیوگنس، هراکلیتوس «تقریباً همه چیز را به تبخیر دریا تحویل می دهد»، و وی هراکلیتوس معتقد است هر می گوید که این راه به بالاست. تورشید، که هراکلیتوس معتقد است هر شب خاموش می شود و روز بعد از نو تکرار می گردد (پاره ی ۶)، و همچنین شب خاموش می شود و روز بعد از نو تکرار می گردد (پاره ی ۶)، و همچنین شب خاموش می شود و روز بعد از نو تکرار می گردد (پاره ی ۶)، و همچنین شب خاموش می شود و روز بعد از نو تکرار می گردد (پاره ی ۶)، و همچنین

۱. اینکه آیا هراکلیتوس واژهی  $\dot{\alpha}$ ναθυμίασις را به کار برده است یا نه، مشکوک است. رک: Burnet, EGP, 151, n. 2 and Krik, 274. کریک گمان می کند  $\dot{\alpha}$ ته واژه ی بسیار محتملی برای اوست.

دیوگنس با ارجاع به نظریهای (که ارسطو شرح داده است) دو نوع تبخیر مطرح می کند، یکی تبخیر روشن از دریا و دیگری تبخیر تاریک از زمین. کریک پیشنهاد می کند (۲۷۲ و بعد) که نظریه ی هراکلیتوس فقط از یک گونه تبخیر (از دریا) سخن می گوید، و ارسطو مسئول بسط آن به الگوی دو \_ تبخیر است. Deichgräber (Philol. 193, 819, 24 f).)
 مراکلیتوس حمایت می کند.

ستارگان، متشکل از بخارهای روشن دریا هستند، که در بعضی «کاسهها» یا گودالهای موجود در آسمان جمع می شوند و در آنجا به شعله تبدیل می گردند (دیوگنس لاثرتیوس، نهم، ۹). اگر این گزارش را بپذیریم، ایده ای از فرایند ذکر شده ی «مرگ و زایش» عناصر درپاره ی ۳۶ به دست می دهد که به نظر می رسد (چنانکه در آناکسیمنس، و شاید نه به طور مستقل) بر توسعه ی تئوریک فرایند مشاهده شده ی تبخیر مبتنی است. از یک سو بخارهای مربوط به وسیله ی گرمای پیرامون جهان به بالا کشیده می شوند و خشک و نورانی می شوند و اجرام آسمانی را نو می کنند. از سوی دیگر، نفس خشر از رطوبت برمی خیزد، و به وسیله ی تبخیر عناصر مرطوب به همان طریق تغذیه می شود.

پاره ی ۳۶ طبیعت ثنوی راه ، یعنی راه بالا و راه پایین ، را نشان داد. این امر مستلزم این است که مرگ هیچ چیز ، هر چند مستلزم از دست دادن کامل ویژگی های خود به عنوان آن چیز است ـ آتش می میرد و تر یا بخار می شود ، روح می میرد و آب می شود ـ انهدام کامل نیست. هیچ چیز ثبات ندارد ، حتی مرگ. هر چیزی باید به حرکت خود به بالا و به پایین ادامه دهد. فیلون در شرح پاره ی ۳۶ بر حق است که: «آنچه او مرگ می نامد انهدام مطلق نیست ، بلکه به عنصر دیگر تبدیل شدن است. »

می توان این را به صورت چرخهی شدن فهمید که در آن آتش به بخار تبدیل می شود، سپس به آب، سپس به خاک، سپس از طریق معکوس همان

ولاستوس (366, 1955, 366) گمان می کند که انتخاب هراکلیتوس کلمه ی « Δθάνατον (بی مرگ) را در پاره ی ۳۰ از این عقیده ی او ناشی می شود که « شرط زندگی همواره پاینده ، بی مرگی نیست بلکه زندگی به نحو پایان ناپذیر با مرگ تکرار می شود در فرایندی که در آن جوان و پیر «همان» هستند (88)». اگر چنین باشد ، نشان می دهد که بیان کردن مفهوم جدید با کلمه بسیار سخت است.

۲. ص: ۱۴۶، یادداشت ۱ در پایین.

حالات به آتش؛ و نفس نیز جریان مشابهی از تغییرات را دنبال می کند که در خواب و مرگ هویداست. دیدگاه آناکسیمنس به این دیدگاه بی شباهت نبود. اما هراکلیتوس آشکارا چیزی بیشتر و سخت تر می گوید. او قانون تناقض را نادیده می گیرد، و تأکید می کند که اضداد یکسانند. راه به بالا و راه به پایین یکی و همان است، هر چیزی به طور همزمان رو به بالا و رو به پایین در جریان است. به این دلیل است که (پارهی ۳۲) «یک چیز خردمندانه» یعنی لوگوس که همچنین آتش است، «است که باید خواسته و ناخواسته یعنی لوگوس که همچنین آتش است، «است که باید خواسته و ناخواسته است و هم به معنای زئوس، یعنی خدای برتر است و هم به معنای زندگی؛ زیرا زندگی و مرگ، هادس خدای مرگ و دیونوسوس خدای زندگی، یکی و همانند (پارهی ۱۵). جملهی مهم دیگر دیونوسوس خدای زندگی، یکی و همانند (پارهی ۱۵). جملهی مهم دیگر درباره ی قانون تغییر، یعنی بخشی از پارهی ۳۱، ممکن است در اینجا کمک کند: «دگرگونی های آتش این هایند: اول دریا، و از دریا نیمی خاک و نیمی شعله و ۲۰، دریا هرگز دقیقاً آب نیست، به واقع چنین چیزی به عنوان نیمی شعله و ۲۰ سال می و ۱۰ سال مین جیزی به عنوان نیمی شعله و ۱۰ سال می و ۱۰ س

۱. نیمی خاک و نیمی πρηστήρ (پُرستر). درباره ی این کلمه زیاد بحث کردهاند. رن را (Q. N. II, 56 igneus turbo, Hdt. VII, 42 م آن را «تندبادی به همراه فوارهی آب آتشین» می نامد (۱۲۹, ۱۲۹۶). کریک این نظر را «بی معنا» می داند و تر دید می کند که آیا هراکلیتوس پدیدهای غیر معمولی را برای معنای متعارف تغییر بین آب و آتش، یا حتی برای سمبل اینگونه تغییر، انتخاب می کند؟ کریک آن واژه را به آسانی مترادف آتش می داند، مانند κεραυνός (آذرخش) در پارهی ۶۴. از سوی دیگر به نظر می رسد که هراکلیتوس به πρηστῆρες (شعلهورها) علاقه داشته است، و فکر می کرد که آنها در کنار پدیده هایی مانند تندر و صاعقه برای تبیین («اشتعال و اطفاء ابرها») شایستهاند (آنتیوس، سوم، ۳، ۹، دیلز ـ کرانتس ۱۴ A). به علاوه بسیار محتمل است کسی عقاید خود را با پدیدهای نادر بیان کند و آن را مهم بداند اگر آن پدیده از دیدگاه های او حمایت کند؛ و، چنانکه دیلز نیز معتقد است، فوارهی آب همراه با صاعقه برای اثبات بَصَری حلقهی پیوند بین آب و آتش در فرایند تغییر متقابل، پدیدهای ایدهآل است (Diels, Ilerakleitos 24, quot. Reinhardt, Parm. 178, n. 1). در هر صورت مقصود هراکلیتوس این است که نیمی از دریا به آتش تبدیل می شود.

آب وجود ندارد. زیرا این امر سکون (stasis) به وجود خواهد آورد و قانون سیلان و ستیزه را نقض خواهد کرد. آب در مسیر به بالا و به پایین، صرفا حالتی گذراست، و هراکلیتوس با گفتن این که دریا نیمی خاک و نیمی جوهر شعله ور است، گویا به همان روش دلفی خود به ما می گوید، که دریا در زمان واحد به بالا و به پایین منتقل می شود، ۱۱ هم جدا می شود و درهم می آمیزد.»

در پرتو این تفسیر، می توان فرض کرد که یارهی ۶۲ به تغییر شکل دایمی اشاره دارد، تغییر شکل اجرام فیزیکی و نفس به یکدیگر و در همان فرآیند. این باره به آشکال گوناگون نقل شده است، اما در توافق با کریک (ص: ۲۴۴) می پذیریم که روایت هیپولیتوس از همه دقیق تر است، بنابراین روایت «نامیرندگانِ میرندگان، میرندگانِ نامیرندگان، (یا «نامیرندگان میرندگان هستند، میرندگان نامیرندگان هستند»)، زندگی اینان مرگ دیگران و مرگ آنان زندگی اینان.» این پاره پژواک پارهی ۳۶ است. به هر حال، این پاره را هم در قدیم و هم در زمانهای جدید اینگونه تفسیر کردهاند که مشتمل است بر کل آموزهی فیثاغوری و اُرفهای دربارهی نَفس به عنوان نامیرندهای که زندگی زمینی برای آن، نوعی مرگ و بدن برای آن گور است، زیرا آن فقط زمانی که بی جسم است از زندگی سرشار لذت می برد. ممکن است انسانها را میرندگان نامیرندهای توصیف کرد که خدایان یا ارواح، آنها را به طور گذرا در بدنهای مادی حبس کردهاند. بی تردید این زبان باشکوه است، به ویژه یکسان دانستن «نامیرنده» و «خدا» در کاربرد یونانی، اما ماهیت و سرنوشت نفس انسانی را باید پس از این جداگانه بررسی شود. (صص: ۱۳۵ و بعد را در زیر ببینید.)

## تغییر و ثبات: مفهوم اندازه

ما تا حال حق حضور «اندازه ها» در شرح تغییر را ادا نکرده ایم. ارجاع به اندازه ها در پاره ی ۳۰ که در آن آتش روشن و خاموش می شود با نقل قول کلمنت اسکندرانی در فقره ای که به عنوان پاره ی ۳۰ ذکر شد تقویت شده است. (کلمنت هر دو پاره را به عنوان توصیف تشکیل جهان در زمان و انهدام بعدی آن به وسیله ی آتش تفسیر می کند؛ اما عدم تناسب این دو پاره با چنان مفهومی شخص را متمایل می کند که این تفسیر را رد کند.) «خاک مایع می شود به عنوان دریا، و در همان تناسب» ـ تناسب ترجمه ی لوگوس است ـ «اندازه گرفته می شود، که قبل از خاک شدن بوده است. این جمله ی اخیر را ولاستوس به خوبی توضیح داده است. هر جزء خاک که آب می شود، در طول تمام تغییراتش، یک لوگوس از پیش موجود را حفظ می شود، در طول تمام تغییراتش، یک لوگوس از پیش موجود را حفظ

۱. با پذیرفتن متن دیلز ـ کرانتس، و قرار دادن ( $\gamma \tilde{\eta}$ ) قبل از  $0 \dot{\alpha} \lambda \alpha \sigma \sigma \alpha$ ؛ که در این باره ی رک: Krik, ۳۳۱ f., Vlastos, AJP, 1955, 359, n. 49. ولاستوس پیشنهاد چرنیس را می پذیرد، مبنی بر اینکه سه کلمه ی اخیر در پاره[در ترجمه ی فارسی: «قبل از خاک شدن بوده است»] تفسیر هستند.

میکند، آن جزء در این لوگوس اندازه گرفته می شود. به عبارت دیگر، هر چند این اجزاء در ظاهر تغییر میکند، کمیت یا ارزش آن در طول تغییر یکسان است، و با شاخصی مستقل داوری می شود، که عبارت است از شاخصِ آتش؛ زیرا همه چیز تبدلات آتش اند، چنانکه کالاها برای طلا (پارهی ۹۰). این توضیح، «آتش را با چیزی یکسان می داند که در تمام تغییرات ثابت می ماند و متضمن این است که اندازه ی آن همان اندازه ی، یا اندازه ی همای اشیاء است. «هر عضو از کل سلسله ها همان مقدار از آتش را نشان می دهد که در تمام اشیاء متفاوت که سلسله ها را تشکیل از آتش را نشان می دهد که در تمام اشیاء متفاوت که سلسله ها را تشکیل می دهند همگانی به گرنگ که در تمام اشیاء معایت می کند، و بنابراین آتش است که مقیاس metron را در همه ی اشیاء رعایت می کند، و بنابراین آتش است که «هر چیزی را فرمان می راند» یا «هدایت می کند» (پاره های ۴۱ و

ایده ی اندازه در پاره ی ۹۴ نیز ارائه شده است: «خورشید از اندازه ی خود تجاوز نمی کند؛ در غیر این صورت ارینوها Erinyes، یعنی یاوران عدالت، او را پیدا می کنند.» «اندازه ها» در این جا می بایست در معنای عمومی لحاظ شود (رک: کریک، ۲۸۵) تا اینکه تجاوز از آنها به معنای هرگونه انحراف از مدار معمولی باشد. خورشید در آسمان در مسیر حساب شده، و در زمان حساب شده حرکت می کند، و مقدار حساب شده ای گرما پس می دهد. اگر ۲ خورشید به هر نحو از مسیر خود جدا شود (چنانکه در اسطوره ی فائتون Phacthon، وقتی به زمین نزدیک می شود) تعادل جهان برهم می خورد، و این چیزی است که هر گز اجازه داده نمی شود رخ دهد.

کریک تأکیدی را که در این شرح، بر آموزهی سیلان و حرکتهای

<sup>1.</sup> Vlastos in AJP, 1955, 359-61.

۲. درباره ی پاره ی مشکل ۱۲۰ ، که کریک آن را با اندازه های خورشید مرتبط می داند ، صص: ۹۳ ـ ۲۸۹ او را ببینید.

متضاد (دستیزه یا دجنگ) هراکلیتوس شد مجاز نمی داند، وی می نویسد (ص: ٣٧٠) كه همراكليتوس ثبات جهان طبيعي را منكر نيست؛ برعكس، به نظر می رسد هدف اصلی او تأکید بر چنین ثباتی است، که به قول وی اساس همهی تغییرها، و به ویژه اساس تغییر بین اضداد است... . راینهارت در تأکید بر این که در خود هراکلیتوس چیزی وجود ندارد که به تعلیم رودخانه نزدیک باشد، برحق است. ۱ اینکه همواره تغییر در درون حدودها صورت مي گيرد، و ستيزه چنان به جلو و به عقب در نوسان است كه تعادل جهاني همواره حفظ می شود، البته برای نگهداری جهان ضروری است. با وجود این، به نظر می رسد هدف اصلی هراکلیتوس نشان دادن این است که همهی ثبات موجود در جهان صرفاً ظاهري است، زيراچنانکه فاهمه و حواس درمي يابند، ثبات فقط حاصل ستيزه و تنش مداوم است. اين هم فحواي یاره هاست و هم فحوای گواهی های دیگر، به ویژه گواهی افلاطون، که ملاحظاتش با خود پارهها به خوبی سازگار است. شاید قوی ترین همهی گواهی ها عبارت است از اُولویت آتش. از آنجا که آتش همهی چیزها می شود، ممکن است سوآل شود چرا یکی از چیزهای دیگر - آب یا خاک -نباید شاخص اندازه گیری و نیروی هدایت باشد. هراکلیتوس، که به اندازه ی حقیقت منطقی در پی حقیقت شعری و دینی نیز هست، پاسخ دوگانهای می دهد. اول، جنانکه ارسطو گفته است (دربارهی نفس، ۴۰۵ a ۴۰۵)، آتش لطیف ترین عنصر، و به غیر جسمانی بودن نزدیک ترین است، و خود متحرک است و عناصر دیگر را به حرکت درمی آورد. دوم (چنانکه ارسطو دریافت، این نتیجهی مورد اول است)، آتش همان پسوخه است که ابزار زندگی است. همراکلیتوس می گوید که نفس آرخه است، یعنی، بخاری است که چیزهای دیگر از آن تشکیل می شود. آتش جوهری است با حداقل

۱. نستله در ZN, ۷۹۸, n، به دیدگاه راینهارت (Hermes, 1942, 18) اعتراض کرده است.

جسمانیت، و در سیلان دایم» (همان، ۲۵). به همین دلیل می توان نفس را آتش نامید.

هراکلیتوس در یکسان دانستن نفس و آتش کمترین اصالت را دارد. این عقیده ی عمومی یونانیان درباره ی اثیر (آییر ) aither بود، جوهری که آسمان بالای آثر اطراف زمین را پر کرده است و اجرام آسمانی از آن ساخته شده اند و خود زنده و الهی است؛ و تا زمان ارسطو، یا اندکی قبل از وی، اثیر و آتش از هم چندان تشخیص داده نشده بودند. به علاوه، در قرن پنجم، و بی تردید قدیم تر از آن، ایده ای شایع بود مبنی بر اینکه نفس فناناپذیر است، زیرا از اخگر محبوسی از آثیر تشکیل شده است، که به هنگام مرگ به همانند خود خواهد پیوست. با توجه به اینکه اعتقاد داشتند اثیر تمام قلمرو زبرین را پر کرده است، از این رو اثیر جوهر آتشین و مربی خورشید و ستارگان بود، و این بی تردید به هراکلیتوس کمک کرد تا فرض کند که «آتش» نظام فکری وی شعله نیست بلکه بخاری داغ و خشک است. ا

ممکن است اظهار نظری درباره ی معنای گسترده ی آموزه ی تغییر هراکلیتوس جایز باشد. در تفکر نظری درباره ی واقعیت اشیاء همواره بین کسانی که اشیاء را ماده می دانستند و کسانی که آنها را صورت می دانستند تمایز اساسی وجود داشته است. این تمایز در اندیشه ی یونانی بسیار آشکار است، اما البته به هیچ وجه به این امر محدود نیست. بیان هراکلیتوس درباره ی رودخانه، که همان رودخانه نیست که بار دوم در آن گام می گذارید، هر چند می دانیم که اگر فردا در ساحل آن بایستیم بر آبی کاملاً متفاوت از آنچه امروز می بینیم نگاه خواهیم کرد. به طریق مشابه معمولاً فکر می کنیم

الهی است. در 87. Aesch. P.V. 88 و Eur. fr. 839N و Aesch. P.V. 88 الهی است. در 87. Eur. fr. 839N و Aesch. P.V. 88 از ثوس یکسان دانسته شده است. رک: همچنین به فقره های دیگری که کریک و Raven, 200, n 1 ارائه کرده اند. در مورد ارتباط نفس با ایثر رک: Eur. Hel. 1014 ff., Suppl. 533 f., fr. 971 (Guthric, Greeks and their Gods. 262 f.).

که بدن ما تداوم دارد، حتی هر چند ممکن است بگوییم و عقیده داشته باشیم که اجزای مادی آن همواره در تغییر است و در هر دورهی هفت ساله کاملاً تجدید می شوند. توجیه ما از اینگونه اندیشیدن این است صورت همان باقی می ماند: آب یا هر ماده ی دیگر پیوسته در همان قالبی قرار دارد که از طریق آن هویتش را باز می شناسیم.

فیثاغورس و مکتب وی، از طریق مطالعات ریاضی خویش، ناگهان به مفهومی معقول از معنای صورت دست یافتند، و اخلاف شان آنها را به سبب نادیده گرفتن جنبهی مادی سرزنش کردند. به عقیده ی آنها واقعیت در صورت قرار داشت، به عقیده ی دیگران در ماده. شایستگی نسبی این دو دیدگاه هرچه بود، در هر دو بر هر چیزی مانند الگوی گسترده ی اندیشه تأکید شد و فقط کسانی که واقعیت را در صورت می دیدند توانستند به ثباتی در جهان دست یابند. نتیجه ی منطقی ماتریالیسم عبارت است از آموزه ی سیلان دایم، چنانکه هراکلیتوس هوش دریافت آن و جسارت تأکید بر آن را داشت؛ زیرا ماده ی اشیاء به واقع همواره در تغییر است، و تنها شیء ثابت فقط صورت است، که می توان با زبان بی زمان معادلات ریاضی آن را بیان کرد.

از سوی دیگر، نتیجه ی منطقی فلسفه ی صورت عبارت است از افلاطون گرایی یا چیزی شبیه به آن: عقیده به مطلقها، یا «مُثُل» اشیاء، که از لا در قلمروی حارج از دسترس مکان و زمان قرار دارند. افلاطون درباره ی ماهیت جهان فیزیکی با هراکلیتوس موافقت کرد. او از زبان دیوتیما به سقراط گفت:

حتی در خلال دورهای که می گویند هر موجود زنده، در آن زنده هست و هویت خود را حفظ می کند \_ چنانکه، فی المثل، شخص از کودکی تا پیری به همان نام خوانده می شود \_ او درواتع همان اوصاف را حفظ نمی کند، هر چند او همان شخص نامیده می شود: او همواره موجود جدیدی می شود و دستخوش فرایند از دست دادن و جبران کردن است، فرایندی که در مو و گوشت و استخوان ها و خون و کل بدن او تأثیر دارد. و نه تنها در بدن او بلکه در نفس او نیز اثر دارد. ویژگی و عادات و آرا و خواهش ها و لذات و آلام و بیم های هیچکس همواره همان باقی نمی ماند: کهنه ها از بین می روند و نوها به جای آنها می آیند. ا

اینکه وجود پایدار و واقعیت ثابت از نظر هراکلیتوس به چه طریق جریان شدن را محدود و تعدیل می کرد پرسشی است که بررسی بیشتر می طلبد.

ارسطو، چنانکه می دانیم، آموزه ی مُثُل بی حرکت افلاطون را از جمله نتیجه ی این «آرای هراکلیتوسی» دانست «که اشیاء محسوس در سیلان مداومند و دانشی به آنها وجود ندارد.» افلاطون با پذیرش این رای، و عدم پذیرش ناممکن بودن دانش، واقعیتی ثابت در خارج از جهان فیزیکی اثبات کرد. معمولاً فرض کرده اند (الف) که این آرا از آن هراکلیتوس بوده است (هرچند ارسطو کراتولوس را به عنوان آگاهی دهنده ی افلاطون ذکر می کند)، و (ب) هر چند این آرا به جهان محسوس محدود می شوند، جهان محسوس برای هراکلیتوس کل واقعیت را تشکیل می دهد.

کراتولوس نتایج آموزه ی سیلان را به جاهای محال کشاند. با وجود این، ما در تقدم جنگ و ستیزه، و در تشبیهات کمان و چنگ و جاهای دیگر، شاهدی داریم که برای هراکلیتوس ذات حکمت و خردمندی در بازشناختن حرکت بی وقفه، و ستیزه ی بی وقفه و در تلاش تنشهای متضاد به عنوان شرایط ضروری تداوم نظام جهانی فیزیکی نهفته است. این آن قدر دقیق است که می توان همراه با افلاطون، آن را آموزه ی سیلان بی وقفه ی اشیاء فیزیکی

۱. افلاطون، مهماني، ۲۰۷ D، ترجمه ي انگليسي: هميلتون W. Hamilton.

توصیف کرد، و با تشبیه رودخانه که کس نمی تواند دوبار در آن گام گذارد روشن ساخت.

اما لوگوس، برضد این مطالب، است که هراکلیتوس بر ثبات آن در بارهی ۱ با به کار بردن کلمهی هست is یا وجود دارد exists، در مقابل پدیده های متغیر که طبق قانون خود می شوند ، تأکید کرد. به سبب این قانونها، نظم و تعادل (kosmos) جهان نیز ثابت و پاینده است (پارهی ۳۰)، هر چند هیچیک از اجزاء تشکیل دهنده ی درونی آن ـ خاک، دریا یا شعله ی مریی ـ در دو آن همان نیست. این جاست که مرحله ی شگفت انگیز اندیشه ای که هراکلیتوس عرضه کرده است مفسر آینده را به شدت دستیاچه می کند، مرحلهای که او را احتمالاً از دیدگاه ما به موقعیتی غیر منطقی و ناسازگار رهنمون می شود. نیروی مادی و روحی هنوز به عنوان جنبه های موجودی واحد وحدت دارند، هر چند این نیروها به واقع چنان از هم بازشناخته هستند که مستلزم جدایی کامل آنهاست. ازاین رو تصور رمزآمیز «آتش معقول، و لوگوس، يعنى قانون حد و اندازه يا تناسب شكل فيزيكي به خود می گیرند. به نظر می رسد خود این تصور، از جنبهی آتش، موضوع سیلان دایم باشد، اما در چشم هراکلیتوس چنین نیست. آن به نحوی شاخص است که همهی اشیاء با آن اندازه گرفته و سنجیده میشوند (پارهی ۹۰). و از جنبه ی لوگوس خود توسل به «همگانی» را تشکیل می دهد.

## تصوير كامل جهان: الهيات

هر چند نه با توافق کامل<sup>۱</sup>، به نظر میرسد که راه دیگری برای تبیین این

۱. به گمان ولاستوس برای هراکلیتوس περιέχον وجود ندارد، بلکه تمام هستی در درون کوسموس گنجانده شده است (AJP, 1955, 366). دلیل ولاستوس این است که، به قول عقایدنگاران، هراکلیتوس می گوید که آرخه، یا آتش محدود است. ولاستوس در این خصوص منابع زیر را ذکر میکند، ارسطو، فیزیک، ۲۰۵a ۱-۴ تئوفراستوس، به روایت سیمپلیکیوس فیزیک، ۲۳/۲۱ و بعد. (عقایدنگاری، ص ۲۷۵) و دیوگنس لائرتیوس، نهم، ۸. من فکر نمی کنم بنابر سیاق عبارت، واژههای κάν ή πεπερασμένον ارسطو محدودیت جوهر نخستین را به خود هراکلیتوس نسبت دهد. هر چند از آنجا كه تئوفراستوس اين كار را كرده است احتمالًا خود ارسطو هم كرده باشد. تئوفراستوس (كه منبع ديوگنس و سيمپيليكيوس است) فيلسوفان طبيعي را به دو دسته تقسیم کرده است، آنهایی که معتقد بودند آرخه نامحدود است و آنهایی که معتقد بودند محدود است، و هراکلیتوس را در دستهی دوم جای داده است. گفتن اینکه تئوفراستوس اشتباه کرده است آسان است و من در جاهای دیگر به این مطلب پرداختهام. هراکلیتوس یک مورد ویژه است و قدما او را به اتفاق بد فهمیدند. دیوگنس در متن بلافصل، اظهارات زیر را نیز به هراكليتوس نسبت مي دهد: (الف) آتش عَنصري (٥τοιχεῖον) است كه

ویژگی معماگونه ی اندیشه ی هراکلیتوس جز ارتباط دادن آن با تصویر رایج دینی و فلسفی جهان در زمان وی وجود ندارد. علی رغم تفاوتهای مهم در جزیبات، می توان گفت بسیاری از اندیشمندان قرون ششم و پنجم در خطوط اصلی تصور عمومی درباره ی جهان مشترکند. اهراکلیتوس این الگوی عمومی را پذیرفت، درست همان طور که حتی متفکر اصیل و شورشی قرون میانه، جهان ارسطویی را با زمین بی حرکت در مرکز آن تلقی به قبول کرد. فلک کیهانی وجود دارد که آسمان آن را محدود کرده است، و زمین در مرکز آن و ستارگان ثابت در پیرامون قرار دارند؛ و خورشید و ماه و سیارگان در بین آنها در گردشند. محتوای این کیهان، از آن جا که از عناصر یا کیفیاتی تشکیل شده است که به قصد غارت بر یکدیگر یورش می کنند، در معرض تغییر و اضمحلال است. اما کیهان، کل واقعیت نیست، چیزی

همه ی اشیاء در اثر غلیظ و رقیق شدن آن به حاصل می آیند؛ (ب) جهان از آتش ظاهر می شود و سرانجام دوباره به آتش تحول می بابد، و برای همیشه متناوباً چنین است، هراکلیتوس راه به حاصل آمدن جهان از آتش را جنگ و ستیزه و راه دور و در دور در دور توافق و صلح می نامد. ولاستوس صحت هیچیک از این اظهارات را نمی پذیرد. پس چرا می بایست بر نویسنده ی این اظهارات، در مورد محدویت آرخه در اندیشه های هراکلیتوس اعتماد کنیم؟ می دانیم که تئوفراستوس در جنبه های دیگر، به غلط این آرخه (واژه از آن خود تئوفراستوس است نه از آن هراکلیتوس) را با دیگر متفکران پیش از سقراطی همگون ساخت. حتی خود وی می پذیرد که این را نفهمیده است، زیرا در همین فقره است که وی تفسیر مأیوسانه می کند: κέθται نفه میکند از محدودیت آتش است که وی تفسیر مأیوسانه می کند: πα هراکلیتوس منکر نامحدودیت آتش است، نمی توان نتیجه گرفت که آتش را به این جهان محدود کرده است.

نمی توانم بگویم که پیشنهاد من درباره ی مفهوم هراکلیتوسی ۲Ó πãν (جهان کل) قطعی است: درباره ی این اندیشمند یگانه و مبهم عدم قطعیت فراوان وجود دارد، و ممکن است حق با ولاستوس باشد. اما من آنچه را محتمل ترین فرضیه در نظر می آید ارائه می کنم.

۱. برای شرح بیشتر رک: , «The Presocratic World-picture». ۱ ۱. ایم شرح بیشتر رک: , *Ilarv. Theol. Rev.* 1952, 87–104

نیز وجود دارد «که احاطه می کند»، مقداری از جوهر نخستین یا آزخدی تغییر شکل نیافته که دست کم برای بعضی از پیش از سقراطیان، نامحدود یا از نظر وسعت نامتعین بود. این از «اضداد» درون جهان، که به نحوی از آن «جدا شده» یا از «تراکم آن به حاصل آمدهاند»، طبیعتی خالص تر و عالی تر داشت. این آرخه پاینده و زنده و فعال است، و خود آن آغازگر تغییری است که جهان را شکل می دهد، و نه تنها جهان را احاطه کرده است بلکه بر آن «حکومت می راند» یا آن را هدایت می کند. از خه درواقع الهی بود. از این رو ارسطو آن را چنین توصیف می کند (فیزیک، ۲۰۳۵۱۰): ۱۱ شرخه مبدع همدی اشیاء است، که بر آنها احاطه دارد و آنها را رهبری میکند... . و، به نظر مىرسد، الهي است، زيرا، چنانكه آناكسيمندر و بسياري از فیلسوفان طبیعی می گویند، فناناپذیر و فسادناپذیر است. پیش از این دیدیم که این توصیف زیبایی از آپایرون آناکسیمندر است. آناکسیمنس به ویژه بر ویژگی زنده و حساس بودن آرخه تأکید کرده است. آناکسیمنس با هوا نامیدن آن، نه تنها گفت که آن جهان را احاطه کرده است، بلکه شباهتی بین آن و روح انسان به وجود آورد (پارهی ۲)، کاری که بعدها در قرن پنجم، پیرو او دیوگنس آپولونیایی، نیز انجام داد. فیثاغوریان نیز از احاطهی جهان توسط خلاء سخن مي گفتند. (جلد ٣ فارسي، ص ٢٢٢.)

هر چند آرخه در خلوص و کمال خود فقط در خارج یا پیرامون کیهان وجود داشت، در موجودات جهان نفوذ کرد و با آنها آمیخت، در حالی که در این جریان تاحدی همگونی با ویژگی تحقیرآمیز آنها را متحمل شد. این بود مبنای عقیده ی فیثاغوریان در مشابهت همه ی طبیعت. همچنین در این فقرات فلسفی یا غیر فلسفی می توان دید که ستارگان ثابت را ساخته شده از اثیر، و نفس مجسم را به عنوان هوا، توصیف کردهاند و گفتهاند که نفس پس از مرگ ممکن است ستاره شود (چنانکه در اریستوفانس، قطعمی ۸۳۲-۲۳۸ است)، یا در ایر غوطه ور گردد؛ زیرا هوا شکل ناخالص آتش اثیری است.

عموماً بر این عقیده داشتند که نفوس موجودات زیده جزیی از جوهر الهی احاطه کننده است که از طریق درآمدن در عناصر اخس آلوده شدهاند، ایدهای که اندکی بعد امپدکلس از آن سود جست. شیوع این عقاید در حلقه های غیر فلسفی این را محتمل می کند که این عقاید بیشتر زمینه ی عمومی فیلسوفان بوده است تا نظریه ی فردی و مستدل هر یک از آنها.

اگر فرض کنیم هراکلیتوس خود را از این تصور عمومی، که در زمان وی عنصر مشترک اندیشههای فلسفی و دینی عمومی بود، نرهانیده باشد، در این صورت تصور کردن جهانشناسی وی و نقش آتش ـ لوگوس در آن آسان تر است. در مهاره ی ۳۰، آتش همیشه زنده، که «در اندازههایی فروزان و در اندازههایی خاموش است» (یعنی، بر جنگ و «راه بالا و پایین» مشتمل اندازههایی خاموش است» (یعنی، بر جنگ و «راه بالا و پایین» مشتمل است.) به تأکید یکسان گرفته شده است با «این نظم جهان ما» (κόσμον) که بیانگر امکان این است که چیز دیگری غیر از آنچه اینچنین معین شد وجود دارد. آن چیز دیگر عبارت خواهد بود از آتش ـ لوگوس (یا ایثر)ی که در نهایت خلوص خود بر جهان احاطه دارد، خاموش ناشدنی و نامریی، که در عالی ترین شکل خود (هر چند هرگز در شکل کامل غیر جسمانی اش که در عالی ترین شکل خود (هر چند هرگز در شکل کامل غیر جسمانی اش درک نشده است) ذهن و نفس است. این چیز، مانند آرخه ی اندیشمندان دیگر، «بر همه چیز فرمان می راند» (پاره ی ۶۲). آن «اندازههایی» را که دیگر، «بر همه چیز فرمان می راند» (پاره ی ۶۲). آن «اندازههایی» را که

۱. شاید «بر همهی این چیزها». دکتر ایچ. بودر τάδε παντα پیشنهاد (منتشر شده است) می کند که این پاره با τάδε παντα (ند، چنانکه چاپ شده، با غδ δά) شروع می شود که به κόσμον τονδε در پارهی ۳۰ مربوط است. اما هراکلیتوس با نامیدن اصل هدایت کننده ی جهانی به نام «آذرخش» (κεραυνός) در این پاره، احتمالاً قصد دارد، به زبان نمادین پیشگویی که ابزار اوست، «نشان دهد» که آن اصل هم آتشین است، و هم الهی؛ زیرا آذرخش سلاح بسیاری از خدایان است، خدایانی که حتی با آن اصل یکسان گرفته شده اند. کریک (ص: ۳۵۴) نوشته ای مربوط به قرن پنجم را از پیشگویان شده اند. کریک (ص: ۳۵۴) نوشته ای مربوط به قرن پنجم را از پیشگویان تمام اینها، تعیین هویت نام زئوس به κεραυνός ملحق است، اما برای حفظ تمام اینها، تعیین هویت نام زئوس به κεραυνός ملحق است، اما برای حفظ

گسترش «بالاها و پایینها» را در درون جهان محدود می کند، تعین می بخشد و نزاع بی حاصل بین اجزای تشکیل دهنده ی خود را فراهم می آورد، که تضمین زندگی پیوسته ی اوست. برای هراکلیتوس، مانند کودک زمان وی، اندیشیدن به اصلی الهی که هم خارجی و هم درونی باشد غیر منطقی نیست، شاخص یا اندازه ی تغییر در درون جهان در شکل فیزیکی به عنوان آتش جهانی ظاهر می شود. کاملاً محتمل است که هراکلیتوس همزمان از سویی بر ویژگی همه جا منتشر این اصل تأکید کند واز سوی دیگر بر تعالی آن پافشارد. ممکن است مقصود از پاره ی ۱۰۸ ، دومی باشد، آن جا که تأکید می کند «دانایی از همه ی اشیاء جداست.» ا

وقتی هراکلیتوس از «خدا» یا «الهی» سخن می گوید، به وضوح در ذهن خود آتش ـ لوگوس را دارد؛ اما دربارهی آن اظهارات وی که بر این اصطلاحات مشتمل است ملاحظهی مختصری لازم است. پارههای ۵ و ۲۴ و ۵۳ نشان می دهند که هراکلیتوس خدایان را به معنای سنتی چند خدایی یونان بازشناخته است، و فهمیدن اینگونه چند خدایی، شگفتانگیز یا دشوار نیست. از یک یا دو سرزنش، از میان سرزنشهای بسیاری که هراکلیتوس دربارهی نوع بشر دارد، معلوم می شود که خود وی تصوری از هراکلیتوس دربارهی نوع بشر دارد، معلوم می شود که خود وی تصوری از شناخته است: «بسیاری از امور الهی را به دلیل بی ایمانی نمی توان شناخت» (پاره ی ۸۶). همچنین در پاره ی ۵، عمل پرستش بتها را محکوم شناخت» (پاره ی ۸۶). همچنین در پاره ی ۵، عمل پرستش بتها را محکوم

تمایل به سبک دلفیانهی هراکلیتوس آن را کاملاً نادیده می گیرد.

حذف حرف تعریف برای هراکلیتوس امکان ندارد. کریک، ص: ۳۹۸ را ببینید. والتسر آن را «la sapienza» (دانایی) ترجمه کرده است. در مورد τὸ مورد σοφον (دانایی) به عنوان خدا یا اصلی الهی رک: پارهی ۳۲.

ممکن است کسی در مورد «ناسازگاری» موجود در این جا آناکساگوراس را مقایسه کند. او تأکید می کند که عقل الهی (۷۵ῦ۶)، «با هیچ چیز آمیخته نیست، بلکه خود و فی نفسه هست»، و برای این مطلب دلایلی ارائه می کند (پارهی ۱۲). با وجود این قیدی وجود دارد. «غیر از عقل، بخشی از هر چیز در هر چیز وجود دارد؛ اما عقل نیز در برخی چیزها هست» (پارهی ۱۱).

می کند و می گرید که پرستندگان «نمی توانند خدابان و قهرمانان را آنگونه که هستند بشناسند.» در پاره های ۷۸ و ۷۹ حکمت و تعالی الهی را در مقابل انسان نشانده است که فاقد این اوصاف است. یک قانون الهی وجود دارد که تمام قانون های بشری از آن حاصل می شوند (پاره ی ۱۱۴). خدا تمایزی را که آدمیان بین عدالت و بی عدالتی قایلند نمی شناسد؛ برای او همه چیز زیبا و خیر و عدل هستند (پاره ی ۲۰۲). در پرتو پاره ی ۷۷، حتی می توانیم پیش رویم و بگوییم زیرا خداوند اضداد را در خویشتن درک می کند. به یک معنا پایرون آناکسیمندر و هوای آناکسیمنس نیز اضداد «بودند»، زیرا اضداد از آنها پدید می آمدند. هراکلیتوس پاراد کس درونی آن مفهوم را روشن کرد، هر چند یکسانی لوگوس - آتشِ خود وی با اضداد را با ظرافت بیشتر درک می شد که در نظر متفکر پیش از سقراطی، یکسانی مانع مشابهت فقط نشان می دهد که در نظر متفکر پیش از سقراطی، یکسانی مانع درون جهان وجود دارد، اعتقاد داشته باشد. «زئوس هم همه چیز است و هم درون جهان وجود دارد، اعتقاد داشته باشد. «زئوس هم همه چیز است و هم درون جهان وجود دارد، اعتقاد داشته باشد. «زئوس هم همه چیز است و هم درون آنیچه فراتر از همه چیز است و هم درون جهان وجود دارد، اعتقاد داشته باشد. «زئوس هم همه چیز است و هم درون آنیده فراتر از همه چیز است. ۱۰

الهیات هراکلیتوس مشتمل است بر داوریِ الهی. او می گوید (پارهی ۲۸):

عدالت آنهایی را که جعل میکنند محکوم خواهد کرد و بر دروغها شهادت خواهد داد.

چنانکه جملهای درباره ی «خادمان عدالت» در پاره ی ۹۴ نشان می دهد، عدالت شخص است، و در این پاره است که این خادمان به سبب تجاوز از اندازه تنبیه می کنند. همچنین، در پاره ی ۸۰، عدالت با ستیزه ی

<sup>1.</sup> Aesch, fr. 70, zeüs τοι τά πάντα χῶτι τῶνδ' ὑπέρτερον

جهانی یکسان گرفته شده است، ستیزه ای که آتش سمبل آن است. اگر پاره ی 9۶ اصیل باشد، ۱ از این یکسانی نتیجه می شود که «آتش خواهد آمد و همه چیز را داوری و محکوم خواهد کرد. همان طور که دیگران زئوس را با عدالت مرتبط می دانند، هراکلیتوس نیز عدالت را با آتش الهی، که جای زئوس را گرفته است، و با جنگ، که «پدر و پادشاه همه است» (پارهی ۵۳؛ رک: افلاطون، کراتولوس ۴۲۰) یکی می داند. برای آنهایی که اعتقاد دارند هراکلیتوس اکپوروسیس را تعلیم کرده است، پاره ی ۶۶ به حریق نهایی جهان دلالت دارد، اما این پاره را می توان به خوبی بر افراد اطلاق کرد. در هر صورت روشن است که هر چند هراکلیتوس ممکن است گفته باشد در هر صورت روشن است که هر چند هراکلیتوس ممکن است گفته باشد در گر ترجیح داد. (طرق مبهمی که اضداد بدان طرق «یکی هستند» در صص دیگر ترجیح داد. (طرق مبهمی که اضداد بدان طرق «یکی هستند» در صص دیگر ترجیح داد. (طرق مبهمی که اضداد بدان طرق «یکی هستند» در صص عبارتند از انکار حقیقت (پاره ی ۲۸) و تجاوز از اندازه ی تعیین شده (پاره ی

این مسئله که اگر «همه چیز زمانی آتش می گردند»، پس این آتش چگونه می تواند داوری کند، بعنی، مسئلهی تمیز دادن بین گناه و عدل، در بخش بعد مطرح شده است.

۱. راینهارت و کریک این پاره را اصیل نمی دانند (کریک، ۳۵۹-۶۱ را ببینید)، اما M. Marcovich (paper to ۳ rd ام. مارکوویچ آن را اصیل می داند؛ Internat. Congr.of Class. Stud. 1959, publ.by Univ. of مارکوویچ اضافه می کند که «البته نمی توان به نفع نفسیر ecpyrosis از این پاره استفاده کرد.»

## دین و سرنوشت نفس

نگرش هراکلیتوس به آیینهای دینیِ عمومی، و عقاید او درباره ی نفس و سرنوشت آن چه بود ؟ پاسخهای این دو پرسش ارتباط نزدیک با یکدیگر دارند، اما من با بررسی پرسش اول آغاز می کنم. کلمنت اسکندرانی در کتابش Protrepticus آیینهای رمزی یونانی را مورد ریشخند قرار می دهد. این آیینها شب در زیر نور مشعلها، به اوج می رسند. می گوید، آری

این آیینها شایسته ی شب و آتش و گناهان جسورانه (یا سَبُک مغزانه ی) اِرِختیوس Erechtheus و هلنی های دیگر است که وقتی بمیرند چیزهایی در انتظارشان است که انتظار ندارند (اشاره به هراکلیتوس، پاره ی ۲۷).

«پیشگویی های هراکلیتوس اهل افسوس متوجه چه کسانی است؟ متوجه شبگردها، ساحران، میگساران، زنان عیاش، بدعتگذاران. اینهایند کسانی که هراکلیتوس تهدید میکند و به آنها آتش را نوید

می دهد. زیرا در آیین های رمزی آنهاست که بی دینی آغاز می شود. ۱۹ به نظر میرسد کلمنت در اشاره به «بیشگویی های هراکلیتوس دربارهی آتش، چیزی غیر از پارههای ۱۶ و ۶۶ در دست ندارد. در مورد بارهی ۱۶ ، خود کلمنت تنها مرجع ماست. آن پاره می گوید «چگونه کسی مى تواند خود را از توجه به آنچه هر گز غروب نمى كند رها كند؟ «كلمنت در تمام نقلهای خود از هراکلیتوس معنایی یهودی یا مسیحی می بیند. و این پاره را با کتاب اشعیاء نبی باب ۲۴، فقره ی ۱۵ مرتبط می داند: «اعمال ایشان در تاریکی می باشد، و می گویند کیست که ما را ببیند؟ و کیست که ما را بشناسد؟، مرتبط دانستن این دو بسیار مبهم است، اما احتمالاً وی به آتش الهي، كه همواره حضور دارد، و به خورشيد كه از زمان هومر «چشمان مقتدر» تلقى شده است (سوفوكلس، تراخينيئائه، ١٠١)، اشاره ميكند، خورشید که همواره هر چیزی را می بیند و هر چیزی را می شنود (ایلیاد،۳، ۲۷۷). هراکلیتوس، که عادت دارد از نشان دادن حماقت دیگران لذت برد، خاطرنشان مى كند كه اعمال انسانها از چشم هليوس پنهان نمي ماند. در کراتولوس (۴۱۳ B-C) افلاطون این مطلب تأیید شده است، که به سختی مى توان به كسى غير از هراكليتوس نسبت داد. سقراط مى گويد كه، وقتى در جست و جوی عدالت بود، کسی به او گفته است که عدالت همان خورشید است. دیگری با تحقیر این مطلب می پرسد آیا وقتی خورشید غروب مى كند عدالت نايديد مى شود. «و وقتى از او پرسيدم كه مقصودش از عدالت چیست، پاسخ داد، آتش.» کپارهی ۶۶ در صفحات قبل نقل شده است. متن آن در هیپولیتوس چنین است: «و آو آن [آتش] را سیری و نیازمندی مینامد

[پارهی ۶۵]. از دیدگاه او، نیازمندی نظم کیهانی است ، و سیری حریق

Bywater, no. 124.

۱. پارهی ۱۴ دیلزر\_کرانتس را ببینید؛متن کامل در:

<sup>2.</sup>Cf. R. Mondolfo in Phronesis, 1958, 76.

دربارهی پارهی ۱۶، کریک، ۶-۳۶۲، را ببینید.

جهانی است، زیرا او می گوید که آتش خواهد آمد و همه چیز را داوری و محکوم خواهد کرد.» طنین جملهی «آتش، سیری و نیازمندی است» اصیل است، زیرا هراکلیتوس عقیده دارد که آتش همهی اضداد را دربر گرفته است، اما این سخن وی از حمایت تفسیر حریق جهانی رستاخیز شناسانهی اذهان کشیشان مسیحی به دور است.

کلمنت در ارجاع به پیشگویی های هراکلیتوس درباره ی آتش اندکی از موضوع خارج شده است، اما هدف فعلی ما توجه دادن به این نکته است که به قول کلمنت، هراکلیتوس بر ضد آیین های رمزی و مناسب میگساری هشدار داد. ۱

انتقاد بیشتر از آیینهای موجود، در پارهای آمده است که چند تن از نویسندگان قدیم به آن اشاره کردهاند، پارهای که چیزی شبیه این است (پارهی ۵): «اینها از راه آلودن خود به خون، بیهوده به دنبال پاکی هستند، ۲ مانند کسی که در گل گام نهد تا پاهایش را با گل بشوید. اما اگر کسی

۱. غیرممکن است بتوان جمله ی اخیر را، که با عبارت توضیحی  $\gamma \dot{\alpha}$  ارائه شده است و می گوید که آیینها «بی دینانه انجام می شوند» (  $\dot{\alpha}$  νιερωστι )، به هراکلیتوس نسبت داد اما وجود  $\dot{\alpha}$  οῦν در اول جمله ی بعدی نشان می دهد که باید نسبت داد، و کلمنت فقط در این جمله است که رشته ی استد  $\dot{\alpha}$  استد  $\dot{\alpha}$  لا نسر می گیرد.

<sup>2.</sup>καθαίρονται δ αλλως αιματι μιαινόμενοι MSS. of Aristocritus and Origen; αλλως om. Elias and Bywater; αλλω conj. H. Fränkel; ἄλλως <αῖμα> αιματι D. S. Robertson (Krik and Raven, 211).

می دید که چنان می کند، می پنداشت دیوانه است. اهم اکلیتوس در این جا با این عقیده ی عمومی مخالفت می کند که بنابرآن قاتل، که دست هایش به خون آلوده است، می تواند آلودگی عمل خود را به کمک مناسک ویژهای، از جمله قربانی کردن، پاک کند. ۲

علاوه بر آن، پاره ی ۱۵ دین دیونوسوسی را با ذکر قیدی مهم نقد می کند. «اگر مراسم و آوازهای مذهبی آنها در برابر اعضای شرم آور [قضیب] از برای دیونوسیوس نبود، کارشان عملی بسیار شرم آور می بود؛ اما هادس و دیونوسیوس یکی هستند، که مردم به افتخار آنها در گل می روند و مراسم میگساری به جای می آورند. » آین پاره دلالت دارد که اعمال انجام شده فقط زمانی شرم آورند که عمل کنندگان معنای اعمال خود را ندانند. هراکلیتوس

میدانیم که بازی با کلمات برای هراکلیتوس اهمیت دارد، و در اینجا دو احتمال وجود دارد: (الف) جناس با μαίνεσθαι-μαίνεσθαι (ب) بازی با کاربرد دینی و غیر دینی μαίνεσθαι. این عبارت بدین معناست که هیچکس عمل فوق را انجام نمی دهد، اما برای پرستنده ی دیونوسوس، این عمل، اوج مطلوبیت عمل دینی بود، وقتی خدا وارد می شد و روح او را تملک می کرد. خود دیونوسوس Μαινόμενος (نوشخوار) خوانده شده است (ایلیاد، ۶، خود دیونوسوس اگل یا خاک (πηλός) ممکن است اشارهای باشد به بعضی از اعمال رایج دینی، زیرا بعضی از آیینهای طهارت مالیدن خاک بر بدن را واقعاً جزو مطهرات می دانند. رک:

Dem. De Con 259, Guthrie, Orph. and GK. Rel. 212.

 عبارت را هر جور بخوانیم، به نظر می رسد عمل قربانی، مرجع آن است. رک: تزکیهی اُرستس Orestes به وسیلهی ذبح یک خوک در دلفی بعد از کشتن کلوتمنترا Clytemnestra آپولونیوس تیانایی تلویحاً به قربانی حیوان به طور کلی اشاره کرده است.

۳. بسیاری از محققین در خواندن این فقره نظر شلایرماخر را پذیرفتهاند، اما ویلاموویتس در آن تردید کرده است ولی خود اقدام به ترجمه نکرده است (GL. d. Ileil. II, 209)، و به نظر می رسد عبارت معنای دیگری غیر از آنچه گفتهاند نداشته باشد. در مورد مراسم پرستش آلت تناسلی از برای دیونوسیوس رک:

Hdt. II, 48, Nilsson, Gr. Feste, 263 ff.

در این جا نیز مثل همیشه فقدان بصیرت رانکوهش می کند. این مطلب، فقرهای از یامبلیخوس نوافلاطونی را به خاطر می آورد: هاز این رو اعتقاد دارم قربانی کردن دو نوع است: اول، قربانی انسانهایی که کاملاً تزکیه شدهاند، که شمار این مورد چنانکه هراکلیتوس می گوید بسیار اندک است؛ دوم، قربانیهای مادی و جسمانی، که در خور کسانی است که هنوز در چنگال بدن گرفتارند. ها یامبلیخوس براساس نظریههای معروف نوافلاطونی چنین تمایزی قایل شده است، اما وی آشکارا از این سخن هراکلیتوس آگاه است که راههای درست و غلط پرستش وجود دارند، و تعداد اندکی از انسانها راه درست را انتخاب می کنند. وی در جایی دیگر نسبت به آیینهای دینی برخورد مثبتی از خود نشان می دهد. او می نویسد: پس اینگونه امور به دلیل تمایل روح ما و برای محصور کردن شروری که پیدایش شان سبب می شود به آنها عادت کنیم، پدید آمده اند تا ما را از حصارها آزاد و رها سازند. از این رو هراکلیتوس به درستی آنها را «درمان هایی می نامد، که بیماری های ما و مصیبت های تولید کننده ی آنها را «درمان هایی می نامد، که بیماری های ما و مصیبت های تولید کننده ی آنها را شفا می بخشند و درمان می کنند. ه

پس حاصل سخن این است که هراکلیتوس مخالف میگساری دیونوسوسی نیست، بلکه آنها را به این سبب محکوم می کند که این عمل را بی آنکه معنای آن را بفهمند انجام می دهند. و این نفهمی، اعمال آنها را در مراسم پرستش قضیب به هرزگی می کشاند. از درس سِری آنها یاد گرفته ایم که هادس و دیونوسوس - خدای مرگ و خدای زندگی - یکی هستند.

آیینهای عرفانی، خواه «الئوسیسی خواه هر آیین دیگر، حیات پس از

<sup>1.</sup>De Myst. V, 15, 219. 12 Parthey.

پارهی ۶۹ هراکلیتوس را ببینید.

<sup>2.</sup>Ibid, I, II, 40. 8 Parthey.

تا جایی که τὰ τοιαῦτα مرجع معینی دارد عبارت چنین است: τὰ ἐν τοῖς ἱεροῖς θεάματα καὶ ἀκούσματα شنیده شده در آیین های سری.»

مرگ را تعلیم می کنند، البته نه وجود کمرنگ پسوخهی هومری را، بلکه حیاتی را که فردیت کامل در آن باقی می ماند و پاداش و کیفر می بیند. تاکید بر این نکته به ویژه در حلقه های اُرفه ای و فیثاغوری شدید است. اینکه آیا هراکلیتوس جاودانگی نفس و پاداش و کیفر آن در زندگی پس از مرگ را باور دارد، یا آیا اینگونه ایده ها با فرایند سیلان سازگار نیستند، مسئله ای است که درباره ی آن دیدگاه های مخالف بسیار وجود دارد. گفته شده است که نفس در معرض تغییر دایمی به عناصر دیگر است و به هنگام مرگ، آب می شود (پاره ی ۳۶). پس نفس چگونه می تواند ثبات لازم برای حفظ این همانی پس از مرگ را، آن هم پس از زندگی های متعدد که فیثاغوریان تعلیم می کردند، داشته باشد؟

دیدگاه های هراکلیتوس درباره ی نفس و سرنوشت آن هر چه باشد، بی تردید عقلانی محض و فارغ از اشارات دینی نیست. خود وی در پاره ی ۴۵ این مطلب را به ما القا می کند: «تو نمی توانی حدود نفس را کشف کنی، حتی اگر هر راهی را بییمایی: نفس چنین لو گوس ژرفی دارد.» آپاره ی ۲۷ چندان کمکی به ما نمی کند: «وقتی کسی می میرد، چیزهایی در انتظار وست که انتظار ندارد یا گمان نمی کند»، هر چند این پاره بقا را مطرح می کند (و کلمنت آن را به جزای پس از مرگ تفسیر کرده است). همچنین

۱. روده Psyche, Eng. tr. ۳۹۲-۱ این دیدگاه را به نحو قانع کنندهای مطرح کرده است.

۲. از آنجا که من لو گوس λόγος را کاملاً در معنای جامع آن به کار می برم، از این رو از آوردن معانی بسیاری که در این جا برای آن پیشنهاد شده است خودداری می کنم: «زمینه» (Grund) دیلز)، «معنا» (Sinn) کرانتس)، «علت» (هیک)، «ذات» (۱. ورت)، «اندازه» (برنت، گیگون، کریک). به گمان کریک لو گوس در این جا دلالت دارد بر نفس به عنوان بیانگر نسبت آتش جهانی، «که در مقایسه با افراد، آشکارا گسترش وسیع دارد» (KR, 206)؛ اما به نظر من معنای عبارت عبارت کریک کو کون بهناور بهناور این است: «نفس این چنین پهناور است.»

این بیان مرموز نیز چندان کمک نمی کند که: «نفوس در هادس بو می کنند [یعنی، از حس بویایی استفاده می کنند].» ا

اگر ما در جست و جوی آموزه ی مثبت جاودانگی هستیم، باید از پارههای دیگر نیز چشم بپوشیم، چرا که هر چند ممکن است به نظر رسد این پارهها جاودانگی را مطرح می کنند، غیرممکن است بگوییم مقصود دقیق هراکلیتوس از آنها چیست. از آن پارههاست، فی المثل پاره ۲۱: «آنچه در بیداری می بینیم رؤیاست. کلمنت در بیداری می بینیم مرگ است، آنچه در حواب می بینیم رؤیاست. کلمنت این پاره را، پذیرش این نکته می داند که زندگی زمینی به واقع مرگ است (چنانکه فیثاغوریان گفته اند «بدن گور است»)، اما عدم تقابل واقعی بین دو بند این پاره، در جایی که آشکارا تقابل واقعی آنها مقصود هراکلیتوس بوده است، معنای پاره را مبهم می کند. وقتی رؤیا به منزله ی شناخت در پایان پاره ی ۱ محکوم می شود، شخص انتظار دارد بیداری به منزله ی حالتی بهتر در مقابل آن نشانده شود. پاره ی ۲۲ ـ خدایان و مردمان به آنهایی که در جنگ کشته شوند افتخار می کنند ـ نیز می تواند گواه دیگر حیات و پاداش اخروی باشد، اما لازم نبست این پاره بیشتر از این معنا دهد که مرگ در جنگ افتخارآمیز، و خدایان و میرندگان پیرو آنها خاطره ی کشته شدگان جنگ را هی می دارند. ۲

تا اینجا دربارهی تأثیر عقاید «اُرفهای» در هراکلیتوس در انتقاد از آیینهای متعارف چیزی نگفته ایم: «لاشه ها برای دور انداختن از سرگین سزاوار ترند» (پارهی ۹۶). ممکن است مقصود هراکلیتوس از اینگونه کنار

۱. پارهی ۹۸. کریک در ۲۱۱، KR تبیین ممکنی از این پاره به دست داده است.

رک: پارهی ۲۹ پاره ی ۲۶ را نیز به درستی از بحث کنار گذاشته اند. متن این پاره قطعی نیست (فی المثل، روایت بای واتر پاره ی ۷۷) را با روایت دیلز کرانتس مقایسه کنید)، و هر معنایی داشته باشد بسیار مبهم است. درباره ی پاره ی ۲۰ نیز همین را می توان گفت. برای تفسیرهای جدید رک:

Snell, Hermes, 1926, 396; Gigon, Unters. zu H. 121 f.

گذاشتن همهی مراسم مربوط به تدفین و نشان دادن نهایت تحقیر نسبت به بدن، تکمیل اعتقاد به ارزش جاویدان نفس باشد. هر دوی این اعتقاد در تعلیمات اُرفهای و دینی مشابه وجود دارد. در منابع قرون وسطایی نقل کردهاند که هراکلیتوس گفته است (پارهی ۴): «اگر سعادت در لذات جسمانی بود، باید گاوان را وقتی کَرَسنه برای خوردن می یابند سعادتمند می نامیدیم»، این طرز برخورد مرتاضانه با لذات جسمانی (منعکس در پارهی ۲۹ ؟) در همان حلقات نیز دیده می شود. در هر صورت، نمی توان گفت این گفته ها قطعیت دارند.

با این حال یکی از پاره ها بسیار مثبت است (پاره ی ۴۳): «آنها به وجود می آیند و گوش به زنگ زندگی و مرگ می شوند.» درباره اصالت این پاره نمی توان تردید داشت، زیرا اینکه هیپولیتوس (در آموزه ی مسیحی احیای بدن) آن را شایسته ی ارجاع نمی داند، خود تضمین اصالت آن است. کلمات این پاره اشاره ی صریحی است به کتاب آثار و روزه ای هسیود (۱۲۱۵)، آن جا که می گوید قهرمانان نژاد برتر، پس از مرگ «روح های برتر و حافظ مردمان فناپذیر می شوند و در سرتاسر زمین تاریک می گردند.»

در پرتو این پاره، ممکن است گفته شود پارهی ۶۲ نیز، که کاملاً به سبک غیبگویانهی هراکلیتوس است، بر وعدهی جاودانگی مشتمل است: «نامیرندگانِ میرندگانِ نامیرنده، زندگی [اینها] مرگ دیگران و مرگ اینها زندگی [آنان]. ه وی. ماچیورو این پاره را کاملاً براساس آموزهی اُرفهای دربارهی انسان تفسیر کرده است: نامیرندگان میرنده موجودات انسانی اند که نا حدی الهی اند و ممکن است تماماً الهی شوند، و «میرندگان نامیرنده» به دست تیتانس دیونوسوس اشارت دارد که فکر می کردند خدایی است که به دست تیتانس

من اولین حروف، یعنی ενθαδεοντ را حذف کردم. تقسیم و معنای این حروف کاملاً غیر قطعی است و نمی توانند در معنای کلمات بعد مؤثر باشند. موضوع معینی نیز بیان نمی کنند.

کشته شد. در اینجا ارجاع به اسطوره به شدت غیر محتمل است، اما این فقره می تواند بیان رمزی آموزه ی اُرفه ای و فیثاغوری درباره گور بودن بدن و درباره ی چرخه ی زایشها باشد. بعضی اقوال سکستوس امپیریکوس این تفسیر را تأیید می کند (Pyrrh. Hyp. III, 230): «هراکلیتوس می گوید که در حیات و مرگ ما، هم زندگی وجود دارد هم مرگ؛ زیرا وقتی ما زنده ایم روح ما مرده است و در ما مدفون است، اما وقتی بمیریم روحهای ما دوباره زنده می شوند و زندگی می کنند. « دانستن اینکه تفسیر خود سکستوس، و خود پاره تا چه اندازه ممکن است صرفاً مورد دیگری از یکسانی اضداد را بیان کنند چندان آسان نیست. می توان در این جا پاره ی ۸۸ را مقایسه کرد: «مرگ و زندگی، همان است، و بیداری و خواب، و جوانی و پیری؛ زیرا وقتی اینها تغییر کنند اینها می گردند. » با این فرض که بند آخر این پاره اصیل باشد، یکسانی در این جا، همانند پاره ی ۹۲ ). به این فرض که بند آخر این پاره اصیل باشد، یکسانی در این جا، همانند پاره ی

1. Macchioro, Eraclito.

اي. دلات انديشه ي هراكليتوس را با آيين هاي عرفاني مرتبط دانسته است، .A. Delatte Les Conceptions de l'enthousiasme, 6-21

هر حال، تبیین کردن دو جانبه بودن تغییر، بدون توسل به زندگی پس از مرگ نفس و زایش آن در زندگی جدید، مشکل است. شخص شکاک و سرسخت ممکن است استدلال کند که معنای عبارت «زندگی از مرگ ناشی می شود» فقط این است که موجودات زنده از موادی که قبلاً بی جان بودند تشکیل می شوند، اما این استدلال نمی تواند عبارت «پیر تغییر یافته و جوان می گردد» را تبیین کند. از این رو، این پاره در کل فناناپذیری و تولد تازه را تأیید می کند، هر چند شاید به خودی خود قطعی نباشد.

پارهها اظهارات مستقیمی درباره ی فناناپذیری ارائه نمی کنند. آنچه از آنها برمی آید استنتاج است، و بر ادعای قطعیت متکی است. من بحث را با این مطلب آغاز کردم که هراکلیتوس، چنانکه آهنگ اظهاراتش اثبات می کند، بیشتر پیامبری دینی است تا فردی عقل گرای. از چنین فردی نمی توان سازگاری کامل اندیشه درباره ی موضوع نفس انسانی را انتظار داشت. او دست کم در اینجا به طور ناخود آگاه تحت تأثیر فرضهای ناشی از سنتهای مردم خویش است، و موضعی که در اینجا خواهیم گرفت این است که عقاید وی درباره ی نفس از تصور کلی درباره ی جهان که به وی نسبت داده اند نشأت می گیرد. در تصور فوق، جهان کبیر و جهان صغیر اجزای سیستم واحدی هستند که خود جهان در آن موجودی زنده است. اینک ضرورت دارد که نکات قبلاً گفته شده را تا آنجا که ممکن است به طور مختصر تکرار کنیم.

خارج کردن هرگونه ثبات از الگوی وی درباره ی امور، کاملاً غلط است. او به «الهی» باور داشت. لوگوس ازلی است، و بر مفاهیم قانون و اندازه که با لوگوس در ارتباطند تأکید کرده است. من خودم در مقابل مفسران اخیر گفتم که وی آموزه ی سیلان را تعلیم می کرد و آن را یکی از نخستین اکتشافات خود می دانست، اما گفتن اینکه این آموزه، کل تعلیم اوست جدا بدفهمی است، و این بدفهمی از پیروان قدیم او سرچشمه گرفته است. سیلان

و عدم ثبات در محدوده ی دقیق «راه بالا و پایین» نگه داشته شده است، و از نظر فضایی، راه بالا هر اندازه باشد به مرزهای کیهان محدود است. وی در ایده های زیر با عموم هم عقیده است.

دورترین بخش جهان از آتش تشکیل شده است. آتش جوهر خورشید و ستارگان است، و آتش درون ما تمایل ما به بالا را نشان می دهد. اجرام آسمانی زنده و الهیاند. از این رو وقتی خالص باشند آتشاند. در ذهن يوناني الوهيت با زندگي پاينده هم معناست، از اين رو آتش، كه جوهر الهي است، اصل زندگی پاینده است. این جوهر حیات، در درجات متفاوت ناخالصی، در جهان ما نفوذ می کند و به ما و به حیوانات حیات می بخشد. این جوهر، در شکل خالص خود اثیر نامیده می شود. وقتی اُرفیوسیان و متفکران دیگر (رک: فی المثل، ارسطو، دربارهی نفس، ۲۷ b ۴۱۰ و آریستوفانس، ابرها، ۲۰-۲۲۷) می گویند روح و ذهن در شکل هوا تنفس مى شود، سخنشان سازگار است، زيرا آثر همان آتش است با خلوصى اندك، که جو پایین تر را پر کرده است. (به اصطلاح هراکلیتوس، نفس ـ آتش با مرطوب شدن در طول زمان به ابدان فانی می رسد.) بیان سکستوس مبنی بر اینکه به قول هراکلیتوس «ما از طریق تنفس به درون لوگوس الهی کشیده مى شويم» به اين الگوى قديم تر انديشه متعلق است، و نبايد تحريفي رواقى تلقی شود. وی در همین فقره روح را با زغال یا چوبهای نیمسوز مقایسه می کند که چون نزدیک آتش باشند افروخته گردند و چون دور باشند تاریک شوند. این نیز ممکن است خاطرهی اصیل هراکلیتوسی باشد. نَفس، چون در خالص ترین شکل ایر است، اگر شعلهی حیات را زنده نگهدارد ممکن است امیدوار بود که پس از مرگ به اثیر آسمانی بپیوندد (منابع مذکور در ص: ۱۲۲ یادداشت ۱ را ببینید.)

این عقاید را آموزگاران اُرفهای و دیگر معلمان دینی در یونان تحت عنوان آموزهی «چرخهی زایش» تعلیم کردهاند، اما این سخنان طبیعتاً در

فرهنگ عمومی سابقه داشته اند، چنانکه ساده ترین صورت آن را در آریستوفانس، برده بر زبان می آورد: «ما پس از مرگ، ستارگان آسمان می شویم.» ارواح، مثل هر چیز دیگر، در هراکلیتوس در معرض راه بالا و راه پایین هستند و در معرض تجاوز عناصر دیگرند (پارهی ۳۶). اما طبیعت واقعی آنها آتشین (خشک و گرم) است، و مرگ به واسطهی پیشروی سرد و مرطوب رخ می دهد. «آب شدن برای روحها مرگ است»؛ «روح خشک مرطوب رخ می دهد. «آب شدن برای روحها مرگ است»؛ «روح خشک خردمند ترین و به ترین است.» به هر حال، مرگ اضمحلال کامل نیست. ازیرا این با قانون تغییر ناپذیر متناقض است، و به این ترتیب داریم «... اما از خاک، آب برمی آید و از آب، روح.»

شباهت با مفاهیم اُرفهای چشمگیر است. نفوس گرفتار در جهان «راه بالا و پایین» در وضعیت نفوس «چرخهی فرسایش» زایش و دوباره زایشی هستند که آموزگاران دینی از آن سخن می گویند. ۲ درست همان طور که این آموزگاران دینی فکر می کردند نفسی که خود را با آیین های شایسته خالص کند و زندگی درستی گذرانده باشد می تواند از چرخهی مذکور رهایی یابد و با الوهیت دایم متحد شود، می توانیم حدس زنیم که هراکلیتوس نیز چنین می اندیشیده است. اگر نفسی احمقانه، یعنی تر، زندگی کند و فرصت های تماس با منشاء خود، یعنی لوگوس آتشین آرا از دست دهد راه فرصت های تماس با منشاء خود، یعنی لوگوس آتشین آرا از دست دهد راه

<sup>1.</sup> As Philo saw, *De Aet. Mundi*. 21 (77. 8 Cohn - Reiter, on fr. 36): θανατον ού τήν είς ἄπαν άναίρεσιν όνομάσων, ἀλλὰ τὴν είς έτερον στοιχεῖον μεταβολήν.

گمان بردهاند که روح خالص چون با محافظان جهان دیگر ملاقات کند می گوید، κύκλον δ (ξέπταν βαρυπενθέος ἀργαλέοιο ری (از بشقاب طلایی موجود در گوری در Thurii ، رک: Guthrie, Orph. and ). علاوه بر آن، بر روی بشقاب آمده است: «من کودکی زمینی و ستارهای آسمانی ام، اما تبار من آسمانی است.»

۳. هراکلیتوس در یکی از پارهها (۱۱۵) می گوید نَفس، لو گوسی دارد که خود را افزایش می دهد.

آب را درییش خواهد گرفت و چرخهی سیلان جهانی او ممکن است پایانناپذیر باشد. از سوی دیگر نفس خردمند خود را خشک نگه می دارد، و عنصر آتشین درون خود را با پرستش شایسته ی خدایان (یعنی، درک آنها) می پرورد، و به لوگوس گوش می دهد و این حتیقت را درمی بابد که خردمندی امر واحدی است که همهی اضداد را در وحدتی عالی تر مي گنجاند. اين عقيده به واقع حفظ تمام عادات يونان باستان است كه بنابر آن چنین نَفسی به هنگام مرگ بدن با آن لوگوس همگون و آتش محض خواهد شد، و آنگاه از چرخهی صیرورت رهایی خواهد یافت؛ و اگر عقیده ی ماکروبیوس را بپذیریم، هراکلیتوس نفس را به مثابه «ذرهای از جوهر ستارگان، توصیف کرده است ( دیلز \_ کرانتس، ۱۵ scintillam: A ۱۵ stellaris essentiae). برنت و دیگران در پارهها شاهدی بر «مرگ آتشین» یافته اند که در مقابل مرگی قرار دارد که نفس را آب می کند. فرض کرده اند این مرگ، مرگ کشته شدگان در جنگ است که از شجاعت و فضیلت و قوت لبریزند، و مرگ آنها در مقابل مرگ کسانی است که نفسشان به وسیلهی بیماری (یا احتمالاً، خوشگذرانی؛ رک. یاره های ۱۱۷، ۷۷) ضعیف شده است. ا شاید حمایت واقعی چنین دیدگاهی، هماهنگی آن با تصویر کلی باشد، نه هیچیک از گفته های واقعی هراکلیتوس. نزدیک ترین تأیید این دیدگاه در خود هراکلیتوس عبارت است از بیان پیچیده ی باره ی ۲۵: «مرگهای بزرگ تر سهمهای بیشتر می برند.»

این شرح، به نظر معقول می آید. اما هشما نمی توانید حدود نفس را کشف کنید، هر چند هر راهی را بپیمایید.» قطعاً خود هراکلیتوس این را که

۱. . KR, ۲۰۹ f. شاهد مستقیم اساساً از تقلید وزنی از هراکلیتوس تشکیل شده است:

ψυχαί ἀρηίφατοι καθαρώτεροι η ἐνί ούσοις (۱۳۶ در بین پارهی دیلز ـ کرانتس). این را می توان با پارههای ۲۴ و ۲۵ مرتبط دانست.

بربر قرن بیستمی بتواند عمق لوگوسِ خود را کشف کند تحقیر خواهد کرد، و بی تردید آن پند وی به ما باز خواهد گشت که: «بگذارید دربارهی مسایل بزرگ حدس نزنیم» (پارهی ۴۷).

بعضی از گفته های وی آشکارا ویژگی تک گفتارها را دارند، به نحوی که کوشش برای مناسب ساختن آنها با چهارچوب کلی اندیشه ی او نه تنها مخاطره آمیز، بلکه نابجاست. مانند پازه ی به سختی ترجمه پذیر ۱۹۹: مخاطره آمیز، بلکه نابجاست. مانند پازه ی به سختی ترجمه پذیر ۱۹۹: ۳θος ἀνθρώπω δαίμων δαίμων δαίμων از آن محافظی که فرد را هم در دوران زندگی و هم پس از آن محافظت می کرد (در این باره به ویژه افلاطون، دوران زندگی و هم پس از آن محافظت می کرد (در این باره به ویژه افلاطون، فایدون، ک ۱۰۷ را ببینید)؛ کسی که دایمون خوب داشته باشد سعاد تمند و اخلاقی و با روشن بینی عالی تفسیر می کند. ا

با این حال، تأمل بیشتر در این مورد جالب است. دایمون اصطلاحی است که دنیایی از باورهای عمومی را به دنبال دارد و بیش از یک کاربرد دارد. گاهی با خدا هم معنا بوده است. اما چنانکه می دانیم دست کم از زمان هسیود به این سو، نفوس فناناپذیر انسانهای خوب، دایمونها نیز نامیده شده اند، و از آن جا که هسیود وظیفه ی «محافظان» را به آنها داده است، به نظر می رسد از آن پس دایمونها را موجوداتی دانسته اند که از انسانها محافظت می کنند. هراکلیتوس در پاره ی ۶۳ تلویحاً به هسیود اشاره کرده است، و

۱. ب. سنل در ۱ (۱ (۱ میسد وی (دست کم تا حدی) با عقیده ی قدیمی هومر و پاره دارد. به نظر میسد وی (دست کم تا حدی) با عقیده ی قدیمی هومر و شعر غنایی همراستاست، مبنی بر اینکه انحراف ها و شکست ها، و به ویژه طغیان های عاطفی، کار خدایان است. اگر هلن از برای پاریس Paris شوهر خود را ترک می کند، نباید سرزنش شود، زیرا دلباختگی او کار آفرودیت است: زئوس می تواند از طریق عصبانی کردن کسی یا از طریق ۱۱ از بین بردن شعور او سبب اشتباه کردن او باشد.

می بایست این عقیده ی او را پذیرفته باشد. به علاوه، در آن حلقه های دینی که زندگی نفس به همراه بدن تعلیم می شد و نفس را دستخوش تجسدهای بسیاری می دانستند، نفس را همچون دایمون هبوط کرده می دانستند که می بایست دوباره به شکل شایسته و خداگونه ی خود دست یابد. (این مطلب در پاره ی ۱۱۵ امید کلس کاملاً روشن است.) از این رو این گفته های هراکلیتوس عمق بیشتری دارد. این گفته ی وی با تناسخ ارتباط دارد و چنین معنا می دهد: شخصیت انسان عبارت است از جزء فنانا پذیر و بالقوه ی الهی او. ه این تأکیدی است بر مسئولیت انسان، و محتوای اخلاقی جمله را می افزاید.

## ستارهشناسی و کائنات جو

اکنون با مهم ترین و جالب ترین بخش های پیام هراکلیتوس آشنا شده ایم، اما برای تکمیل این آشنایی می توان بعضی جزیبات را اضافه کرد. هراکلیتوس درباره ی ستاره شناسی و کائنات جو عقاید عجیبی دارد که دیوگنس لائر تیوس خلاصه کرده است (نهم، ۱۱-۹):

تبخیرهایی هم از زمین و هم از دریا بلند می شود، گونه ای درخشان و خالص، گونه ی دیگر تاریک. آتش از تبخیرهای درخشان افزایش می یابد، و رطوبت از آنهای دیگر. هراکلیتوس ماهیت جوهر پیرامون را تبیین نمی کند، اما می گوید که در آن کاسه هایی وجود دارد که درونشان به سوی ماست، تبخیرها در درون این کاسه ها جمع می شوند و شعله را، که اجرام آسمانی اند، پدید می آورند. درخشان ترین و گرم ترین شعله، شعله ی خورشید است؛ از آن جا که ستارگان دیگر از زمین دور ترند، به این سبب نور و گرمای اندک دارند، در حالی که ماه، هر چند به زمین نزدیک است، در ناحیه ای پاک

حرکت نمی کند. از سوی دیگر، خورشید در ناحیه ای شفاف و ناآلوده حرکت می کند، و فاصله ی آن از ما مناسب است؛ از این رو، بیشتر گرما و نور می دهد. خورشید و ماه زمانی می گیرند که کاسه ها پشت و رو می گردند، و حالات ماهیانه ی ماه در اثر برگشت تدریجی کاسه ی آن روی می دهد. شب و روز، ماه ها، فصول و سال ها، باران، بادها و مانند اینها همه در اثر تبخیرهای گوناگون پدید می آیند. تبخیرهای درخشان در دایره ی خورشید شعله ور می شوند، و سبب پدید آمدن روز می گردند، در صورتی که غلبه ی تبخیرهای متضاد شب را پدید می آورند: تابستان، حاصل افزایش گرما در تبخیرهای تاریک. درخشان است؛ زمستان، حاصل کثرت رطوبت از تبخیرهای تاریک. درخشان است؛ زمستان، حاصل کثرت رطوبت از تبخیرهای تاریک. تبیین های وی از پدیده های دیگر نیز مانند اینهاست. از سوی دیگر، وی درباره ی ماهیت زمین، یا حتی ماهیت کاسه ها، هیچ تبیینی به دست نمی دهد.

این شرح، چندان هوشمندانه به نظر نمی رسد، و مجموعهای از پدیده های گوناگون را تحت علت واحد کلی درمی آورد. با وجود این، ویژگی هراکلیتوس این است که در مورد جزیبات کم حوصله است، و ممکن است خود وی تعدادی از پدیده های ستاره شناختی و طبیعی دیگر را با چند کلمه قصار کنار گذارد، روشی که ما با آن آشنا هستیم. او، برخلاف ملطیان، به تبیین همهی پدیده های ممکن فیزیکی علاقه نداشت، بلکه از این

۱. کریک (۲۷۱) «متناسب commensurate» ترجمه کرده است و معتقد است که این کلمه گواه تحولات مشائیان است. اما «متناسب» مناسبِ سیاق کلام نیست، و لازمهی معنا، مشایی نیست. رک:

O. T. 84 ξύμμετρος γορ ως κλύειν.

۲. ترجمه ی لفظ به لفظ «در اثر برگشت تدریجی کاسه در آن» است. اعتراف میکنم که معنای έν αύτῆ را نمی دانم: به نظر می رسد تنها مرجع برای تلفظ آن σελήνη است.

پدیده ها فقط برای حمایت از آموزه ی تغییر جهانی خود استفاده می کرد (رک: راینهارت، پارمنیدس، ۱۸۱). غیر از تعداد اندکی ملاحظه درباره ی خورشید، چیزی غیر از روایت مؤلفی بعدی از دیدگاه های او را در دست نداریم.

قبلاً دیدیم که خورشید نباید «از اندازه های خود تجاوز» کند و این کار را نخواهد کرد (پاره ی ۹۴ ، ص ۴۶۵ ، بالا). وی همچنین گفته است: «اگر خورشید و ستارگان دیگر نبودند شب می بود» اپاره ای که کریک در تفسیر آن می گوید ، «تا اندازه ای نامطمئن است. » البته ، اگر کسی معنایی نمادین از آن انتظار داشته باشد ، این سخن درست است ، زیرا درباره ی معنای عادی این پاره ابهامی وجود ندارد . این پاره ، با یا بدون عبارت مربوط به ستارگان ، احتمالاً بیانی بسیار مستقیم و روشن است. هر چند این پاره به خودی خود بخدان اهمیت ندارد ، ممکن است جایگاه خود را در توضیح درخشندگی تطبیقی خورشید و ماه و ستارگان یافته باشد که دیوگنس آن را با فاصله ی نسبی آنها با زمین و پاکی جو تبیین می کند . ممکن است هراکلیتوس می خواسته است بر این حقیقت تأکید کند که علت پدید آمدن شب و روز امری واحد (خورشید) است ، که حضور یا غیبت آن موجب پدید آمدن این دو می گردد ؛ از این رو در پاره ی ۵۷ ، بر وحدت ضروری شب و روز تأکید دو می گردد ؛ از این رو در پاره ی ۵۷ ، بر وحدت ضروری شب و روز تأکید می کند ، اما این پاره به نظر می رسد بسیار ساده تر از این مطلب است .

«خورشید هر روز تازه است» (پارهی ۶)، و افلاطون در جمهودی (۴۹۸ A) دربارهی آنهایی که به فلسفه می پردازند می گوید که «آنها از خورشید هراکلیتوس خاموشترند، زیرا آنها هرگز دوباره فروزان نمی شوند.» مفسران بعدی این نکته را توسعه داده اند. خورشید به زیر زمین

۱. پاره ی ۹۹. کریک (۱۶۲ و بعد) فکر می کند که احتمالاً کلمات ۱۹۷۰ و بعد) فکر می کند که احتمالاً کلمات ۴νεκα τῶν ریک (۹۹. که در پلوتارک De Fortuna, 98 c آمدهاند، اما پلوتارک به هنگام نقل این گفته در Aqu.et Ign. Comp. 957 A آنها را فراموش کرده است) افزوده ی پلوتارک هستند.

میرود، و خاموش می شود، یا به سبب سرد بودن نواحی غرب (الیمپیودوروس) یا به سبب فرو رفتن در دریا (تفسیر جمهودی): و وقتی صبح فردا طلوع می کند، در شرق فروزان می شود. اخورشید از بخارهای جمع شده در یک اکاسه تشکیل می شود، کاسه ای که چون در ناحیه ای آتشی قرار گیرد می گذازد، و بی تردید از بخارها یا از اتبخیرهایی ای گرمای آن از زمین بلند می کند سوخت می گیرد. عقیده نگاری، این را به عنوان عقیده ی هراکلیتوس ضبط می کند که «اجرام آسمانی به وسیله ی تبخیرهایی که در زمین صورت می گیرد تغذیه می شوند. » ا

 ۱. برای متن رک: کریک، ۲۶۷؛ و رک: بحث بیشتر وی دربارهی این پاره در صفحات ۲۶۴-۷۹.

2.Aët. II, 17, 4, DK, 22 A 11.

پرداختن به این پرسش مشکل ضرورت دارد که آیا دیوگنس در نسبت دادن دو نوع تبخیر، درخشان از دریا و تاریک از زمین، به هراکلیتوس موثق است یا نه؛ مطلبی که کریک (۲۷۱ و بعد) آن را نظریهای ارسطویی می داند که به هراکلیتوس نسبت داده شده است. نظریهی تبخیر واحد قطعاً برای نظام هراكليتوس كفايت ميكند، و احتمالًا چنين نيز است. اين تبخير واحد، برطبق قانون تغییر مداوم، که در «راه بالا و پایین» است، البته تاریک و مرطوب یا درخشان و خشک و آتشین خواهد بود. البته این بدان معنا نیست که توصيف آئتيوس (τῆς ἀπὸ γῆς ἀναθυμιάσεως) غلط است: اين توصیف ممکن است کاملاً کلی باشد. خورشید از تبخیرهایی که در زمین صورت می گیرد تشکیل می شود، حال این تبخیر از دریا باشد یا از خشکی. به نظر می رسد کریک با این سخن (در ۲۰۴، KR، یادداشت) بسیار دور می رودکه: «تبیین شب و روز (همچنین زمستان و تابستان) با تبخیرهای درخشان و تاریک... بی معناست: هراکلیتوس به خوبی هر کس دیگر می داند که روشنایی روز از آن خورشید است. از آنجا که خود خورشید از «تبخیر درخشان که فروزان می شود» تشکیل شده است، از این رو نسبت دادن روز هم به خورشید و هم به تبخیر درخشان ناسازگار نیست؛ و خواه هراکلیتوس گفته باشد یا نه، دست کم معقول است که نشانده شدن آتش خورشید، که شب را پدید می آورد، می بایست در اثر غلبه ی تبخیر تاریک (سرد، مرطوب) پدید آيد. تصور هراکلیتوس از خورشید، آشکارا از توصیف کسنوفانس دربارهی خورشید گرفته شده است؛ به عقیدهی کسنوفانس خورشید از ابرهای گداخته، یا از مجموعهی جرقههای حاصل از تبخیر مرطوب تشکیل شده است؛ اما از آنجا که گفتیم به عقیدهی وی خورشید در خلال شب،از نقطهی غروب در مغرب تا نقطهی طلوع در مشرق را در زیرزمین طی می کند، از این رو هراکلیتوس نمی تواند تازگی هر روزی خورشید را در همان معنای اصلی بیان کند. به قول کسنوفانس خورشید در خطی مستقیم حرکت می کند و مسیر دایرهای ظاهر آن صرفاً توهم است. هراکلیتوس بیشتر از تازگی دوبارهی خورشید سخن می گوید تا از تازگی کامل آن، و احتمالاً در اینجا دو نکته را در نظر داشته است: (الف) خورشید به عنوان جرمی گرما دهنده هر روز تازه است، زیرا شعلهی آن شب خاموش می شود، (ب) شعلهی آن مانند هر شعلهی دیگر (و به واقع مانند هر چیز دیگر كوسموس ، كه به همين دليل هراكليتوس آن را آتش مي نامد ) دايماً از طريق جذب کردن مواد جدید تجدید میشود. ارسطو ایراد میگیرد (کاثنات جو ۳۵۵ a ۱۲) که اگر خورشید، چنانکه بعضی می گویند، مانند شعله «خاموش می شد»، در این صورت، چنانکه عقیدهی هراکلیتوس است، هر روز تازه نبود، بلکه هر لحظه تازه می بود. البته این چیزی است که خود هراکلیتوس به آن قایل است. به هر حال، هراکلیتوس در اینجا زبان دقیق فلسفه را به کار نبرده است، بلکه از زبان غیبگویانهی خود استفاده کرده و شنوندگان خود را به مفسران آنها سپرده است. از این لحاظ عبارت «هر روز تازه) كفايت مى كند، عبارتى كه نفوس متمدن ممكن است آن را فهم كنند.

«کاسه» ی خورشید نمی تواند با این ایده ی سنتی و شاعرانه بی ارتباط باشد که خورشید به هنگام شب در کاسه ای زرین رانده می شود که در کناره ی جهان بر روی نهر احاطه کننده ی اکثانوس از غرب تا شرق می گردد (میمنرموس، پاره ی ۴). هراکلیتوس با وسیله ی

نقلیه دانستن کاسه برای خورشید در سیر روزانه ی آن در آسمان، و رهاندن خود از وسایل اسطورهای ارابه و اسبها، مطلب را ساده کرده است؛ و توسعه ی مفهوم کاسه ها درباره ی ماه و ستارگان، ابداع و نوآوری است. به هر حال، به نظر می رسد که وی با اینگونه، معقول سازی سطحی درباره ی اجرام آسمانی، که (چنانکه کریک توجه داده است) حتی با پدیده ها مناسبت ندارد از مطلب دور افتاده است؛ زیرا برگشتن کاسه که وی برای تبیین کسوف و خسوف و اهله ی ماه بدان متوسل می شود نوری بیضی شکل پدید می آورد، نه وقطعه ای خارج از حلقه های خورشیدی و قمری که درنهایت به شکل نه وقطعه ای خارج از حلقه های خورشیدی و قمری که درنهایت به شکل هلال منتهی شود، چنانکه به واقع ظاهر می گردد. (این مطلب در آفتیوس، هلال منتهی شود، چنانکه به واقع ظاهر می گردد. (این مطلب در آفتیوس، به وسیله ی برگشتن کاسه ها شرح داده شده است؛ به نحوی که گودی آنها به طرف باین برمی گردد.») درباره ی موقعیت به وسیله ی جیزی بیشتر از دیوگنس نمی دانیم و باید سخن وی را خود کاسه ها چیزی بیشتر از دیوگنس نمی دانیم و باید سخن وی را بپذیریم که هراکلیتوس درباره ی آنها توضیح بیشتر نداده است.

سایر شروح مربوط به فصول و کاثنات جو چنان مبهماند که ارزش تفسیر ندارند. درک اهمیت تنها سخن دیگر هراکلیتوس دربارهی خورشید نیز که به ما رسیده است آسان نیست، یعنی این سخن که «پهنای خورشید به اندازه ی یک پای انسان است» (پاره ی ۳) یا به جای آن «این اندازه ی است که به نظر می رسد» (دیوگنس لاثر تیوس، نهم، ۷). هر چند دیلز ـ کرانتس بیان نخست را جزو پارههای واقعی آوردهاند، این بیان مانند یک مصراع شعر شش وزنی خوانده می شود و ممکن است بخشی از یک روایت منظوم درباره ی هراکلیتوس باشد، از آنگونه روایت هایی که امروز از

این پدیده ها با مطالبی درباره ی تندر و صاعقه و πρηστῆρες در آثتیوس، سوم، ۳، ۹، دیلز ـ کرانتس، ۹۱۴ توضیح داده شده است، که به هر حال چندان رضایت بخش نیست.

وجود آنها خبر داریم. این بیان، به خودی خود، و بدون در نظر گرفتن سیاقی که در آن قرار دارد، ممکن است به عنوان تأیید این نظریه که داده های حواس گمراه کننده اند مگر توسط ذهن تفسیر شوند، فقط به پدیدارها اشارت کند. اما روایت دیوگنس این فرض را نفی می کند. بیان فوق مستقیماً با مثال ارسطو در درباره ی نفس (۴۲۸b۳) متناقض است، آنجا که ارسطو می خواهد فریبندگی حواس را حتی در جایی که دانش بهتری داریم نشان دهد، وچنانکه خورشید به نظر می رسد یک پا پهنا دارد، هر چند می دانیم که از زمین مسکون ما بزرگ تر است. به سختی ممکن است هراکلیتوس عقیده داشته باشد این بیان وی کلمه به کلمه درست است، و معنای این بیان باید اسرارآمیز باقی می ماند. ۲ بعدها اپیکوروس نیز همین مطلب را گفته باید اسرارآمیز باقی می ماند. ۲ بعدها اپیکوروس نیز همین مطلب را گفته است، کسی که این سخن برای وی پی آمد آموزه ی خاص او درباره ی بری از خطا بودن ادراک حسی است.

Ηράκλειτος  $\hat{\epsilon}$ , 22, $\Gamma$  ، در شکل عقیده نگارانه ی متعارف در تئودورت  $\pi$ οδιαῖον آمده است (کریک، ۲۸۰).

۲. کوششهای به عمل آمده برای تبیین این بیان در کریک، ۲۸۱ و بعد، فهرست شده است.

#### نتيجه

در اینجا، این شخصیت شگفتانگیز را در انزوای غرور آفرینش ترک می گوییم. اندیشههای وی از زمان و زبان او جلوتر بودند. او در نظر خویشتن پیامبری بود که قانون الهی را آورده بود، قانونی که توده ی مردم قادر به تحصیل آن نبودند. او این قانون را فقط توانست با زبان تصور و پارادکس به مردم عرضه کند. از لحاظ علمی، زبان او سراسر استعاری است، و او برای پی گرفتن استدلالها کوشش بسیار اندکی از خود نشان می دهد. فایده ی استدلالی که برای خود ارضا کردن باشد چیست؟

حقیقتی که بر هراکلیتوس سایه افکنده است دو وجه دارد. اول، ما جهان تجربه ی خود را دربر گیرنده ی اعیان و دارای برخی ویژگی های ثابت و نسبتاً پایدار درک می کنیم. این جهان تجربه همچون حالت مطلوبی از امور در چشم می آید، به نحوی که ما هر ترتیب هماهنگ ظاهری را که محصول خود را قادر می سازد چنانکه هست بماند، تحسین می کنیم، و نیروهای مخرب این ترتیب هماهنگ را بد می نامیم. حقیقت کاملاً غیر از این است. آنچه ثبات و سکون می نامیم، حاصل هیچ ترکیب هماهنگ اجزا

نیست، بلکه حاصلِ تقلای بی وقفه ی نیروهای متضادی است که به تعادل در تنشر رسیده اند. تقلا و حرکت و تغییر دایمی اند، هر چند جریان شان نامریی است؛ کشمکش شرطِ هستی است: سکون وجود ندارد، فقط تغییرِ بی وقفه وجود دارد. «آذرخش در فرمانروایی است»، جنگ پدر و پادشاه است، جنگ صلحِ راستین است؛ و همه ی این امور خیر است، زیرا صلح در آن معنا که عموم از آن اراده می کنند مرگ است.

از سوی دیگر، اجازه داده نشده است تا این جنگ بی وقفه به صورتی بی نظم جریان یابد. اگر چنان می بود، ممکن بود روزی متوقف شود. کوسموس همواره وجود داشته است و در آینده هم وجود خواهد داشت، و اگر ممکن بود که یکی از اضداد برتر آید، در آن صورت تداوم وجود کوسموس امکان نداشت. به واقع هیچ ضدی، اگر ضد آن از بین رود، وجود نخواهد داشت. در جهان هراکلیتوسی، لو گوس از هر چیز دیگر برتر است، که قانون الهی و اندازه و تناسب است. هر چیزی همواره در مسیر تغییر، به بالا و به پایین حرکت می کند، و در این مسیر از طریق برخوردهای اضداد خود با یکدیگر یا برخورد خود با آنها پیش می رود، اما همهی این امور در چهارچوب حدود دقیق رخ می نمایند. این مسیر، مسیری است دایرهای که در آن «آغاز و پایان همان است.»

همه ی نیروهای متضاد در و محدت لوگوس جمع می آیند و تعالی می یابند. «یک خردمند» هست، خدایی که روز و شب، زمستان و تابستان، جنگ و صلح است: از این رو، شخصیت و خردمندی او از هر چیز دیگر برتر است. در عین حال، از آن جا که هیچ چیز هرگز از ماده کشف نشده است، این خدا دارای طبیعت آتشین است، و مانند زئوس ـ ایتر آئسخولوس بر کل جهان حاکم است، عقیدهای که به افلاطون و بعدها به رواقیان رسید. ما نیز سهم خود را از آن داریم، ما با وحدت کوسموس اتصال داریم؛ زیرا لوگوس برای همه مشترک است، نفوس ما آتشین هستند و ما از راه نفس

کشیدن با عقل جهانی ارتباط بی واسطه داریم. حتی وقتی می خوابیم کاملاً از آن جدا نمی شویم. در غیاب ادراک حسی که به منزلهی مواد اندیشه ی ماست و ما را در جهان شخصی توهم وارد می کند، اما هنوز زنده ایم، هر ماست و ما را در جهان شخصی توهم وارد می کند، اما هنوز زنده ایم، هر چند اتصال ما با آن امر «همگانی» ضعیف می شود. مراکلیتوس به ما توصیه می کند که این وضعیت شرم آور را به ساعات بیداری خود منتقل نکنیم. ما باید طبیعت آتشینِ روح خود را چنان بپروریم که وقتی از بخارهای مرطوب بدن رها شد به آسانی قادر باشد تا با لوگوس ـ آتش متحد شود. راه این هدف، راه فهمیدن است. آیین های شناخته شده، چه ما به جا آوریم یا نه، غیر مادی اند. به جا آوردن آنها، بدون اینکه آنها را بفهمیم، صرفاً مایهی انزجار است، اما اگر این آیین ها به ما کمک کنند که در ورای کثرت و سیلان است، اما اگر این آیین ها به ما کمک کنند که در ورای کثرت و سیلان بدیده ها به وحدت دست یابیم، در این صورت می توانند خوب باشند.

### يادداشت

در این کتاب در مورد ارتباط اندیشه ی هراکلیتوس با پارسیان، به ویژه با زردشتی گری، مطلبی گفته نشد. لو گوس هراکلیتوس را گاهی بامفاهیم زردشتی آهوُن و بیریه (به عنوان کلمه ی الهی) و و هو مانا (به عنوان عقل جهانی) مقایسه کردهاند، و گفتهاند که یافتن ثنویت مذهب پارسیان در هراکلیتوس ممکن است (چنانکه پلوتارک نیز چنین فکر می کند). من تمام این مباحث را به این دلیل حذف کردم که مدارک قطعی در این مورد وجود ندارد و هرچه گفتهاند صرفا تأمل و حدس بوده است. در عین حال این درست است که هراکلیتوس با داریوش رابطه داشته است، و به طور سنتی گفتهاند که با وی دوست بوده است؛ این نیز درست است که یکی از پارههای وی در ادبیات یونان قدیمی ترین نوشتهای است که مجوس در آن عنوان شده وی در ادبیات یونان قدیمی ترین نوشتهای است که مجوس در آن عنوان شده است؛ و وی مقام الهی و بر تر آتش را در نظر داشته است. درباره ی این موارد جالب و کتاب شناسی آن، می توان به خلاصه ی معقول و مختصر اس.

| S. | Wikander    | in | Éléments | orientaux | dans | la | religion | grecque |
|----|-------------|----|----------|-----------|------|----|----------|---------|
| an | cienne, 57- | 9. |          |           |      |    |          |         |

(عناصر شرقی در دین یونان باستان.)

### پيوست

بيان رودخانه (بالاص ۹۴ را ببينيد)

مدرک دال بر این که هراکلیتوس گفته است (کلمات دقیق یونانی هر چه باشد) اشما نمی توانید دوبار در همان رودخانه گام نهید، شاید از اصالت هر پاره ی دیگر قوی تر است. اگر مباحثات تعداد اندکی از محققین در پارادکسیکال نبودن کلماتی که بنابر نقل اوسبیوس فقط در آریوس دیدوموس Arius Didymus (دیلز ـ کرانتس، ۲۲ ۲۲۱) آمده است نبود، یعنی این کلمات: «ازروی پای کسی که در همان رودخانه گام نهاده است همواره آبهای متفاوت جریان دارد، به تکرار دوباره ی آن مدرک نیازی نبود. از آن جا که کریک (که من از ترجمه ی وی استفاده کرده ام) از این ادعا حمایت کرده است که جمله ی مذکور بازسازی کلمات اصلی هراکلیتوس نبود وی مدرک آن قول را ارائه می داد. اما پنون ولاستوس (AJP، من از ترجمه می کنی استدلال کرده است، من در این جا برای اقناع خودم اندکی بحث می کنی.

(الف) افلاطون، کراتولوس، ۴۰۲ A: «من اعتقاد دارم که هراکلیتوس می گوید همه چیز در حرکت است و هیچ چیز ساکن نیست، و وی با مقایسه ی اشیاء موجود به جریان رودخانه می گوید که شما نمی توانید در همان رودخانه دو بار گام نهید.»

λέγει πον Ήράκλειτος ὅτι πάντα χωρεῖ καὶ οὺδὲν μένει, καὶ ποταμοῦ ῥοῆ ἀπεικάθων τά ὅντα λέγει ὥς δίς ἕς τὸν αὐτὸν ποταμὸν ὀυκ ἅν ἐμβαίης.

(ب) ارسطو، مابعدالطبیعه ،۱۳۱ ه ۱۰۱۰: «کراتولوس این گفتهی هراکلیتوس را نقد می کند که دوبار گام نهادن در همان رودخانه غیرممکن است: به عقیده ی وی شما یک بار هم نمی توانید این کار را بکنید.»

κρατύλος ... Ἡρακλείτω ἕπετίμα εἰπόντι ότι δίς τῶ αὐτῶ ποταμῶ οὐκ ἕστιν ἐμβῆναι. αὐτὸς γὰρ ὥετο οὐδ ὰπαζ.

(ج) پلوتارک، De E, 392 B: «به قول هراکلیتوس ممکن نیست دو بار در همان رودخانه گام نهاد، حتی هیچ جوهر فناپذیر را نمی توان در یک حالت ثابت دو بار به دست آورد.»

ποταμῶ γὰρ οὐκ ἔστιν ἐμβῆναι δὶς τῶ αὐτῶ καθ Ἡρακλειτον, οὕδεθνητῆς οὐσίας δις ἄψασθαι κατὰ ἕζιν.

(د) Qu. Nat. 912 A؛ «چنانکه هراکلیتوس میگوید، شما نمی توانید دو بار در همان رودخانه گام نهید، زیرا آبهای تازه در جریان است.»

ποταμοῖς γὰρ δὶς τοῖς αὐτοῖς οὐκ ἅν ἐμβαίης. ὥς φησιν Ἡράκλειτος, ἕτερα γὰρ ἐπιρρεῖ ὕδατα.

(ه) Ser. Num. Vind. 559 C وقبل از آنکه بدانیم کجا هستیم، هر چیزی را در درون رودخانه ی هراکلیتوس خواهیم افکند، رودخانه ای که به قول وی کسی نمی تواند دو بار در آن گام نهد، زیرا طبیعت در تغییر خود هر چیزی را حرکت و تغییر می دهد.»

ἥ λήσομεν εἰς τὸν Ἡρακλείτειον ἀπαντα πράγματα ποταμὸν ἐμβαλόντες, εἰς ὅν οὕ φησι δὶς ἐμβῆναι, τῶ πατα κινεῖν καὶ ἑτεροιοῦν τὴν φύσιν μεταβάλλουσαν.

پلوتارک بارها از هراکلیتوس نقل می کند، و آشکارا این نقل قولها را از افلاطون نمی گیرد؛ و چنانکه خود تردید ندارد برای ما نیز دربارهی آنچه هراکلیتوس گفته است جای تردید نمی گذارد.

(و) سیمپلیکیوس، فیزیک، ۷۷، ۳۱، «از جریان مداومی» سخن می گوید «که همه چیز را تغییر می دهد، جریانی که هراکلیتوس، آن را به هنگام مقایسه ی صیرورت با جریان مداوم رودخانه، که بیش از بودن دارای نه بودن است، چنین بیان می کند که «شما نمی توانید در همان رودخانه دو بار گام نهید.»

τὴν συνεχη ροὴν τὴν πάντα εναλλασσουσαν, ήν ό Ήράκλειτος ἢνίζατο διὰ τοῦ «εἰς τὸν αὐτον ποταμὸν δίς μὴ ἄν εμβῆναι», τῆ ἐνδελεχεῖ τοῦ ποταμοῦ ρυῆ τὴν γένεσιν απεικάζων πλέον τὸ μὴ ὅν ἔχουσαν τοῦ ὅντος. (ز) همان. ۱۳۱۳۸: وفیلسوفان طبیعی که از هراکلیتوس پیروی میکنند، با تمرکز بر جریان مداوم صیرورت، ... میگویند که همه چیز همواره در سیلان است و شما نمی توانید دو بار در همان رودخانه گام نهید.

τοὺς δὲ περὶ Ἡράκλειτον φυσιολόγους εἰς τὴν ἐνδελεχῆ τῆς γενέσεως ῥοὴν ἀφορῶντας ... ἐικός λέγειν ὅτι ἀεὶ πάντα ῥεῖ καὶ ὅτι εἰς τὸν αὐτὸν ποταμὸν δὶς οὐκ ἅν εμβαίης.

این مدرک مهمی است که در چشم کسانی که، ما در مواضع دیگر تمایل داریم گواهی آنها را دربارهی هراکلیتوس بپذیریم، هراکلیتوس مطمئناً گفته است: «شما نمی توانید (یا برای شما امکان ندارد) دوباره در یک رودخانه گام نهید.» چه مدرکی در دست است که هراکلیتوس متفاوت با این گفته است؟

نامیده شده است، و به جز در این مورد ناشناخته است) در قرن اول میلادی، نامیده شده است، و به جز در این مورد ناشناخته است) در قرن اول میلادی، پس از نقل و قول بسیار غلط پاره ی ۶۲، ادامه می دهد که: «و او دوباره می گوید: «ما در همان رودخانه ها گام می نهیم و گام نمی نهیم، ما هستیم و نیستیم» ( Heracl. Homer. Qu. Hom. 24, fr. 49 a DK: ποταμοῖς نیستیم» (οὺκ εμβαίνομεν, εῖμέν τε καὶ οῦκ ἐμβαίνομεν, εῖμέν τε καὶ Seneca, در ونان گزارش سِنِکا را با این عبارت مقایسه کرد، (οὺκ εῖμεν که. 58, 23 هراکلیتوس می گوید، ما در همان رودخانه گام می نهیم، و دوباره گام نمی نهیم؛ زیرا نام رودخانه همان است اما آب hoc est quod ait Heraclitus: in idem flumen bis می گذرد» می گذرد» descendimus et non descendimus. manet enim idem fluminis هروبار» (δίς) در فقره ی اول از نسخه های خطی افتاده است. در هر صورت

كلمات τοῖς αὐτοῖς (گام مينهيم و گام نمينهيم) نشان مي دهند كه معنا همان است، زیرا جدا از عبارت بی معنای «ما در همان رودخانه گام می نهیم» (یعنی، هر یک از ما در همان رودخانه هایی گام می نهیم که دیگران گام می نهند)، «همان» فقط می تواند به معنای رودخانه هایی باشد که ما قبلاً نام نهادهایم. از آنجا که این داستان ضرورتاً به اندیشههای هراکلیتوس مربوط است، ممکن است خود وی نیز آن را با عبارتهای گوناگون بیش از یک بار بیان کرده باشد. قطعاً بسیار گمراه کننده است که فرض شود آنچه اولاستوس شکل «آری ـ و ـ نه» می نامد مقصود هراکلیتوس است (رک: «نخواستن و خواستن» در پارهی ۳۲، «کلها و غیر کلها» در پارهی ۱۰). سنکا، با اندکی اکراه، توضیحی را که در جای دیگر ارائه شده اصلاح می کند، توضیحی که ممکن است منظور هراکلیتوس باشد: شخص در همان رودخانه می تواند گام نهد، اما به یک معنا این همان رودخانه نیست، زیرا آبی که بار دوم در آن گام می نهید همان آب قبلی نیست. از این رو آن سخن در این شکل همان چیزی است که از افلاطون به بعد نقل شده است، و به عقیدهی من این گفته دقیقاً همان چیزی است که خود هراکلیتوس گفته است.

کلمات «ما هستیم و نیستیم» به این بحث ربط ندارند، خواه جمله ی قبل را بی اعتبار کنند یا نکنند. من با ولاستوس موافقم که، اگر فعل را در معنای کاملاً وجودی لحاظ کنیم، این کلمات سر تا پا احساس هراکلیتوسی را بیان می کنند. گمان کرده اند این کلمات جهشی ناگهانی است، و نامحتمل نیست که شخصی که همنام هراکلیتوس بوده است، این دو بیان را که در بیان خود فیلسوف با هم نیامده است، در هم ادغام کرده است. اما وی برای انجام این کار دلیلی داشته است، زیرا هر دو بیان، آموزه ی واحد هراکلیتوسی را ترضیح می دهند، یعنی این آموزه را که موجودات یا جواهر طبیعی وجود ثابت ندارند و دستخوش جریان دایمی تغییر و تجدید

مستند.

سرانجام آریوس دیدوموس عبارتی دارد که به نقل تمام آن می ارزد (بارهی ۱۲ دیلز ـ کرانتس، عقایدنگاری، ۴۷۰ و بعد):

کلئانتس دیدگاههای زنون را برای تطبیق در کنار دیدگاههای دیگر فیلسوفان طبیعی میآورد و میگوید که زنون، مانند هراکلیتوس نفس را تبخیر با احساس مینامد. زیرا هراکلیتوس، برای بیان این نکته که نفوس با بخار شدن بیوسته خردمند میگردند، آنها را با رودخانه مقایسه میکند و تقریباً چنین میگوید: «از روی کسانی که در همان رودخانه گام نهادهاند آبهای متفاوت جریان دارد. و نفوس از جواهر مرطوب بخار میشوند.

περὶ δὲ ψυχῆς μὲν τὰ Ζήνωνος δόγματα παρατιθέμενος πρὸς σύγκρισιν τὴν πρὸς τοὺς ἄλλους φυσικούς φησιν ὅτι Ζήνων τὴν ψυχὴν λέγει αἰσθητικὴν ἀναθυμίαιν, καθάπερ Ἡράκλειτος. βουλόμενος γαρ ἐμφανίσαι ὅτι αί ψυχαὶ ἀναθυμιωμεναι νοεραὶ ἀεὶ γίνονται, εἴκασεν αὐτας τοῖς ποταμοῖς λέγων οὕτως. ποταμῖσι τοῖσιν άυτοῖσιν ἐμβαίνουσιν ἕτερα καὶ ἕτερα ὕδατα ἕτιρρεῖ, καὶ ψυχαὶ δὲ ἀπὸ τῶν ὕγρῶν ἀναθυμιῶνται.

اینکه آیا جملهی اخیر مستقیماً به هراکلیتوس نسبت داده می شود یا نه، مشکوک است، اما چنانکه پارهی ۳۶ نشان می دهد («... از آب، نفس برمی آید»)، جملهی فوق عقیده ی وی را نشان می دهد. فرق آشکار این فقره

۱. یا «بیوقفه تجدید میشوند». جی. دی. موالت به جای νοεραί، ای νεαραί پیشنهاد می کند، که معنای بسیار عالی دارد.

J. D. Meewaldt in *Mnemos*. 1951, 53-4.

با فقرات دیگر این است که در این جا گفته ی مربوط به رودخانه ها به ویژه درباره ی نفوس اطلاق می شود، در صورتی که در فقرات دیگر به هر چیز دیگر ارجاع داده می شود. به ترین راه حل احتمالاً پذیرفتن تصحیح موالت است (یادداشت ۱، صفحه ی قبل)، که در آن صورت اطلاق آن گفته بر نفوس از این جهت است که نفوس در این ویژگی با هر چیز دیگر مشترکند، یعنی، نفوس نیز مانند هر چیز دیگر تجدید می شوند و هرگز همان ثبات را ندارند. کلمات «آبهای متفاوت و متفاوت جریان دارند» در پلوتارک نیز، منتها اندکی مختصر تر، آمده اند (بالا را ببیند)، و شاید این شکل توضیح را خود هراکلیتوس اضافه کرده است (چنانکه در پاره ی ۸۸ ممکن است). من درباره ی کل این بیان فقط می توانم (در مخالفت با کریک) بگویم که تعادل مدارک شدیداً به نفع آن چیزی است که افلاطون به ما داده است.

آ. اینکه آیا هراکلیتوس (چنانکه ارسطو به دست می دهد) عبارت ۴ مینکه آیا هراکلیتوس (چنانکه ارسطو به دست می دهد) عبارت ۱ و به  $\xi \mu \beta \tilde{\eta} \nu \alpha \iota$  و  $\xi \mu \beta \tilde{\eta} \nu \alpha \iota$  و  $\xi \mu \beta \tilde{\eta} \nu \alpha \iota$  و  $\xi \mu \delta \tilde{\eta} \nu \alpha \iota$  نمی توان درباره ی آن تصمیم گرفت. باید پذیرفت که هیچیک از منابع قدیمی دقت محققین جدید را ندارند. دست کم ولاستوس نشان داده است که شکل دقت محققین جدید را ندارند. دست کم ولاستوس نشان داده است که شکل احتمالیی که افلاطون نقل می کند احتمالاً از آن هراکلیتوس است ( $\Delta JP$ ).

#### فكرروز از همين مجموعه منتشر كرده است:

تاریخ فلسفهی یونان/جلد اول (آغاز . تالس) دبلیو . کی .سی . گاتری ترجمه ی مهدی قوام صفری

جهان از چه چیزی ساخته شده است؟ این پرسشی بود که تالس با طرح آن کوشید اساس دیگری در تبیین پدیده های طبیعی بنیان گذارد و کثرت پدیداری را به و خدتی بنیادین تحویل دهد.

این آغازِ جانشینیِ تدریجیِ تبیین علّی به جای تبیین اسطورهای و خارج از نظام طبیعی بود. از این رو، تالس را بنیان گذار تفکر فلسفی و انتقادی می دانند. پاسخ او به آن پرسش بنیادین این بود: آب.

تاریخ فلسفهی یونان/جلد دوم (آناکسیمندر .آناکسیمنس) دبلیو .کی.سی.گاتری ترجمه ی مهدی قوام صفری

آناکسیمندر و آناکسیمنس، به همراه تالس، اندیشمندان مکتب ملطی یونان باستان به شمار می روند. تعالیم فلسفی و عقلانی این مکتب بود که پرسش از بنیاد جهان را به میان آورد و سرانجام به هنگام کمال فلسفه ی یونان، در ارسطو، به نظریه ی جوهر و صورت منتهی شد. کوشش عقلانی ملطیان را معمولاً جست و جویی برای یافتن مادة المواد جهان دانسته اند، اما آموزه های آنها بر چیزی بیش از آن دلالت می کرد: آنها به دنبال صورت واحدی بودند که همه ی پدیدارهای جهان را می شد به آن تحویل داد.

تاریخ فلسفهی یونان/جلد سوم (فیثاغورس فیثاغوریان) دبلیو .کی.سی. گاتری ترجمهی مهدی قوام صفری

فیثاغورس بنیانگذار نحلهی دینی ـ علمی بزرگ دورهی پیش از سقراطی در یونان است.

ریاضیات (منشاء جهان دانستن عدد) و آرای عرفانی و رمزی، و آموزههای موسیقیایی، مؤلفه های اصلی عقاید این نحله را تشکیل می دهند. اصل هماهنگی در تعالیم او و پیروانش حضور ضروری نظریه ی صورت در هر تفکر فلسفی را نشان داد و جهان شناسی مبتنی بر معانی رمزی اعدادِ آنها، سرانجام به نظریه ی سیارهای زمین در فیلولا نوس منتهی شد.

فیثاغورس یکی از بزرگ ترین متفکران یونان است و تأثیر او و پیروانش در افلاطون بسیار چشمگیر بوده است.

> تاریخ فلسفه ی یونان/جلد چهارم (آلکمایون کسنوفانس) دبلیو کی سی گاتری ترجمه ی مهدی قوام صفری

آلکمایون علاقهی شدیدی به پزشکی و فیزیولوژی داشته است؛ اما در باب ماهیت دانش و جاودانگیِ نَفْس و جهانشناسی و ستاره شناسی نیز اندیشه هایی مطرح کرده است.

\*\*\*

کسنوفانس کولوفونی فیلسوفی است که بر ضد انسان گونهانگاری در الهیات، استدلالهای روشنی را پیشنهاد کرد. او مفهوم خشک و حدت ملطیان را کنار گذاشت و به تعلیم خدای واحدی پرداخت که فقط از طریق عقل کار می کند، و بین الوهیت و ازلیت و واقعیت، رابطهای ضروری برقرار ساخت. او بود که دانش را از پندار تمیز داد و در باب نسبی بودن ادراکات سخن گفت. الیاییان و هراکلیتوس بسیار مدیون کسنوفانس هستند.

تاریخ فلسفه ی یونان/جلد دهم (سوفسطاییان، بخش نخست) دبلیو . کی .سی . گاتری ترجمه ی حسن فتحی

با وجود اینکه تفاوت های زیاد و مهمی میان آحاد سوفسطاییان به چشم می خورد، وجوه اشتراک آنها به اندازهای اساسی است که بررسی موضوعی دیدگاه های آنها [به عنوان یک نحله ی فکری] را موجه می سازد.

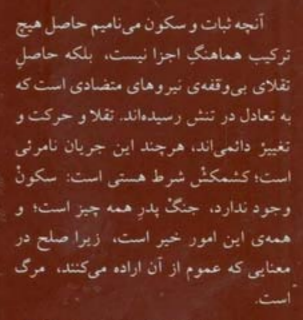
آنها پیامآورانِ روشناندیشی و عاملان عطف توجه از طبیعتشناسیِ محض به انسانشناسی و مطالعات اخلاقی و سیاسی بودند.

مباحثی چون جایگاه قانون و اصول اخلاقی، نظریهی پیشرفت انسان از حالت توحش به حالت تمدن، مفهوم قرارداد اجتماعی، نظریات ذهنی معرفت، وحدت نوع بشر، برده داری و تساوی، ماهیت فضیلت، اهمیت سخنوری و مطالعهی زبان، وامدار این دسته از متفکران است.

تاریخ فلسفهی یونان/جلد یازدهم (سوفسطاییان، بخش دوم) دبلیو . کی .سی . گاتری ترجمهی حسن فتحی

Download from: aghalibrary.com

# فلسفه و منطق



بدین سان؛ هراکلیتوس به مفهوم اصورت، ثابتنزدیک شد؛ مفهومی که در افلاطون نتیجهی منطقی آن به بار نشست.

