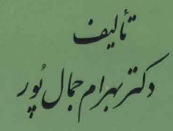
انیان و ،



### **Download from:aghalibrary**



انسان و هستی

تأليف

دكتر بهرام جمال پور

مؤسسة نشر هما تهران ـ ۱۳۷۱

#### Download from:aghalibrary



انسان و هستی / مؤلف : دکتر بهرام جمالپور چاپ اول : ۱۳۷۱ تیراز : ۲۰۰۰ نسخه چاپ و صحافی : چاپخانۀ صنوبر کلیۀ حموق برای مؤسسۀ نشر هما معفوظ است نشانی : تهران ، خیابان دکتر فاطمی ، شمارۀ ۱۵۹ ، طبقۀ پنجم تلنن : ۶۵۴۷۷۰

e.

#### Download from:aghalibrary



Download from:aghalibrary

Download from:aghalibrary

.

~

فصلاول مقدمهای بر تاریخ فلسفهٔ غرب

#### مقدمهای بر تاریخ فلسفهٔ غرب

به قول ديوگينس لائرتيوس' ، فيثاغورس' (متولد ۵۷۰ ق . م ) اولين متفكرى بودكه خود را فيلوسوفوس ناميد وكلمة فيلوسوفيا يا فلسفه را ، به معنى دوستدارى حكمت و عشق به معرفت بهكار برد . به قضاوت ارسطو دركتاب متا فيزيك<sup>6</sup> ، فلسفه در يونان قديم با طالس (ثالس )<sup>2</sup>در قرن ششم قبل از ميلاد آغاز شد . وى در جستجوى مادة المواد بود و ماية اصلى عالم را آب مى پنداشت .

اکنون که بیش از دو هزار و پانصد سال از آن تاریخ میگذرد ، فلسفه در جهان پس از تحولات بسیار ، متضمن دقایق بیشماری از تاریخ تأملات بشر است که جزء ذاتی فلسفه محسوب میشود . انسان در مطالعهٔ فلسفه با تعداد کثیری از فلاسفه و مکتبهای گوناگون فلسفی روبه رو میگردد و از آغاز کاملاً هویداست که هرگونه دقت در مسائل فلسفی نمیتواند بدون درک کلی تاریخ فلسفه تحقق یابد . حتی در زمان افلاطون و ارسطو نیز تاریخ فلسفه از فلسفه جدا نبوده است .

مطالعهٔ فلسفه ، خصوصاً در زمان حاضر آدمی را در مقابل دو پدیدار قرار میدهد ،از یک طرف وحدت مسائل فلسفی و ازسوی دیگرکثرت راهحلهای متنوع مکتبهای مختلف فلسفی . فلاسفه برای حل این مشکل راهحلهای مختلف ارائه نمودهاند :

افلاطون براساس عقل ، راه حل منطقی را محاورهٔ فلسفی یا دیالوگ^میداند ، تا با طرد افکار ناقص ، حقیقت را بر کرسی حجیت بنشاند . به نظر افلاطون ، انسان اندیشمند در زندگی پرتأمل خویش به فلسفه نیاز دارد و در برابر مسائل شخصی و معین محتاج به پاسخهای قاطع است و عقل انسانی به علت وحدت حقیقت نمی تواند در برابر کثرت جوابهای ممکن سکوت اختیار نماید .

ارسطونیز در آثار خود به دقت گفتارگذشتگان را مورد مطالعه قرار داده ، میگوید : چون امکان ندارد که یک فرد ، هر قدر هم که با هوش باشد بتواند بهکلیهٔ مسائل فلسفی پاسخ ارضاء کننده بدهد ، پس امید بشر بسته بهاین اصل است که حداقل در طول تاریخ به جوابهای منطقی برسد . و دراین راه مطالعهٔ تاریخ فلسفه چه از جهت سخنان جامع و به حق و چه از جهت گفتارهای مشتبه گذشتگان مفید فایده است . زیرا فیلسوف بهیاری منطق و به حکم عقل میتواند از سخنان به حق گذشتگان پند گیرد و از اشتباهات آنان اجتناب جوید".

فلسفه در قرون وسطی نیز باتوجه و عنایت تام بهاهمیت وحی هرگز از ارجمندی و اهمیت عقل غافل نبوده و به حکم عقل انسانی پیرامون ادیان سه گانه یهود ، مسیحیت و اسلام به تفکر پرداخته و در ضمن به مطالعات حکمت یونان و روم ادامه داده است . فلسفهٔ جدید که پس از دکارت''شکوفایی مییابد ، با وجود تأکید به سرآغاز جدید تفکر بشر ، به تعبیری مفاهیم اساسی سنت فلسفهٔ قدیم و قرون وسطی را تداوم می بخشد . در فلسفهٔ هگل''که تاریخ فلسفه از دیدگاه فلسفهٔ تاریخ مورد مطالعه قرار می گیرد ، قرابت این اصل به مراتب واضحتر از آن است که احتیاجی به توجیه داشته باشد . به طور کلی هگل ، فلسفه را روح زمان می داند که در قالب مفاهیم معقول قابل درک است .

عاقبت هایدگر<sup>۱۲</sup> یکی از پیشگامان فلسفهٔ معاصر آلمان ، با وقوف کامل به رابطهٔ میان فلسفه و تاریخ فلسفه میگوید : همان طور که هیچ انسانی قادر نیست بدون درک معنی حیات خود به زندگی خویش اصالت بخشد ، در دنیای معاصر نیز فلسفه باید باتوجه به وضعیت خاص عصر حاضر به رسالت تاریخی خود پی ببرد . به قول هایدگر ، سؤالهای اصیل فلسفه ، باید در پرتو همان سنتی که ازآن برخاسته اند واضح گردند و در عصر حاضر مجدداً شرح و تفسیر یابند . به طور مثال سؤال اساسی هستی<sup>۱۲</sup> که قبل از سقراط مطرح بوده است باید نخست به زبان آن دوره درک شود و سپس با در نظر گرفتن سیر تاریخی آن ، که از زمان افلاطون انحراف یافته و سپس در روح فرهنگ آلمان (یعنی از کانت تانیچه ) ، مقدمات ظهور مجدد آن فراهم شده است ، در پدیدار شناسی معاصر نیز مطرح

اینک که نظر معدودی از فلاسفه در مورد رابطهٔ دقیق میان فلسفه و تاریخ فلسفه آشکار شد ، بهتر است که نگاه کوتاهی بهتاریخ فلسفهٔ غرب بیفکنیم . معمولاً تاریخ فلسفهٔ غرب را که از زمان طالس آغاز شده و تا عصر حاضر ادامه دارد ، به چهار دورهٔ اصلی تقسیم میکنند :

## دورة اول : فلسفة قديم

دورهٔ اول فلسفهٔ قدیم یا حکمت یونان و روم باستان در یونان از قرن ششم قبل از میلاد آغاز شد و در روم با شروع فلسفهٔ مسیحی بهظاهر پایان پذیرفت و به تعبیری در باطن تغییر صورت داد و تداوم یافت .این دورهٔ اولیه به سه بخش یعنی دورهٔ « قبل از سقراط» و « دورهٔ سقراط ،افلاطون و ارسطو» و « دورهٔ بعد از ارسطو» تقسیم می گردد . بخش اول با بحث گوهر نخستين عالم آغاز مي گردد : طالس أب را ماية اصلى دنيا مي پندارد . أنا كسيمنس<sup>١٥</sup> (قرن ششم ق . م ) هوا و آناکسیمندرس ۱۰ (۶۱۱ – ۵۴۷ ق . م ) مادهٔ اولیه را امری نامحدود۲۰ ، فناناپذیر و درکناشدنی میشمارد . بحث عناصر دراین دوره به حکمت اِمپدوکلِس^۱ (۴۹۴ – ۴۴۴ ق . م ) ختم میشود که چهار آحشیج یا عناصر اربعه یعنی خاک ، آب ، هوا و آتش را اجزای ترکیب دهنده میداند . کسنوفانس'' (۵۷۰ – ۴۷۰ ق.م) استاد یارمنیدوس۲۰ ، در مقابل دنیای اساطیری و خرافات یونان باستان ، قدعلم میکند و با اشاره بهعالم تعالى و تنريه الهيكه تنها بهوسيلة عقل دنيا را متحقق ميسازد ، بابالهيات فلسفی یونان را مفتوح میکند . بحث هستی شناسی را دراین دوره دو متفکر مشهور يعنى هراكليتوس' (قرن ششم تا قرن بنجم ق . م ) و پارمنيدوس (فرن بنجم ق . م ) مطرح میکنند . هراکلیتوس مدعی است که دنیای حقیقی ، همچون رودخانهای ، همیشه در حرکت و تحول مداوم است ، لذا حرکت اساس و قانون جنگ و ستیز برعالم حاکم است . آتش نشانهٔ لوگوس۲۲یا سخن است و جهان در پایان و نهایت چیزی به جزیک آتش ابدي نيست و أن أينة نظم ، عدالت و عقل ، يعنى صفات متعالى لوگوس است .

در مقابل این نظام فکری پارمنیدوس ادعا میکندکه دنیای حقیقی عین ثبات است و حرکت یاهرگونه تغییر در دنیای محسوس امری ظاهری و واهی است . زیرا اصالت با هستی در مقابل نیستی ، یا حق در برابر غیرحق است و هستی در وحدت و تمامیت خود ، محلی برای اعراض ندارد .

به طور مستقل ولى در كنار اين آراء و عقايد ، فيثاغورس در جنوب ايتاليا مكتبى را پايه ريزى نمود كه ماوراء صور خرافاتى و عاميانه آن ، رياضى را زبان آفرينش و خالق را هندسه دان ماهرى معرفى مىكند . از ديدگاه اين مكتب اعداد نه تنها ارتباط ميان اصوات موسيقى ، بلكه نسبتهاى حاكم بركليهٔ واقعيتهاى اين جهانى و آن جهانى را برقرار مىسازد . براثر تقابل وحدت مسائل فلسفى و كثرت مكتبهاى مختلف فلسفى ، نهاد شك در يونان باستان استوار شد و در قرن پنجم قبل از ميلاد مسيح سوفسطائيان <sup>77</sup>ظهور نمودند كه نخست برالهيات ، طبيعيات و حتى رياضيات خط بطلان كشيده ، وقت خود را صرف بحثهای اخلاقی ا سیاسی و فن بلاغت نمودند که در نظر ایشان کاملاً نسب**ی و** متغیر بود .

با ظهور سقراط<sup>۲۲</sup> (۴۷۰ – ۲۹۱ ق . م ) بخش دوم تاریخ فلسفهٔ یونان باستان آغاز میشود . سقراط توجه فلسفه را معطوف به مسائل انسانی و اخلاقی نمود و از آرام اغراق آمیز طبیعیون و الهیون چشم پوشید . اما در بارهٔ نظریهٔ نسبیت سوفسطائیان با خشم و نفرت و بهیاری عقل و استدلال به ستیز پرداخت : معرفت چیست و چگونه آنرا کسب میکنیم ؟ فضلیت آدمی در چیست ؟ روش استدلال و تحقیق عقلانی کدام است ؟

سقراط در پاسخ به این سؤالات آنچنان شوری در شهر آتن پذاید آورد که کار به مسائل سیاسی کشید . و چون او را به علل سیاسی ـ مذهبی (که ثمرهٔ تحریکات دانش آموختگان سوفسطائی بود) و به اتهام گمراه کردن جوانان و عدم اعتقاد به عقاید عامیانهٔ مذهبی به دادگاه آتن بردند و به زندان افکندند ، وی نه راه فرار را انتخاب نمود و نه خاموش ماند ، بلکه به ندای مقدس درونی ، شهادت در راه حق را پذیرفت .

پس از سقراط ، افکار دو فیلسوف مشهور جهان ، یکی افلاطون ، صاحب نظریهٔ مَتُل و دیگری ارسطو واضع منطق و علم متافیزیک ، به عالم انسانیت عرضه گردید . افلاطون به زبان سقراط پژوهش در امر تعریف منطقی را به بحث در بارهٔ مَتُل میکشاند . افلاطون میان ظاهر و حقیقت یعنی عالم جزئیات محسوس و کلیات معقول تفاوت کلی قائل شده ادعا میکرد که گمان و اعتقاد مربوط به امور محسوس ، اما معرفت مربوط به امور معقول است . علم ریاضیات کلید پرورش ذهن آدمی است تا او را از علم به طبیعیات ، به معرفت و مَتُل برساند .

افلاطون در رسالهٔ پارمنیدوس حتی ایرادات مربوط به رابطهٔ اسرار آمیز بهرهمندی و مشارکت جزئیات از کلیات و عالم مَثُل را مورد بررسی قرار می دهد و با این اعتقاد که درجات معرفت بامراتب حقیقت مطابقت دارد ، کلید کلیهٔ مشکلات آدمی را معرفت به مَثُل قلمداد می کند . اما ارسطو (۳۸۴ – ۳۲۲ ق . م ) برخلاف استاد خود افلاطون ، به علوم طبیعی گرایش پیدا کرد و مدعی گردید که نظریهٔ مَثُل راه حل نهایی نیست و در لیسه به بررسی منطق صوری<sup>۲۵</sup> پرداخت . وی در حوزهٔ هستی شناسی به شرح مفهوم هستی و روابط آن با نیستی ، حق و مقولات اعم از جوهر و اعراض پرداخت و نخستین برهان وجود باری را مبتنی بر مقولهٔ حرکت ، عنوان نمود .<sup>۲۴</sup>

در بخش سوم حکمت یونان و روم ، مجدداً پیرو اصل وحدت مسائل و کثرت پاسخها ،سهمکتبیعنی اپیکوریان<sup>۲۷</sup>،رواقیون<sup>۲۰</sup>ونوافلاطونیان پیرویِلوتینوس (افلوطین)<sup>۲۷</sup> (۲۰۵ – ۲۷۰ م) به ظهور رسیدند . اپیکوریان در تفسیر خیر و تخصیص آن به لذت و رواقیون در توجیه خودآگاهی فردی ، هردو به نظام اخلاقی بیش از تخیلات مربوط به جهان شناسی علاقه مند بودند . رواقیون آتش نخستین را که از طریق لوگوس برهمهٔ امور از جمله روح و اندیشهٔ بشری نفوذ میکند اصل می دانستند . از دیدگاه رواقیون حکمت به معرفت به خود و معرفت به عالم ، تقسیم می شد . آنان والاترین پدیدهٔ عالم را در طبیعت خارج نمی دانستند بلکه آن را در خود انسان جستجو می کردند . زیرا معرفت به عالم مجزا از خودآگاهی فردی ، که پایهٔ بقای خود اوست ، غیر ممکن است . به عبارت دیگر ، در نظر رواقیون فیلسوف باید نظر خود را به بقای فرد یا خودآگاهی ، که از اتحاد آتش و عقل به وجود می آید ، معطوف کند . زیرا هدف غائی فلسفه تنها شناخت جهانی نیست ، بلکه پیدا کردن راه و رسم زندگی در جهان است .

اما نقطهٔ عطف فلسفهٔ یونان بعد از ارسطو ، ظهور افکار دینی ـ فلسفی پلوتینوس مؤلف تاسوعات یا اِنییاد <sup>۳</sup> بود . سرچشمهٔ هستی احد با واحد است وکل هستی چیزی بجز فیض و تجلی احدیت نیست که بهترتیب عقل شهودی ۲ ، نفس ۲ و در آخرین مرحله ، ماده ۲ است . انسان صاحب معرفت پلی میان دنیای مادی و جهان غیرمادی محسوب می شود و نهایت معرفت برای افلوطین ، اتحادشهودی ـ عرفانی با احدیت است .

# دورهٔ دوم : قرون وسطی

دورهٔ دوم فلسفهٔ غرب، یعنی قرون وسطی با اندیشهٔ کشیشان یونانی زبان آغاز می شرد. برخلاف فلسفهٔ یونان باستان که متفکران غالب در مخالفت با اعتقادات اساطیری و خرافی عامهٔ مردم که مبتنی بر اعمال غیراخلاقی خدایان متعدد بود قلم می زدند، متفکران قرون وسطی در هماهنگی با دیانت (یعنی اصول عقاید عامهٔ مردم که به موهبت الهی از خرافات مربوط به چند خدایی دست برداشته بودند )گام برمی داشتند و به یاری تفسیرهای باطنی، سعی در تلفیق دین و فلسفه می نمودند . گویی که کوشش اصلی فلاسفهٔ قرون بسری مرتبط سازد.

فلسفهٔ قرون وسطی که از سه دین سامی ، مبتنی بر سنت ابراهیمنبی یعنی یهود ، مسیحیت واسلام نشأت میگیرد ، در رابطه با حکمت یونان ، از دو مکتب اصلی افلاطونی و ارسطویی (اما با تفسیرهای نوافلاطونی ) الهام گرفته است و در آن متفکرانی از قبیل بو**نتی**وس<sup>۲۲</sup> (۵۲۵ – ۴۷۰ م ) و سوارز<sup>۳۵</sup> (۱۶۱۷ – ۱۵۴۸ م ) ظهور میکنند .این دوره از تاریخ نیز بهسه بخش تقسیم میشود :

در بخش اول قدیس اگوستین<sup>۳</sup>برجستهترین فرد این خط سیر است که پس از مانویت به آراء نوافلاطونی دل بست و بالاخره مسیحیت را پذیرفت و بهوالاترین تفسیر افلاطونی دنیای کاتولیک پرداخت .گرایش وجودی آثار اگوستین ، خصوصاً در کتاب اعترافات<sup>۳</sup>به عالیترین درجهٔ اهمیت میرسد .

بخش دوم از فلسفهٔ قرون وسطی براثر برخورد با افکار اسلامی و تا حدودی عقاید یهودی پدید آمد . بعد از جنگهای صلیبی ترجمهٔ آثار اسلامی به زبان لاتین در شهر تولد و در اسپانیا و رم در ایتالیا و سرانجام پاریس در فرانسه در قرن دوازدهم آغاز گردید و معارف اسلامی خصوصاً فلسفهٔ مشاء در اختیار تمدن مسیحی قرار گرفت به طور مثال رسالهٔ عقل کندی ، رسالهٔ عقل و احصاءالعلوم فارابی ، شفای این سینا ، مقاصدالفلاسفهٔ غزالی و تفسیرهای این رشد بر آثار ارسطو و تهافت التهافه این رشد به لاتین ترجمه شد . اگر چه این خطر وجود داشت که این سنت معنوی در محیط پر تعصب دانشگاه پاریس ، به فراموشی سپرده شود ، اما به علت توجه و عنایت آلبرت بزرگ<sup>۳</sup> (۱۲۸۰ – ۱۱۹۳ م) که از شهامت فکری او نشأت می گرفت . متفکران مسیحی از این مقولات ، خصوصاً تفسیرهای مسلمانان و حکمت ارسطو ، بهره مند شدند . ثمرهٔ مستقیم این بهره مندی قدیس توماس

آکویناس عالیترین تلفیق میان عقل و ایمان (یعنی فلسفهٔ ارسطو به تفسیر نو افلاطونی و دیانت مسیح ) را درکتاب جامع الهیات <sup>۴</sup> ارائه کرده که هنوز در اواخر قرن بیستم اساس فلسفهٔ کلیسای کاتولیک به شمار میرود . به پیروی از روش دقیق ارسطو در متافیزیک ، آکویناس در عین حال که برهان «از ذات به وجود» <sup>۴۱</sup> خداوند را در فلسفهٔ قدیس آنسلم<sup>۲۲</sup> (۱۰۹۱ – ۱۰۳۳ م ) مردود می داند ، اما با تأکید بر اولویت ایمان محض ، پنج برهان مشهور را برای اثبات وجود خالق مطرح می سازد .

دراین دوره از قرون وسطی اختلاف نظر در اطراف بحث کلیات<sup>۴</sup> ، سه مکتب معروف اصالت واقع<sup>۴۴</sup> ، اصالت تصور<sup>۴۵</sup> و اصالت اسم<sup>۴۶</sup> را به وجود می آورد . قدیس آنسلم که پیرو اصالت واقع است ، ادعا می کند که کلیات مطابق با تصورات عمومی ما در واقع وجود دارند . پیتر اَهلِ آبِلارد<sup>۲۷</sup> (۱۱۴۲ – ۱۰۷۱ م) معروفترین طرفدار اصالت تصوری است که معتقد است کلیات ، تصورات ذهنی هستند . و اما ویلیام اهل آکهام<sup>۲۸</sup> (۱۳۴۱ – ۱۲۸۵ م) که در اواخر قرون وسطی می زیست و پیرو اصالت اسم است ، اعتقاد دارد که کلیات ، اسامی یا نشانه هایی هستند که ذهن ما برای اشیای مختلف بهکار میبرد . وی که همانند تجربیون جدید فکر میکرده است ، همراه با راجر بِیکن'' (۱۲۱۴ – ۱۲۱۴ م ) مطالعهٔ طبیعت را از طریق تجربه ، در اواخر قرن وسطی پایه ریزی کرد .

سرانجام بحث دراطراف مسائل مشترک دراین دوره از تاریخ فلسفهٔ غرب عاقبت از طریق اسکاتوس<sup>۵۰</sup> (۱۳۰۸ – ۱۲۶۶ م) و آکهام به سوارز رسید . گویی که فلسفهٔ قرون وسطی پس از طی بیش از هزار سال حیات معنوی ، با آغاز رنسانس روبه خاموشی نهاد ، گرچه ظهور و پیدایش صور مختلف حکمت مدرسی جدید<sup>۵۰</sup>دال براین است که در قرن بیستم هنوز فلسفهٔ قرون وسطی مانند فلسفهٔ یونان باستان به تعبیری ادامهٔ حیات می دهد .

# دورة سوم : فلسفة جديد

دورهٔ سوم تاریخ فلسفهٔ غرب ، « فلسفهٔ جدید» است که از بطن رنسانس یا به عرصهٔ وجود نهاده است . رنسانس که از گرایشهای ادبی و هنری قرون وسطی در فاصلهٔ قرن دوازدهم تا قرن چهاردهم نشأت گرفت ، پس از پایه ریزی علوم جدید دراروپا ، در قرن شانزدهم به صورت یک جریان مستقل فکری متجلی شد و از قرن هفدهم تا نیمهٔ قرن نوزدهم ، یعنی از رنسانس تا آغاز دورهٔ معاصر ، پنج مکتب اصلی فلسفه را ارائه نمود . ولی قبل از آنکه به خصوصیات این پنج مکتب اشارهٔ صریح شود باید از سه اشتباه عمومی در مورد تاریخ فلسفهٔ غرب ذکری به میان آید :

نخست باید توجه نمود که این تصور عمومی که فلسفهٔ جدید ثمرهٔ علم جدید است سخن نادرستی است ، زیرا در حقیقت این علم جدید است که برمبنای مفهوم جدید فلسفه پایه ریزی شده و قدر مسلم فلسفهٔ جدید و علم جدید پس از استقرار ، هردو بریکدیگر تأثیر عمیق گذاشته اند .

دوم آنکه اغلب کسانی که مختصر آشنایی با تاریخ فلسفهٔ غرب دارند و اصولاً در تعبیر خود بر متون دستهٔ دوم ، آن هم به صورت ترجمه تکیه میکنند ، براین تصور واهی و بی اساس اند که فلسفهٔ جدید تنها به دست توانا و نیروی عقلانی رنه دکارت ، فیلسوف شهیر فرانسوی ، شکل گرفته است . البته فلسفهٔ جدید سخت متأثر از مکتب دکارت است و شاید دکارت را بتوان اولین و مهمترین متفکر نلسفهٔ جدید به حساب آورد ، ولی نظام فلسفی او تنها یکی از علل پیدایش فلسفهٔ جدید است .

سوم أنكه فلسفة جديد تنها فلسفة ذهني صرف و درونگرا بهمعني خاص شناخت

نيست ، بلكه بهاين اصل معتقد است كه هيج حقيقتي در فلسفه وجود ندارد مگر اينكه نخست بوسیلهٔ ارزشهای درونی مطرح و مورد قضاوت قرارگیرد .اگرچه این تعبیر در فلسفهٔ جدید نظری تازه واساسی است ،اما ریشه های تاریخی آن به اندیشه های روافیون در فلسفهٔ يونان برمیگردد . اين ارتباط تاريخي چنان مدنظر متفكران اروپايي قرار گرفته كه عاقبت در قرن هفدهم رواقيون جديد با توجه تام به مسائل مر بوط به فرد ، (بقاي فرد و خوداًگاهي ) فلسفة خويش را بنا نهادند . درنظر آنان حكمت جهان شناسي صرف نيست ، بلكه بررسي تأثیر نظارت عقل در شناخت جنبههای جهانی محسوب می شود . به عبارت دیگر هدف فلسفه، جهان نيست، بلكه يبداكردن راه انسان فردي درجهان است. بهطوركلي فلسفة جديدكه ريشه هاي آن را در قرن چهاردهم ميلادي نيز مي توان يافت ، در ارتباط با حكمت ا مدرسی ، عرفان ، خصوصاً در رابطه با عارف آلمانی مایستر اکهارت<sup>۵۲</sup> (۱۳۲۷ – ۱۲۶۰ م) نضج گرفت و نخستین حرکتهای مکتب انسانیت<sup>۵۲</sup>در کشورهای اروپایی ، خاصه در ايتاليا به همت برونو ۲۰ (۱۶۰۰ – ۱۵۴۸ م ) نهضت رنسانس ۵۰ و نهضت تحولات دركليساي مسیحی<sup>66</sup> ، بهیاری مارتین لوتر<sup>۵۷</sup> (۱۵۴۶ – ۱۴۸۳ م ) و ژان کالوُن<sup>۵۸</sup> (۱۵۶۴ – ۱۵۰۱ م ) قوامي گرفت و روح علم جديد که به يرجمداراني چون فرانسيس بيکن<sup>۵۱</sup> (۱۶۲۷ – ۱۵۶۱ م ) کپلر ۲۰ (۱۶۳۱ – ۱۵۷۱ م) و گالیله ۲۱ (۱۶۴۲ – ۱۵۶۴ م) تکیه داشت ، شکوفایی خاصی یافت و پیروی از نهضت رئسانس یا رجعت بهیونان باستان ، که به عنوان عکس العمل برضد گرایشهای ارسطویی قرون وسطی بریا شده بود ، نخست مکتبهای افلاطونی و نوافلاطونی همراه باگرایشهای عرفانی غرب را فراگرفت . اما پس از مدتی فلسفهٔ جدید در هماهنگی باتکامل علم جدید ، خصوصاً ریاضیات ، فیزیک و نجوم ، جهت نوی را اتخاذ نمود .

به طور کلی علم جدید از یک سو در برابر نظام ارسطویی و از سوی دیگر در مقابل اعتقادات بسته و محدود کلیسای کاتولیک قدبرافراشت .گرچه بسیاری ازدائرة المعارفهای جهانی در غرب ، تکنولوژیستهای اولیه چون لئوناردو داوینچی<sup>34</sup> (۱۵۱۱ – ۱۴۵۲ م) را نخستین پیشروان انقلاب علمی<sup>34</sup>میدانند ، اما آنچه مسلم است علمای ریاضی ، نجوم و فیزیک در قرن پانزدهم و شانزدهم مساعدت و یاری نمودند تا فلسفهٔ جدید بتواند مستقل از الهیات قرون وسطی و به موازات علم و تکنولوژی جدید به حرکت درآید . نیکولوس کپرنیکوس<sup>34</sup> (۱۵۴۲–۱۴۷۳م) منجم مشهور لهستانی ، برخلاف نظریهٔ یونانی ـ اسکندرانی بطلمیوس<sup>65</sup>که مورد تأیید کلیسا بود و ادعا میکرد زمین مرکز ت<del>ابت</del>. عالم<sup>39</sup>است ، زمین را مجرد کپرنیکوس را بهیاری مقادیر ریاضی به کسوت استدلال درآورد و قانون مشهور نجوم جدید را به دنیا عرضه نمود .گالیلیوگالیله ، عالم مشهور ایتالیا ، نظریهٔ انتراعی کپرنیکوس و استدلال ریاضی کپلر را در مورد نظام جدید عالم بهیاری مشاهده<sup>۷</sup> وازطریق تلسکوپ<sup>۸</sup>یا دور بینهای نجومی برای بینندگان به اثبات رسانید و در رساله ای در مقام مقایسه میان نظام افلاطونی و هیأت کپرنیکی برآمد و به صراحت اعلام نمود که تقسیمات مبتنی بر کیفیت در نظام افلاطونی ، باید جای خود را به قوانین طبیعی<sup>۶۱</sup> مبتنی بر کمیت بدهند .

مشاهدهٔ نظام جدید عالم در زمان گالیله ، شامل اطلاعات مفیدی در اطراف لکه های خورشیدی و سیارات منظومهٔ شمسی از جمله چهار ماه که دراطراف مشتری هستند ، زمینهٔ اساسی را برای علوم طبیعی جدید <sup>۷</sup>گشود . کشفیات متعدد گالیله خصوصاً در حوزهٔ فیزیک و مکانیک ، از جمله سرعت ثابت سقوط اجسام و فرمول فاصله و زمان سقوط ، متفکران مغرب زمین را تحت تأثیر خود قرار داد . اگرچه خانوادهٔ اشراف ، خصوصاً در فلورانس و حتی پاپ اور بان سوم<sup>۷</sup>وی راکمک و تشویق می نمودند ، ولی دادگاه تفتیش عقاید<sup>۲۷</sup>قرون وسطی او را مرتد و در برابر شکنجه محکوم به سکوت کردند . گویند که وی در عالم سکوت در حالی که به نظر می رسید در مقابل جهل و جبر کلیسا سرفرود آورده است ، با پای خود بر روی خاک می نوشت : « به هر حال حرکت میکند» <sup>۲۷</sup>

اما آنچه مسلم است دیگر سد جهل شکسته شده بود و کلیسا که در حلقهٔ تعصب عوام گرفتار بود ، در مقابل علم و فلسفهٔ جدید قرار گرفت . رنسانس ثمرهٔ این جریان فکری بود که نخست در ایتالیا ، سپس در فرانسه ، آلمان ، هلند و عاقبت در انگلستان ، بهیاری متفکران و علمائی چون بیکن ، هابر و نیوتن حکومت عقل انسانی را مسلم ساخت .

پدر علم جدید در انگلستان ، فرانسیس بیکن بود که همچون دکارت ، یک روش<sup>۲۷</sup> کاملاً علمی اما مبتنی بر تجربه را عنوان نمود . روش بیکن شامل سه بخش « مشاهدهٔ طبیعت» ، « تجربه» <sup>۵۷</sup>و « عنوان کردن قوانین طبیعی» است که برخلاف روش قیاسی گالیله ، کاملاً استقرائی<sup>۲۰</sup>و اصالت عملی<sup>۷۷</sup>است . بیکن که تحت تأثیر کشفیات عصر رنسانس با یک دید مثبت و ایمان بهبشریت مینگریست ، مدعی بود که هدف انسان در علم جدید تنها معرفت به طبیعت نیست ، بلکه تسلط برطبیعت است تا بتواند شرایط محیط زیست و حیات انسانی را تکامل بخشد .

به نظر بیکن در راه رسیدن بهاین اهداف عالیهٔ علمی بتهایی وجود دارد که به عنوان سدهای متعصب باید شکسته شوند . بت در اصطلاح بیکن ، تصور باطلی است از حقیقت ،که سد راه «ارغنون نو» شده است : بتهای قبیله^۷که آدمیان بالطبع میخواهند آنچه راکه مایلند باورکنند . در بسیاری از موارد اندیشههای ما بیشتر بهتصورات ماتعلق دارد تا اینکه از آن شیاء باشد .

بتهای غار<sup>۷۱</sup>که انسانها به علت نوعی کمبود جسمی و روحی ، خواه از روی طبیعت و خواه از روی تربیت (چون خود بزرگ بینی ) بدان دچار هستند که موجب نوعی اشتباه شخص میشود .

بتهای بازاری \*که نتیجهٔ نشست و برخاست و روابط میان مردم و بیشتر ثمرهٔ فساد در زبانی است که در بند عوام باشد و میان آنها رایج است .

بتهای نمایشی<sup>۸</sup>، یعنی گرایش و تعهد مردم بهبتهایی که از اصول و عقاید گوناگون فلاسفه و قوانین غلط ذهن بشر برخاستهاند . به عبارت دیگر تا بتها شکسته نشوند ، به وادی معرفت راستین نمی توان قدم گذاشت . به زبان دائرة المعارف امریکا« زمانی که سخت مشکل بود که آدمیان سرگذشت و تاریخ آنچه که می دانستند بنگارند ، او خلاصه آنچه ر که بشر باید در آینده بداند ، به نگارش در آورد . »

توماس هابز<sup>۲۸</sup> (۱۶۷۱ – ۱۵۸۸ م) دومین شخصیتی بود که در رنسانس نگلیس از دانشگاه آکسفورد یا بهعرصهٔ فلسفه گذاشت . برخلاف نظر ارسطو که سکون<sup>۳۲</sup>را حالت طبیعی اشیاء تصور میکرد ، هابز با الهام گرفتن از گالیله و بیکن ، مدعی شد که حرکت<sup>۴</sup> حالت طبیعی اجسام است و انسان که خود یک ماشین طبیعی است باید در عام معرفت بهقوانین حاکم برطبیعت<sup>۵۵</sup>، انسان<sup>۶</sup> و اجتماع<sup>۷۸</sup> دست یابد .

اگر چه درنظر هابز هندسه نمونهٔ کامل و اعلای علم به شمار می رفت ولی ز ماده در حرکت را سر عالم وجود می دانست و حیات بشری را به حرکت مربوط به قلب توجیه می کرد . اما اهمیت خاص هابز در این بود که این اصول را در حوزهٔ سیاست نیز جاری و استوار می دانست . برخلاف تصور ارسطوییان که جامعه را درکمال یک پدیدهٔ ثابت می دانند و در مقابل متفکران قرون وسطی در غرب که حکومت این جهانی را تقلیدی از جهان معنوی و احکام الهی می پنداشتند ، هابز از مفهوم ثابت سعادت بشری و هدف به این جهانی یاهدف غائی آن جهانی دست برداشت و تصور فرد را مطرح نمود ، که باید هدف خود را مشخص کند و به آزادی از یک هدف به هدف دیگر سیر نماید . به تفسیر او فلسفهٔ سیاسی مبتنی بر فلسفهٔ انسان و فلسفهٔ انسان مبتنی بر ارادهٔ فردی است که به منظور بقای فرد از طریق خودآگاهی در جمع ارادهٔ عمومی را تشکیل می دهد و بقای نسل را تضمین می کند .

سرانجام نیوتن ۸۸ (۱۷۲۷ – ۱۶۴۲ م ) در دنیای انگلوساکسن ظاهر شد . او که در

دانشگاه کمبریج زیر نظر ریاضیدان مشهور بارو<sup>۸</sup>، تحصیل میکرد به حساب جامع و فاضل <sup>۱</sup> دست یافت و بحث سریهای بینهایت<sup>۱</sup> را آغاز کرد . وی پس از کشف نیروی ثقل و جاذبه ، براساس نظام کپلر ، فرمول تأثیر نیروی جاذبه و ثفل را در منظومهٔ شمسی محاسبه نمود و در دانشگاه کمبریج به تدریس پرداخت و در بحث نور نه تنها کشف نمود که نور سفید متشکل از الوان رنگی است ، بلکه به روش امروزی دونظریهٔ ذره ای و موجی نور را با یکدیگر تلفیق نمود . اما در ارتباط با فیزیک جدید ، نیوتون با یک چنین بار علمی ، فلسنهٔ طبیعت ارسطو را که برای هر جوهر بسیطی بالذات ، حرکتی خاص قائل بود (به طور مثال آتش به سوی بالا و خاک به سوی پائین یا مرکز زمین حرکت میکند ) ، انکار کرد و آن را مردود قلمداد نمود . وی برخلاف مقلدان حکمت قدیم که دنیا را صاحب اساس غایت محدودی قائل بودند ، دیگر در بند ترتیب ثابت جهانی نبود . بلکه برای توجیه تکامل پویای فرد در شناخت عالم و حفظ خود با نگارش کتاب مشهور فلسفهٔ طبیعت و اصول ریاضیات<sup>۱۰</sup> قوانین مسلم حرکت را عنوان نمود . و سرانجام در نخاص قائل بود محدودی پویای فرد در شناخت عالم و حفظ خود با نگارش کتاب مشهور فلسفهٔ طبیعت و اصول

اولین مکتب فلسفهٔ جدید ، اصالت عقل ۱<sup>۰</sup>است که از دکارت آغاز و به اسپینوزا<sup>۱</sup> (۱۶۷۷ – ۱۶۳۲ م) و لایب نیتز<sup>۱۰</sup> (۱۷۱۶ – ۱۶۴۶ م) ختم می شود . به زعم دائرة المعارف امریکا دکارت به جای بیکن بهتر می تواند نخستین فیلسوف دورهٔ جدید به شمار آید ، زیرا بیکن تنها بر خصوصیات استقراء و تجربه تأکید می کند ، درحالی که دکارت دید علمی خود را که از ریاضیات اتخاذ نموده است ، نه تنها بر فیزیک ، بلکه برمتافیزیک نیز تعمیم می دهد . در کتاب گفتار در روش<sup>۱۰</sup> وکتاب تأملات برفلسفهٔ اولی<sup>۱۰</sup> ، دکارت در جستجوی معرفت انسانی است که ماورای شک فلسفی قرار داشته باشد و به اصل « من می اندیشم به اثبات وجود خود انسانی است که ماورای شک فلسفی قرار داشته باشد و به اصل « من می اندیشم ما منابات وجود خدا پیش می رود و از طریق وجود خداوند که عین خیرمطلق است معرفت انسان را نسبت به عالم خارج تضمین می نماید . در فلسفهٔ دکارت فرد به عنوان عامل شناسایی ۱۰ در مقابل موضوع شناخت ۱۰ قرار می گیرد و چنانکه بعداً خواهد آمد مکتب

باروخ اسپینوزا ،براساس فلسفهٔ اصالت عقل دکارت ، و باالهام از هندسهٔ اقلیدس'`` در کتاب اخلاق'``آنچنان تعریفی از هستی میکند که تفاوتهای شناخته شده در قرونوسطی میان خالق و مخلوق از میان برمی خیزد و به همین مناسبت چه در زمان خود و چه تا حدود یک قرن بعد از مرگش به ناروا او را به عنوان فیلسوف بی خدا تصور می کردند . در فلسفهٔ اسپینوزا که مبتنی بر کمالات بی نهایت وحدت جوهر<sup>۱۰</sup> است ، اندیشه<sup>۱۰</sup> را امتداد<sup>۵۰</sup> تنها دو صفت شناخته شدهٔ آن هستند . انسان یک وجه محدود از این طبیعت است و بدن و نفس آدمی دو جنبهٔ یک حقیقت محسوب می شوند . طریق نجات بشر در شناخت حلقه های علت و معلول عالم است و آزادی انسان تنها در عشق عقلانی به خداوند تحقق می پذیرد .

گود فرید ویلهم لایب نیتز سومین متفکر اصالت عقل ، کوشش مشترکی در توجیه الهیات مسیحی و علم زمان خود داشته است . بر خلاف نظام اسپینوزاکه مدعی بود هرآنچه در طبیعت است نمی تواند که غیر از آنچه هست باشد و دنیای واقعی همان دنیای ممکن است ، لایب نیتز معترف به انتخاب آزاد خالق در آفرینش بود و عقیده داشت که خداوند همیشه بهترین دنیای ممکن را برای خلق انتخاب میکند . از دیدگاه لایب نیتز بهترین دنیای ممکن آنست که از حداقل اصول و معانی بهترین آثار ممکن به دست آید . وی برعکس اسپینوزا که به وحدت جوهر اعتقاد داشت ، بهکثرت جواهر یا موناد<sup>۶۰</sup> (جوهر فرد ) معترف بود . به نظر لایب نیتز هرآنچه برجواهر حمل می شود باید بهطور تحلیلی در مفهوم خود جوهر نهفته باشد . عالم را تنها از این طریق میتوان توجیه نمود و دراین روش علمی باشد . وی که هم زمان با نیوتن به حساب جامع و فاضل دست یافته بود نه تنها ابداع منطق سمبولیک<sup>۱۰</sup> را به عنوان شاخهای از ریاضیات محض پیش بینی می کرد بلکه ، در آثار متعدد خویش چون گفتار دربارهٔ متافیز یک<sup>۱۰</sup> و مونادشناسی<sup>۱۱۱</sup> ، رسائل بلکه ، در آثار متعدد خویش چون گفتار دربارهٔ متافیز یک<sup>۱۱</sup> و مونادشناسی<sup>۱۱۱</sup> ، رسائل بلکه ، در آثار متعدد خویش چون گفتار دربارهٔ منافیز یک<sup>۱۱</sup> و مونادشناسی<sup>۱۱۱</sup> ، رسائل بلکه م در آثار متعدد خویش جون گفتار دربارهٔ متافیز یک<sup>۱۱</sup> و مونادشناسی<sup>۱۱۱</sup> ، رسائل خامض و تاریک زبانهای روزمره به دور باشد .

دومین ، مکتب ، اصالت تجربه<sup>۱٬</sup>۲ست که تحت تأثیر افکار بیکن و نیوتن در انگلستان موجب پیدایش متفکرانی چون لاک و بارکلی گردید .

جان لاک<sup>۱۱۲</sup> (۱۷۰۴ – ۱۶۳۲ م ) درکتاب رسالهای مربوط بهفاهمهٔ بشری<sup>۱۱۵</sup> ، بحث فلسفی خود را با حدود عقل بشری آغاز میکند . از دیدگاه لاک علم همان معرفت بشری است و متافیزیک بهمعنی علم بهماورای طبیعت ، غیرممکن است . نقش فلسفه برای لاک ، صورت بخشیدن بهمسائل و تجزیه و تحلیل مفاهیم است . بهاصطلاح در بحث سرچشمهٔ عقاید و افکار ، فلسفه راه را برای معرفت بارمیکند . ذهن آدمی در آغاز همچون صفحه ، خالی از هرگونه اثری است . پس عقاید فطری<sup>۱۱</sup> چنانکه دکارت می پندارد وجود ندارد . دانش بشری با تجربهٔ حسی آغاز میشود . ادراک مبتنی براحساس<sup>۱۱</sup> بهادمی افکار ساده و بسیط<sup>۱۱</sup> را ارائه میکند وعقل بشری افکار مرکب<sup>۱۱</sup> را از ترکیب افکار ساده ، به وجود می آورد . پس افکار که به طور مستقیم یا غیرمستقیم از دنیای خارج اتخاذ شده اند با دنیای خارج نیز طبعاً تطابق دارند .

در فلسفهٔ لاک اشیای خارجی صاحب کیفیات اولیه و ثانویه است .کیفیات اولیه چون امتداد ، شکل و عدد ، بهجوهر جسم خارجی تعلق دارند . درحالیکه کیفیت ثانویه چون رنگ و مزه ، تابع و وابسته بهقدرت عقلانی مشاهدهگر هستند . بههمین مناسبت لاک معرفت برهانی را تنها محدود به ریاضیات محض و علم اخلاق میکند .

جورج بارکلی<sup>۱۱</sup> (۱۷۵۳ – ۱۸۸۵ م) ، اسقف ایرلندی و صاحب کتاب معروف « رساله ای مربوط به اصول معرفت انسانی» <sup>۱۱</sup> ، در تلفیق اصول مسیحیت با اصالت تجربه ، نخست تمایز میان کیفیات اولیه و ثانویه را در فلسفهٔ لاک مردود میداند . وی اعتقادی به وجود جوهر مادی مستقل در عالم خارج ندارد و لذا نظریهٔ لاک در مورد عقاید در عالم ادراک<sup>۲۱</sup> را که از عالم خارج برمیخیزد ، مردود می شمارد و از اصالت تجربه به نوعی ایده آلیسم ذهنی<sup>۲۱</sup> کشانیده می شود . عماد اصلی فلسفهٔ بارکلی این مقیدهٔ اساسی است ، که هستی همانا ادراک و بودن همان ادراک شدن است .<sup>۱۱</sup> بارکلی در برابر <sup>ا</sup>ین اعتراض منطقی که پس آنچه به دید نمی آید دیگر وجود ندارد ، چنین پاسخ می دهد که شیای موجود ، همه بهیاری عقل الهی<sup>۲۱</sup> مشاهده و درک می شوند . بارکلی از بحث در باز عتاید بشر در ارتباط باعالم حواس ، به وجود خدا استدلال میکند . در نظر وی انسان قادر به آفرینش افکار نیست ، بلکه ذهن آدمی تنها قادر به تولید خیالات است و بس و عقاید بر ذهن آدمی نقش می بندند . در فلسفهٔ بارکلی تنها عقل نامحدود ایس قادر استی آنها را به وجود آورد و برذهن آدمی تنها قادر به تولید خیالات ایست و بس و عقاید بر ذهن آدمی نقش می بندند . در فلسفهٔ بارکلی تنها عقل نامحدود ایس قادر است که افکار را به وجود آورد و برذهن آدمی نقش بندد ، تانسان آنها را به طور پذیرا دریافت کند .

سرمین ، مکت شک<sup>۳۱</sup> دیویدهیوم<sup>۷۲۷</sup> (۱۷۷۶ – ۱۷۱۱ م ) فیلسوف اسکاتلندی است که از اصالت نجر و خصوصا از انتقاد بارکلی نسبت به لاک ، برمی خیزد . از دیدگاه هیوم ، انتقاد بارکلی نسبت و فلسفهٔ لاک در مورد اندیشه های بارکلی در بارهٔ عقل (خواه انسانی ، خراه المی ) صادق است ، بارکلی تصور جوهر مادی رامردود می شمارد . اما مگر عقل در حکمت از به جزیک جوهر غیرمادی سادهٔ تقسیم ناپذیر<sup>۲۷</sup> چیز دیگری است ؟ در فلسفهٔ هیوم ، اشیاء در خارج موجودند اما شک وقتی از این مقام برمی خیزد که عقل قادر نیست براساس داده های حس ما را به معرفت یقین برساند . اتفاقات در عالم خارج صورت می پذیرد اما آنچه براساس اصالت تجربه کسب می شود ، ارتسامات حسی <sup>۱۲</sup> است و بس . آنچه به نام رابطهٔ علیت مشهور است مبتنی بر اصالت تجربه و داده های حسی نیست . در مقام مشاهده ، انسان هم علت و هم معلول را درک می کند . اما تجربهٔ صرف ، رابطهٔ علت و معلول را درعالم خارج مشخص نمی نماید . به عبارت دیگر ، تداوم و تکرار است که عقل آدمی را به این قبیل انتظارات و پیشامدها عادت داده است و گرنه هیچ دلیل منطقی مبتنی بر تجربهٔ صرف وجود ندارد که نظام آیندهٔ عالم ، همچون ترتیب گذشتهٔ آن باشد .

درنظر هیوم ، این عادت بشری است که چنین انتظاری را به وجود آورده است . پس ایقان عقلانی ، که فلاسفه حداقل از زمان دکارت در جستجوی آن هستند ، از جهت منطق غیرقابل دسترسی است . عادت ، خو و سنت ، باعث چنین انتظاراتی در ذهن بشر شدهاست وگرنه خارج از ریاضیات ، عقل محض نقشی ندارد .

البته شک دیوید هیوم که از اصالت تجربه برخاسته است ،کاملاً نظری و با شک عملی و حیاتی که بعد از فلسفهٔ هگل در غرب بهوجود میآید و متفکران را مشغول «غیرعقل» میکند، تفاوت کلی و اساسی دارد .

چهارمین ، مکتب نقادی ایمانوئل کانت<sup>۳۰</sup> (۱۸۰۴ – ۱۷۲۴ م) است که در نقد عقل محض<sup>۱۳۱</sup> ، سعی دارد به انتقاد هیوم نسبت به فلسفهٔ لایب نیتر و ولف<sup>۱۳۲</sup> (۱۷۵۴ – ۱۶۷۱ م) ، پاسخ منطقی ارائه نموده ، اساس فلسفهٔ جدیدتری را مبتنی بر محدودیت عقل نظری و عقل عملی پایه ریزی می نماید . کانت ، همگام باهیوم ، متافیزیک محض و مبتنی برقیاس را غیر ممکن می شمارد . اما ، باتوجه به ریاضیات ، نشانه هایی از وجود صور ضروری معرفت را می یابد که اندیشهٔ بشر مطابق آن تجر به و معرفت خود را نظام می بخشد ، زیرا حقایق ریاضی هم ضروری منطقی هستند و هم تاحدودی در عالم خارج کاربرد و مطابقت دارند .

کانت در متافیزیک معرفت پس از تمیز دادن میان دنیا چنان که هست و دنیا چنان که خود را به ما می نماید ، در پی سؤال چه می دانیم و تا چه حد می دانیم ، به چهار نوع قضیه اشاره می کند . قضایا از دید کانت یا تحلیلی <sup>۱۲</sup> و یا ترکیبی و تألیفی <sup>۱۲</sup> هستند ، یعنی یا تصدیقات توضیحی هستند و چیزی ماورای تعریف مفهوم ارائه نمی دهند و یا تصدیقات توسیعی هستند ، یعنی فراسوی تعریف موضوع ، مطلبی را حمل می کنند . و از سوی دیگر قضایا با پیشبینی هستند ، یعنی مستقل از تجربه ، یا پسینی ، یعنی پیرو تجربه می باشند . کانت در کتاب نقد عقل محض ، با این سؤال بحث را آغاز می کند که چگونه قضایای تألیفی پیشینی امکان دارند ؟ <sup>۱۳۵</sup>

به عبارت دیگر ، کانت در جستجوی قضایایی است که هم ترکیبی باشند ، یعنی اطلاعات جدیدی فراسوی تعریف موضوع و مفاهیم ارائه دهند و هم پیشینی ، یعنی مستقل از تجربه باشند . روش کانت دراین بررسی ، روش متعالی<sup>۳۲</sup> است که نشان می دهد چگونه بعضی مقولات و صور تجربه در تمام بحثهای مربوط به معرفت بشری ، فرض شده اند . کانت با اشاره به حدود معرفت بشری نشان می دهد که اگر این مقولات و صور تجربه را از عالم تجربه جدا سازیم ، بامفاهیم کاملاً توخالی روبه رو خواهیم بود . اما وی در حالیکه مسئولیت اثبات وجود خدا را از دوش متافیزیک برمی دارد ، به نقد عقل عملی<sup>۳۲</sup> می پردازد و بحثهای کلاسیک ماوراء الطبیعه از جمله آزادی انسان ، خلود نفس و وجود خداوند را به عنوان مستلزمات قانون اخلاقی در حوزهٔ علم اخلاق بررسی می کند . پنجمین ، فلسفهٔ ایده آلیسم آلمان یا اصالت معنی است که از درون رومانتیسم

پیابسین ، تصمیم بینا، دیسم مسل یا ۲۰ می یا ۲۰ می ای ۲۰ می ای ۲۰ و شلایرماخر ۱۴۰ را به غرب عرضه میدارد . باتوجه بهنقطه ضعف اصل ثنویت در نظام فلسفی کانت ، که چون به « خود » میرسد ، دیگر تفاوت دنیا آنچنان که هست و دنیا آنچنان که خود را به ما می نمایاند ، از میان می رود ، فیخته باتأکید بر « خود» در برابر « غیر خود» دراثر معروف علم به معرفت ۱۴۰ ، سنت ایده آلیسم آلمان را پایه ریزی می کند .

شلینگ بحث ایده آلیسم را به طبیعت میکشاند و خلاصه با کوششهای شلایماخر، زمینه برای ظهور هگل آماده میگردد . عاقبت هگل مطلق فلسفة مطلق را به زبان منطق دیالکتیک بیان نموده ، نه تنها فلسفة ایده آلیسم آلمان ، بلکه به طور کلی جریان فلسفة جدید غرب را به سرحد کمال میرساند ، به طوری که هر گونه تکامل این سنت را غیر ممکن می سازد .

در فلسفهٔ هگل ، مطلق فی حدذاته در جستجوی خودآگاهی صریح به تجلی در می آید که این تجلی خود تحقق عالم است و چون در مطلق اندیشه و هستی وحدت و اتحاد کامل دارند ، پس در عالم واقع نیز که چیزی به جز تجلی عالم حقیقت مطلق نیست ، آنچه واقعی است معقول و آنچه معقول است واقعی می باشد . ولی جریان و صبرورت این تجلی در امر خودآگاهی اتفاقی نیست ، بلکه براساس منطق دیالکتیک استوار است . مطلق در تجلی درمقام به خود و فی ذاته منطق ، درمقام برای خود یا برون از خود طبیعت و در منزلت «به خود و برای خود» روان یا روح است . اما مراحل تجلی هر کدام از این سه مقام ، مطابق منطق و دیالکتیک ، از ذهنی به عینی و عاقبت به مطلق تجلی مطلق ختم می شود . در مقام روح نیز جنبهٔ ذهنی یا هنر ، جنبهٔ عینی یا دین و جنبهٔ مطلق یا فلسفه مشاهده می شود . مطلق تجلی روح ، در حوزهٔ فلسفه ایده آلیسم و در نهایت در فلسفهٔ هگل است . زیرا نهایت این صیرورت خدا آگاهی است که به وسیلهٔ خود آگاهی عالم تجلی در روح مبتنی بر حوزهٔ انسانیت امکانپذیر است . به عبارت دیگر ، مطلق در عالم انسانیت خود آگاهی می یابد و این مطلق همان محتوای دیانت مسیح است : یعنی خداوند نا محدود و متعالی در وجود محدود مسیح متجلی و در زمان حضور یافته است .

بهطور خلاصه از دیدگاه هگل ، محتوای دیانت مسیح و محتوای فلسفهٔ ایده آلیییم یکی است ، اما درصورت متفاوتاند .کمال فلسفهٔ ایده آلیسم همان مذهب مسیح است که جنبهٔ کاملاً عقلانی پیداکرده و آنچه در مسیحیت واقع شده ، معقول نموده است . هگل در راه آرمان طلبی معنوی به یاری منطق دیالکتیک برای نخستین بار در فلسفه ، تاریخ فلسفه را مطرح میکند و سیر اندیشهٔ فلسفهٔ جدید را بهکمال میرساند .

به طورکلی فلسفه در عصر جدید که با رنسانس ، یعنی با یونان باستان آغازگردید ، در برابر بندهای مستحکم کلیسای کاتولیک سعی در استقلال خود دارد . در مکتب اصالت عقل و مکتب اصالت تجربه حداقل در برابر دیانت صرف به ظاهر قدعلم نمیکند ، اما در آثار هیوم که سخت در بند شک نظری است ، پایه های نفاق و جدایی میان فلسفه و دین گذاشته می شود که ثمرهٔ آن عصر روشنگری و تقابل شدید میان عقل و ایمان است . کانت اولین فیلسوف مغرب زمین است که براساس فلسفهٔ محض و مجزا از گرایشهای عامهٔ مردم اروپا سعی در تفسیر ایمان در محدودهٔ عقل دارد ، ولی در نهایت امر بهیاری هگل

## دورة چهارم : فلسفة معاصر

اما دورهٔ چهارم ، تاریخ فلسفه یا فلسفهٔ معاصر ، به تعبیری که در مغرب زمین مقبولیت دارد ، باعکس العملهای مثبت و منفی و راه حلهای قاطع و شدید متفکران دوقرن اخیر چون فوئر باخ ، شوپنهاور کیرکگارد و غیره ، نسبت به فلسفه ایده آلیسم و خصوصاً عظمت و پیچیدگی فلسفهٔ هگل ، شکوفا می گردد . لودویگ فوئر باخ<sup>۱۹۲</sup> (۱۸۷۲ – ۱۸۰۴ م ) در عکس العمل خود به مکتب انسانیت پناه می برد ، در حالی که آرتور شوپنهاور<sup>۱۹۲</sup> (۱۸۶۰ – ۱۸۸۰ م ) در سنت ایده آلیسم به تعبیر دنیا مبتنی بر اراده و تصور می پردازد . کارل ماکس<sup>۱۹۲</sup> (۱۸۸۳ – ۱۸۱۸ م ) با معکوس نمودن نظام فلسفی هگل ، مطلق را به اصطلاح به مادهٔ فی نفسه معقول تبدیل نموده ، نظریهٔ ماتریالیسم دیالکتیک تاریخی را عنوان میکند ، اما دو متفکر بزرگ قرن نوزدهم ، یعنی کیرکگارد و نیچه که از دیدگاه فلسفهٔ اگزیستانسیالیسم حائز اهمیت فوقالعاده هستند ، در حقیقت دو قطب مخالف جریان بازتاب برضد فلسفهٔ ایدهآلیسم هگل را در سنت آلمان بهوجود آوردند .

کیرکگارد<sup>۳۰</sup> در نیمهٔ اول قرن نوزدهم ، در برابر کوششهای معنوی هگل در مورد معقول جلوهدادن مسیحیت ، عکسالعمل کاملاً دینی از خود نشان میدهد و به عنوان پدر اگزیستانسیالیسم دینی ، از درون سنت پروتستان به تفسیر وجودی ایمان غیرمعقول عالم مسیحیت میپردازد و نیچه ، تحت نفوذ حکمت شوپنهاور براساس ارادهٔ معطوف به قدرت ، در برابر همهٔ معقول دینداری فلسنهٔ هگل قرار میگیرد و با عکسالعمل ضد مذهبی به تعبیر وجود متعالی «ابر مرد» پناه می برد .

البته بسیاری از نویسندگان تاریخ فلسفهٔ غرب، در حیات معنوی سقراط، خصوصاً در برابر دادکاه و دفاعیهٔ وجودی و شهادت وی در افکار قدیس آگوستین به خصوص در کتاب اعترافات، و حتی اندیشه های پاسکال در ارتباط با دیانت، گرایشهای شدید اگزیستانسیالیسم را مشاهده و تفسیر میکنند. اما آنچه مسلم است عصر حاضر به قول یاسپرس فیلسوف معاصر اگزیستانسیالیسم، نتیجهٔ افکار کیرکگارد و نیچه، این دو متفکر بزرگ قرن گذشته است.

حال اگر به هماهنگی و تضاد میان اعتقادات فلسفی و افکار دینی در دورهٔ معاصر تاریخ فلسفهٔ غرب عنایت شود .گرایش بهکثرت ، به خوبی هویدا میگردد . و البته اگر به اختلاف میان دو اصطلاح فلسفهٔ معاصر و فلسفه در عصر حاضر توجه شود ، تفاوت و تقابل میان گرایشهای متنوع به مراتب بیشتر خواهد شد . فلسفه در عصر حاضر که جزئی از فلسفهٔ معاصر به شمار می رود ، به معنی کلیهٔ نظامهای فلسفی است که در عصر حاضر مورد بحث متفکران عالم است . به تعبیری فلسفه در عصر حاضر ، از جنگ جهانی اول ( ۱۹۱۸ – ۱۹۱۴ م ) و سرآغاز رشد شدید اقتصادی و جهش تکنولوژی آغاز می شود که نسل بیدار آن هنوز در قید حیات است و در دههٔ هشتاد قرن بیستم مشارکت معنوی دارد .

صفت اصلی فلسفه در عصر حاضر در مغرب زمین ،کثرت عقاید ،اختلاف اندیشه ها و تنوع نظامهای فلسفی ، چون ایده آلیسم ، ماتریالیسم ، پراگماتیسم ، پدیدارشناسی ، فلسفه های تحلیلی و اگزیستانسیالیسم است . و شاید این تکثر در آرا، که از جهت آزادی در حیات فلسفی بشر بی سابقه بوده است ، مدیون همین عدم وحدت فکری است . این اختلاف نظرهای اصولی نه تنها در مورد پاسخهای ضروری ، بلکه در بارهٔ سؤالات ممکن والساليي در زبان راحتي در مفهوم فلسفة خرد متعكس است .

.

به هرحال اشکال اساسی در مورد هرگونه بررسی که از درون به قرن اخیر تعلق دارد ،این است که می ایست از دیدگاه فلسفه معاصر ، یابهتر بگوییم فلسفه در عصر حاضر انجام گیرد که آن نیز خود از عدم وحدت برخوردار است . به عبارت دیگر چون پژوهشگر خود به این عصر تعلق دارد و در ضمن فلسفهٔ اگزیستانسیالیسم نیز خود بخشی از فلسفهٔ عصر حاضر است ، پس هرگرنه بررسی به عنوان شره برخورد این دو عامل اساسی به خوبی می تواند عدم وحدت عصر حاضر را منعکس نماید .

توضيحات

- ا \_ Nogenes Laertius صاحب كتاب معروف حيات فلاسفه . Diogenes Laertius
  - Pythagoras \_Y
  - φιλοσοφι'a, φιλο'σοφος \_ ٣
  - Aristotle ... TYY TAF \_ F
    - Metaphysica \_ 0
  - ۶ \_ طالس ملطى ۶۴ ۵۴۶ ن. م. Thales of Mileros
    - Plato . . . TFP FTV \_ V
      - Dialogue \_ A
    - Truth, Veritas,  $A'\lambda\eta'\phi\varepsilon\iota a$  \_  $\Lambda$
    - ١٠ \_ رجوع شود بدارسطو، متافيزيك كتاب الف كرجك
      - ۱۱ میلادی ۱۹۹۰ ۱۹۹۶ میلادی \_ ۱۹۹۰ میلادی
  - Georg Wilhelm Friedrich Hegel ميلادى ۱۷۷۰ ۱۸۳۱ \_ ۱۲
    - Martin Hidegger \_ 17
- ۱۴ \_ کلمهٔ هستی در زبان قارسی ، در برابر toor در زبان یونانی و اصطلاح Ens در زبان لاتینی است .
  - Anaximenès 🔔 ۱۵
  - Anaximander \_ 19
  - ابررن Aπειpov \_ ۱۷
    - Empedokles \_ ۱۸
    - Xenophanès \_ \ \
    - Parmenides \_ Y .
      - Heraclitus \_ TI
  - Logos \_\_\_\_\_ مفهوم Logos را بهکلمه نیز تعبیر کردهاند .
    - Sophists \_ TT
    - Socrates \_YF
    - Formal Logic \_ Ya
  - ۲۶ \_ \_ رجوع شود بهمتافیزیک ارسطو، دفتر دوازدهم .
  - Epicurus ( ت. م) ۲۷۰ ۲۴۱ Epicureans بروان مکتب ۲۷۰ ۲۷۰
    - ۲۸ \_ پیروان مکتب Stoics (۳۰۸ ق . م) Zeno
      - Plotinus \_ YN
      - Enneads \_ T •
      - (Nous) ۲۱ \_ ۲۱ \_ ۲۱
      - (Psyche)  $\psi 
        u \chi \eta'$  نفس ۳۲ \_ ۳۲
        - (Hule) uλη ... \_TT
          - Boethius \_ TF
        - Francisco Suarez \_ TO
          - St. Augustine \_ 79
            - Confessions \_ TV
        - Albertus Magnus \_ TA
      - St. Thomas Aquinas \_ T1

- Summa Theologica \_f.
- Ontological Argument \_F1
  - St. Anselm \_ fr
    - Universals \_ fr
      - Realism \_ ff
  - Conceptualism \_FD
    - Nominalism \_ 49
  - Peter Abelard \_ FV
- William of Occam (Ockham) \_\_fA
  - Roger Bacon \_ F1
  - John Duns Scotus \_ \_ 0 •
  - Neo-Scholasticism \_ 01
    - Meister Eckhart \_ ۵۲
      - Hunanism \_07
    - Giordano Bruno \_04
      - Renaissance \_ ۵۵
      - Reformation \_ 09
    - Martin Luther \_ DV
      - John Calvin \_ ۵۸
    - Francis Bacon \_ 01
  - Johannes Kepler \_ 9.
    - Galileo Galilei \_91
  - Leonard de Vinci . \_ 91
  - The Scientific Revolution \_ 97
    - Nicolaus Copernicus \_98
      - Ptolemy \_ 90
      - Universe \_98
      - Observation \_94
        - Telescope \_ 9A
      - Natural Laws \_ 91
    - New Natural Scienses \_\_ Y
      - Pope Urban III \_ VV
        - Inquisition \_YY
    - Nevertheless it moves \_ VT
      - Method \_Yf
      - Experience \_\_ V۵
        - Inductive \_ V9
      - Pragmatic \_ VV
      - Idols of the Tribe \_ VA
        - Idols of the Den \_ V٩
  - Idols of the Market Place \_A.

- Idols of the Theatre \_AN
  - Thomas Hobbes \_ AT
    - Rost \_ AT
    - Motion \_ Af
    - Nature \_ AD
      - Man \_ ۸۶
    - Society \_AY
  - Sir Isaac Newton \_ AA
    - Barrow \_ A1
- Differential Calculus \_ 1.
  - Infinite Series \_ 11
- Philosophiae Naturalis Principa Mathematica \_\_ W
  - Rationalism \_ 17
  - Baruch Spinoza \_1+
  - Gottfried Wilhelm Leibniz \_ 10
    - Discourse on Method \_ 18
  - Meditations on the First Philosophy \_ 1Y
  - Cojito ereo sum, I think therefore I am \_\_ 1A
    - Subject \_11
    - Object 1 ...
    - Object
    - Euclid's Geometry \_ 1 1
      - Ethics \_ \ = T
      - Substance \_ 1.r
      - Thought \_ 1.4
      - Extension \_ \ O
        - Monads \_1.9
    - Non-Contradiction \_ \.Y
      - Syfficient Reason \_ 1.4
        - Symbolic Logic 1.1.8
    - Discourse on Metaphysics \_ \.
      - The Monadology \_ \\\
- New Essays Concerning Human Understanding \_\_\_\_\_\_
  - Empicicism \_ \\T
  - John Locke \_ 114
  - Essay Concerning Human Understanding \_\_110
    - Innate Ideas \_ 119
      - Perception \_ \\Y
    - Simple Ideas \_ \\A
    - Complex Ideas \_ 114
    - George Berkeley \_ 17.
- A Treatise Conterning the Principle of Human Understanding \_ 111

- Perception 17
- Subjective Idealism \_ \ \ \*\*
- To be is to be perceived, Esse est percipe \_ \ \ T
  - The Mind of God \_ 110
    - Scepticism \_ 179
    - David Hume \_ 184
- A Simple Indivisible Incorporeal Substance \_\_\_\_\_\_AA
  - Sense Impressions \_ 111
    - Immanuel Kant \_ 17.
  - Critique of Pure Reason \_ 171
    - Christian Wolff \_ \ \ \
      - Analytic \_ ITT
      - Synthetic \_ ) TT
- How are synthetic a propostions Possible? \_ \Td
  - Transcendental Method \_ 179
  - Critique of Practical Reason \_ ITV
  - (1997 1A17) Johann Fichte \_17A
  - (YVY MAT) Friedrich Schelling \_ MTM
- (1884 1ATT) Friedrich Schlemmachen \_ 1f.
  - The Science of Knowledge \_ \f \
    - Ludwig Feuerbach \_ \\*\*
    - Anthur Schopenhauer \_ 147
      - Karl Marx UNTT
      - S. Kierkegaard \_ 140

هگل وايده آليسم

فصل دوم

.

## هگل و ايده آليسم

گئورگ ویلهلم فردریخ هگل، فیلسوف آلمانی، نه تنها یکی از مشهورترین فلاسفهٔ عالم است که بهژرف اندیشی و پیچیدگی بیان در قرون ۱۸ و ۱۹ مسیحی معروفیت دارد ، بلکه متفکری است که بهتعبیری تاریخ جدید فلسفهٔ غرب را بهکمال رسانیده و بهجرأت میتوان گفت که تاریخ معاصر فلسفهٔ غرب ، عکسالعملی در مقابل نظام فکری اوست .

سه متفکر عالیقدر، یعنی یوهان فیخته فردریخ شلینگ و فردریخ شلایرماخر، فلسفهٔ ایده آلیسم آلمان را پایه ریزی نمودند و هگل در حقیقت کمال مطلوب سیر تکاملی دو جریان رومانتیسم و ایده آلیسم آلمان محسوب می شود . بااینکه بیش از یک قرن از مرگ وی می گذرد و تنها معدودی از پیروان او در جهان باقی مانده اند ، اما بسیاری از اندیشه های وی در افکار مخالفانش ، خصوصاً اگزیستانسیالیستها تأثیر بسزایی گذاشته است .

زندگی و آثار هگل : هگل ، در بیست و هفتم ماه اوت ۱۷۷۰ میلادی ، در یک خانوادهٔ عادی ، از طبقهٔ متوسط آلمان در شهر اشتوتگارت بهدنیا آمد و در محیطی که نفوذ روشنگری در آن به خوبی مشهود بود تربیت شد . از نوجوانی توجه او به تاریخ معطوف گشت . تاریخ ترکان که در اسناد و مدارک هگل گردآوری شده ، به خوبی دلالت بر گرایش اولیهٔ او دارد . در دوران تحصیل هگل علاقهٔ خاصی به فرهنگ و تمدن یونان باستان ، خصوصاً آثار سوفوکلس چون آنتیگون داشت .

آغاز فعالیتهای چشمگیر هگل از زمانی آغاز می شود، که به بنیاد الهیات پروتستان وابسته به دانشگاه تو بینگن راه یافت (۱۷۸۸ م) و با نمایندگان اصلی رومانتیسم آلمان تماس مستقیم و آشنایی پیداکرد .اولین برخورد با شاعر معروف آلمان هولدرلین (یا ۱۷۷ ۱۸۴۳ م) و سپس آشنایی نزدیک با فیلسوف شهیر آلمان شلینگ است که تا چاپ و انتشار کتاب معروف هگل، پدیدارشناسی روح (روان) ''تداوم دارد . در این دوره هگل به مطالعهٔ آثار ژان ژاک روسو (۱۷۷۸ – ۱۷۱۲ م) و انقلاب کبیر فرانسه ، شایق گردید .او در این دوران چندان توجه و استعداد خاصی بهفلسفه نشان نداد . اهمیت این دوره از شکوفایی اندیشه های هگل برای اغلب تاریخ فلسفهنویسان کاملاً شناخته شده نبود ولی چاپ آثار اولیهٔ او در ارتباط با الهیات ، اهمیت این مسئله را به خوبی مشهود نمود . گلب بنا حال

هگل بهمنظور تأمین معاش ، از سال ۱۷۹۳ تا ۱۸۰۰ ، بهعنوان معلم خصوصی در خانوادههای اشراف ، در شهر برن<sup>۱۷</sup>سویس و فرانکفورت<sup>۱</sup>۳آلمان ، بهکار پرداخت .

اولین اثرکامل هگل به نام « زندگانی عیسی» <sup>۱</sup> درسال ۱۷۱۵ به نگارش درآمد . در این اثر تأثیر مستقیم روح روشنگری در جداکردن معجزات از کتاب انجیل مقدس<sup>۵۱</sup> و نفوذ عقاید ایمانوئل کانت ، خصوصاً در رابطه باکتاب « دین در حدود عقل محض» <sup>۹۰</sup> به خوبی مشهود است . سال بعد دومین اثر هگل به نام « روح مسیحیت» <sup>۱</sup> منتشر گردید . دراین کتاب برای اولین بار بعضی از مفاهیم و اصطلاحات اصلی فلسفه او ، چون « بیگانگی» <sup>۱۰</sup> ، « تقدیر و سرنوشت» <sup>۱۰</sup> و همچنین نخستین نمونهٔ سیر سهگانهٔ منطق دیالکتیک <sup>۲۰</sup> ، به صورت تضاد میان دین یهود و فرهنگ یونان و تلفیق آن دو در عالم مسیحیت به ظهور رسید . هگل درنامه ای به شلینگ به نظام <sup>۱۰</sup> فلسفی خود ، که مشغول بررسی و پرورش آن بوده است اشاره میکند . دو اثر « قطعات نظام» <sup>۲۰</sup> و « مثبت بودن مسیحیت» <sup>۳۱</sup> پرتوی از تفکر هگل رد این دوره است . چون رسالهٔ دکترای او با درجهٔ معتاز به تصویب اساتید صاحب نظر رسید ، هگل درسال ۱۰۰۱ مدرس دانشگاه پنا<sup>۳</sup> شد . دانشگاه ینا در آن زمان مرکز اصلی فلسفهٔ ایده آلیسم به شمار می رفت . شلینگ ، مجای فیخته صاحب کرسی فلسفه شده بود و فلسفهٔ آرمانی طبیعت را در متافیزیک خود می پروراند .

در این دورهٔ کوتاه هگل با پیروان رومانتیسم آلمان آشنایی بیشتری پیدا کرد و در همکاری با شلینگ مجلهٔ « نقادی فلسفه» <sup>۲</sup> را منتشر نمود (۱۸۰۳ – ۱۸۰۲ م) . پنج مقاله از هگل در این مجله به چاپ رسیده ، که نخستین خلاصهٔ نظام فلسفی وی همراه با نقدی از اندیشه های رومانتیک آلمان را شامل می شود . در سه مقاله : «اختلاف میان نظامهای فلسفی فیخته و شلینگ» <sup>۲۶</sup> ، «ایمان و علم» <sup>۲۷</sup> و « مناسبت و اهمیت مکتب شک برای فلسفه» <sup>۸</sup> به ترتیب دفاع هگل از فلسفهٔ شلینگ در مقابل فیخته ، نقد بر فلسفه یاکوبی<sup>۲۱</sup> (۱۸۱۱ – ۱۷۴۲ م) و شولتز<sup>۳</sup> (۱۸۲۲ – ۱۷۶۱ م) به وضوح ، قدرت بیان هگل را نتجزیه و تحلیل مسائل فلسفی منعکس می نماید .اما در سیر تکاملی جنبه های منفی ،این نقدهای تند و شدید تدریجاً جای خود را به جنبه های مثبت افکار هگل می دهد که تحت به سخنرانیهای هگل در دانشگاه ینا که بعداً به چاپ رسید ، به خوبی استقلال فکری از را از نظام شلینگ نشان میدهد<sup>۲</sup> . اغلب مفسران تاریخ فلسفهٔ غرب معتقدند که اکثر افکار اصلی هگل دراین آثار اولیهٔ او منعکس است . اما بعضی از افکار اولیهٔ او چون تمییز میان منطق و متافیزیک بعدها بهکلی از سیستم هگل خارج گردید . بحث در بارهٔ رابطهٔ فلسفهٔ تاریخ و تاریخ فلسفه . که هگل از سال ۱۸۰۵ در سخنرانیهای خود مطرح میکرد ، عاقبت ذهن او را به این نکته کشانید که ترتیب تاریخی را باید با تداوم منطقی تلفیق نمود . ثمرهٔ این تلفیق ، همانا کتاب پدیدار شناسی روح (روان) است که در سال ۱۸۰۶ (زمان پیروزی ناپلئون بر پروسیها) در ینا به اتمام رسید و سال بعد که هگل شهر ینا را در ۲۷ سالگی ترک نمود ، نشر یافت و سیستم ینا را به کمال رسانید . همان طور که قبلاً اشاره شد ، گرچه این اثر به دوستی هگل و شلینگ پایان بخشید ، اما به شهرت هگل در سرتاسر آلمان کمک بسزایی نمود .

هگل که به سبب مسائل معیشتی ینا را ترک کرده بود ، در شهر بامبورگ<sup>۲۲</sup> ، در ایالت باواریا<sup>۳۲</sup> ، بهاداره و چاپ مجلهای محلی پرداخت و این کار تقریباً یکسال و نیم بطول انجامید (۱۸۰۸ – ۱۸۰۷ م) . بعد از این دوره از هگل دعوت شد که به تدریس و <sup>۱</sup>دارهٔ دبیرستانی در نورمبورگ<sup>۲۲</sup> ، بپردازد (۱۸۱۶ – ۱۸۰۸ م) . دراین دورهٔ اخیر ، هگل بااستفاده از مقام و موقعیت خویش نه تنها در راه اشاعهٔ مطالعات کلاسیک خصوصاً فلسفه اقدامات اساسی نمود بلکه نوشته هایی ارائه کرد به نام «آمادگیها» <sup>۵۳</sup> که در مجموعه آثار هگل جلد بیست و یکم را تشکیل می دهد . در این مجموعه آثار ، که به عنوان یادداشتها در تدریس کلاس فلسفه در دبیرستان پدید آمده است ، طرح اولیهٔ علم منطق<sup>۲</sup> دیده می شود که بعدها به صورت دو مجلد « منطق ذهنی» و « منطق عینی» در فاصلهٔ سالهای ۱۸۱۲ تا ۱۸۱۶ در شهر نورمبورگ به چاپ رسید .

پس از انتشار کتاب منطق ، سه دعوتنامه از ارلانگِن<sup>۳</sup> ، برلین و هایدِلبِرگ<sup>۳</sup> ، برای هگل در مورد تدریس در آن دانشگاهها رسید . هگل دعوتنامهٔ دانشگاه معروف هایدلبرگ را پذیرفت و از سال ۱۸۱۶ تا ۱۸۱۸ به این کار ادامه داد . مهمترین اثر دورهٔ اقامت هگل در هایدلبرگ ، « دائره المعارف علوم فلسفی» <sup>۲۱</sup>است ، که شامل منطق ، فلسفهٔ طبیعت و فلسفهٔ روح (روان) است . دراین اثر معروف ، هگل به ارزشیابی کامل فلسفهٔ نقادی کانت می پردازد و در کار تدریس بیشتر در اطراف زیباشناسی به بحث و گفتگو می پردازد . البته هگل در سخنوری به پای شلینگ نمی رسید ، اما در زمینه اندیشهٔ محض ، نفوذ او فوق العاده بود و به همین مناسبت در اوج معروفیت برای دومین بار به برلین مرکز جامعهٔ متفکران آلمان دعوت شد . در این دوره آخرین اثر مهم هگل ، یعنی اصول فلسفهٔ قانون (حق )<sup>۳</sup> به اختصار در سال ۱۸۲۱ و جامعتر آن بعد از مرگ او، درسال ۱۹۳۲ در برلین منتشر شد . سخنرانیهای هگل در برلین حائز اهمیت سیار است که سی از مرگ وی ، آن

یادداشتهای فوق العاده بدخط و تقریباً نامفهوم ، بهیاری برخی از شاگردانش ، به صورت تاریخ فلسفه <sup>۲۱</sup> فلسفهٔ دین <sup>۲۲</sup> ، فلسفهٔ هنر<sup>۳۲</sup> و فلسفهٔ تاریخ <sup>۲۳</sup> ، جمع آوری و منتشر گردید . هگل خود برای این سخنرانیها که یادگار سالهای ۱۸۲۲ تا ۱۸۲۳ است اهمیت خاصی قائل بود ، که در تجدید پیشگفتار معروف وی بر پدیدارشناسی روح نیز منعکس است .

هگل درحالی که مشغول تجدیدنظر در پیشگفتار خود بر پدیدارشناسی روح (روان ) بود و تقریباً نیمی از آن را بهپایان رسانیده بود ، بهطور ناگهانی بهناخوشی سخت و با مبتلا گردید و در پانزدهم نوامبر ۱۸۳۱ دارفانی را وداع گفت .

اگر چه آثار هگل به زبان آلمانی حدود بیست جلد است ، اما هگل در زمان حیات خود تنها چهار جلدکتاب ، « یعنی پدیدارشناسی روح» (۱۸۰۷ م ) ، « منطق» (۱۸۱۶ – ۱۸۱۲ م ) ، « دائرة المعارف علوم فلسفی» (۱۸۱۷ م ) و « فلسفة قانون» (۱۸۱۲ م ) را منتشر نموده است . فلسفة هگل را می توان براساس کل آثار وی به سه دوره تقسیم نمود : آثار اولیه هگل در حوزة الهیات ، دورة ینا که ثمرة آن پدید رشناسی روح (روان ) است و دوره هایدلبرگ و برلین که آثار بعد از منطق و را تشکیل می دهد . اما از دیدگاه فلسفه اگزیستانسیالیسم و خاصه رابطهٔ خدا و انسان ، دورهٔ اول و دوم آثار هگل ، بیشتر موردنظر است .

هگل جوان و الهیات دورهٔ توبینِگن : آثار اولیهٔ هگل یا مجموعهٔ مقالاتی که هگل در جوانی بهنگارش درآورده است ، درسال ۱۹۰۷ برای نخستین بار تحت عنوان « نخستین آثار الهی هگل» <sup>٥۴</sup> به چاپ رسیده است . اهمیت این آثار فی حد ذاته چندان چشمگیر نیست اما سیر افکار اصلی او را به خوبی نشان می دهد . سه فکر اصلی یعنی وحدت فلسفه و الهیات ، فکر مطلق که همانا خداست ، و رابطهٔ محدود و نامحدود دراین آثار منعکس است . به راستی باید گفت که در این دوره ، هگل به افکار اصلی خود در فلسفه از طریق الهیات مسیحی دست می یابد . البته بعضی از محققان اظهار کرده اند که هگل الهیات مسیحی را به خاطر فلسفهٔ ایده آلیسم آلمان ترک نموده است ، در حالی که هگل مسیحیت را به عنوان یک مورد جزئی و محدودی از بیگانگی می داند ، که فلسفه از کل آن مسیحیت را به عنوان یک مورد جزئی و محدودی از بیگانگی می داند ، که فلسفه از کل آن مخت می می و در حقیقت مطالعهٔ الهیات برای هگل شاهراه فلسفه محسوب می شود و به یک تعبیر فلسفهٔ او را می توان به عنوان امتداد منطقی آیین و مسلک مسیحیت به سراسر

ھستى تلقى نمود .

هگل در مقالهٔ دربارهٔ مثبت بودن مسیحیت که نگارشی زیبا دارد ، دامنهٔ نقد بر کلیسای مسیحیت را حتی به ساحت عیسی مسیح هم میکشاند . هگل در حقیقت با دیانت مخالفتی ندارد ، بلکه باتعبیری از مسیحیت که با عقل و اصالت انسان ناهماهنگ است در جنگ و ستیز فکری است . و در یکی از قدیمیترین قطعات خود متوجه امکان تجلی یک دین کاملاً عقلانی شده است که براساس اخلاق به انسان شخصیت ببخشد . اما از سال ۱۸۰۰ هگل احساس میکند که این قبیل انتقادات سهل و ساده است و اصل برای یک فیلسوف نشان دادن این حقیقت است که مسیحیت که درگذشته و حال نظر بسیاری از بزرگان را به سوی خود جلب نموده ، در ذات خود نامعقول محض نیست . بحث هگل برای توجیه طبیعی بودن و ضرورت و وجوب مسیحیت به پدیدارشناسی روح (روان )

در الهیات مسیحی مفهوم « بیگانگی» <sup>۲</sup> به صورت «گناه» <sup>۲</sup> جلوهگر میگردد .گناه، جدایی جزء از کل است . دین به عنوان یک جریان زنده واسطه و میانجی برای رفع این جدایی و بیگانگی است . جنبهٔ عینی این جریان افکار و اعمال عیسی مسیح درامر رستگاری و نجات است و جنبهٔ ذهنی آن ایمان و اعتقادی است که به وسیلهٔ آن ، افکار سخنان و اعمال عیسی مسیح برای پیروان واجد معنی میشود . از دیدگاه هگل دین و خصوصاً مسیحیت یک لحظهٔ مثبت در حیات روح است . مقصود هگل از اصطلاح « مثبت» همانا ظهور جنبهٔ محدودی از جریان کلی و بیگانگی و میانجیگری هستی است . هگل جنبهٔ مثبت دین مسیح را غیرقابل انکار میداند ، اما معتقد است که باید « میتوی آن در صورت بهتر و والاتری قرار گیرد . به عبارت دیگر، رابطهٔ « بیگانگی» و معتوای آن در صورت بهتر و والاتری قرار گیرد . به عبارت دیگر ، رابطهٔ « بیگانگی» و مانجیگری» که به خوبی در دیانت مسیح منعکس است ، باید در طرح کلی تعریفی جامع و مانع پیدا کند . یعنی دین مثبت به الهیات و الهیات به فلسفه کشانیده شود ، تا صورت کل مشهود گردد.

فلسفهٔ هگل با اندیشهٔ محض<sup>م</sup> آغاز میگردد، اما هرگز نباید مانند پروفسور استیس تصور نمود که دانش نظری برای هگل امری انتزاعی <sup>۲</sup> و مجرد از وجود انضمامی و عمل است . البته توضیح <sup>۵</sup> در نهایت اهمیت است ، اما برای هگل این مطلب هرگز از وجود جدا نیست . مرکز و محور تفکر هگل مفهوم « میانجی» <sup>۱۵</sup> است که توضیح و ایضاح ، تنها جنبهای از آن است . به عبارت دیگر فلسفه در جستجوی توجیه و توجیه درخدمت میانجی است . برای درک این موضوع و پیبردن به اهمیت آن باید به قدیمیترین تعریف فلسفه یعنی شفا رجوع کنیم . براساس این تعریف باستانی فلسفه فقط به معنی دانستن صرف نیست ، بلکه به معنی شفا دادن ، اکمال و تمامیت است . این تعریف بانظر قدیمی در مورد انسان که خود صاحب درد و نیازمند شفاست ، هماهنگی ذاتی دارد ، هگل این حالت انسانی را باکلمهٔ بیگانگی یا از خود جدایی نشان می دهد . بنابراین ، فلسفه واسطه و میانجی است تا انسان شفا یابد و در مرحلهٔ کمال تمامیت حاصل کند . ماهیت شفا همانا معرفت شفابخش است که در نهایت امر برای هگل ، اندیشهٔ محض نظری <sup>۲۵</sup>است . حال باید در نظر داشت که بیگانگی تنها از آن انسان نیست و نباید چنین پنداشت که بقیهٔ عالم هستی در تمامیت به سر می برد ، بلکه در خود هستی نیز حالت بیگانگی موجود است که بیگانگی عالم انسانیت تنها تجلی آن به شمار می آید . به عبارت دیگر در انسان است که هستی به بیگانگی خودآگاهی می یابد ، و از طریق فلسفه تمامیت پیدا می کند . پس مطلق ، مطلق هستی و در رابطه باهستی مطلق ، مطلق هستی و انسانی است . انسان است . می می می می می در مال است . می می مطلق ، مطلق هستی و انسان است . انسان است . معانی و کیهانی و در رابطه باهستی مطلق ، مطلق هستی و شفابخش بیگانگی عالم است . انسان از راه معرفت نظری در فلسفهٔ هگل ، خود

دورهٔ ینا و پدیدارشناسی روح (روان) : سیر فکری هگل از دورهٔ توبینگن به دورهٔ ینا نشانگر تداومی است که نظام فلسفی ینا ثمرهٔ آن محسوب می شود . جنبه های فلسفی این نظریه چون منطق<sup>۵۰</sup> ، فلسفهٔ طبیعت <sup>۵۰</sup> و فلسفهٔ روح یا روان<sup>۵۵</sup> در این دوره ظاهر می شود . منطق علم مقولات یعنی صور میانجی است که از دیدگاه فاعل شناسایی خاصیت عارضی بودن صور هستی برای دیگران را از حالت بیگانگی رهایی می بخشد . فلسفهٔ طبیعت از هستی در حالت بیگانگی صحبت میکند و هدف آن پیدا کردن صور وحدت و ضرورت غیر بودن محض است که در مکانیک ، شیمی و فیزیک مورد بحث قرار می گیرد .

تلفیق دیالکتیکی این سه صورت در نظریهٔ اورگانیسم یا سلسله امور مربوط به حیات مشاهده می شود که انعکاس آن در وجود اورگانیک یک فرد عبارتست از تولد ، رشد و مرگ ! فلسفهٔ روح ، تلفیق منطق و فلسفهٔ طبیعت است . به عبارت دیگر مقولات مجرد منطق در کمال طبیعت که همانا اورگانیسم است به سرحد حیات و روح می رسد . روح اندیشهٔ منطقی اما زندهٔ انضمامی است که از حیات حیوانی بریده به یاری زبان در عالم هنر، دین و فلسفه عرضه می شود .

پدیدارشناسی روح (عقل \_ روان) ثمرهٔ این نظام فکری است که به عقیدهٔ بعضی از محققان اروپایی نخستین تجلی فکر مستقل هگل به شمار می رود و به علت نفوذ در افکار اگزیستانسیالیسم باید به طور مجزا مورد بررسی قرار گیرد .



پیشگفتار معروف و بسیار غامض پدیدارشناسی روح که بعد از اتمام کتاب نوشته شده و همانطور که گذشت آخرین اثری است که هگل در پایان عمر مشغول تکمیل مجدد آن بوده است ، خصوصاً از این جهت مدنظر است که رابطهٔ هگل را با دیگر پیروان رومانتیسم آلمان ، روشن می سازد .

فعلیت در پدیدارشناسی از آن مطلق است ، اما نه مطلق شلینگ که کاملاً انتزاعی و ثابت است ، بلکه مطلق روح که به عنوان اصل فعال این جریان انضمامی را محقق می سازد تا به خود آگاهی یده یا مثال که در حقیقت همان ماهیت خود می باشد برسد . پدیدارشناسی علم توصیف مراحل منطقی و تاریخی است که روح را به ضرورت طی می کند تا به کمال مطلوب خود یعنی خود آگاهی برسد . در عالم صیرورت (شدن ) هیچ مرحله ای کاذب و نادرست و خلاف نیست ، بلکه تنها و به خودی خود ناقص و غیرکافی است .

از دیدگاه هگل ، غلط و صحیح تنها در دنیای ریاضیات مطرح است که به حوزهٔ عقل انتزاعی و مجرد<sup>عو</sup>تعلق دارد . در حالیکه فلسفه متعلق به خرد<sup>وه</sup>است و در حیات دیالکتیک عقل انضمامی بشر را به درک ایده یا مثال میرساند .

## سفر روح بهسوی مثال

روح در عالم صیرورت به سوی کمال سه مرحلهٔ اساسی را طی میکند . آن مراحل عبارتند از : وجدان<sup>۵</sup> ، خودآگاهی<sup>۵</sup> و خرد یا عقل<sup>۶</sup> و مراحل روح عبارتند از : هنر<sup>۱۱</sup> ، دین<sup>۶</sup> و فلسفه<sup>۲۲</sup> . لغت وجدان در نظر هگل همان آگاهی محسوس<sup>۴</sup> است که به عنوان درک جزئی در زمان و مکان است . اما ادراک به علت عدم تعیّن مقولهٔ خویش قادر نیست حدود شنی یا چیز<sup>63</sup> را مشخص نماید و همین امر وجدان را به طرف عقل و تفکر علمی سوق می دهد .

حوزهٔ عقل، بحث و معرفت به روابط ضروری است که به صورت قوانین کلی طبیعی یا علمی ظاهر میگردد . در این روابط عقل علمی تفاوتهای اصولی میان برونی و درونی را مشخص میکند . البته در نهایت باید ثابت گردد که واهی است . وجدان خودآگاه که از وجدان و آگاهی ساده برمی خیزد ، تنها به علت حل مسائل واهی که وجدان ساده دچار آن است به وجود می آید .

تا این مقام تجزیه و تحلیل وجدان بر اساس شناسایی بود نه عمل ، اما اکنون باید از دیدگاه عمل نیز مورد توجه قرار گیرد . در سطح عمل وجدان خودآگاه در رابطه میان آزادی و بندگی در حوزهٔ انسانیت عنوان میگردد . من که در خور گسترش است ، در تسلط<sup>۶۶</sup> بروسعت خویش و در برخورد با دیگران پی به محدودیت خود می برد و برای تأیید خود سعی بر تسلط بردیگران دارد و از این حالت خدایگان در برابر بنده ایجاد می شود<sup>۶۷</sup> .

توجیه این رابطه که همیشه سخت مورد توجه فلاسفهٔ اگزیستانسیالیست بوده ، غامض است . در آغاز ، هستی ارباب و سرور به نظر آزاد محض می رسد زیرا تنها برای خود است . و هستی بنده که تنها برای ارباب است به ناچار از خود بیگانه است . اما در حقیقت برای خود بودن خدایگان از راه خود نیست ، بلکه از راه دیگری به نام بنده است . به عبارت دیگر رابطهٔ دو صورت وجدان خودآگاه یعنی خدایگان و بنده تدریجاً تحول پیدا میکند . بر اساس قدرت کار ، خدایگان هر روز بیشتر و بیشتر نیازمند و وابسته و تابع بنده می شود و حیات و هستی خود را از وی تحصیل میکند . در حالیکه بنده به علت کارکردن که به ظاهر بر اساس ارادهٔ کار فرما است به ارزش کار خود صورت می بخشد و به یاری بنده شده و بنده هر روز آزادتر میگردد . البته آزادی می یابد . عاقبت صاحب بنده ، خود بندهٔ بنده شده و بنده هر روز آزادتر میگردد . البته آزادی در این مرحله هنوز به صورت مجرد و بیگانهاست . اما وقتی که به عنوان امری ذاتی در همگان شناخته شد ، دیگر برگشت پذیر نیست و آن وقت وجدان برابری در لوای قانون اجتماعی جایگزین مفهوم ابتدایی آزادی میگردد .

در این مرحله عقل به حوزهٔ وجدان خودآگاه میرسد و بهوسیلهٔ روح با ادراک تلفیق پیدا میکند و دنیا معقولیت مییابد . بهقول هگل ، شهود بر وحدت دنیا و روح در آغاز تاریخ خود را بهصورت زنده پنداری کیهان و جاندار بودن عالم<sup>مه</sup> در دنیای اساطیری ظاهر میکند .نخستین صورت عقل ،عقل مشاهدهگر است که با مشاهدهٔ وقایع و اشیاء محسوس مفاهیم و قوانین مجرد را عنوان میکند . صورت این فعالیت و ثمرهٔ این کوشش ، یک دنیای ثابت و غیرمتحرک است . اما محدودیت عقل مجرد ، با رفتن از مرحلهٔ غیر اورگانیگ به مرحلهٔ اورگانیک مشهود میگردد . در این لحظه عقل فعال خود را ظاهر می سازد و قوانین خود را به شیاء می بخشد . این حوزهٔ غایته است ، پس فرجام شناسی<sup>۲۰</sup> و قوانین مربوط به آن خود را عرضه می دارند .

اصول انسانیت واقف بهچنین فرجامشناسی است و انسان بااحساس و فهم درک میکند که به اصول کلیتر و والاتری خدمت میکند . از این احساس رومانتیک که ثمرهای جز تخریب ذهنی ندارد ، تنها بهیاری فضلیت<sup>۷۰</sup>میتوان رهایی یافت و درک نمود که ماهیت حقیقی همان اصول کلی است ، که در آغاز تصور می شد بر او تحمیل و تکلیف شده است . با شناخت کلیات و معرفت بهوحدت ، شخص در سایهٔ فضلیت به فعالیتهای معنوی دست مییابد و کلیهٔ اعمال او وحدت و انسجام پیدا میکند .

در این مرحله انسان از یک جهت در خدمت قانون این جهانی و از جهت دیگر در خدمت قانون الهی است . درنظر هگل کلیهٔ مشکلات بشر زادهٔ تضاد این دو وحدت است که درام آنتیگون تجلی آن است . به عبارت دیگر ، پذیرفتن قانون الهی که به ظاهر مخالف قانون بشری است ، مشکل اساسی انسان است . البته برتری عقلانی یک قانون بردیگری راه حل نیست ، بلکه تفسیر این وظیفه به ظاهر متناقض در مسئولیت ایمان است . زیرا در دین که بر ایمان استوار است تمام لحظات آگاهی ، خود آگاهی و عقل با یکدیگر در حرکت و سیراند . نخستین تجلی دین طبیعی است که روح خود را به صور عینی می شناسد . دوم دین زیبایی که صورت خداوند عاری از هرگونه عیب ونقص در طبیعت مورد نظر قرار میگیرد . اما لحظه سوم دیالکتیک دین ، الهام بخش مبتنی بر وحی و مکاشفه <sup>۲۷</sup>است که دیگر انسان خداوند را چون خود نمی داند بلکه خداوند خود را بر او ظاهر میکند .

اگرچه در عالم دیانت روح خود را می یابد و به پاکترین و منزهترین وحدت ، یعنی مفهوم خداوند پی می برد ، اما از دیدگاه هگل ، این هنوز کمال مطلوب نیست ، زیرا الهام یافته و به اصطلاح ارائه شده است . بنابراین ، مسئلهٔ بیگانگی هنوز مطرح است . در عالم دین یک عامل شدید به صورت طعنه و استهزاء<sup>۲۷</sup> وجود دارد که تکلیف خارجی محسوب می شود و باید در فلسفه به معنی دانش مطلق ، این آخرین محدودیت نیز برداشته شود . اندیشهٔ محض در دانش مطلق فلسفه را به یاری روح به دست می آورد و عالیترین وحدت را به یاری روش تلفیق کلیهٔ دوگانگیهای ممکن از میان برمی دارد . طریقت این فلسفهٔ مطلق همانا تاریخ است . بنابراین فلسفه شفای هستی است که تمامیت خود را در تحصیل خود و به خود می داند .

## نظام دیالکتیک هگل

منطق دیالکتیک هگل از یک سو انتقادی است که هگل از آثار گذشتگان ازجمله آثار اولیهٔ خود کرده ، و از سوی دیگر شامل پاسخهای ضروری است که خود ارائه می دهد . البته رابطهٔ منطق و پدیدارشناسی روح یک رابطهٔ معنوی و ذاتی است . پدیدارشناسی روح بر اساس انضمامی بودن جریان اندیشهٔ محض یا دانش نظری استوار است و در پایان به برابری هستی و اندیشه اقامه استدلال میکند . در حالیکه منطق بااصل برابر هستی و اندیشه آغاز میگردد و خود را به توجیه صور ضروری و مطلق که جریان انضمامی وجدان آگاه، چه در فرد و چه در تاریخ ، حاکم است مشغول میدارد .

اگرچه مگل منطق را یک نظام کامل و مرتبط به پدیدار شناسی روح می دانست ، اما به منظور وحدت بیان ، دائرة المعارف علوم فلسفی راکه به نظر اغلب مفسران کمال مطلوب و وحدت نظام فلسفی ارست ، به نگارش در آزرد . در پیشگفتار این اثر ، هگل پس از نقد فلسفه نتادی کانت ادعا میکند که فلسفه باید با مجردترین و کلیترین مفهوم هستی غیر متعین "آغازگردد . چه اندیشه خود را به صور مختلف ظاهر می سازد . اما تفکر فلسفی در حقیقت نوعی اندیشهٔ بازتابی و انعکاسی "است که صورت مشخص آن همانا مفهوم یا تصر" است . وسله این نوع تفکر ، منطق نظری است که به ادعای هگل برخلاف منطق صوری قدیم به تنها صورت بلکه ماهیت اشیاء را نیز شامل است . از خصوصیات این نوع منطق انعکاسی ، رابطه عقلانی سه لحظه ، یعنی « بیواسطه بودن» <sup>۲۷</sup> ، « بیگانگی» <sup>۷۷</sup> و « میانجیکری)» <sup>۸۷</sup>است .

« بیواسطه» به علت عدم هرگونه واسطه به نظر صورت کاملی از وجدان می آید که صاحب جهت و بعدی از هستی است ، اما در حقیقت « بیواسطه بودن» یک جهت ضروری از حضور است که گرچه در آغاز حاکم براصل وحدت به نظر می رسد ، اما باتوجه دقیقتر خود ر به عنوان نوعی بیگانگی ظاهر می سازد . « بیگانگی» که خود را در درون « بی واسطه» ظاهر می کند . به حقیقت لحظهٔ ثانوی جریان منطق نظری است که برای روح قابل تحس نیست . لا روح بری از میان بردن « بیکانگی» در جستجوی درک اصل وحدت و تمامیت می گردد که عمانا جریان سوم یعنی میانجیگری راکه کمال تلفیق است متحقق می سازد .

باید درنظر داشت که برای هگل این لحظات یعنی مراحل اندیشه چه برای فرد و چه برای تاریخ ، به ضرورت هم آرمانی و هم راقعی هستند . به عبارت دیگر اندیشهٔ نظری یک وسیلهٔ منطقی برای محدود کردن و مشخص نمودن لحظات مجرد و آرمانی اندیشهٔ فلسفی است که اساس تاریخ فلسفه و فلسفه در تکامل تاریخی را تشکیل می دهد . به طور کلی از دیدگاه هگل اندیشهٔ نظری در تکامل خود برخلاف نظر قدما از یک اصل ثابت آغاز نمی کند و برروی یک خط مستقیم نیز به حرکت در نمی آید . بلکه براساس دور و می باشد . یعنی پایان صریح آن همانا آغاز ضمنی آن است . به همین علت فلسفه از تاریخ صیرورت آن جدا نیست و نظام فکری نه تنها برفلسفه و تاریخ فلسفه ، بلکه برنظام فلسفی هگل در دائرة المعارف نیز حکمفرماست . سه لحظهٔ « بیواسطه» ، « بیگانگی» و « میانجیگری» برتاریخ فلسفه و کمال آن در فلسفهٔ ایده آلیسم هگل حکمفرماست . در ساخت کلی فلسفهٔ لحظهٔ بیواسطه همانا منطق است . منطق مجردترین علم به ایده یا مثال هستی است که فلسفه با آن آغاز میگردد . لحظهٔ بیگانگی در نظام فلسفی هگل همانا طبیعت یعنی علم به مثال هستی در مقام بیگانگی از خود است . اما لحظهٔ میانجیگری فلسفهٔ روح ، یعنی علم به مثال هستی است که به خود رجعت نموده و از بیگانگی به اصالت وحدت و تمامیت روی آورده است . بنابراین حکمت از دیدگاه پدیدارشناسی روح عبارتست از منطق ، فلسفهٔ طبیعت و فلسفهٔ روح .

منطق برای هگل ، علم مجرد به مثال هستی است . البته در این جا مقصود هگل عالم مثل افلاطونی نیست که به صورت متعالی است ، بلکه مثال برای هگل یک اصل حاضر و نظام بخش است که براندیشه در بارهٔ حقیقت ضرورت می بخشد . به طور کلی منطق سخن مجرد در بارهٔ اصل وحدت و عوامل کثرت است . هگل براساس لحظات منطق و دیالکتیک ،کتاب منطق خود را به سه بخش « منطق هستی» ، « منطق ماهیت» و « منطق مفهوم یا تصور» تقسیم میکند .

۱ منطق هستی <sup>۱</sup> : در فلسفهٔ هگل ، سه مرحلهٔ منطق هستی عبارتند از : «کیفیت یا چونی» <sup>۱</sup> ، «کمیت یا چندی» <sup>۱</sup> و «اندازه یا مقدار» <sup>۱</sup> . چون کیفیت یکی از کلمات کلی است که هستی متعین را عنوان می سازد ، لذا خود مقوله ای است که توجیه آن به وسیلهٔ هستی متعین دیگر ، امکانپذیر نیست . بنابراین ، انسان به آغاز سیستم فلسفی هگل ، یعنی مجردترین مفهوم یا هستی غیر متعین رجعت میکند . نخستین سخن که میتوان دربارهٔ هستی به معنی مطلق غیر متعین رجعت میکند . نخستین سخن که میتوان دربارهٔ هستی متعین دیگر ، امکانپذیر نیست . بنابراین ، انسان به آغاز سیستم فلسفی هگل ، یعنی مجردترین مفهوم یا هستی غیر متعین رجعت میکند . نخستین سخن که میتوان دربارهٔ هستی به معنی مطلق غیر متعین عنوان نمود ، این است که « نیستی» است . یعنی فکر « هستی غیر متعین عنوان نمود ، این است که « نیستی» است . یعنی فکر « هستی غیر متعین می می در دو همچنین اندیشهٔ « نیستی» ما را به « هستی هر معین ، می رسد و همچنین اندیشهٔ « نیستی» ما را به « هستی » را « هستی » می رستی» است . یعنی فکر « هستی به معنی مطلق غیر متعین می رحلاف هستی» و از « نیستی» است . یعنی فکر « هستی » می رمان و همچنین اندیشهٔ « نیستی» است . یعنی فکر « هستی غیر متعین» می مطلق غیر متعین می رحد و همچنین اندیشه « نیستی» است . یعنی فکر « هستی » می رمان د . هگر دیدن» <sup>۲</sup> میگوید . برخلاف هستی و از « نیستی که هر دو کلمات مجرد « شدن ، صیرورت یا گردیدن» <sup>۲</sup> میگوید . برخلاف هستی و این ستی که هر دو کلمات مجرد است . به عبارت دیگر در صیرورت ، هستی و نیستی و نیستی که هر دو کلمان محره است . معنی می است . هستی معلی می یابند . پس متعالی می یابند . پس متعالی می یابند . پس متعالی اساس انضمامی است . و این ساخت و بنیاد در حقیقت کیفیت است . و این کیفیت خود اساس انضمامی است . و این ساخت و بنیاد در حقیقت کیفیت است . و این کیفیت خود اساس انضمامی است . و این ساخت و بنیستی محض» و دیستی محض» و دیگری نفی میکند می سازند که هردو جویای اندازه گیری هستند . مفهرمی که به محض یا و دیگری نفی میکند می سازند که هردو جویای اندازه گیری هستند . مفهرمی که به محض یا و دیگری می میکند می سازند که هردو جویای اندازه گیری هم میکن که می مینی . دیگری می می که به محض یا و دیگری می میکند می سازند که هردو جویای اندازه گیری می میکند می سازند که هر دو جیای از در

وسیلهٔ آن « اندازه» مطرح می شود « کمیت» است . برای هگل « کیفیت کمیت شده برای اندازه گیری» رابطهٔ عددی نیست ، بلکه مفهوم درجات هستی و تشکیک را عنوان می سازد . زیرا تشکیک در نظام هستی نتیجهٔ مستقیم « اندازه» است . « اندازه» در آخرین تجزیه و تحلیل به نظر قانونی است که رابطهٔ انضمامی کیفیت و کمیت را در هر مورد متعین می سازد . این درجه بندی هستی یک تشکیک ، کلید مفهوم ماهیت است .

۲ - منطق ماهیت<sup>۸</sup>: منطق هستی حوزهٔ بیواسطه است که به وجود به عنوان آنچه آنجا است مربوط می شود . اما « بیواسطه» متقاضی « میانجیگری» است . به عبارت دیگر از دیدگاه منطق پذیرفتن جهان داده شده کافی نیست ، بلکه باید مسئله « چرایی» مطرح شود . لذا عقل در جستجوی زمینه و اساس می کوشد . زمینه در جواب سؤال چرایی به صورت « ماهیت» میانجیگری می کند . ماهیت نام آن نظم اصولی است که جهان بیواسطه را به زمینه و نوعی ضرورت تبدیل می کند . اما آغاز هر نوع « میانجیگری» همان لحظهٔ « بیگانگی» است . و این بیگانگی در ظاهر وجود و زمینه یافت می شود . در این مقام باید یادآوری شود که دنیای ماهیت را نباید به « نومنای کانت» تعبیر نمود . در این مقام که باید از میان برداشته شود ، دقیقاً همین ثنویت ظهور هستی به صورت وجود و زمینه آن ، یعنی ماهیت است . چون حوزهٔ ماهیت میتی بر ثنویت وجود و زمینه آن است ، پس که باید ازمیان برداشته شود ، دقیقاً همین ثنویت ظهور هستی به صورت وجود و زمینه آن ، یعنی ماهیت است . چون حوزهٔ ماهیت مبتنی بر ثنویت وجود و زمینه آن است ، پس کلیهٔ مقولات ماهیتی چون جوهر و عرض ، علت و معلول ، از نوع رابطهٔ درونی هستند . از این جهت در حوزهٔ مقولات تأمل به طور مثال معلول بدون علت نیست و علتی بدون

حال اگراین بحث کلی را از دیدگاه هگل بررسی کنیم ، به سه حوزهٔ دیالکتیک ماهیت یعنی زمینهٔ وجود ، ظاهر و فعلیت ، می رسیم . بخش ماهیت به صورت اصول تأمل ، وجود و شئ تقسیم می شود و مقولات تأمل خود سه گونه اند : برابری ، اختلاف و زمینه . زمینه از وحدت برابری و اختلاف در عالم ادراک به دست می آید . اصل « این همانی» اساس توجیه در عالم است . اما این یکسان بودن بر اساس عدم تمایز نیست و اختلاف از درون و ذات برابری برمی خیزد . به عبارت دیگر ، تلفیق و اتحاد دنیای برابری محض در یکسان بودن و دنیای اختلاف محض در عدم ثبات زمینهٔ حقیقی به شمارمی رود ، که خود امر سومی نیست .

فکر زمینه را یاری میکند که بهتر مفهوم « وجود» را در فلسفهٔ هگل دریابیم . برای هگل « وجود» حضور زمینه است . وجود یعنی حضور زمینه که از تلفیق یکسانی و اختلاف سرچشمه میگیرد . به عبارت دیگر وجود حوزهای است که هم زمینه دارد وهم زمینه ندارد از دیدگاه ادراک ، وجود صاحب زمینه و از دیدگاه عقل ، وجود بیواسطه و بیزمینه است . در نتیجه وجود به میانجیگری نیاز دارد که همان آغاز مفهوم است . شئی یا چیز لغتی است که تنها در رابطه با دنیای وجود قابل فهم است . در دنیا هر حه

سی یے پیر سی است نه نبه دروبطه با دنیای وجود کابل کیم است در دنیا هرچه موجود است از یک جهت با خود برابر و از جهت دیگر با خود اختلاف دارد و همین حالت ، موجود را به چیز مشخص مبدل می سازد . برای درک مفهوم « ظاهر شدن» در فلسفهٔ هگل درک مفهوم « شئ» لازم و ضروری است . از دیدگاه پدیدارشناسی هگل این حقیقت است که ظاهر می شود ، زیرا حقیقت باید ظاهر گردد . یعنی حقیقت شئ مربوط به ظاهر شدنش است ، لذا اگر هرگز ظاهر نشود دارای حقیقت نیست .

به عبارت دیگر از دیدگاه هگل در تصور فنامنان کانت یک تضاد عمیق نهفته است . ظاهر محض از دیدگاه کانت همیشه به صورت هستی برای دیگری یعنی فاعل شناسایی است . درحالیکه بهقول هگل عالم ظاهر خود را چنین مشهود نمیکند ، بلکه همیشه به صورت هستی فی حدذاته خود را به ما می نمایاند . از دیدگاه هگل ، دنیای حقیقی همان عالمی است که خود را به ما می شناساند و می نمایاند ، هستی به کلی برای خود و هستی به کلی برای دیگری مفاهیم مجردی هستند که تنها در هستی برای خود و بری دیگری وحدت و تلفیق می یابند . هگل بهیاری این اصل که هرآنچه حقیقت است ظاهر می شود و هرآنچه ظاهر می شود حقیقت است بر کلیهٔ اشکال مکتب ثنویت که دربارهٔ صور ظاهر و شر باطن بحث می کنند خط بطلان می کند .

۳ ـ منطق مفهوم<sup>۵۸</sup> : منطق هستی در بیواسطگی محض است ،اما با شکوفایی أن مسئله ظاهر و حقیقت عنوان میگردد ،که راه حل آن در منطق ماهیت نهفته است . منطق ماهیت ، منطق میانجیگری در پاسخ بهبیگانگی است . اما اگر این میانجیگری توسط دیگری صورت گیرد . خود نوعی بیگانگی محسوب میشود .

مقصود هگل از «مفهوم» در منطق دیالکتیک این است که هستی بیگانگی را نه از راه دیگری بلکه از راه خود از میان بردارد و هستی معقول در درون سیستم قرار گیرد . مفهوم برای هگل مجرد نیست ، بلکه انضمامی و برابر با وحدت هستی است . به عبارت دیگر « هستی در تمامیت» « میانجیگر خود» است . اما در جریان صیرورت مفهوم نیز مراحل دیالکتیک ذهنی ، عینی و عاقبت مطلق که همان ایده و مثال است طی میگردد . الف ـ مفهوم ذهنی <sup>۹۸</sup> : مقصود هگل از منطق ذهنی تا حدودی همان منطق

صوری سنتی یعنی صورت معقول در حد تصور (برابری) حکم (اختلاف) و قیاس

(زمینه و اساس) است . صورت معقول از سه خاصیت انضمامی بودن ، ارگانیک بودن ، و خود مختاری (استقلال) برخوردار است . دوصفت اول در حد تصور و خاصیت سوم در حکم متجلی است که کمال آن بهقیاس صوری ختم می گردد . از دیدگاه هگل قیاس صوری یک جریان مجرد نیست ، بلکه راهی است که توسط آن فنامنان ماهیتی را که زمینه و اساس خود است ظاهر می کند . به عبارت دیگر قیاس صوری یک سمبل است که در جریان آن «اندیشه» و «هستی» برکلیهٔ ثنویتهای سابق خط بطلان می کشد .

ب \_ مفهوم عینی<sup>۸</sup> : در این مبحث هگل به بررسی مطالبی می پردازد که در حد مکانیسم یا افزاروارگی ، شیمیسم یا آمیزش و فرجامگرایی به بحث و تفسیر طبیعت می انجامد . مکانیسم ساده ترین و در عین حال ناتوانترین وسیله برای تفسیر عالم خارج است . در این سیستم کل متشکل از اجزای بدون ارتباط درونی است . در شیمیسم ، کیفیت که در مکانیسم به خاصیت « خارجی بودن» تبدیل شده بود ، اساس می شود . اما هیچ کدام از این دو تفسیر کامل نیستند . زیرایکی غیر متمرکز و دیگری جزئی است . ولی در مفهوم فرجامگرایی این دو محدودیت از میان می رود . در گرایش به سوی غایت رابطهٔ میان موضوع و محمول به کمال وحدت می رسد . از دیدگاه هگل تنها از طریق فرجامگرایی یا پایانیابی است که غایت حقیقی طبیعت در تفسیر فلسفی متحقق می شود .

ج - مطلق یا مثال<sup>۸۸</sup> : مفاهیم ذهنی و عینی در مقابل یکدیگر نوعی بیگانگی را ایجاد میکنند . بنابراین احتیاج بهنوعی میانجی دارند که وحدت اصلی و اصولی مقولات ذهنی و عینی را نشان میدهد . این جریان در فعلبت مثال یا ایده تحقق میپذیرد . مثال در اصل مجرد نیست ، بلکه یک جریان انضعامی حقیقی است که سیستم را بنا میکند . یعنی به عنوان عالیترین صور اندیشه وحدتنظر و عمل را نشان میدهد . از طریق اندیشه ، معرفت اشیاء دنیا به فاعل شناسایی منتقل میشود و از طریق عمل ، مقاصد فاعل شناسایی به صورت طرح درعالم خارج تحقق می یابد . از و اراده ، قوانینی را که بر مقولات خود اندیشه و حقیقت است ، حقیقت میبخشد . کمال وحدت منطق دیالکتیک هگل همان مثال یا ایده است ، حقیقت نظام وسیستم در فعلیت خود است.

**فلسفهٔ طبیعت**<sup>۸</sup> سه لحظهٔ منطق دیالکتیک ، یعنی « بیواسطه» ، « بیگانگی» و « میانجیگری» در فلسفهٔ هگل ، منطق ، طبیعت و روح را میپردازند . منطق با هستی محض سروکار دارد و حوزهٔ طبیعت دنیای هستی در زمان و مکان است . اغلب مفسران در بررسی فلسفه طبیعت هگل به نقاط ضعف اشاره میکنند . دستهای میگریند که چه ضرورتی برای منطق وجود دارد که به عالم خارج رود و بیگانه شود . گررهی اظهار میکنند که این سر در فلسفهٔ هگل همانا باقیماندهٔ اسطورهٔ ستوط عالم معنی به دنیای مادی است که از عصر باستان و حتی ما قبل تاریخ به یادگار مانده است . اما به حقیقت توجه هگل معطوف به عالم بالنعل موجود یعنی دنیای زمان و مکان است که باید به یاری مقولات منطقی معتولیت بیابد و تفسیر شود . «لوگوس» <sup>۱</sup> در منطق نه متعالی و نه موجود در زمان و مکان است ، بلکه از دیدگاه دنیای انضمامی کاملاً مجرد است . به عبارت دیگر حوزهٔ اصول محض از دیدگاه هگل ، به خودی خود بیواسطه و لذا محتاج میانجیگری است . لوگوس به صورت محض مرکز منطق است و دنیای زمان و مکان و مکان مرکز عالم وجرد .

باید توجه داشت که منطق بهخودی خود هیچ چیز را معتول نمی سازد، بلکه دنیای طبیعت است که در حد خود عالم محسوس تجربه را معتول می سازد. فلسفة طبیعت سعی لازم برای اندیشه است تا بهوسیلة معتولات منطق عالم حسی تجربه را قابل درک سازد . بنابراین اصول منطق که در ذرات ضروری محض هستند ، تحقق نسبی خود را دردنیای موجود زمان و مکان می یابند . ولی تحقق کامل آنها تنها در حوزه روح دست می دهد . که در آخرین بخش مورد بررسی قرار خواهد گرفت .

طبیعت همان مثال یا ایده است که به طور محض در منطق مورد مطالعه قرار میگیرد . مثال محض به علت تضاد در خود مجبور است که در عالم خارج به خود فعلیت بخشد . حرکت ضروری نفی ایدهٔ محض در خارج همانا طبیعت است . طبیعت را از دو طریق ، یکی در رابطه با فکر منظم کننده و وحدتبخش و دیگری در رابطه باکثرت ، که عرضی بودن پایدارهای غیرتابت را به رجود می آورد ، می توان بررسی نمود . بحث فلسفهٔ طبیعت تجزیه و تحلیل قانون غیرقابل تغییر معتول و ضروری حاکم بر جریان نامحدود و پدیدارهای عرضی است .

مطابق ضرورت منطق عینی نخستین صورت فلسفة طبیعت « مكانیسم یا افزاروارگی» ''وصورتكامل و تلفیق یافته آن حوزة « ارگانیسم یا الدام را رگی، ''است ، توجه این صورت از فلسفة طبیعت به حیات و زندگی است . حیات لحظة تلقیق واقعی است . لحظه ای كه طبیعت در برابر آن مثال كه در منطق حضور درونی دارد ، سعی در حفظ بیرونی بودن (خارجی بودن) خود دارد . حركت حیات به صورت یافتن الدامهای فردی ، تغذیه و تولید می انجامد . حیات ارگانیک را می توان در سه سطح معدنی ،گیاهی و حیوانی ، مشاهده نمود . زمینه اساس حیات است . نخستین ظهور در عالم گیاهان است و این جریان در حوزهٔ حیوان کامل می شود . یعنی امکان برای به وجود آوردن روح (روان ) را ایجاد میکند که هدف غائی طبیعت است .

فلسفة روح (روان)"

منطق ، مشخص کنندهٔ مفهوم مجرد هستی فراگیرنده است و به صورت اصلی یک لحظهٔ بی واسطه است که به ناچار بیگانگی خود را به علت مجرد محض بودن ، در بر دارد . به عبارت دیگر منطق درنهایت تهیترین صورت هستی است ولاجرم به نقطهٔ مقابل خود یعنی طبیعت اشاره می کند . طبیعت بیرونی بودن و خارجی بودن محض صورت مجرد هستی در منطق است . طبیعت در قیاس با منطق ، به نظر صاحب جوهر و قائم به خود یعنی مستقل و انضمامی است . اما از دیدگاه هگل ، این توهمی بیش نیست ، زیرا طبیعت تنها به یاری مقولات منطق معقول می شود و در حقیقت تجلی خارجی همان مقولات ذهنی منطقی است . اتحاد اندیشهٔ منطقی و هستی انضمامی طبیعت تنها صوری است و به همین جهت نوعی بیگانگی میان این دو تحقق می یابد که باید میانجی شود . مفهوم می کند .

روح در فلسفهٔ هگل انتزاعی و مجرد نیست اتحاد اندیشه واراده « روح» را میپردازد که در آن هم بعد کلی و هم بعد جزئی قابل تشخیص است اندیشه و اراده ، فعالیتهای ارگانیسم انضمامی هستند که در حوزهٔ معنویت حدود ارگانیسم انضمامی را تعالی میبخشند . تعالی بخشیدن در حوزهٔ معنی نخست در زبان و سپس در فرهنگ که کمالش فلسفه میباشد رخ میدهد .

بر اساس فلسفهٔ هگل روح یک اصل وجودی قائم بهخود نیست ، بلکه یک اصل حضوری است . فلسفهٔ روح کوشش برای پیداکردن مقولات این حوزهٔ کلی معنوی است که درحیات دیالکتیک روح سه جنبهٔ ذهنی ، عینی و مطلق را طی میکند .

۱ - روح ذهنی ۲ : مقصود هگل از روح ذهنی ، آن نوع فعالیتی است که در ارگانیسم فردی تحقق مییابد و «من» یا «خود» ۲ را خلق میکند . این جریان مطابق منطق دیالکتیک شامل سه بخش مردمشناسی ۲ ، روانشناسی ۲ ، و « پدیدارشناسی خود» ۲ است . بحث اصلی مردمشناسی از نظر هستی شناسی بحث بیداری است . زیرا نفس در جواب به وحدت و استقلال خودآگاهی ندارد ، اما با جریان بیداری مفهوم خودیابی به عنوان فرد مستقل آغاز می شود . درکتاب پدیدار شناسی روح این بحث به منطق دیالکتیک ختم می شود . در حالیکه در کتاب دائرة المعارف علوم فلسفی ، به روانشناسی می انجامد . وجدان آگاه در سطح نظر از شهود تجربی آغاز می گردد بسی از طی مراحل به اندیشه می رسد و در سطح عمل از احساس اخلاقی شروع می کند و عاقبت به سادت یا نیک ختی می انجامد .

در فلسفهٔ هگل وجدان از این دو راه نظر وعمل بهروانشناسی میرسد که در آن نفس خود را به عنوان یک روح مستقل درک و قوانین حاکم بر فعالیتهای خویش را مطرح میسازد.

۲ - روح عینی<sup>۱۱</sup> : حوزهٔ روح عینی از آن لحظه ای آغاز می شود که فرد با دیگران برخورد پیدا می کند . نخستین تماس ممکن است از جهت معنوی با شکست روبه رو شود و فرد احتمال دارد که دیگران را چون اشیاء وسیله ای برای لذت خود قرار دهد . اما روح عینی عاقبت از برخورد دو جانبه ، یعنی در لحظه ای که فرد تنها دیگران را نیز چون خود مرکز مستقل حیات و تعیین کنندگان قوانین تشخیص دهد ، به وجود می آید و فرد وارد اجتماع می شود . نخستین نشانهٔ این مرحله از تکامل بشر مسئلهٔ مالکیت و دارایی است . تا زمانی که شخص دیگری در صحلهٔ روح ظهور نکرده است ، تنها داشتن و استفاده کردن مطرح است . اما وقتی که شخص دیگری در افق ظاهر شد ، ضرورت و تأکید برتصاحب مشاهده می شود . در این حالت دارایی خصوصی به تصاحب اجتماعی مبدل می گردد و قرارداد به منظور نظم حقوقی برای دفاع از حق و حکم عدالت به وجود می آید . در این مقام حوزهٔ روابط انسانی موضوع تعدادی صور بیگانگی است که مسئلهٔ وظیفه را مطرح می سازد و در نیاز به تضمین در جمع خانواده ، جامعهٔ مدنی و در نهایت دولت را ایجاد می کند . از دیدگاه هگل ، در نخستین صورت ، قدرت والدین تضمین کنندهٔ حق و عدال

است . درصورت دوم ، قدرت در رسوم نهفته است و تضمینکنندهٔ همان احترام فرهنگی است . اما در صورت سوم قدرت در قوانین انضمامی است و تضمین کنندهٔ حکومت قانونی است .

۳ ـ روح مطلق<sup>۲۰</sup> : در فلسفهٔ هگل ، روح ذهنی و عینی گرچه هرکدام در حق خود اصالت و وحدت دارند ، اما نسبت بهیکدیگر نوعی بیگانگی درعالم روح ایجاد میکنند که باید عاقبت تلفیق یابد . این حوزهٔ نهایی و والا تمامیت روح مطلق است که برای هگل ، برخلاف تصور عامهٔ مردم ، انتزاعی نیست ، بلکه کاملاً انضمامی است و به ناچار در زمان و مکان قابل تشخیص و تحقق است . صور دیالکتیکی روح مطلق عبارتند از هنر ، دین و فلسفه که به حکم منطق تاریخ ، در تاریخ منطقی عالم تحقق مییابد .

الف ـ هنر''' : روح مطلق در هنر ، خود را به عنوان ایده آل یا کمال مطلوب متجلی میکند که همان مثال درصورت محسوس است . ایده آل زیبایی است و زیبایی به طور ضمنی همان حق است . بر این اساس در فلسفهٔ هگل ، قرابت هنر به حق ، به مراتب از شئی محسوس خارجی به حق ، بیشتر است .

در فلسفهٔ هگل ، هنر هم صاحب تاریخ این جهانی و هم دارای تاریخ آرمانی است که در نظام دیالکتیک هگل وحدت غائی مییابد . براساس صیرورت تاریخی و رابطهٔ صورت و معنی یا محتوی ، هگل از سه مکتب تاریخی هنر یعنی سمبولیک ،کلاسیک و رومانتیک صحبت میکند . به عبارت دیگر ، هنر در صیرورت تاریخی خود ، از مرحلهٔ هنر سمبولیک ابتدایی پس از طی مراحل مختلف هنرکلاسیک در هنر رومانتیک ، به هنر محض می رسد که معیارهای اصلی خود را از فرهنگ یونان باستان به ارث برده است . در هنر سمبولیک "" ،که صورت به معنی اشاره میکند ؛ معماری بهترین تجلی آن و

ایران، هند و مصر مرکز اصلی این نوع هنر است. در هنر کلاسیک<sup>۳۰</sup> که صورت و معنی با یکدیگر متحداند : مجسمه سازی بهترین تجلی آنست و یونان باستان وطن اصلی این سبک از هنر بشمار می رود . در هنر رومانتیک<sup>۳۰</sup> ، که معنی و مثال مورد بحث از صورت و محدودیتهای مربوط به آن تجاوز میکند : شعر بهترین تجلی آنست وعالم مسیحیت حوزهٔ اصلی این تجلی غائی هنر به نظر می رسد . بنابراین در نهایت شهر ، آن هم از نوع رومانتیک و در عالم مسیحیت ، تجلی مطلق در عالم هنر است که از حیات و مرگ عیسی مسیح که تجسم نامحدود در محدود است ، گفتگو میکند .

از دیدگاه هگل ، هنر معماری که نخستین طلایهٔ آن در ساختن معبد نمودار گردید و از غارنشینی آغاز میگردد ، در هنر یونان که کمال آن مجسمهسازی ، یعنی تجسم صورت الهی در بدن است ، صاحب معنی میشود . زیرا اکنونُ معبد ساخته میشود تا مجسمهٔ خدایان یونان را که در کمال به صورت انسانی است ، مکان دهد .

نقاشی، موسیقی و شعر در نهایت به هنر رومانتیک تعلق دارند . نقاشی درگرایش به سوی ایده آل ذهنی ، عالم سه بعدی مجسمهسازی را به دنیای دو بعد صاحب رنگ مبدل می سازد . در موسیقی ، زمان برمکان اولویت پیدا میکند و حافظه بهیاری ادراک حس می رود تا ترتیب اصوات دریافت شود . شعر ، هنرکلی در عالم لغت ، سنت هنر را تلفیق می بخشد و عمق معنی بر زیبایی صورت غلبهٔ نهایی می یابد . شعر که در فلسفهٔ هگل بر نثر تقدم منطقی و تاریخی دارد، به وسیلهٔ تخیل شاعر و الفاظ که علائم مجرد هستند می تواند تمامیت روح انسان را بیان کند . زیرا قادر است محسوس را کمال مطلوب بخشد . درام یونان باستان که به معنی فعل است ، تلفیقی از دو بیان اولیهٔ شعر یعنی شعر حماسی و غزل است . اما کمال صورت درام تراژدی است که از همهٔ صور هنر مدد می طلبد تاتقدیر بشریت را بیان نماید . اما هرقدر هنر جزئی تر شود ، زمینه برای ظهور دین حقیقی مشخصتر می گردد . زیرا دین در برابر هنر ، قطب مخالفی است که روح را به کمال مطلق هدایت می کند .

ب ـ دین<sup>۱۰۰</sup> : در حوزهٔ دیانت ، اندیشهٔ هگل ، تحت تأثیر رنسانس و عصر روشنگری و رومانتیسم آلمان ، از افکار کانت ، فیخته و شلینگ الهام میگیرد . کانت سعی میکند دیانت را در محدودهٔ عقل توجیه کند . فیخته با تأکید براصول اخلاقی دیانت را در رابطهٔ میان « خود» و « غیرخود» تفسیر میکند در حالیکه شلینگ هنر را حضور الهی و الهام حقیقی میداند و ادعا میکندکه در یک اثر اصیل هنری تلفیقی از فعالیت « خود» انسانی و « غیرخود بودن» خدایی مشاهده میشود . هگل که مدعی است فلسفهٔ مطلق برخلاف فلسفه های یک بعدی ، باید همهٔ حقایق را در بر بگیرد و از هر مکتبی از آن جهت که گویای حقیقت است پند بیاموزد و بهیاری عقل دیالکتیک فراسوی حدود هر مکتبی قدم نهد . با دقت تمام در محتوی و حدود افکار فلسفی کانت ، فیخته و شلینگ ، بهفلسفهٔ ادیان میپردازد .

در آغازکه نظام فلسفی هگل هنوز شکل نگرفته است . او تحت تأثیر افکار رنسانس ، شیفتهٔ دین یونانی است که در هماهنگی با روح و فرهنگ عامهٔ مردم متجلی است . در این دورهٔ اولیه ، مسیحیت به نظر هگل ، درجریانی برخلاف آزادی و شادی عامهٔ مردم در حرکت است و گویی که برخلاف دین یونانی نسبت به زیبایی بی تفاوت است ، اما پس از مطالعهٔ کانت و نقد او بر دیانت یونانی که ازجهت اخلاق سست و بی پایه است ، هگل تحت تأثیر اخلاقیات کانت ، نه تنها از دیانت یونانی روی برتافت ، بلکه به عیسی مسیح پیامبرالهی ، به عنوان نمونهٔ اعلی و معام راستین اخلاق کانت روآورد و رسالهٔ او تحت عنوان زندگانی عیسی که در سال ۱۷۹۵ در برن ظاهر گشت گویای این گرایش جدید است .

در رسالهٔ مثبت بودن مسیحیت ، هگل در دفاع از مسیحیت راستین بهنقد تند پیروان مسیح پرداخت که ایشان این دین الهی را بهیک نظام خودکامه دگماتیک مبدل کردهاند که ثمرهٔ آن از میان رفتن اخلاق ، آزادی فکر ، و بیگانگی انسان نسبت بهخود و خداوند است . درحالی که این فاصله را تنها ایمان حقیقی میتواند طی کند . درادامهٔ این تحولات فکری ، هگل ، در شهر فرانکفورت در اثری به نام « روح مسیحیت و تقدیر آن»<sup>۲۰</sup> که درسال ۱۸۰۰ منتشر شد ، فراسوی اخلاق کانت به مقایسهٔ میان دین یهود و دین عیسی مسیح پرداخت . خدای دین یهود درحوزهٔ اخلاق مبتنی بر قانون ، همچون یک حاکم است که بر بندگان یعنی انسانها دستور می دهد و ارادهٔ مطلق خود را محقق می سازد . گویی که تبعیت از قانون الهی و اخلاق مبتنی بر وظیفهٔ کانت ، دیگر به نظر هگل کافی نمی رسد . او مدعی است که در صورت بیگانگی یعنی انسان از انسان و انسان از خداوند ، تنها به وسیلهٔ اتحاد و حیات معطوف به عشق از میان می رود . در حالی که خدای مسیح ، عشق در حیات و زندگی انسانی است که ماوراء قانون به مشارکت در حیات نامحدود ، می پردازد .

تا این زمان در آثار الهی و اولیهٔ هگل مفاهیم « بیگانگی» ، « اتحاد از دست رفته»<sup>۱۰۰</sup> و « هستی متعالی محض» <sup>۱۰۰</sup> به ظهور می پیوندد و هگل در شعری به نام اِلوسیس<sup>۱۰۰</sup> که در برن به هولدرین هدیه میکند ، از « تمامیت بی نهایت» <sup>۱۰۰</sup> نیز سخن میگوید و در یادداشتهای فرانکفورت به سال ۱۸۰۰ به سنت رومانتیسم آلمان ، از عشق محدود یعنی وجدان انسانی به نامحدود یعنی مطلق ، صحبت میکند .

در نامهٔ هگل به شلینگ که نفود افکار دلتای به وضوح مشهود است ، هدف غائی فلسفهٔ دیانت او به از میان برداشتن فاصله و تضاد میان محدود و نامحدود تعبیر شده است . در این مقام هگل معترف است که ایجاد مفاهیم مجرد کاری از پیش نمی برد ، زیرا قادر نیست که چیزی را به چیزی تبدیل کند . بلکه تنها حیات خلاق است که با ضرورت تمام تلفیق می شود و در اتحاد با بی نهایت می تواند به حقیقت راه یابد . به عبارت دیگر مفهوم روح که اساس نظام فلسفی هگل و پایه تفسیر او از دیانت است ، نه رابطهٔ خارجی میان اشیاء محدود است و نه مجرد محض از حیات . روح بی نهایت در تجلی است و به علت تجلی در محدود حضور دارد . پس محدود در نهایت قادر است که به سوی بی نهایت به حرکت در آید . دیانت یعنی جریان معنوی که قادر است انسان را از محدود به نامحدود است که قادر به تلفیق مسیحیت عشق

از دیدگاه هگل ، دین محتوای حقیقتی است که بهطور عام از رابطهٔ خدا و انسان سخن میگوید ، اما برخلاف فلسفه ، صورت مطلق حقیقت نیست . دین بهطور کلی دارای دو خصلت اساسی است : اول اینکه هرگز بدون احساس و شور نیست ، زیرا در اینصورت تعهد و سرسپردگی بی معنی خواهد بود ، دوم اینکه بیشتر ادیان متضمن غیر و درگیر دیگری هستند . یعنی از بیگانگی سخن میگویند . خداوند باهدف غائی نیز در این رابطه صاحب دوخصلت ضروری است ، یعنی در عین حالی که متعالی و غیر از انسان است تجلی و حضور دارد . یعنی به تعبیری قابل دسترسی است . حال هدف دین به عنوان میانجی در حیات بشر از میان بردن تضاد ظاهری میان محدود و نامحدود ، انسان و خداست . به عبارت دیگر غایت التیام <sup>۲۱۲</sup> و توافق است . به قول هگل هیچ اندیشهٔ بشری به تنهایی و درعالم نظر قادر به این عمل نیست ، بلکه نظر و عمل لازم است تا التیام صورت پذیرد و به یاری میانجی در دیانت برخیزد.

به طور کلی در دیانت ، که بر « احساس» <sup>۱۱۳</sup> ، « شهود و حدس» <sup>۱۱۴</sup> و « تفکر مصور» <sup>۱۱۵</sup> مبتنی است ، سه تجلی قابل مشاهده است . اول کلی که بینهایت است . دوم جزئی که محدود است و سوم فردیت که در اتحاد میان کلی و جزئی تشخیص می پذیرد . در مقام اول دین ، مذهب طبیعت و خداوند کمتر از روح (روان) است . در مقام دوم دین ، مذهب روحانیت فردی است . و در مقام سوم دین ، مذهب مسیحیت یا دین مطلق است .

در مقام اول باز سه صورت دیالکتیک تجلی کرده است : نخست در حوزهٔ جادو<sup>۹٬</sup> و در جوامع ابتدایی که انسان اولیه قبل از ظهور دین طبیعی بدان مشغول است . این تجلی اولیه از رابطهٔ علت و معلول بری است و به صورت خرافاتی است . دوم مذهب یک گوهری<sup>۱٬</sup> که مبتنی بر احساس ابتدایی انسان نسبت به طبیعت و روح است . شهود به حضور احد یا واحد<sup>۱٬</sup> در همهٔ اشیاء و امور پایه و اساس این صورت اولیه است که در ادیان چینی ، هندی برهمایی و بودایی مشاهده می شود . هنر که نخستین مفسر دین است تنها در شعر قادر به بیان سمبولیک این قبیل ادیان است . سوم تصور الهی به خیر در مقابل شر و نور در برابر تاریکی است که در دیانت زردشتی ، دین فینقی و در مصر قدیم متجلی گردیده است .

در نظر هگل دیانت ایران باستان به یاری نوری که نشانهٔ قدرت و عقل است ، فراسوی همهٔ خداپنداری اولیهٔ هند و اروپایی و بر اساس تضاد میان نیکی و بدی ، نیروی الهی نور را در اورمزد<sup>۱۱</sup> مقابل اهریمن<sup>۱۲</sup> تشخص می بخشد . اما در مقام دوم روحانیت فردی مطرح است و خداوند در عین جدایی از انسان به عنوان روح چون فردی با افراد بشر ، به طریقی خاص صحبت می کند . به قول هگل ادیان یونانی و رومی و مذهب یهود ، در این طبقه بندی قرار دارند . دین یونانی بر اساس زیبایی خدایان المپ پایه ریزی شده است و انسان در این حالت به احساس خود عشق می ورزد . خدایان یونان باستان در عین حال که متعالی هستند، در شهرها حضور دارند و حضور محسوس آنها را هنر در زیباشناسی در مییابد . ادیان سومی که هگل بانظر خفت نسبت به آنها مینگرد ، مبتنی بر مفید بودن و کار امدی خدایان است . به عبارت دیگر ، در امپراتوری روم خدایان وسیلهای برای خلاقیت انسان هستند .

اما دومین مقام تجلی دیانت ، در مذهب یهود به سرحد کمال خود می رسد . در تورات یا عهد عتیق خداوند واحد در ذات نامحدود خود والاتر از سرحد معرفت محدود انسانی است ، اما والابودن خود را به صورت قانون الهی برای انسان متجلی می سازد . در دیانت یهود خداوند صاحب قانون کلی است که انسان جزئی باید از آن اطاعت کند . و سرانجام مسیحیت یا دیانت مطلق قرار دارد . در عالم مسیحیت فردیت با اتحاد میان کلی وجزئی تشخص می یابد . یعنی ابدیت کلی در انسان جزئی (عیسی مسیح) متجلی و اتحاد در جوهر پیدا می کند . مسیحیت سلب سلب و اتحاد غیرمتحد است . از دیدگاه هگل جهانی بودن مسیحیت اصلاح کلیسا ادعا می کند که همهٔ انسانها به چشم خداوند برابرند . انقلاب سیاسی فرانسه هم از یک جهت همین برابری را در برابر قانون اعلام می دارد . و فلسفهٔ جدید با دکارت به برابری عقل در میان انسانها توجه و عنایت می کند .

به تعبیر هگل مسئلهٔ اساسی دیانت که از مشکل فلسفه جدا نیست ، رابطهٔ بیگانگی و میانجیگری است . دو صورت بیگانگی یعنی انسان نسبت به انسان و انسان نسبت به خداوند را در اغلب ادیان میتوان یافت . اما از دیدگاه هگل این مسئلهٔ « میانجی» است که اغلب ادیان به سکوت برگذار میکنند و تنها مسیحیت به وضوع از آن سخن میگوید . پس برتری مسیحیت به علت اصل میانجی یعنی عیسی مسیح است . اما هگل اذعان دارد که این رابطه در سطح دین ، حتی دین مطلق یعنی مسیحیت ، بیواسطه است و کاملاً میانجی نشده است ، زیرا وجدان آگاه صورت کامل نمییابد مگر در فلسفهٔ مطلق ایده آلیسم .

ج - فلسفه <sup>۱۲۱</sup> : حقیقت به قول اغلب قریب به اتفاق فلاسفه غیرقابل انکار است . در نظر هگل حقیقت همان روح مطلق است . امااین روح در جستجوی خودآگاهی مطلق در تجلی است . به عبارت دیگر هدف روح مطلق آزادی است که تنها در خودآگاهی مطلق تحقق می پذیرد . حال چنان که قبلاً بیان شد این تجلی اتفاقی و بدون نظم نیست بلکه صاحب نظام خاص است و در تاریخ تحقق می یابد . بنابر این مطلق نخست به عنوان به خود یا تریعنی به صورت منطق دیالکتیک ، سپس به عنوان برای خود یا آنتی تزیعنی به صورت طبیعت و سرانجام به عنوان خود برای خود یا سنتز ، یعنی به صورت روح تجلی

مىكند .

تجلی مطلق در مقام منطق ذهنی و درونی ، درمقام طبیعت عینی و برونی و در مقام روح مطلق محض است . منطق دیالکتیک عین اندیشهٔ الهی در مقام تجرد است . طبیعت عینیت منطق است و روح در تاریخ آینهٔ تمام و کمال مقام ابدیت است . زیرا خداوند چنان که از عهد عتیق بر میآید خود را در تاریخ نشان می دهد . پس به یک تعبیر مطلق در فلسفهٔ هگل نیاز به وجدانهای محدود بشر دارد . زیرا در تحقق روح است . که مطلق به خود آگاهی می رسد . به عبارت بهتر انسان به عنوان روح انضمامی که پدیده ای تاریخی است ، و سیلهٔ تجلی الهی است . یعنی در خود آگاهی بشر ، خداآگاهی پروردگار تحقق می یابد . به زبان هگل ، مطلق که چون طوماری خود را می گشاید ، درمقام روح مطلق که عبارت از درک مطلق توسط روان انسانی است ، به صورت هنر . دین و فلسفه ظاهر می گردد .

هنر روح مطلق در مقام تر یا به خود است . دین لحظهٔ دوم تجلی روح مطلق ، در عالم خودآگاهی میان هنر و فلسفه قرار دارد و در نهایت چیزی به جز میانجی میان خدا و انسان نیست تا بیگانگی میان خالق و مخلوق را از میان بردارد . اما کمال تجلی روح مطلق در مطلق تجلی ، یعنی فلسفه است . هدف فلسفه معرفت به روح مطلق یا خداست و از این جهت در سایهٔ دین حرکت میکند و به یک تعبیر برتر از دین نیست . اما مثال نظام فلسفی که در نهایت مبتنی بر وحدت صورت و محتوی است سعی دارد که فراسوی دین رود . البته هگل هرگز نمی خواهد فلسفه را به جای دین قرار دهد یافلسفهٔ مطلق را جایگزین ماقبل خود نیست بلکه مکمل آنست . پس کمال دین مطلق حداقل به صورتی درکمال فلسفهٔ مطلق حفظ میگردد .

به قول هگل، دین و فلسفه هردو صورت یک محتوی هستند که در اصل همان روح یا روان مطلق است ، یعنی فلسفه و دین از یک حقیقت صحبت میکنند ، اما صورت و بیان آنها متغاوت است . به عبارت دیگر تفاوت میان دین مطلق یعنی مسیحیت ، که از تجلی و حضور خداوند متعالی در عیسی مسیح و اتحاد جوهری محدود و نامحدود سخن میگوید ، و فلسفهٔ مطلق ایده آلیسم هگل که در بحث رابطهٔ میان نامحدود و محدود و مراحل تجلی مطلق در منطق و طبیعت و روح این امکان را به وجود می آورد تا مطلق به مطلق خود آگاهی که همان خداآگاهی است برسد ، در محتوی نیست ، بلکه تنها در صورت است .

توضيحات

- Stuttgart \_ \
- Enlightenment \_ 7
- History of Turks \_ T
- J. Hoffmeister Dokumente Entwicklung 1936 \_ \*
  - Sophocles \_ D
  - Antigone \_9
  - Protestant Theological Foundation \_V
    - Tubingen \_A
    - Holderlin \_ 1
    - Phenomenology of Spirit (Mind) \_ \.
      - Jean Jacque Rousseau \_ 11
        - Berne \_ 1Y
        - Frankfurt \_ \T
        - The Life of Jesus \_ \f
          - The Holy Bible \_ \0
- Religion Considered Within the Limits of Pure Reason \_ 19
  - The Spirit of Christianity \_ \V
    - Alienation \_\A
      - Destiny \_ 11
      - Dialectic \_ Y .
        - System \_ 11
    - Systemfragment \_ 11
  - The Positivity of Christianity \_YT
    - Jena \_YF
  - The Critical Journal of Christianity \_ 10
- the Difference Between Fichte's and Schelling's System of Philosophy \_ 19
  - Faith and Science \_ TV
  - The Relevance of Scepticism for Philosophy \_ YA
    - Friedrich Heinrich Jacobi \_ Y1
      - Gottlob Ernst Schulze \_ To
- The Collected Works of Hegel ed. Lasson-Hoffmeister Leipzig Vols. 19, 20, 21 \_ TV
  - Bamburg \_TT
    - Bavaria \_TT
  - Nuremburg \_TF
  - Preparations \_ TO
  - Science of Logic \_ TF
    - Erlangen \_TV
    - Heidelberg \_TA
  - Encyclopedia of the Philosophical Sciences \_ T1

- Foundations of the Philosophy of Right \_ \*.
  - History of Philosophy \_ !! \
  - Philosophy of Religion \_ 11
    - Philosophy of Art \_ TT
  - Philosophy of History \*\*
  - Hegel's Theologische Jugendschriften ... \* ۵
    - Alienation \_ 19
      - Sin \_ fy
    - Pure Thought \_ TA
      - Abstract \_ 1
      - Explanation \_0.
        - Mediation \_01
    - Pure Speculative Thought \_07
      - Logic \_ DT

•

- Philosophy of Nature \_ 04
  - Philosophy of Spirit \_ 00
- Verstand, Abstract Intellect \_ 09
  - Vernumft, Reason \_ AV
    - Consciousness \_ DA
  - Self-Consciousness \_ 0A
    - Reason \_9-
      - Art \_ 21
    - Religion \_ 91
    - Philosophy 97
      - Sensible \_ ?1
        - Thing \_90
    - Dominance . 99
    - Master an Slave \_ 94
      - Animism \_ 9A
      - Teleology \_ \*\*
      - Revelation \_ Y
        - Irony \_ YY
  - Indeterminate Being
    - Reflective \_Yf
      - Concept \_VO
    - Immediacy \_ V9
    - Alienation \_ YY
    - Mediation \_YA
    - The Logic of Being \_ V1
      - Quality \_A.

- Quantity \_A1
- Measure \_ AY
- "Pure Being is the simple empty Which has its opposite in pure naught and whoes \_AT union is Becoming"' Logic. Part First Sect. B.
  - The Logic of Essence \_Af
  - The Logic of Notion (Concept) \_ Ad
    - Subjective \_ A9
    - Objective \_AV
      - the Idea \_ AA
    - Philosophy of Nature \_ A1
      - Logos \_ 1º
      - Mechanics \_ \\
      - Organtic Nature \_ 17
    - Philosophy of Spirit (Mind) \_ \r
      - Subjective Spirit \_ 14
        - Egu \_10
        - Anthropology \_ 19
          - Psychology \_1V
    - Phenomenology of the Self \_ 1A
      - Objective Spirit \_ 11
      - Absolute Spirit \_ \..
        - Art \_ \• \
        - Symbolic Art \_ 1 7
        - Classical Art \_ 1.5
        - Romantic Art \_ 1. f
          - Religion \_ 1 . 0
  - the Spirit of Christianity and Its Fate \_ 1.9
    - Lost Union \_ 1 . V
    - Pure Transcendent Being \_ \ . A
      - Eleusis \_ \ 1
      - Infinite Totality \_ 11.
      - Pure Reflection \_ \ \ \
        - Reconciliation \_ \ \ Y
          - Feeling \_11r
          - Intuition \_11#
      - Pictorial Thinking \_ 110
        - Magic \_119
        - Pantheism \_ \ YY
          - One \_ 114
          - Ormuzd \_111
          - Ahriman \_\Y•

Philosophy \_ 111

۰.

فصل سوم اصول فلسفة اكزيستانسياليسم

. . 4

.

## مفهوم كلى اگزيستانسياليسم

به راستی اگزیستانسیالیسم یا فلسفهٔ اصالت وجود انسان به چه معنی است ؟ آیا این مکتب فلسفی معاصر همان ادامهٔ اندیشه های انسانی سقراط ، اگوستین و پاسکال است ؟ آیا اگزیستانسیالیسم تنها یک عکس العمل احساسی شدید برضد عقل محض در فلسفهٔ هگل است ؟ اگر هنوز فلسفه به قضاوت و حکومت عقل متکی است ، آیا می توان اغلب اگزیستانسیالیستها راکه با شدت تمام دنیای بسته و محدود عقل محض را مورد انتقاد قرار می دهند فیلسوف به معنی دقیق کلمه نامید ؟ با توجه به اختلاف میان اگزیستانسیالیستم حیث زبان و عقاید آیا می توان به تصور متشکلی از یک مفهوم واحد به نام اگزیستانسیالیستم دست یافت و آن را در تعریف جامع و مانعی گنجانید ؟

با وجود سابقهٔ طولانی این مکتب فلسفی و مقبولیت و نفوذ کم نظیری که میان حلقههای فلسفی و غیرفلسفی در شرق و غرب دارد ، تنها معدودی از خردمندان بهکنه و حقیقت این فلسفه پی بردهاند . و باید اذعان نمود که حتی بعضی از فلاسفه نیز به علت عدم اطلاع ، یاجمود فکری ، در این باره قضاوتهای نادرست نمودهاند . شاید این از ماهیت مکتب اگزیستانسیالیسم سرچشمه بگیرد ، چنانکه اغلب متفکران و به اصطلاح پرچمداران این نهضت نمی خواهند خود را تحت این عنوان مقید سازند .

به طور مثال ، سورن کیرکگارد با علاقهٔ وافری که به « وجود انسان » داشت ، اصولاً خود را فیلسوف نمی دانست . گابریل مارسل به قول خود یک « سقراط مسیحی نوین» بود ، ژان پل سارتر در نیمهٔ دوم حیات خود عنوان « مارکسیست نو» را برای خویش انتخاب کرد ، هایدگر با اصرار تمام ادعا داشت که وی یک پدیدارشناس است که سؤال اصلی « هستی» موردتوجه اوست و نه یک اگزیستانسیالیست که تنها در بارهٔ « وجود انسان» بحث میکند . یاسپرس باتوجه به این مشکل اساسی و درونی مکتب اگزیستانسیالیسم ، برای مشخص نمودن افکار خود از دیگران ، همیشه لغت « وجود» یعنی « EXISTENZ» را با حرف ۲ به نگارش درآورد . شاید همین مسائل است که تعریف این مکتب فلسفی را مشکل ساخته است . بنابراین در وضع کنونی و به منظور تعریف اگزیستانسیالیسم بهتر می توان صفاتی را که واجد آن نیست بیان کنیم تا به شرح خصوصیات اصلی آن بپردازیم . و اگر به اشتباهات کلی دربارهٔ اگزیستانسیالیسم توجه کنیم ، شاید راه برای درک مفهوم جامع و مانع این مکتب فلسفی و نهضت ادبی و هنری معاصر که به صورت انعکاس حقیقی احساسات و افکار اغلب قریب به اتفاق معاصران غربی نسبت به واقعیتهای روزمره درآمده ، هموار گردد .

## اشتباهات کلی دربارهٔ اگزیستانسیالیسم

نخستين و شايد رايجترين اشتباه در مورد مكتب اگزيستانسياليسم كه در اغلب كشورهاي غیراروپایی از جمله ایران ، رواج دارد ، این است که فلسفهٔ اگریستانسیالیسم را به دنیای فرانسه زبان نسبت مىدهند و در اصل همان فلسفة ژانپلسارتر مىدانند . البته كلمة « اگزیستانسیالیسم» بعداز جنگ جهانی دوم ، یعنی از سالهای ۱۹۴۵ به بعد از اروپا خصوصاً فرانسه ، به فرهنگ امریکا و تمدن آسیا منتقل شد . و به علت نفوذ مقالات مندرج در روزنامهها و مجلات معمولي و غیرتخصصي ، در اغلب نقاط عالم این تصور غلط پدید آمد که اگزیستانسیالیسم در اصل یک حکمت فرانسوی است و زمان ظهور آن قرن بیستم و سردمدار آن سارتر، ادیب الحادی معاصر است . درحالی که با کمترین دقت در مطالعهٔ تاریخ فلسفهٔ غرب به خوبی میتوان دریافت که کلیهٔ این تصورات واهی و غیرعلمی است . چه اولاً اغلب متفکران اصیل اگزیستانسیالیسم آلمانی هستند نه فرانسيري . ثانياً أغاز تجلى اين نهضت به نيمهٔ اول قرن نوزد هم تعلق دارد نه قرن بيستم و ثالثاً سارتر به هیچ وجه بانی فلسفهٔ اگزیستانسیالیسم نیست و حتی نمایندهٔ اصلی این نهضت نیز به شمار نمی رود ، بلکه سارتر نویسندهٔ مشهور ، سیاست پرداز معروف و یکی از متفکران الحادي است كه گذشته ازآثار متعدد ادبي ،كتاب مشهور هستي و نيستي را تحت نفوذ پدیدارشناسی کتاب معروف و بسیار غامض هایدگر یعنی « هستی و زمان» <sup>۲</sup> بهنگارش در آورده که منعکس کنندهٔ جنبهٔ الحادی اگزیستانسیالیسم است.

اشتباه دیگری که بهتعبیری بر اشتباهات قبلی تقدم منطقی دارد ، این است که اگزیستانسیالیسم مانند دیگر مکتبهای فلسفی صاحب یک نظام فکری مشخص و نمایندگان متحدالفکر معینی است . در صورتی که دقت و مطالعه در آثار این نهضت بهخوبی این معنی را نشان میدهد که اگزیستانسیالیسم یک مکتب مشخص فلسفی نیست ، بلکه یک روش واحد در پژوهشهای گوناگون است . یعنی در اصل یک جریان فکری فلسفی است که به تعبیری نظامهای مختلف را در خود می پذیرد و هرگز در یک سیستم خاص و محدود مقید نمی گردد . به عبارت دیگر انسان در این پژوهش به جای یک نظام اگزیستانسیالیسم " ، با فلاسفهٔ مختلف طرفدار این نهضت "که گرایشهای متضاد دارند روبه رو است که از کیرکگارد مؤمن در قرن نوزدهم تا سارتر ملحد در قرن بیستم را شامل می شود .

اشتباه دیگر که شاید نتیجهٔ مستقیم نخستین اشتباه است ، این است که فلسفهٔ اگزیستانسیالیسم را یک فلسفهٔ ضدمذهبی و در حقیقت الحادی تصور کنیم که در قطب مخالف خداشناسی و الهیات مبتنی بر ایمان قرار دارد و نهضتی است که میخواهد به یاری الفاظ دلپسند چون آزادی و انسانیت ، نسل جوان را از موهبت وحیالهی محروم دارد ! البته این حقیقت دارد که سارتر فیلسوف فرانسوی خداوند را درفلسفهٔ خود نئی میکند و شاید برای نخستینبار در تاریخ فلسفهٔ غرب بدعتی میآورد و بهاصطلاح برهانی برای اثبات عدم یا نئی وجود خالق ارائه میکند و اظهار میدارد که عدم اعتقاد سورن کیرکگارد ،گابریل مارسل ، پال تیلیش<sup>6</sup> (۱۹۵۵ – ۱۹۸۶) و مارتین بوبر<sup>2</sup> (۱۹۵۵ – ۱۹۷۸) را از نظر دور دارند ، زیرا اغلب این متفکران اخیر آزادی بشر را در رابطه با عالم اسرارآمیز وحی توجیه میکنند و اصالت وجود انسان را در رابطه با وجود باری تعالی تفسیر و نگر بعضی از محدودیت قریر مینیستی مارسی ، تعدید اگزیستانسیالیست بهالحاد در حقیقت از محدودیت فکر بعضی از محقیقان و نه از ذات و ماهیت این سنت فکری معاصر برمی خیزد .

سؤتفاهم دیگر دربارهٔ فلسفهٔ اگزیستانسیالیسم این است که این مکتب در فاصلهٔ جنگهای بینالملل اول و دوم در اروپا و بر اثر کابوس وحشتناک جنگ و نابودی بشر یا به عرصهٔ وجود نهاده است .این نوع قضاوتهای عامیانه که از عدم دقت بعضی از نویسندگان معاصر برخاسته ، با اندکی دقت در تحصیل و بررسی تاریخ فلسفهٔ اگزیستانسیالیسم کاملاً مرتفع میگردد . بانی فلسفهٔ اگزیستانسیالیسم مذهبی یعنی کیرکگارد فیلسوف دانمارکی قرن نوزدهم است که در زمان حیات خود از آرامش فوق العاده ، ناشی از محیط شمال اروپا برخوردار بوده است . از این گذشته درسال ۱۹۱۲ بود که نخستین آثار فلسفی یاسپرس و مارسل دو اگزیستانسیالیست مشهور معاصر ظاهر گردید . یعنی زمانی که هنوز جنگ جهانی اول (۱۹۱۸ – ۱۹۱۴) آغاز نشده بود و به تعبیری قرن بیستم در عالم نوپایی هنوز از سایهٔ پر آرامش قرن نوزدهم برخوردار بوده است .

تکنهٔ دیگر سعی مرزخان در منظر کردن انراع اگریستانسیالیسم بر اساس زبان و فرهنگ دوکشور المان و فرانسه است . بر اساس این معیار اگر سمتانسیالیسم بهدو شاخة اصلى ألمالي و فرانسوي تتسيم ميشود . البته از ديدگاه پيروان اين سنت وابطة ذاتي اگريستانسياليسم با زيان، فرهنگ و خصوصيات دوران معاصر دليل برعظمت و حیات این جریان فکری است که از درون قادر است به حثیاجات زمان خود پاسخ الماسي بذهد امامخالنان اگريستانسياليسم ، همين مطلب ، يعنى رابطة وجودي ميان اگریستانسیالیسم و فرهنگ معاصر اروپا را به جنبهٔ غیرفلسفی اگریستانسیالیسم تعبیر و تلقى مىكنند و أن را بەشدت مورد انتقاد قرار مىدھند و مىگويند كە اگريستانسياليسم یک نهضت ادبی صرف مبتنی بر احساس است که انسان غربی به عنوان عکس العمل روانی نسبت بهکابوس وحشتناک دو جنگ جهانی در اروپا از خود نشان داده است و در حقیقت یک مکتب فلسفی محض نیست ااما گذشته از این بحث بی مورد و جنجال برانگیز ،اساس این تقسیم بندی در حقیقت خالی از نقص نیست ، باید متذکر شدکه بسیاری از متنکران این سنت ، خارج از دو زبان آلمانی و فرانسوی ، به فلسفه پرداختهاند . به طور مثال کیرکگارد و اونامونو (زا میتوان نام برد .گذشته از این ،گرچه گرایشهای فرهنگی دو زبان آلمالی و فرانسوی در تکوین تمدن غرب بهخوبی نمایان است و پدیدههای جنگ بین المللی اول و درم نیز به تضاد میان این دو تمدن کاملاً عربی دامن زده است ، اما باید اذعان نمودكه چندان تفاوت مشخص و متمايزي در اين تفسيمبندي مندرج نيست . زيرا بهطور مثال عقايد گابريل مارسل كه در فرانسه قبل از ديگران به عالم اگزيستانسياليسم گرویده است ، بدیراتب به یاسپرس آلمانی در تفکر و عقاید نزدیکتر است تا به عقاید الحادی همزبان خود سارتر . و همین طور سارتر فرانسوی زبان بهمراتب قرابت بیشتری با هایدگر آلمانی زبان دارد تا با مارل هموطن و همزبان خویش . پس با توجه بهاهمیت رابطهٔ وجودي ميان فرهنگ غرب و نهضت اگزيستانسياليسم معاصر ، بايد اذعان نمود كه اگزیستانسیالیسم یک نهضت فلسفی است که تنها تابع یک زبان و فرهنگ خاص نیست . بلکه زبان حال انسان خاکی است که به آزادی سام از همهٔ سنتهای فرهنگی برداشت میکند . بنابراین برای مشخص نمودن تنوع آن باید به جستجوی معیارهای نوینی بيردازيم .

اشتباه دیگر در آنست که ما این مکتب فلسفی را به دو نوع اگزیستانسیالیسم که یکی معتقد به وجود خدا و دیگری منکر وجود خداست تقسیم کنیم . زیرا در اصل این تقسیمبندی شامل سه بخش است : بخش اول *اگزیستانسیالیسم دینی و مذهبی* که مبتنی بر اعتقاد به وجود خداوند است و عالیترین نمونهٔ آن در آثار کیرکگارد منعکس است . به یک تعبیر مارسل که پس از سیر و سلوک عاقبت کاتولیک می شود جزء این مسلک است . گرچه خود وی با تعبیر « اگزیستانسیالیسم مسیحی» مخالفت اصولی دارد . اما به هرحال مارتین بوبر در دین یهود و پالتیلیش در مذهب پروتستان ، به این گروه تعلق دارند .

بخش دوم *اگزیستانسیالیسم الحادی* است که نه تنها به وجود خدا اعتقادی ندارد، بلکه در عالم بی خدایی اعتقاد خود را برنفی خالق استوار نموده و سعی در اثبات عدم وجود خداوند دارد . نمونهٔ شاخص این طرز تفکر را می توان در آثار سارتر مشاهده کرد که وی نه تنها اصلاً اعتقادی به مذهب و دیانت ندارد ، بلکه به پیروی از نیچه منکر وجود خالق است و در این مورد حتی برای نخستین بار و در تاریخ فلسفهٔ غرب به اصطلاح برهان را تنوان می سازد . وی پس از اشاره به جدایی مطلق میان هستی یا موجود فی نفسه و نیستی یا وجدان برای دیگری ، خداوند را به اعتبار فکر خود به ترکیب محال و غیر ممکن هستی و نیستی یا موجود فی نفسه و وجدان برای دیگری تعبیر می کند .

بخش سوم *اگزیستانسیالیسم غیردینی*<sup>\*</sup> است که سعی میکند دنیا و مسئلهٔ هستی و خصوصاً عالم انسانیت و مفهوم وجود را بدون اعتبار دین و وجود مذهب و بدون تأیید یا تکذیب وجود خدا توجیه و تفسیر کند . شاید هایدگر ، صاحب کتاب هستی و زمان را بتوان نمایندهٔ اصلی فلسفهٔ اصالت وجود انسان از این نوع دانست . و نیز به تعبیری حتی یاسپرس که از ایمان فلسفی وعالم متعالی بحث میکند و خارج از عالم دیانت رسمی به گفتگو در بارهٔ آفریننده می پردازد .

بازهم اشتباه است اگر دو جریان به اصطلاح ادبی هنری اگزیستانسیالیسم را از سنت مکتب فلسفی اگزیستانسیالیسم متمایز نکنیم . زیرا در سنت ادبی و هنری تنها گرایش به سوی اگزیستانسیالیسم مطرح است ، درحالی که در جریان فلسفی دقت و جامعیت افکار و اصالت وجود انسان به تعبیر خاص مورد بحث است . البته فلسفهٔ اگزیستانسیالیسم تأثیروسیع و در عین حال عمیقی میان نویستدگان و هنرمندان و بالنتیجه اغلب متفکران غرب و شرق در قرن بیستم گذاشته است که بیشتر مدیون توانایی سارتر و مارسل در ادب و قرابت این نحلهٔ فلسفی با وضعیت انسان در اجتماع کنونی است . اما باید دقت نمود که هرگاه مبانی یک مکتب فلسفی در اختیار همگان قرار گیرد یا در دیگر مدارج معارف انسانی راه یابد ، آن مضامین دیگر فلسفهٔ راستین نیست و شاید بتوان آن را نوعی فلسفه بافی دانست . پس بر محققان است که گرایشهای مشهور به اگزیستانسیالیسم بعضی از ادبا و هنرمندان معاصر را با فلسفهٔ دقیق اگزیستانسیالیسم برابر نشمارند . به طور مثال گرایشهای آلبرکامو<sup>۱</sup> (۱۹۶۰ – ۱۹۱۳) به سوی اگزیستانسیالیسم بسیار زنده و حیاتی است اما به سادگی نمی توان او را یک اگزیستانسیالیست کامل نامید . به عبارت دیگر چون بعضی از نویسندگان معاصر به شیوهٔ اگزیستانسیالیستها می نویسند و مانند کامو از انسان دوستی و شرایط محدود محیط انسانی بحث میکنند ، دلیل بر این نیست که آنها فی الواقع اگزیستانسیالیست هستند .

اگر اگزیستانسیالیسم را با مکتب پدیدارشناسی درعین ارتباط یکی بشماریم دچار انحراف واشتباه شده ایم .درست است که پدر پدیدارشناسی یعنی ادموند هوسرل ( – ۱۸۵۰) (۱۹۳۸ تحت نفوذ دکارت ، کانت و پرنتانو (( ۱۹۰۷ – ۱۹۳۸) به علم توصیفی دستیافته و درمقام استاد ، هایدگر را تحت نفوذ قرار داده است ، اما پدیدارشناسی او از نوع اگزیستانسیالیسم نیست . این نیز صحیح است که پدیدارشناسی به عنران روش تحقیق و بحث در بارهٔ واژه شکافی و ریشه یابی اصطلاحات در آثار یا سپرس و سارتر تأثیر بسزایی گذاشته است ، اما هرگز نباید با وجود اختلافات اساسی ، این دو نحلهٔ فکری را بسادگی در ذهن خود متحد سازیم ؛ زیرا چه بسا نویسندگان و متفکران که خود را پدیدارشناس می دانند اما اگزیستانسیالیست محض نمی شمارند ، چون هایدگر که مدعی است توجه فلسفهٔ او به وجود انسان نیست بلکه هدف غائی از پدیدارشناسی وی توصیف معنی هستی است .

همچنین اگر تصور شود که فلسفهٔ اگزیستانسیالیسم با مسلک نارکسیسم و دیدگا ماتریالیسم دیالکتیک رابطهٔ ذاتی و درونی دارد دچار خطاگشته یم .البته این امر واقعیت دارد که بسیاری از پیروان اگزیستانسیالیسم خصوصاً در فرنسه در لوای نهضت مقاومت در جنگ جهانی دوم (۱۹۴۵ – ۱۹۳۱ م) به سوی عقاید کمونیستی گریش یافتند .از جمله سارتر که در اواخر عمر کمونیست به شمار رفته و در مسافرتهای خود به جوامع کمونیستی از آنها به نیکی یاد کرده است ، اما حقیقت این است که بسیاری زاگزیستانسیالیستا از جمله یاسپرس و تیلیش نظام کمونیسم رز نه تنها تأیید نمیکنند ، بلکه به علت توجه اصل آزادی فردی و عنایت به تکامل شخصی انسانی هرگونه فدا کردن امیال فردی را به حاطر خیر اجتماع ، که به تعبیر ایشان در مکتب مارکسیسم مورد تأیید است ، سخت بی اساس

اشتباه دیگری که در این مورد پیش میآید این است که فلسفة اگریستانسیالیسم به فلسفهٔ اصالت وجود و حتی اصالت موجود ترجمه شده و با سکتّب اصالت وجود در عالم مسیحیت و یا در جهان اسلام همگام تصور شود . این اشتباه اساسی که متأسفانه در چند سال اخیر در ایران حتی در بین اساتید رواج داشته باعث شرمساری است . در مکتب اصالت وجود کلمهٔ وجود برتمام هستی دلالت می کند ، در صورتی که در فلسفهٔ اگزیستانسیالیسم لفظ «وجود» تنها بر «وجود انسان» دلالت می نماید . هایدگر فیلسوف معروف آلمانی می گوید « سنگ هست ، درخت هست ، حیوان هست ، فرشته هست ، خدا هست ، اما تنها انسان وجود دارد . » و هنگامی که سارتر می گوید « وجود بر ماهیت پیشی دارد» یااینکه « تقدم با وجود است» مقصود وجود انسان است نه وجود کلیهٔ اشیاء عالم . اما در فلسفهٔ قدیس توماس آکویناس که به نظر ژیلسن<sup>۲</sup> در قرن سیزدهم میلادی پایه اصالت وجود را در غرب بنا کرد ، مقصود از تقدم وجود منشاء اثر بودن وجود در یک موجود محدود است ، خواه این موجود انسان باشد . خواه نباشد . در فلسفهٔ اسلامی نیز که ملاصدرا وجود را در غرب بنا کرد ، مقصود از تقدم وجود منشاء اثر بودن وجود در یک موجود محدود است ، خواه این موجود انسان باشد . خواه نباشد . در فلسفهٔ اسلامی نیز که ملاصدرا و معن و معوی و حاجی سبزواری درعصر قاجار از پیشگامان آن بوده اند ، ذات اقدس در عصر صفوی و حاجی سبزواری درعصر قاجار از پیشگامان آن بوده اند ، ذات اقدس مقبض و تجلی الهی عین وجود است . و ماهیت امر اعتباری و چیزی به جز محدودیت مقام و درجهٔ تجلی از نظر عقل ما نیست .

گروهی نیز به استباه اگزیستانسیالیسم را مجزا از زمینهٔ فرهنگ خاص خود درک و تعبیر و توجیه کرده اند . درحالی که اگزیستانسیالیسم به عنوان یک عکس العمل فلسفی که در مقابل همهٔ عقل پنداری هگل به وجود آمده و در فاصلهٔ دو جنگ جهانی اول و دوم تکامل و مقبولیت یافته در اصل یک نهضت فکری کاملاً غربی و صاحب زبان مشخص است . به ناچار برای درک این مکتب فلسفی باید با دقت هرچه تمامتر به دقایق فرهنگ معاصر غربی پی برد و آنگاه به یاری تفسیرهای نو این افکار را در فرهنگ شرق پیاده نمود و هرگز نباید به علت شباهت ظاهری از اصطلاحات قدیمی قرون وسطی و فلسفهٔ اسلامی در تفسیر آثار اگزیستانسیالیسم استفاده نمود . زیرا به هرحال ابن عربی در سنت اسلامی و مابستر اکهارت در سنت مسیحیت راه دیگری دارند و هایدگر در روش پدیدار شناسی غربی راه خاص خود را دارد .

اگرچه امروز مطالعهٔ اگزیستانسیالیسم در دانشگاههای مغرب زمین بیشتر جنبهٔ تاریخ معاصر بهخودگرفته است و توجه اصلی درسهای «فلسفه در عصر حاضر» بیشتر معطوف به پدیدارشناسی در مقابل سنت فلسفههای تحلیلی گردیدهاست ، اما در دنیای واقعی معاصر ، اگزیستانسیالیسم به عنوان یک نهضت ادبی ـ هنری و جریان زنده فلسفی تلقی میشود که از محیط آرام و منطقی فلسفه مبتنی بر زبانشناسی کشورهای انگلوساکسن ، تا جهشهای انقلابی در سرزمینهای شرقی تقریباً کلیهٔ مکتبهای فلسفی را متأثر نموده است .

همان طور که گذشت نفوذ این نحلهٔ فکری بیشتر مدیرن رابطه نزدیک این مکتب فلسفی با عالم ادب وهنر از یک سو و تأثیر پذیری آن از وضعیت متغیر انسان معاصر از موی دیگر است . و شاید همین امر معنی اگزیستانسیالیسم را خصوصاً در حلته های غیرآکادمیک با پیچیدگی خاص توأم نبوده است . اما گذشته از مسئله بیان و ارتباط پیچیدهٔ افکار اگزیستانسیالیسم با سنت ادبی معاصر ، به علت عکس العمل شدید بر ضد نظام غالب هگل که مبتنی بر همهٔ عقل پنداری است ، در دنیای اگزیستانسیالیسم مرگز یک نظام منطقی منسحم و بسته ؛ هدف غائی نویسندگان قرار نگرفته است . به عبارت دیگر در این مکتب فلسفی ، به سنت ستراط ، زندگی وجودی و معنی حیات شر به عزان طریقت توأم با عمل و تعهد مهمتر از سخن و گفتار محض به شمار می آید . به قول کیرکگارد « درس زندگی در کتاب نیست» پس آنچه حائز اهمیت است ، توجه و تقسیر معنی و ارزش حیات انسان انضمامی فردی است که به نظر هایدگر و سارتر به « دنیا پرتاب شده» یا

به طور کلی گرایش باطنی فلسفهٔ اگزیستانسیالیسم به عمل و به یک تعبیر درری و انزجار از هرگونه نظام پردازی بسته و بیهوده درعالم نظر باعث شده است که تعریف سادهٔ این مکتب سخت مشکل به نظر آید . چون در تاریخ فلسفه محققان با یک فلسف متحدالشکل به نام «اگزیستانسیالیسم» رو به رو نیستند بلکه در مقابل یک نهضت فلسفی فلسفه های گوناگون به دنیای قرن بیستم ارائه شده است . تقریباً همگان به امر تقسیم عنایت میکنند . به یک اعتبار اگزیستانسیالیسم از بنیاد به دو نوع تفسیم می شود ، یکی افقی و بسته و دیگری متعالی و باز . بر اساس این تعبیر فلسفهٔ سارتر که در اصل مبتنی بر انسانشناسی است و به اصطلاح بسته است و افق دیگری ندارد ، به نوع اول علق دارد . در حالی که در فلسفهٔ مارسل گرچه اصل همان انسان یایه کلیهٔ بررسیهاست ، اما به علت باز بودن با افق متعالی نیز برخورد دارد .

به اعتباردیگر و براساس اصل رابطهٔ میان ذهنیتی یا درون ذهنیتی "میان انسانها بیرران اگزیستانسیالیسم را میتوان به سه گروه تقسیم کرد . البته کلبهٔ اگزیستانسیالیستها به اصل اصالت وجود انسان معترف هستند اما اختلاف دریارهٔ تعبیر و توجیه رابطهٔ « من ـ با ـ دیگران ـ در ـ دنیا» "است .گروه اول معتقدند که رابطهٔ مستقیم" تنها میان انسان و خدارند امکانیڈیر است و رابطهٔ انسانها با یکدیگر در قیاس همیشه غیرمستقیم به نظر می رسد .گروه دوم کسانی هستند که نه تنها رابطهٔ مستقیم وجودی ـ ذهنی را میان انسانها ممکن می دانند ، بلکه مانند مارسل ادعا می کنند که تاریخ فلسفه بر اساس ذهنیت وجودی درونی بنا شده است . اماگروه سوم مانند سارتر نه تنها به علت عدم اعتقاد به وجود باری هرگرنه رابطهٔ میان انسان و خدا را پوچ و بی معنی می شمارند ، بلکه رابطهٔ انسانی میان افراد بشر را یک آرمان محال و ممتنع می انگارند و اصولاً جهنم انسانی را به وجود دیگران تعبیر می کنند .

اما در این کتاب که رابطه خدا ر انسان مدنظر است ، اگزیستانسیالیسم از دیدگاه این رابطه به خصرص تقسیم میپذیرد . اگزیستانسیالیسم نخست به دوگروه اصلی تقسیم می شود : گروه اول کسانی هستند که به اگزیستانسیالیسم گریش ادبی وهنری دارند و گروه دوم متنگرانی هستند که به اگزیستانسیالیسم پیروی نمیکنند به دو دسته دارند . گروه اول که کاملاً از اصول فلسفه اگزیستانسیالیسم پیروی نمیکنند به دو دسته مذهبی و غیرمذهبی تقسیم می شوند . نمونه ای از دستهٔ مذهبی گروه اخیر را می توان درجریان تومیسم جدید \* خصوصاً در عقاید ژیلسن و ماریئن \* یافت که از عقاید خود به عنوان اگزیستانسیالیسم اصیل و راستین سخن گفته مدعی اند که فلسفه آنها نه تنه اصالت معنی هستی « Being» بلکه معنی اصیل وجود « Existense» را نیز حفظ نموده است . اما نمونهٔ مشهور دستهٔ غیرمذهبی گروه اول آلبرکامو و نویسندگان مشابه او هستند که به روال اگزیستانسیالیسم قلم میزنند و از انسان دوستی و وضعیت یأس آور بشر در عصر حاضر یعت میکند . درحالی که به بعضی از اصول اساسی این مکتب ، به طور

اماگروه دوم، یعنی اگزیستانسیالیستهای واقعی از جهت رابطهٔ خدا و انسان بهنظر نگارنده بهپنج دسته اصلی تقسیم میشوند .

اول : اگریستانسیالیستهای مذهبی که به مذهب به خصوصی تعلق دارند و برای بروان راستین آن مذهب به خصوص می نویسند . نمونهٔ اعلای آن سورن کیرکگارد متفکر شهیر دانمارکی و پدر اگزیستانسیالیسم در قرن نوزدهم است . وی که هرگز خود را فیلسوف نمی نامد ، اصالت وجود انسان را در پرتو رابطهٔ ذهنی – درونی – وجودی <sup>۸</sup> تفسیر می کند و در کتاب ناخوشی تا مرگ خود بودن یک انسان را در رابطهٔ متقابل با ابدیت و اصالت وجود انسان را در نهایت در رابطه با عامل غیرعقلانی مذهب مسیح که مدعی است ابدیت در زمان ر آن هم در وجود عیسی مسیح داخل شده است ، تبیین می کند . دوم : اگزیستانسیالیسمدینی که دربندمذهب به خصوصی نیست و شاید معروفترین متفکر آن گابریل مارسل فرانسوی است .گرچه مارسل خود عاقبت کاتولیک شده است و تعهد به معنویت را در عالم دیانت و در راه تحقق اصالت وجود انسان اساسی می شمارد ، الا با عنوان « اگزیستانسیالیسم مسیحی» <sup>۲۰</sup>مخالفت اصولی دارد و ادعا می کند که یک فرد غیرمسیحی نیز می تواند بدون کاتولیک شدن اصول افکار وی را بپذیرد .

سوم : اگزیستانسیالیسم متعالی که نمایندهٔ اصلی آن کارل باسپرس آلمانی است . به معنی سادهٔ کلمه وی نه مذهبی و نه دینی است اما مطلق ایمان و اعتقاد به تعالی از اصول افکار فلسفی او به شمار میآید . اما اگزیستانسیالیسم متعالی او مبتنی بر ایمان فلسفی است که در هیچ حلقهٔ به خصوص دینی و مذهبی نمی گنجد .

چهارم : اگزیستانسیالیسم الحادی و ضدخدایی است . مظهر این طریقت معروف فکری ژانپل سارتر فرانسوی است که به سنت نیچه از مرگ دیانت در غرب سخن میگوید . ریشهٔ اصلی این اعتقاد غریب در غرب از این فکر بعید برمی خیزد که اگر خداوند هستی مطلق و خالق متعالی است پس درعالم وجود هر امکانی به ضرورت و وجوب عالم امر تحقق میپذیرد . و در این صورت انسان از آزادی به معنی اصیل کلمه برخوردار نیست . درحالیکه به قول ایوان در کتاب مشهور داستایوسکی « برادران کارامازوف» ، « اگر خدایی نمی بود همه چیز ممکن بود» <sup>۱۰</sup>سارتر که در پیروی از این سنت اعتقاد به وجود خداوند را « ایمان بد» <sup>۲۲</sup> می شمارد . زیرا چنین ایمانی منکر وجود امکان است . درحالی که « همه چیز ممکن است» .

پنجم : اگزیستانسیالیسم از نوع غیرخدایی است که در حدفاصل میان باخدایی و بیخدایی قرار دارد . اگرچه مارتین هایدگر متفکر آلمانی بارها تأکید کرده است که یک اگزیستانسیالیست به معنی صرف کلمه نیست ، زیرا هدف اصلی فلسفهٔ او تبین وجود انسان نیست ، بلکه غایت پدیدارشناسی او تفسیر معنی هستی است . اما اغلب قریب بهاتفاق محققان غربی هایدگر را حداقل در مرحلهٔ اول تکوین افکارش که درکتاب معروف هستی و زمان منعکس است نمونهٔ اعلای این شاخهٔ به خصوص از اگزیستانسیالیسم میدانند . هایدگر به سنت کانت باتوجه به محدودیت عقل و به زبان خود با درنظر گرفتن حدود « دازاین» <sup>۲۲</sup> درکتاب هستی و زمان به آن چنان پدیدارشناسی رو میآورد که بتواند هستی شناسی را بدون بحث مستقیم دربارهٔ خدا توجیه و تبیبن کند .

بنابراين همان طوركه تعريف بسياري از اصطلاحات فلسفى اگزيستانسياليسم چون

«پارادکس»<sup>۵۵</sup> دراندیشهٔ کیرکگارد و «افق»<sup>۶۶</sup> در فلسفهٔ یاسپرس ، «امید مطلق» در حکمت مارسل بسیار مشکل و اغلب چون مفهوم « دازاین» در فلسفهٔ هایدگر ترجمه ناپذیر است ، باید در نظر داشت که تعریف اگزیستانسیالیسم نیز به طورکلی خالی از اشکال نیست بلکه به اصطلاح سهل و ممتنع است . به طور مسلم یک فلسفهٔ مشخص و معین به نام اگزیستانسیالیسم که همچون حکمت افلاطون و ارسطو ، صاحب نظام خاص باشد وجود ندارد . اگزیستانسیالیسم مانند اصالت عقل یا اصالت تجر به یک نهضت و جریان فکری است نه یک نظام خاص فلسفی ، که خود دارای انواع و اقسام گوناگون است .

بنابراین مطالعهٔ دقیق ماهیت این نهضت مستلزم بررسی انواع آن است . و هرگونه درک وحدت در این مورد بدون توجه بهکثرت ، محال می نماید . وباید اذعان نمود که گاه درجهٔ اختلاف میان نظریات مغایر و گرایشهای متضاد میان عقاید چنان است که ذهن عادی در جستجوی عرامل وحدت خسته و دلسرد می گردد . گویی که از آغاز وحدت و انسجامی در کار نبوده است . اما از عدم یک تعریف کامل یعنی جامع و مانع در مورد اگزیستانسیالیسم یاهر نهضت دیگر فلسفی هرگز نباید این شبهه را به خود راه داد که چون هنوز تعریف کاملی ندارد ، بنابراین تعریف ناپذیر است و چون تعریف ناپذیر است پس غیرقابل دسترسی است و چون غیرقابل دسترسی است پس برای ذهن انسان چنان است که گویی موجودیتی ندارد .

# مبانى اگزيستانسياليسم

حال اگر به مسانی کلی مشترک میان نظامهای مختلف نهضت اگزیستانسیالیسم توجه کنیم ،شاید تاحدودی تعریف جامعی به دست آوریم . به طورکلی اگزیستانسیالیستها به شش اصل اعتقاد راسخ دارند :

۱ ـ تقدم وجود برماهیت : سارتر در خطابه ای که در سال ۱۹۴۵ در باشگاه « متنان» تحت عنوان « اصالت وجودی نوعی اصالت انسانیت است» ایراد کرده ، به این مطلب مهم به ساده ترین بیان اشاره میکند<sup>۲۷</sup> . اما مقصود اگزیستانسیالیستها از این جمله ، مطلق وجود یا وجود مطلق نیست ، بلکه وجود انسان است . به قول این متفکران در دنیای واقع ماهیت هر امری بر وجودش تقدم دارد ، مگر انسان که در متافیزیک وجودی مهمترین مقوله به شمار میرود . زیرا وجود انسان برماهیت انسان تقدم یا اولویت وجودی دارد . به عبارت دیگر در آغاز انسان جز وجود هیچ است و همین وجود انسان در عالم ممکنات ، ماهیت آدمی را میسازد و می پردازد . بر اساس این تفسیر وجودی نقش انسان است که می تواند مقابل دیگران و حتی مقدم بر خود قیام کند . میان چند نکتهٔ اصلی که اگزیستانسیالیستها بدان معترف اند ، اهمیت و اولویت از آن « وجود» است . متفکران این سنت برای مشخص نمودن این مفهوم در نظام فکری خود و تمییز آن از مفهوم مجرد وجود یا مفهوم کلی هستی اغلب این کلمه را به صورت خاص متذکر می شوند . به طور مثال یا سپر س همیشه به صورت « Existenz» و هایدگر اغلب به صورت « ek-cistence» می نگارد . باید دقت نمود که در این سنت فکری « وجود داشتن» عین « بالفعل بودن» نیست . زیرا سیاری از واقعیتها درعالم بالفعل هستند . اما از دیدگاه مکتب اصالت وجود انسان صاحب « وجود» نیست . تنها انسان است که وجود دارد ! به قول هایدگر « هستی که وجود دارد انسان است» <sup>۸۲</sup> . زیرا تنها انسان است که در عالم « ذهنیت ـ وجودی ـ درونی» در بعت جوی اصالت <sup>۲۰</sup>است . به عبارت دیگر بحث اصالت وجود در نحلهٔ اگزیستانسیالیسم بحث مفهوم مجرد وجود نیست . بلکه بحث اصالت وجود دانسان است و بستی .

۲ ـ اصالت وجود انسان : بحث « وجود» در اگزیستانسیالیسم ذهن آدمی را به بحث « اصالت وجود انسان» میکشاند . زیرا « وجود» درمکتب اگزیستانسیالیسم تنها در مورد انسان صادق است . به عبارت دیگر ماهیت انسان توسط وجود و عمل خود انسان صورت مییابد و قابل تعریف میگردد . به زبان سارتر « انسان چیزی نیست مگر آنچه او خود می سازد» <sup>۲۰</sup> . به تعبیر هایدگر همه چیز حتی خدا هست اما تنها انسان وجود دارد . زیرا تنها در انسان است که وجود برماهیت تقدم دارد و به علت همین تقدم وجود انسان برماهیت اوست که هیچ تعریف کاملی از انسان امکانپذیر نیست . به عبارت دیگر اسل این همانی<sup>۲۰</sup> از دیدگاه اگزیستانسیالیستها در مورد انسان نقض می شود . به قول سارتر « انسان هست ، آنچه او نیست ، و نیست آنچه او هست» . انسان در این مقام نمی تواند بداند که کیست چون ماهیتی بدان شکل در کار نیست . بلکه باید ابداع کند که چیست !

اگرچه اگزیستانسیالیسم مرکز ثقل خود را انسان قرار داده است ، اما این انسان مرکزی<sup>۲۲</sup> به هیچ وجه با سوابق تاریخی انسانشناسی در تاریخ فلسفهٔ عرب نمی خواند . زیرا نه آرمانی و مثالی است ، چنانکه در فلسفهٔ افلاطون ، و نه عینی است چنانکه در فلسفهٔ ارسطو . اگزیستانسیالیستها نه در جستجوی مَثُل انسانی هستند و نه انسان را شیئی میان اشیاء طبیعی میدانند . نه انسان صرف مذهبی که خلیفة الله است و نه انسان کلی عرفانی که در نظام عالم هدف غائی آفرینش است . نه انسان دکارتی که در اصل همان اندیشه است و نهانسان مجرد انتزاعی فلسفه های ایده آلیسم . اگزیستانسیالیسم از انسان انضمامی فردی و شخصی باکلیهٔ محدودیتهای ممکن صحبت میکند و به حدی بدان اهمیت میدهد که بهقول کارل یاسپرس «انسان همه چیز است» <sup>۲۳</sup> .

۳ ـ آزادی و انتخاب : از دیدگاه اگریستانسیالیسم ، اولین اصلی که از اعتقاد به عالم انسانیت برمی خیزد اصل آزادی<sup>۲</sup> و اعتقاد صریح به انتخاب<sup>6</sup> است . باید توجه نمود که در عین شباهت این بحث فلسفهٔ اگریستانسیالیسم به هیچ وجه با بحث کلاسیک فلسفه در مورد جبر و تفویض یکی نیست . آزادی مسئله نیست که بتوان آن را از دیدگاه عقلانی به اثبات رسانید ، بلکه پدیداری است که باید آن را آزموده و زندگی کرد و به حیات خویش معنی بخشید . کیرکگارد در کتاب « این یا آن» <sup>۲۵</sup> معنی حیات انسان را کاملاً مبتنی بر انتخاب وجود<sup>۷۲</sup> می داند . درکتاب « این یا آن» <sup>۲۰</sup> معنی حیات انسان را کاملاً مبتنی بر مبتنی بر آزادی بشر همراه با دلهره و نگرانی<sup>۲۰</sup> است . اما راه وچاره ای جز انتخاب کردن وجود ندارد . به قول یا سپرس این تصمیم است که وجود انسان را واقعی میکند . وجود انسان در عمل انتخاب تعیین می شود . زیرا انسان نه پذیرای ارز شهاست و نه مبدع آنها ، بلکه کاشف و مخترع ارز شهاست<sup>۲۰</sup> .

دردنیای اگزیستانسیالیسم بحث وجود به عالم انسانیت و بحث انسانیت به انتخاب و بحث انتخاب به مسئلهٔ آزادی میکشد . اگر آزادی نبود انتخاب معنی نداشت و اگر انتخاب معنی نداشت اگزیستانسیالیسم بهکلی فاقد معنی می بود . اما باید توجه نمود که معنی آزادی حتی برای شخصی چون سارتر که به منظور تأمین آن حتی منکر وجود خداوند است ، بی قید و بندی نیست ، بلکه خصوصاً در نظر سارتر آزادی که چون هنر از خلاقیت جدا نیست ، با مسئولیت تام توأم است . چون همه چیز ممکن است پس در آغاز ما مسئول خود هستیم . اما سارتر حتی استدلال میکند که ما انسانها مسئول میکنم . یعنی عاقبت در هر انتخاب من نه تنها خود بلکه ماهیت انسانیت را نیز انتخاب چیز وحشتناکی است<sup>۱</sup> ! زیرا ز این بار مسئولیت سنگین هیچ راه فراری نیست . انسان مجبور است که آزاد باشد و انتخاب کند . به قول سارتر انتخاب نگردن خود یک نوع انتخاب است . به طور خلاصه اگزیستانسیالیسم فلسفهٔ نهضت آزادی است . زیرا معنی و و و است . به مور خلاصه اگزیستانسیالیسم فلسفهٔ نهضت آزادی است . زیرا معنی و و و انتخاب است . به مور خلاصه اگزیستانسیالیسم فلسفهٔ نهضت آزادی است . زیرا معنی و و و انتخاب است . به طور خلاصه اگزیستانسیالیسم فلسفهٔ نهضت آزادی است . زیرا معنی و و و و و و و و و و می انت .

۴ \_ رابطهٔ ذهنیت \_ وجودی \_ درونی : در فلسفهٔ جدید لغت « Subject» که از ریشهٔ لاتین « Subjicers» به معنی زیر قراردادن در مقابل لغت « Object» از ریشهٔ لاتینی « Objicere» که به معنی افکندن برضد چیزی و در برابر امری است ، قرار دارد . در مسله شناخت "کلمهٔ «Subject» بمعنی «فاعل شناسایی» یعنی فرد آگاه و مقصود ز «Subjictivism» مکتبی از نظریهٔ معرفت است که آگاهی را به فاعل شناسایی محدود میکند. یعنی امر مورد یحت به رسیلهٔ معیارهای مدرک تغییر صورت می دهد و حتی ایجاد میگردد. اما کلمهٔ «Object» به معنی موضوع شناخت است که وجدان آگاه به سوی آن معطوف است و مقصود از «Objictivism» مکتبی از نظریهٔ معرفت است که آگاهی را تها میتنی بر عینیت موضوع مورد شناخت می داند و ادعا میکند که هرچه درک می شود مستقل از درک کننده است ، البته از دیدگاه مکتب اگزیستانسیالیسم ، ترجمهٔ می شود مستقل از درک کننده است ، البته از دیدگاه مکتب اگزیستانسیالیسم ، ترجمهٔ این لغات مورد بحث به فاعل شناسایی و موضوع شناخت ازگرایش جدید نهضت ترجمه باید توجه داشت که از زمان کیرکگارد این تغییرات در مکتب اگزیستانسیالیسم معانی فراسوی مسئلهٔ شناخت یافتهاند بنابراین اصطلاح «Subjectivity» را نمی توان به سادگی به دهنیت ترجمه نمود ، زیرا جنبهٔ وجودی این تعبیر به مراتب ازجنبهٔ شناخت آن مهمتر به دهنیت ترجمه نمود ، زیرا جنبهٔ وجودی این تعبیر به مراتب ازجنبهٔ شناخت آن مهمتر کنه دهنیت ترجمه نمود ، زیرا جنبهٔ وجودی این تعبیر به مراتب ازجنبهٔ شناخت آن مهمتر است .

بهطورخلاصهاینرابطهٔ« ذهنی \_ وجودی \_ درونی» بهتعبیرفلاسفهٔ اگزیستانسیا۔ لیست وقتی صورت میگیرد که بهاصطلاح دو عامل «Subjects» در مقابل یکدیگر قرار گیرند و هیچ کدام دیگری را مورد شناخت یعنی « Object» قرار ندهند . بلکه با عنایت بهجنبهٔ خاص فاعل شناسایی بودن بهاهمیت وجودی متقابل پیببرند .

البته لازم به تذکر نیست که در مورد «Inter-subjectivity» نیز اغلب اگریستانسیا۔ لیستها توافق کلی ندارند . چنانکه در سنت فرانسوی مارسل معتقد است که « خود» <sup>۲۲</sup>تنها در رابطه بادیگران برمی خیزد ،درحالیکه سارتر ادعا میکندکه « دوزخ» من « تنها آنجاست که دیگران هستند» <sup>۱۲</sup> .

۵ مسئلۀ زبان: از بحثهای مقدماتی به خوبی اهمیت زبان در این سنت فلسفی مشهرد است. اگرچه فلاسفۀ آلمانی زبان ر فرانسوی زبان مانند فلاسفۀ دنیای انگلو۔ ساکسون خصوصاً مکتب فلسفههای تحلیلی مبتنی بر زبانشناسی ، فلسفه پردازی نمیکنند ، اما صحیح نیست اگر بگوییم که این متفکران برخلاف قطب مخالف خود به اهمیت زبان پی بردهاند و با اینکه بافت فلسفی اگزیستانسیالیسم تنها در حوزۀ زبانهای آلمانی و فرانسوی و فاسوی منفکران برخلاف قطب مخالف خود به اهمیت زبان پی بردهاند و با اینکه به نمیکنند ، اما صحیح نیست اگر بگوییم که این متفکران برخلاف قطب مخالف خود به آلمانی و فرانسوی و فلسفی این پی بردهاند و با اینکه بافت فلسفی اگزیستانسیالیسم تنها در حوزۀ زبانهای آلمانی و فرانسوی قابل درک و بررسی است . برعکس ، متفکران این نحلۀ فلسفی نه تنها به همیت خاص زبان معترفاند ، چنان که هایدگر اظهار میکند « زبان خانۀ هستی است» ، بلکه ادعا میکنند که فلاسفه باید در پی شناخت اصالت وجود انسان در بیان

مفاهیم اصیل نه تنها کوشا بلکه مبدع باشند ، تا شاید اصالت فراموس شده را بیاد آورند . به طورکلی مسئلة زبان و مشکل بیان ، چنان که از نامه های افلاطون برمی آید ؛ از آغاز با فلسفه بوده است و به صورتی نو درفلسفۀ جدید غرب مطرح می گردد . در آغاز *اصالت تجربیهای* انگلیسی زبان در برابر *اصالت عقلیهای مر*کز اروپا ، زبان تجربی میتنی بر ادراک حسی ، در برابر زبان عقلی مبتنی بر ادراک عقلای صف آرایی نمودند . کانت که در نوجوانی به وسیلۀ لایب نیترو و ولف با زبان پیروان اصالت عقل قرابت داشت ، پس از مطالعۀ آثار دیوید هیوم آشنایی با زبان پیروان اصالت تجربه ، در فلسفۀ نقادی خود سعی نمود که از برخورد این دو جریان متفاوت ، زبان متحدی به وجود آورد که بعدها پدر زبانهای فلسفۀ تحصلی<sup>د</sup> و فلسفۀ اصالت عمل<sup>3†</sup> گردید . اساس فلسفۀ نقادی زبان در حکمت کانت بر این اعتقاد استار است که از جهت معرفت نظری ، هیچ مفهوم ارزشمندی نمیتراند فراسری حدود تجربه قدم گذارد . از دیدگاه کانت ، مفهوم تلفیقی از دادههای حس ممکن و بالفعل است و عقل باید صاحب و حافظ خانۀ خود باشد . یعنی

به یک تعبیر در فلسفهٔ معاصر غرب کلیهٔ گرایشهای اصلی کوشش در راه تجزیه و تحلیل زبان کانت به شمار می رود . به طور مثال برگسون<sup>۲۷</sup> (۱۹۴۱ – ۱۸۵۱) می خواهد راهی به شهود<sup>۲</sup> پیدا کند و ادموند هو سرل می گوید وظیفهٔ زبان بازسازی و تأسیس یک نهاد نو برای عقل<sup>۱۰</sup> است . و هایدگر در سنت اگزیستانسیالیسم ندا می دهد که انسان باید باتوجه به رابطهٔ هستی و زبان و عنایت به اصالت زبان به یک وجه اساسیتر از اندیشدن رجعت کند . به طورکلی اگزیستانسیالیسیم به علت گرایش به تجربه و اینکه خود را نوعی اصالت تجربهٔ نو<sup>۳۵</sup>می داند آن هم از نوع تجربهٔ وجودی که با شرایط انسانی<sup>۵۱</sup> محدود شده است ، زبان را درسایهٔ این اصالت نو به تفسیر و تعبیر می گیرد .

۶ بحران : آنچه حائز اهمیت است ، محتوای فکری اگزیستانسیالیسم است نه طریقهٔ بیان آن . این سنت فکری که اکنون جزء مسلم فلسفهٔ معاصر محسوب می شود ، به طوری که تسلط بر فلسفهٔ معاصر غرب بدون درک کامل آن محال می نماید ، در اصل یک عکس العمل مداوم فلسفی ـ تاریخی است . به تعبیر کیرکگارد سقراط که تمام عمر می خواهد خود را بشناسد ، به دنبال یک مفهوم وجودی است . اما از دیدگاه فلسفهٔ اگزیستانسیالیسم گرایشهای وجودی سقراط ، عنایت بعضی از سوفسطائیان به اهمیت انسان و توجه رواقیون به زندگانی بشر همه درسایهٔ مثل افلاطونی ، تجزیه و تحلیلهای مبتنی بر تصور و تصدیق ارسطویی و نهضت پرتوان نوافلاطونیان به فراموشی سپرده شده و انسان عاقبت نه از جهت وجود بلکه به عنوان شیئی طبیعی یا حداکثر فوق طبیعی مورد بررسی قرار گرفت . در فلسفهٔ قرون وسطی نیز گرایشهای انحرافی افلاطونی و ارسطویی در مورد انسانشناسی ادامه یافت و به علت اولویت وحی بحث وجود انسان به امر خاص با وسیله ای برای تجلی امر الهی مبدل گردید . گویی که گرایشهای وجود قدیس اگرستین در کتاب اعترافات نیز همچون شمع تنهایی در عالم تاریکی بود .

از دیدگاه اگزیستانسیالیسم فلسفهٔ جدید با دکارت آغاز میگردد که اساس را اندیشه قرار می دهد و سپس در یک کوشش عبث می خواهد از عالم افکار فطری و دهنی موجرد پی ببرد . به عبارت دیگر فلسفهٔ جدید غرب که بااصالت عقل و مسئلهٔ وجدان آگاه به خرد شروع می شود ، در سه قرن تاریخ خود هرگز نتوانسته است از بند آغازین برهد ؛ چنار که پیروان اصالت تجر به همیشه مشغول بررسی سرچشمهٔ عقایدند ؛ و کانت نیز با عدم وحدت داده های جهان رو به رو است . به قول اگزیستانسیالیستها حتی گرایشهای وجودی پاسکال نیز در برابر جریان اصالت عقل ؛ تدیشه انگاری جدید به فراموشی سپرده می شود . و عاقبت در سنت ایده آلیسم آلمان ، هگل در پایان پدیدارشناسی رز به برابری اندیشه و هستی اعتراف می کند ، که سرآغاز منطق دیالکتیک به شدار می رود . و در حقیقت برای « وجود» مقام خاصی قائل نمی گردد .

اصول فلسفة اگریستانسیالیسم که مسئلة ساسی را وجود میداند ، آن هم رجود انسان ، در نیمهٔ اول قرن نوزدهم اروپا به صورت یک عکسالعل شدید برضد همهٔ عقل پنداری هگل در افکار سورن کیرکگارد ظهور میکند . به قول یاسپرس ، گیرکگارد و نیچه مرگ اندیشهٔ محض را اعلام میدارند و براساس « وجود» یعنی حدفاصل میان هستی ر اندیشه پی به اهمیت احساس درونی و عاطفهٔ وجودی می برند . بنابراین به طورکلی فلسفهٔ اگریستانسیالیسم در ماهیت یک عکسالعمل است . مثال آن عکسالعمل کیرکگارد است در مقابل حکومت عقل محض در فلسفهٔ هگل و نظام بستهٔ کلیسای پروتستان (لرتر در دانمارک) ، یاسپرس در مقابل مجذوب شدن انسانیت در ماشین عظیم حکومهای جدید مرکزی و نیز مارسل در برابر تکنولوژی جدید و سوسیالیسم نو سارتر در برابر حرب نازیسم آلمان .

اما اگزیستانسیالیسم به علت ماهیت انعکاسی و بازتابی خود بعنوان یک قلسفه با بحران روبهروست و شاید بهتر از دیگر نحلههای فلسفی قادر بهدرک آن است ، از یک سو در جستجوی هستی است اما با نیستی روبهرو میشود ، از وجود بحث میکند اما با عدم مواجه میگردد ، از معنی حیات انسان سخن میگوید ولی با مرگ برخورد میکند ، شاید اساس درونی این بحران از وجود انسان و حالت بیگانگی برخاسته است . فیخته در تاریخ فلسفه غرب نخستین بار از این مفهوم استفاده میکند . هگل به این پدیدار تعبیر آرمانی می بخشد ، درحالی که مارکس تفسیر مادی را پیش میکشد . ولی اگزیستانسیالیستها باترجه به تفسیر وجردی بیگانگی به راه حلهای گوناگون عنایت میکنند . کیرکگارد از « تکار» "حض می گرید و مارسل از « امید مطلق» بحث میکند . اما اگزیستانسیالیستها به طررکلی معتقد دکه بیگانگی عاقبت به نیستی ، مرگ ، پوچی و محال بودن <sup>۲۵</sup> ختم می شود و این در تجربه انسان معاصر نهنته است . پس اگر راه حلی وجود دارد تنها در درک و فعل وجود است و بس .

به طوركانی پرسشهای فلسفی سه گونداند :ارسطو می پرسد حقیقت چیست ؟ رواقیون می پرسند چگونه زندگی كنیم ؟ اما اگزیستانسیالیستها می پرسند چگونه می توانیم آزاد باشیم و اصالت از دست رفته را بازیابیم؟ اگزیستانسیالیسم روزی فریاد عرب در مقابل ترازدی قرن بیستم و دو جنگ خهانی محسوب می شد، اما امروز به صورت وجدان آگاه زمان معاصر در آمده است اکه سوال می کند آیا زندگی ارزش زندگی کردن را دارد ؟

توضيحات

- Being and Notheingess \_ \
  - Being and Time \_ Y
    - Existentialism \_T
    - Existentialist
      - Paul Tillich: \_ 0
    - Martin Buber \_ 9
  - Mignel de Unamuno \_ V
    - A-Religious \_A
    - Albert Camus \_ 1
    - Edmund Hussert
    - Franz Brentano \_ 11
      - Etienne Gilson \_ 1Y
    - Intersubjectivity \_ \"
- I-with-others-in-the-world \_ \?
  - Direct Relation 210
    - Neo-Thomism \_19
  - Jacques Maritain \_\_ \V
    - Subjectivity \_ \A
  - Sickness Unto Death \_ 14
- Christian Existentialism \_ Y\*
- If there were no God, then every thing would be possible \_ 11
  - Bad Faith \_ TT
  - Everything is possible \_ TT
    - Dasein \_ 11
    - Paradox Yo
    - Horizen \_ YP
  - L' Existentialisme est un humanisme P117 \_ TV
    - The Being that exists is man \_ YA
      - Authenticity \_TV
  - Man is nothing else but what he makes of himself \_ T+
    - The Law of identity \_ TY
      - Hominocentric \_ TY
      - Man is everything \_ TT
        - Freedom . Tf
          - Choice 170
        - Either/Or \_ CF
      - Existential Choice \_TV
    - Fear and Trembling \_TA
      - Anguish \_ TA

- Man does not create but invents values. \_f.
  - Freedom is a decadful thing. \_ f )
    - opistemology 11
      - Self
    - - Positivism \_10
      - Pragmatism \_ 19
      - Henri Bergson TY
        - Intuition TA
    - Reconstitution of Reason . . .
      - New Empiricion \_0\*
      - Human Conditions \_0)
        - Repetition = 01
        - Abaurdity \_ 07

,

-

.

کیرکگاردوایمان

فصل چهارم

.

ć . .\*

کیرکگارد در پنجم ماه می ۱۸۱۲ میلادی ، در شهر کپنهاگ ، در دانمارک ، مرکز فعالیتهای فرهنگی کشورهای اسکاندیناوی به دنیا آمد . وی در زندگینامهٔ خود بهنام « نظری بهکارهای من به عنوان یک نویسنده» <sup>م</sup>که درسال ۱۸۴۸ میلادی منتشر گردید ، بهشرح افکار خود پرداخته و در این مورد تا حدودی مشکل را برای محققان آسان نموده است .کیرکگارد حیات خود را در مواجه با چهار مرحلهٔ بحرانی بیان داشته است . اول ـ نفوذ افکار و احوال پدرکیرکگارد در شکل گرفتن عقاید و عواطف پسر . دوم ـ ناکامی وی در عشق رجینا اولسِن<sup>2</sup> .

سوم ـ برخورد وی بهعنوان یک نویسنده با تودهٔ مردم ، از طریق ارتباط وسایل گروهی .

چهارم ـ مبارزات او به نام شاهد حق و حقیقت ، برضد کلیسای رسمی دانمارک .

### نفوذ افکار پدر در حیات پسر

پدر کیرکگارد در بخش فقیرنشین ناحیهٔ ژوتلند<sup>۷</sup> ، میان کشاورزان و گلهداران تهیدست بهدنیا آمد . در ایامی که حدود دوازده سال بیشتر نداشت ، در دوران محنت ، روزی برای نگاهداری گله به بیرون شهر رفته بود و با گرسنگی شدیدی رو به رو گردید و در تنهایی و بیچارگی به روی تپه ای رفت و درعالم شکایت و گله مندی لب به دشنام گشود و از آن لحظه به بعد هرگز این کابوس وحشتناک را فراموش ننمود . پدر کیرکگارد هنگامی که شانزده ساله و هنوز چوپان بود ، رهسپار شهر کپنهاگ شد تا نزد یکی از خویشان و اقوام خود به کار دادوستد دامها مشغول گردد . او که از استعداد خوبی برخوردار بود ، به زودی مدیر تجارتخانه گردید و ثروت زیادی کسب نمود و خصوصاً در سال تولد کیرکگارد با معاملهٔ موفقیت آمیزی بر ثروت خود افزرد و از کار کنار گرفت تا به مسائل معنوی و تر بیت خانوادهٔ

خود مشغول گردد .

در آوریل ۱۷۹۶ میلادی زن اولش که فرزندی نداشت مرد و او با فروش کامل تجارتخانه به کلی بازنشسته شد و سال بعد زنی را که درخانه اش خدمت می کرد رسماً به ازدواج خود درآورد و حدود پنج ماه بعد نخستین فرزند آنها به دنیا آمد . تأسف شدید همراه با نوعی حس مسئولیت پنهانی پدر کیرکگارد نسبت به مرگ زن اول ، بازنشستگی زودرس او که مردی فعال و متحرک بود ، ازدواج دوم که توأم به اجبار و فریب صورت گرفته بود ، حالات روحی پدر کیرکگارد را در برخورد با واقعیتها نشان می داد . به طور کلی پدر کیرکگارد صاحب دو شخصیت بود ، یکی شخصیت خارجی و به ظاهر سخت و موفق و صاحب مکنت و تشخص ، و دیگری شخصیت داخلی که فوق العاده متزلزل و پر از وحشت به نظر می رسید .

ازدواج دوم برای او بهداشتن هفت فرزند انجامید که آخرین آنها یعنی سورن در ۱۸۱۳ میلادی بهدنیا آمد. ولی زمانی که سورن بهدانشگاه رفت ، درفاصلهٔ سه سال مادر و کلیهٔ برادران و خواهرانش به جزیک برادر به نام پیتر ، فوت کردند .کابوس وحشتناکی خانوادهٔ سه نفری او را در برگرفت .گویی بارسنگین گناه پدر بردوش پسران افتاده بود . برادر بزرگتر که در آن زمان در دانشگاه تدریس میکرد و از الهیات غمزدهٔ پروتستان زجر میکشید ، سخت مالیخولیایی شده و حتی به عنوان اسقف بارها تقاضا نمود که از این مسئولیت مذهبی معاف شود ، زیرا تحمل بارگناه را نداشت .

دریک خانهٔ بزرگ و غمزده ، سه مرد تنها ادامهٔ حیات میدادند « پدر چلیپایی بود که بر گور امیدهایش ایستاده بود» \* . برادر بزرگتر در سکون و سکوت درونی خود به سر میبرد ، ولی فشار این « زلزله بزرگ و ویرانگر» \*بیشتر بردوش سورن جوان سنگینی میکرد .گویی که یأس \* ، علاقهٔ اسرارآمیز و وحشتناک دینداری را موجه و محقق می سازد !

کیرکگارد که از جهت جسمی با بدنی ضعیف ،گوژ پشت و پاهای نامتعادل به دنیا آمده بود ، از آغاز این وضع جسمانی خود را معلول کبر سن پدر و مادر خود می دانست . او که از جوانی به مهر مادر چندان توجهی نداشت ، از علاقهٔ مفرط پدر بهره مند بود و چون کوچکترین فرزند خانواده به شمار می رفت ، از آزادی بیشتری به مقیاس آداب آن زمان برخوردار بود . تعلیمات خصوصی پدر باعث شد که قوای عقلانی و معنوی او تحت تأثیر تربیت مستقیم به خوبی پرورش یابد . اندرزهای پدر ، بحثهای طولانی در بارهٔ مسائل معنوی درخانواده ، و از همه بالاترکششهای روانی ، محیط نوجوانی کیرکگارد راکه از قدرت تخیل فوق العاده برخوردار بود پرورش داد . پدر كيركگارد كه بهمبانى عقلگرايى اروپاى آن عهد و اصول الهيات لوترى ``واقف بود ، بدون توجه بهاستعداد و توانايى كودكانۀ سورن ، با اصرار و قدرت هرچه تمامتر ، كه از حالات شديد روحى او نشأت مىگرفت ، توجه فرزند دلبند را بهمسائلى از قبيل «گناه» ، و « هجران انسان از قرب خدا» و « مسئلۀ رحمت عيسى» جلب مىنمود • براثر اين كابوس وحشتناك كه از حالت روانى و بهقول كيركگارد « ماليخوليايى» خانواده سرچشمه مىگرفت ، او با علاقۀ شديد متوجه دنياى آزاد خارج از خانه گرديد .

سورن کیرکگارد در سال ۱۸۳۰ میلادی وارد دانشگاه کپنهاگ شد و بنا بود که به مطالعهٔ الهیات بپردازد ؛ درحالی که توجه اصلی او بیشتر معطوف به فلسفه و ادبیات بود . او از محاورات افلاطون وآثار رومانتیک و نمایشنامه های شکسپیر و موسیقی موتسارت بیشتر از همه چیز لذت میبرد . اگرچه در الهیات او شاگرد هانس هارتنسین<sup>۱۲</sup> (که خود شاگرد هگل و پیرو شلایرماخر بود ) ، اما افکار این فلاسفه در این دوره چندان تأثیری در اندیشهٔ کیرکگارد نگذاشت . میتوان گفت که دراین دوره از جوانی توجه کیرکگارد بیشتر به خوردن و آشامیدن معطوف بود و فعالیتهای فرهنگی او به چند سخنرانی ، آن هم به صورت تفنن در باشگاه دانشگاه ، خلاصه میگردید . کیرکگارد درطی چند سخنرانی پی به استعداد خارق العادهٔ خود در ادب و سیاست برد . مقالهٔ او در بارهٔ لیبرالها<sup>۲۰</sup> که پر از طعنه و طنز بود ثمرهٔ این خودآگاهی اولیهٔ اوست .

کیرکگارد در محیط دانشگاه با دو نظر مواجه شد : یکی آشنایی با الهیات پروتستان و دیگری وقوف به مکتب هگلی جوان در این دوره حالات شدید روحی ، یعنی بی ایمانی ، یأس و حتی فکر خودکشی ذهن او را به خود مشغول داشت . و پدر و برادر بزرگترش برای نجات او ، وی را در تعطیلات سال ۱۸۳۵ میلادی به سفر به ناحیهٔ زیلند " وادار نمودند . گرچه یادداشتهای روزانهٔ ۱۵ و در این ایام بسیار کوتاه است ، اما این نوشته ها دلالت برعدم توجه او نسبت به مسئولیت میکند . دوسال بعد خود وی از این دوره به عنوان « در راه تباهی» <sup>۲</sup>یاد میکند<sup>۷۲</sup> . به طور کلی کیرکگارد در این مدت یعنی تا سال ۱۸۳۵ که صدمه و تکان شدیدی در زندگی او پدید می آید ، با جمال پرستان و نظر بازان و طرفداران هنرهای زیبا چون هانس

در محیط دانشگاه تنها فردی که توانست صورت ظاهر کیرکگارد راکنار بگذارد و به سیرت و باطن او پیببرد و در ضمن بهافکار او به عنوان یک عکسالعمل شدید و جدید در مقابل مکتب جوان هگل که مقبولیت تام داشت احترام بگذارد ، شاعر و فیلسوف جوان پلمارتین مولر"بود که بعدها کیرکگارد ،کتاب « مفهوم دهشت» "را به او اهدا نمود . اما مرگ ناگهانی مولر در سال ۱۸۳۸ نیز تأثیرشدیدی در روحیهٔ کیرکگارد باقی گذاشت و او را هرچه بیشتر در تنهایی و نا امیدی محض فروبرد .

حالات نامتعادل روانی کیرکگارد باعث شد که با پدرش در مورد جدایی از خانواده بهتوافق برسد . پدر تعهد پرداخت قروض او را نمود و حقوق و مقرری ماهیانه برای او تعیین کرد تا او مستقلاً بهزندگی خویش ادامه دهد . وی هم با انتخاب شغل تدریس لاتین در همان مدرسهای که خود در آن درس میخواند ، تا حدودی بهاستقلال مالی دست یافت .

کیرکگارد میگوید پدر او زمانی که وی حدود بیست و پنج سال داشته به گناه زمان طفولیت خود که در ژوتلند براثر گرسنگی و خشم به خداوند دشنام داده بود ، اعتراف نمود و از گذشته ها پوزش طلبید .کیرکگارد احساس بارگناه را که از پدر به ارث رسیده بود ، مرگ ناگهانی جمعی از اعضاء خانواده را که به نفرین و کیفر الهی <sup>۲۲</sup> تعبیر می شد ، تجر بهٔ جدید حیات خود می داند که به « زمین لرزهٔ بزرگ» تعبیر می کند . اما در خلال این احوال کیرکگارد ناگهانی یادداشتهای روزانهٔ خود را با شادمانی زاید الوصفی <sup>۲۳</sup> که شرهٔ اتحاد پدر و پسر و از عشق پدرانهٔ خداوند نسبت به و حکایت می کند می نگارد . در نهم اوت ۸۳۸ پدر کیرکگارد بدرود حیات گفت و نخستین بحران حیات سورن جوان به یاری تأمل <sup>۳۳</sup> پایان پذیرفت و از این بدرود حیات گفت و نخستین بحران حیات سورن جوان به یاری تأمل <sup>۳۳</sup> پایان پذیرفت و از این شد که در آن وی به تجزیه و تحلیل تمسخر آمیز هانس کر یستین آندرسن پرداخت ، که دنیا را از دید جمال پرستی و هنریابی مشاهده می کرد . حیات است» <sup>۹۲</sup> که راین زمان منتشر که رسالهٔ فوق لیسانس خود را در بارهٔ « مفهوم استهزاء و طعنه در حکمت سقراط »<sup>۹۲</sup> که بیشتر هگلی است به پایان ببرد (سپتامبر ۱۸۴۰ میلادی ) و امتحانات الهیات را گذرانید تا بیشتر هگلی است به پایان ببرد (سپتامبر ۱۸۴۰ میلادی ) و امتحانات الهیات را گذرانید تا

#### عشق

کیرکگارد در بهار سال ۱۸۳۷ در منزل یکی از دوستانش با رِجینا اولسِن که دختری چهاردهساله بود آشنا شد و در خود عشق عمیقی نسبت بهاین دختر جوان اِحساس کرد<sup>۲۰</sup> . اما تا دوسال بعد تنها گاه بهگاه به ملاقات او میرفت . بعد ازمرگ پدر و سفر به ژونلند کیرکگارد به الهیات پرداخت تا به کسوت مردان خدا در آید . وی چند هفته پس از پایان نگارش رسالهٔ خود با اطمینان کامل از رجینا تقاضای نامزدی کرد .گویی که می خواست با این ازدواج چون مردمان دیگر زندگی کند . ولی بلافاصله پس از اظهار پیشنهاد سخت پشیمان شد . دوران نامزدی او سه سال به طول انجامید . متأسفانه او هنوز از اترات بی حرمتی مادر وگناه پدر نجات نیافته بود و سخت متوجه حیات استثنایی خود شده بود که نه می توانست آن را پنهان کند و نه توانایی بازگو کردن آن را داشت . لذا تصمیم گرفت که با رفتار ناهنجار خود دخترک را وادار به فسخ نامزدی کند ، و چون موفق نشد و عشق ، ازدواج و تشکیل خانواده را نیز فراسوی قدرت و تصور خود می دید و در رابطه با الوهیت و ابدیت جایی برای مشارکت دخترک نمی یافت ، عاقبت مجبور شد که مسئولیت این بار را نیز بردوش بکشد و در اکتبر ۱۸۴۱ نامزدی را به طور رسمی لغو نماید ، که در آن زمان امری نادر و بسی نامطلوب به شمار می رفت .

محققان در اطراف دلایل مختلف نافرجام ماندن نامزدی کیرکگارد قلمفرساییها کردهاند:

۱ ـ کیرکگارد خود دریکی از نامههایش بیان میکند که هرگز احساس جوانی نکرده و برای ازدواج بااین دختر جوان در حقیقت خیلی پیر و سالخورده است .

۲ ـ در جايي ديگر مذهبي بودن خود را خارج از درک رجينا توصيف ميکند .

۳ ـ شاید او در حقیقت عاشق زن آرمانی بوده و هرگز تمایل نداشته که با واقعیتهای زندگی روبهرو شود .

۴ ــ بعضبی از محققان حس مسئولیت کیرکگارد را برای اجرای یک مأموریت خاص مذهبی سدی در این راه میدانند .

۵ ـ احتمالاً حالات روانی و مالیخولیایی او در جوانی ، عامل اساسی این فراق بوده و او از عدم هماهنگی میان جسم و روح بیم و هراس داشته است .

۶ به هرحال کیرکگارد به قول بعضی از مفسران حالت یک « حیوان اجتماعی» را در خود احساس نمیکرده و به ناچار از جمع و زندگی مشترک گریزان بوده است . اما آنچه مسلم است ، تا پایان عمر اثرات غمانگیز و نافرجام این عشق زودگذر در وی باقی ماند . وی در مورد رد هرگونه تهمت از خویش میگوید « برای خداوند همه چیز ممکن است ، حتی امتحان اهل ایمان در عشق ! » و گاهی اعتراف میکند که « اگر من ایمان داشتم می بایستی در عشق و ازدواج با رجینا پایدار می ماندم. »<sup>۸</sup>

اما از دید فلسفهٔ فردی <sup>۲۰</sup>کیرکگارد به علت عدم توانایی در تحقق «کلی» <sup>۳۰</sup>بار مسئولیت ازدواج را نمی پذیرد و از دوهفته اقامت در کپنهاگ رهسپار برلین می شود ، تا به اصطلاح خونسردی و بی تفاوتی خود را نشان دهد و پیداکردن راه حلی را برای دخترک آسانتر نماید . ظهورکتاب «این یا آن» <sup>۲۰</sup>که خطاب به رجینا است ، مجدداً شعلهٔ امید را در دل دختر جوان فروزان میکند . اما سعی کیرکگارد در این است که در حوزهٔ دیانت ، التیام روح خود را بیابد . نامزدی و ازدواج رجینا با فریتراشلیگل<sup>۳۲</sup>در سوم نوامبر ۱۸۴۷ میلادی بهیک تعبیر پایان این داستان عشقی است . اما کیرکگارد همچنان بهاحساس خود وقع میگذارد و به کار خود ادامه میدهد و بسیاری از آثار خود را بهپدر خود و رجینا تقدیم میکند و بهتعبیری خاطرهٔ هر دو بحران را برای خود زنده نگه میدارد .

## کیرکگارد نویسنده ای در عالم جدل و منازعه قلمی "

آثار مستعار<sup>۳</sup> ـ کیرکگارد در سفر اول بهبرلین ، به استماع ـ مخنرانیهای شلینگ میرود و تصمیم می گیرد که از پدیدهٔ مرگ پدر و هجران رجینا ، دست به نگارش آثار ادبی زده یک طریقت ادبی را انتخاب و مانند صاحب ذوقی شاعرانه قلمفرسایی کند .کتاب «این یا آن» را فرسال ۱۸۴۳ خطاب به رجینا می نویسد . پس از سفر دوم بهبرلین « تکرار» <sup>مت</sup>و « ترس و لرزش» <sup>۳</sup> ظاهر می گردد .کیرکگارد برای نگارش آثارش یا نام مستعار مدت چهار سال و نیم در خانهٔ پدری در نابتورو<sup>۳</sup> در رفاه و آرامش کامل به سر می برد . و به تعبیر خود ، بهیاری هوای نیمه سرد و راهپیمایی در کوی و برزن و گردش در خارج از شهر ، رفتن بهنمایش و نگارش آثار فلسفی مواظب احوال شورانگیز و حالت مالیخولیایی خود بود . اصولاً آثار کیرکگارد به سه گروه مشخص تقسیم می شود :

اول : آثار اولیه که با نام مستعار و از دیدگاههای مختلف و با سرعت رایدالوصفی بهنگارش درآمده است . این کتب فلسفی \_ ادبی که از دیدگاههای مختلف به نگارش درآمده ، مجموعهٔ دیدنیها و شنیدنیهایی هستند که بهذهن کیرکگارد خطور کرده اند . این آثار به یک تعبیر زندگینامه عقلانی و احساسی او هستند . اما بیشتر آیینهٔ تمام نمای حوادث و احوال زمان او محسوب می شوند . از دیدگاه فلسفهٔ کیرکگارد ، چون منطق در سیر مدارج هستی و مراحل وجود بی اثر است ، او به نام یک شاعر و نویسنده سعی دارد تا به اصطلاح به یاری اغوا و نوعی اغفال ، لذت طلبان و اهل اخلاق را به اقناع و من غیر مستقیم به عالم دین بکشاند .

دوم : آثاری که با نام نویسنده ظاهر میگردند و افکار متغیر او را بیان میدارند . «مجموعهٔ گفتار تهذیب کننده» ^۳که اغلب همزمان با گروه اول بهنگارش درآمده و تقریباً همه دربارهٔ اخلاق و تهذیب است .

سوم : آثاری هستند که با نام کیرکگارد منتشر شدهاند و در جریان سیر تکامل افکار او منعکس کنندهٔ دیدگاه مذهبی او هستند و اصولاً از چهار مطلب گفتگو میکند : الف ـ انتقاد شدید برهمهٔ عقل پنداری نظام هگل . ب ـ تأکید مطلق بر مقولة « فرد» به عنوان معیار راستین مسیحیت . ج ـ انتقاد مذهبی از حلقة مسیحیان در جامعه کلیسای رسمی دانمارک'" . د ـ بحث از دگرگونی و تغیر مسلک مجدد مذهبی "یا بهقول فیلسوف ، مسخ" . مهمترین آثار مستعار سورن کیرکگارد عبارتند از :

| این یا آن                    | بیستم فوریه ۱۸۴۳ میلادی      |
|------------------------------|------------------------------|
| ترس و لرزش""                 | شانرد، اکتبر ۱۸۴۲ میلادی     |
| تكرار                        | شانزده اکثیر ۱۸۲۳میلادی      |
| تطعات فلسفى''                | سیزدهم ژوئن ۱۸۴۴ میلادی      |
| مفهوم دهشت ۲۵                | هفدهم ژوئن ۱۸۴۴ میلادی       |
| کتابی از پیشگفتارها"         | هندهم ژوئن ۱۸۴۴ میلادی       |
| مزاحل راہ حیات <sup>74</sup> | سیام أوریل ۱۸۴۵ میلادی       |
| انجامين ضميمه غيرعلمي أ      | بيستو هفتم فوريه ۱۸۴۶ ميلادي |
|                              |                              |

کیرکگارد در کتاب « مراحل را، حیات» ، نظریهٔ سه حوزه "ممکن برای وجود انسان را بهطور خلاصه مطرح میکند ،که از زیبایرستی استحسانی <sup>م</sup>شروع میشود و از مسیر اخلاقی <sup>مه</sup>بهمرحلهٔ دینی <sup>نه</sup>ختم میگردد . نخستین دیدگاهی که در آثار مستعار کیرکگارد منعکس است ، جمال پرستی و توجه به عالم محسوسات است .کیرکگارد با تسلط خاص به دبیات رومانتیک غربی ، به زبان کنایه و اشاره اسامی مشهوری چون دون ژوان و فاوست <sup>ته</sup>را برای اظهار عقاید اتخاذ میکند .

دومین دیدگاهی که در آثار مستعار کیرکگارد انعکاس دارد ، مرحلهٔ اخلاقی است . به طور مثال کتاب « این یا آن» با تأکید بر اهمیت « انتخاب» در زندگائی بشر ، بحث را از حیات استحسانی به مسائل اخلاقی میکشاند . اگرچه پس از انتشار کتاب « این یا آن» گیرکگارد سخت مورد تمسخر عامه ، روزنامه ها و حتی بچه ها در کوچه و بازار که او را « مرد پیر این و آن» می نامیدند قرار گرفت ، اما این برخورد با قساد اجتماعی از راه وسایل جمعی ، خصوصاً مطبوعات ، او را در میارزه مصرتر کرد و برآن داشت تا از طریق بیان غیرمستقیم و بهیاری قدرت ادبی ، نوعی ارتباط باهمگان برقرار نماید .

کتاب « ترس و لرزش» او با بحث در اطراف شخصیت ابراهیم پیامبر ، بهبیانی غیرمستقیم فکر « پرش یا جهش ایمان» <sup>۳۵</sup>رابرای فرد مطرح میکند.

کیرکگارد « نویسندهٔ نویسند»» <sup>۵۹</sup>با وقوف کامل بهاترات مثبت و منفی آثار مستعار خود ، به منظور جارگیری از اشتباهات احتمالی ناشی از دیدگاههای مختلف به انتشار آثار ادبی ، گفتار تهذیب کننده<sup>عه</sup>میپردازد . این آثار که مقدمهای بر کتابهای مذهبی کیرکگارد محسوب میشوند به خوبی نشان میدهند که آثار مستعار منعکس کنندهٔ عقاید شخصی وی نیستند و تا حدودی بازتاب نظام فکری او را برضد فلسفهٔ هگل و عقاید کلی کلیسای رسمی دانمارک نشان میدهند :

۱۹۲۰ میلادی
 ۲ ـ دوگفتار تهذیب کننده شانزدهم می ۱۸۴۲ میلادی
 ۲ ـ سه گفتار تهذیب کننده شانزدهم اکثیر ۱۸۴۳ میلادی
 ۳ ـ چهارگفتار تهذیب کننده ششم دسامبر ۱۸۴۳ میلادی
 ۳ ـ درگفتار تهذیب کننده پنجم مارس ۱۸۴۴ میلادی
 ۵ ـ سه گفتار تهذیب کننده هشتم ژوئن ۱۸۴۴ میلادی
 ۶ ـ چهارگفتار تهذیب کننده سی ویک اوت ۱۸۴۴ میلادی

سومين گروه آثار كيركگارد كه همه به ام از واز ديدگاه مذهبي به نگارش در آمدهاند ، با « سه گفتار اتفاقی» \*\* که در بیست و نهم آوریل ۱۸۴۵ منتشر شد ، آغاز می گردند . در دسامبر سال ۱۸۴۵ هنگامی که کیرکگارد آخرین اثر مستعار خود را تحت عنوان «انجامین ضمیمه غیرعملی» برای چاپ ارسال داشت ، با دوست قدیمی پدرش اسقف ماینستر^ مصحبت کردکه مسئولیتی درکلیسا به عهده بگیرد ، اما بلافاصله پشیمان شد و مسئله «کورسر» <sup>۵۱</sup> توجه او را بهجهان خارج معطوف ساخت . یی . ال . مولر که در « دفتر یادداشت روزانهٔ اغفال کننده، "\*به طور غیرمستقیم مورد طعن کیرکگارد قرار گرفته بود ، در تاریخ دوم ژانویه ۱۸۳۶ به منظور انتقام مقاله مسخره آمیز تحت عنوان «گناهکار یا بیگناه» '\*در روزنامهٔ «کورسر» در بار، جریان نامزدی کیرکگارد به چاپ رسانیده و او را مجنونی که دارای بیماری خود بزرگ بینی آاست معرفی نمود . همین امر توجه کیرکگارد را از آثارش ، که ناشی از درون بيني بود ، به جدال در دنياي خارج معطوف ساخت و او را واداشت تا در همهٔ آنها بازنگری نماید ،کیرکگارد در حینی که بهادامهٔ آثار خود می پرداخت ، تقریباً برای مدت دو سال در مقام پاسخ ، یک سلسله مقالات تند برضد مولر منتشر نمود کتاب «تجدید نظر ادیی» <sup>74</sup>که شامل « عصرحاضر» <sup>\*\*</sup>است با تکیه و اشارهٔ صویحثر بهمستلهٔ مسیحیت در سوم مارس ۱۸۴۶ بهچاپ رسید. پس از یک سفر کوتاه بدیرلین که از دوم تا شانردهم ماه می ۱۸۲۶ طول کشید ،کیکگارد در میردهم مارس ۱۸۲۶ «گلتار تهذیب کننده از الواع مختلف» <sup>(1)</sup>ر، منتشر ساخت، در بیست و اور، سینامبر مهمترین اثر مذهبی « آثار عشق» "التشار يافت التيككارد كدادر بين يام در الصينة مالي فزار كرفته بود التحت

فشار هیجانات مذهبی و تراژدی زندگی «کتاب دریارهٔ آدلر» <sup>به</sup>را پسی از سه بار نگارش در اول دسامبر ۱۸۴۷ منتشر نمود.

کیرکگارد در برابر مسائل مادی به یاد حمن پدرش افتاد « چه درست گفته بود پدر من اکه تا وقتی صاحب مکنت هستی چیزی نخواهی شد . » نخست می خواست که جهت رفع مشکل مالی به حلقهٔ کلیسا بیوندد اما ذچار یک موع احساس درونی گردید که آن را به مسخ <sup>۸۹</sup> تعییر نمود و همین امر او را از ورود به حلقهٔ کلیسا بازداشت . بنابراین یا فروش خانهٔ پدری مشکل مالی را حل کرد . چند ماه بعد همین احساس مسخ به دومین تحول مذهبی در او مبدل گردید و کیرکگارد برای سومین بار از سرنوشت خود گریخت . آرام آرام به جای لعن و نفرین ، عنایت و لطت بی حد الهی توجه او را به خود معطرف نمود چون تصور میکرد که به خاطر مأموریت خاص مذهبی از تعلیات دنیا ، حتی آرامش ظاهری کلیسای رسمی دانمارک بریده است . حالت مالیخولیایی او نیز به زودی پایان خواهد یافت .

در یادداشتهای روزانهٔ او آمد، است « برخلاف نظر سنتراط که حقیت را در فاعل شناسایی جستجو میکند، از دیدگاه مسیحیت حق در وحی و الهام است که باید آشکار گردد . » همین اعتقاد او را به آخرین مرحلهٔ سیرتکاملی اندیشهٔ خود بعنی شهادت به حق رسانید . در این مرحله شکل و صورت ارتباط تحول یافته و فرد با بار مسئولیت اخلافی ـ مذهبی در برابر خدا قرار میگیرد . پیرو انقلاب ۸۸۴۸ . در بیست و ششم آوریل «گنتار مسیحی» <sup>۲۹</sup> و در نوامبر همان سال « دیدگاه برای کار من به عنوان یک نویسنده» <sup>۳</sup> را به نگارش درآورد . « سوستهای صحرا و پرندگان آسمان» <sup>۳</sup> و دومین چاپ « این یا آن» در چهاردهم ماه می ۱۸۴۸ منتشر گردید . « دو رسالهٔ کوتاه اخلاقی ـ مذهبی» <sup>۳</sup> نوزدهم ماه می ۱۸۴۱ و « ازناخوشی تا مرگ»<sup>۳</sup> یا نام مستعار آنتیکلیناسوس در موم ژوئیه نوزه مردم و از دست دادن روح عهد جدید نوشته شده است .

کیرکگارد بر این عقیده است که خداوند از طریق رنج و عذاب او را برای انجام دادن کار خیر آماده نمود، است که فراسوی انتظارات اوست ،گویی وی در این مقام در انتظار وقوع یک « نهضت مذهبی نو» " در اروپا بود، ، لذا انتقادات او لحن صریحتری به خود میگیرد . آثار « سه گفتار قبل از آثین عشاء ربانی در روز جمعه» " ، « کشیش عالیقدر» " ، « پاج ستان» " و « زنی که گناهکار بود» " در نوامبر ۱۸۴۰ چاپ و منتشر گردید . « در بارهٔ کار من به عنوان یک نویسنده» ، « درگفتار در عشاء ربانی روز جمعه» " ، « به قصد ازمون شخصی» °^و «کارآموزی در مسیحیت» '^و «گفتاری تهذیب کننده» '^ درسال ۱۸۵۰ از قلم توانای کیرکگارد تراوش نمرد .

در ۱۸۵۲ او با دقت تمام میان مسیحیت فینفسه و جامعهٔ مسیحیان در کلیسای رسمی فرق میگذارد وکلیسا را متهم میسازد که روح عیسی مسیح را به فراموشی سپرده است . اما با مرگ اسقف مانیستر در ژنویهٔ ۱۸۵۴ و ظهور مقالهٔ هانس مارتنسن<sup>۳۸</sup> جانشین او ، که اسقف را « شاهد حق» معرفی میکند ، حملهٔ شدید و واضح کیرکگارد به کلیسا ، شروع میشود . از سوی او جمعاً بیست و یک مقاله در روزنامهٔ فادرلند<sup>۳۸</sup> در حمله به سازمان رسمی کلیسا منتشر میگردد . او حتی از عامهٔ مردم میخواهد که دیگر به نیایش و نماز عمومی نروند . اما در گرماگرم این جزئیات وی در دوم اکتبر سال ۱۸۵۵ یکباره در خود ، آیین عشاءر بانی را نمی پذیرد و حتی از ماه میابد . او با وجود آگاهی به مرگ خود ، آیین عشاءر بانی را نمی پذیرد و حتی از ملاقات برادرش نیز ابا دارد . و به قول در آورده است ، حتی در دم مرگ نیز از خدارند عاجزانه میخواهد که یأس به او حمله در آورده است ، حتی در دم مرگ نیز از خدارند عاجزانه میخواهد که یأس به مو حمله نماز میل بوئسین <sup>۵۸</sup>که جریان آخرین ماه حیات کیرکگارد را در بیمارستان به نگارش در آورده است ، حتی در دم مرگ نیز از خدارند عاجزانه میخواهد که یأس به او حمله نیز و با ایمان بمیرد . سورن کیرکگارد در سن ۲۲ سالگی در یازدهم نوامبر ۱۸۵۵ بدرود

به طوركلى حيات كيركگارد غمانگيز و افكار او فىنفسه يك عكسالعمل وجودى شديد برضد كليسا و نظام هگلى است . تست غم در حيات كيركگارد ،كه از وضع ناقص بدنى و عمق نفوذ انتقال بارگناه از پدر به فرزند سرچشمه گرفته ، به حدى است كه او به عمد بقيهٔ حيات خود را نيز به دست غم مى سپارد . از يك سو عشق پاك خود را به رجينا اولسن به بهانهٔ گرايش و تعهد به ديانت ، به شكست مىكشاند و از سوى ديگر در پذيرفتن كسوت روحانيت تعلل نموده ، سعى مىكند مسيحيت را در خارج از كليسا بيابد .

سورن کیرکگارد ، مؤسس اگزیستانسیالیسم ، در حیات کوتاه خود که چهل و دو سال و ششماه به طول انجامید ، درطرف هشت سال نویسندگی ، یعنی از ۱۸۴۳ تا ۱۸۵۱ ، طی آثار مستعار و گفتار مذهبی ، با کمال امانت سعی در بیان غیرمستقیم عقاید مذهبی خود دارد . از آغاز او یک مرد متدین و متعهد است ، اما به منظور القای افکار خود و اغوای همگان سعی میکند که بهیاری « ارتباط و بیان غیرمستقیم» <sup>۹۸</sup>با افراد جامعه از هرگروه و طبقهٔ مذهبی و غیرمذهبی ، مسائل وجودی را بیان نماید و نشان دهد که نه فلسفهٔ رسمی هگل گویای حقیقت است و نه کلیسای رسمی لوتری در دانمارک مسیحیت راستین را توصیف میکند . کیرکگارد پس از انتقاد شدید از قرن نوزدهم ،که آن را به عصر درک و تأمل بدون شوق و اشتیاق تعبیر میکند ، بهنام احساس در عالم ادب دست به قلم میبرد . از دیدگاه او عصر تعقل صرف وتأمل محض که از عالم احساس و شوق خود را بری داشته است ، شرهٔ جریان فلسفه در غرب است که از افلاطون آغاز میگردد و با هگل بهکمال خود میرسد . پدر اگزیستانسیالیسم معاصر ، در مقابل این جریان کلی فلسفی ، سعی در توجیه مفهوم رابطه ذهنی ـ درونی ـ وجودی ، از طریق ارتباط و بیان غیرمستقیم میکند .

در آثار اولیهٔ بانام مستعار ،کیرکگارد تنها تقابل میان زیباپرستی محسوس و اخلاق را مطرح می سازد .گویی که عالم اسانیت میان دوگونه شخصیت ، یکی چون « دون ژوان» عاشق پیشه و هوسباز و دیگری چون « قاضی ویلیام» اهل متانت و اخلاق که در بند خانواده است ، تقسیم شده است . اما کیرکگارد در کتاب « مراحل راه حیات» به ه گونه شخصیت اشاره میکند و از سه حوزه و مرتبهٔ وجود انسان گفتگو می نماید . « سه حوزه و درجهٔ وجود عبارتند از : زیباپرستی و حمالیابی محسوس ، خیرگرایی و نیکانگاری اخلاقی و خداپنداری دینی ... حوزهٔ اخلاقی تنها یک مرحلهٔ انتقالی<sup>۷۰</sup>است . حوزهٔ زیباپرستی محسوس بیواسطه و آنی^۱ست .»

## حکمت کیرکگارد از دیدگاه مسیحیت

اما از دیدگاه حوزهٔ دیانت و مذهب مسیح ،کیرکگارد بهچهار مرحله از اصالت وجود انسان که همگان بهتعبیری دریکی از آنها قرار دارند اشاره میکند :

اول \_ اصالت زیبایی محسوس : که در عالم استحسان جزئی<sup>۱۲</sup> ، بیواسطه و مبتنی بر جمالیابی و لذتطلبی خلاصه می شود . فرد در حلقهٔ محسوسات به جستجوی زیبایی ملموس آست و از لذت آنی خود درعالم بیواسطگی لُدت می برد . غایت این عالم تنهایی ، لذت از لذت بردن خویش است .

دوم \_ اصالت خیر : این مرحله در زندگانی بشر کلی" ، معقول و مبتنی بر نیکیشناسی است فرد براساس وظیفه"خود را متکی به حکومت قانونی جامعه میداند .

سوم ـ اصالت دین در مرحلة الف<sup>4</sup> : كه متشكل از اخلاق به علاوة وجود خداوند به عنوان شارع شریعت ، ارائه دهندة قانون و حاكم بر اجتماع است . در این مرحلة فردى ، وجود انسان مبتنى بر ایمان به حق و استوار برخداشناسى اخلاقى است . از دید كيركگارد نمونة اعلاى اين مرحله در دين يهود منعكس استكه به قول تورات « يهوه» خداوند

ده فرمان اخلاقي است.

چهارم اصالت دین در مرحلهٔ ب<sup>۱</sup>۰ : که تنها در مسیحیت متجلی است و ایمان محض معطوف به خداوندی است که فراسوی کلیتهای اخلاقی و عین مطلق است . در این مرحله انسان مارزای اخلاق کلی . بهرابطه ای فراسوی تناقض دست مییابد . به عبارت دیگر در یک رابطهٔ اسرارآمیز یا « پارادوکس» <sup>۱۷</sup> یا آنچه به ظاهر تناقض می نماید ، ایمان انسان حتی ممکن است با تمکین از فرمان الهی ، به نقص احکام اخلاقی بیندیشد و نیت ماید .

باید اذعان نمود که کلیه آثار کیرکگارد اعم از مستعار و مذهبی همه در توجیه و تغسیر این مراحل وجود انسان است . منتهی دیدگاه نهایی کیرکگارد که حداقل در آثار اولیه تا حدودی مخفی مینماید ، همین اصالت دین در مرحله ب یا مسیحیت است که عاقبت وی آن را به یک « رابطهٔ پارادرکسیکال » " یا مغایر با پارادرکس ایمان یا آنچه به ظاهر متاقص مینماید تعریف میکند و اظهار میدارد که « نامحدود در محدود حضور یافته است . » البته از دیدگاه او ، در غایت تناقض درکار نیست . اما در عمل آدمی با آنچه به ظاهر تناقض مینماید یعنی پارادوکس روبه و میگردد . به عبارت دیگر اشیاء در عالم و اتفاقات درتاریخ هیچ کدام به خردی خود محال پوچ نیستند ، زیرا فی الواقع به وسیله خدارند درک می نوند . و در علم خداوند حضور دارند . به اصطلاح نظام واقع در نظر

از دیدگا، مسیحیت و به عبیر وجودی کیرکگارد، آدمی به طور طبیعی در نخستین مرحله وجود انسان متراد می شود و اکثر افراد بشر با شدت و ضعف در این مرحله تا آخر عمر باقی می مانند . دراین مرحله وجود بی واسطه انسان در تنهایی مرکز همهٔ عالم است . زیبایی مطح و احساس اساس و لذت کمال است . در این مرحله جستجوی زیبایی در حلقهٔ محسوسات و لذت بیواسطه و آنی همه چیز را توجیه میکند . زندگانی مبتنی بر لذت و توام با عدم تعهد همراه با آرزوهای جزئی معطوف به آن اساس کار را می سازد . بیواسطه بودن حیات وسیله و غایت لذت "است . شخص در این مرحله می سازد . بیواسطه بودن حیات وسیله و غایت لذت "است . شخص در این مرحله هستند و حیج میزان کلی به جشم نمی خورد ، لذا اتفاق وتصادف" حاکم بر این مرحله وجود است . زیرا اراده ی درکار نیست . در این مرحله اسان عاطته را به احظات می دهد و جود است . زیرا اراده ی درکار نیست . در این مرحله اسان عاطته را به احظات می دهد مى آيد وكار اصلى مرد در اين مرحله اغواكردن و اغفال نمودن است . در بالاترين سطح اين مرحلة وجودى ، لذت طلبى عاقلانه مطرح مى شود . پس نوعى انتخاب و مراقبت همراه با تأمل لذائد مدخليت پيدا مىكند و شخص لذت مى برد و .ز ندت بردن خود نيز خرسند است . اين كمال مطلوب اين حوزة احساس و زيباپرستى است .

اصولاً منطق و قوانین عقلی در این مرحله کارگر نیست و هرگونه بازتاب در تأمل بر اساس تخیل است . لذا استدلالی در کار نیست تا منطق مجردی به کار آید . بنابر این وی معتقد است که از طریق فلسفه به سنت . ان طون تا هگل ، نمی توان از این مرحله گذشت . به عبارت دیگر هیچ گونه استدلال منطقی بر برهان نیز نمی تواند شخصی چون دون ژوان را وادرا به ترک این حلقهٔ وجودی نماید . به قول کیرکگارد تنها تضاد وجودی که به طعنه و استهزاء ۲۰۰ ، به یأس و نا امیدی می انجامد می تواند انسان را یاری و از این مرحله شبه وجودی نجات دهد . به عبارت دیگر درک لذت و تکرار مکرر در آن که بناچار به حکم طبیعت رو به نقصان می رود از یک سو و تضاد و اختلاف در برخورد با لذتهای فردی از سوی دیگر سرآغاز یک ناخوشی روانی به نام یأس است که در حیات بشر نقش مؤثری اینا می کند . زیرا به اصطلاح یک ناخوشی چون نا امیدی و پریشان خاطری لازم است تا انسان این مرحلهٔ وجود را ترک کند .

در مرحلهٔ اصالت اخلاق که عبارت از درک نیکی و خیرخواهی معقول است ، انسان در محیط اخلاقی میان جمع قرار دارد و در بند آرمانهای کلی " (است ، دیگر مسائل ساده و جزئی بی محتوا و غیرکافی به نظر می رسد و درعالم انسانیت جمع جای اجزاء را پر می کند ، در آثار کیرکگارد قاضی ویلیام در کتاب « این یا آن» منعکس کنندهٔ این مرحله از وجود است . اراده ، نظم ، معرفت به غایت آ و کلی بودن ، از خواص اصلی این مرحله از حیات بشری است . در مرحلهٔ قبلی هرکس خود را می جست و به ظاهر نظامی مرحله از حیات بشری است . در مرحلهٔ قبلی هرکس خود را می جست و به ظاهر نظامی محکوم به نا امیدی و پریشانحالی بود . بدون اینکه ناامیدی را نتخاب کرده باشد . اما قوانین امت " حاکم برهمگان است ، همگام شود که با قوانین کلی اخلاقی که به صورت و تصادفات قدعلم کند . در این سطح انسان از بند آن میگذرد و به کمک تأمل خود را انتخاب می کند . آرام آرام معرفت کلی جای عقیدهٔ شخصی ر را می گیرد و هدف انسان از خود به دیگری منتقل می شود، یعنی از جزء به کل و از جزئی به کلی می رود را اما معرفت عینی چیست ؟ دانش یعنی مربوط شدن به افکار و پذیرفتن حکومت می رود را عقل الذا حکومت عقل در کنار حکومت قانون قرار میگیرد ، به تور عقل و سلطنت قانون ، کیرکگارد به خصوصیات این مرحله وجودی می پردازد و از پیشه <sup>۲۰</sup> ، دوستی <sup>۲۰</sup> و ازدواج <sup>۲۰</sup> نام می برد . وی به منظور روشن کردن تفاوتهای اساسی میان مرحلهٔ اخلاقی با مرحلهٔ زیباپرستی به پدیدارشناسی عشق در عالم محسوس و در دنیای اخلاقی می پردازد . عشق در مرحلهٔ استحسانی آنی ، بیواسطه و خارجی و معطوف به لذت صرف است . دون ژوان استاد مسلم این نوع هوسبازی است ، هرگز تن به از دراج نمی دهد ، زیرا از دراج پایان چنین حالت تند عاطفی است . از به ظاهر همیشه قانی و صاحب است ولی از دید باطن قربانی <sup>۲۰</sup> هوس زودگذر خویش است .

اما در مرحلهٔ عشق اخلاقی شخص به یاری تأمل هرگز نه قربانی میکند و نه قربانی میشود ، زیرا توعی نظم حاکم برسرنوشت بشر است . در این مرحله زن دیگر جزء اموال مرد نیست ، بلکه خود صاحب تشخص است و فراسوی اغواکردن و اغفال نمودن ، ازدواج راستین قرار دارد . به تعبیر ادبی کیرکگارد ، قاضی و یلیام درحیات خود میان « این یا آن » قرار میگیرد . یعنی میان شناخت و پرستش زیبایی که در عشق رومانتیک نهفته است و معرفت به خیر که در ازدواج مسیحی متجلی است <sup>۱۰</sup> .

مرحلهٔ اصالت اخلاق ، از دیدگاه کیرکگارد دارای سه خصلت است : « وظیفه» ، که او این مطلب را از فلسفهٔ اخلاقی کانت المام گرفته است ، « خدمت» <sup>۱۱۰</sup> که برداشت او از حکمت علمی ارسطو است ، و «کلیت» <sup>۱۱۰</sup> که اقتباسی از فلسفهٔ هگل است . اما در کتاب « ترس و لرزش» مرحلهٔ اخلاقی حیات ، بشر را به سوی مقامی بالاتر می برد<sup>۱۰۰</sup> .

در مرحلهٔ اصالت دین از نوع الف (دین یهودی) ، کیرکگارد میگوید قوانین اخلاقی گرچه لازم و ضروری هستند ، اما کافی نیستند<sup>۱۱</sup> . از دیدگاه او مرحلهٔ اخلاقی چون پلی است که در میان قرار دارد و محتاج پیروی امدادی است . شخص اخلاقی یا از یک قانون اخلاقی و دنیوی که ساخته و پرداختهٔ خود اوست پیروی میکند و به اصطلاح به محتوای استحسانی صورتی اخلاقی می بخشد ؛ و یا با تمام وجود در ردیابی قانون اخلاقی به سوی خداوند به عنوان سرچشمه و اساس متوجه میگردد . معنی حقیقی « این یا آن» در مرحلهٔ میانه همین است . به نظر وی چون کلیت اخلاق مندرج در ذات مذهبی است ، هر وظیفه ای در حقیقت وظیفه ای به سوی خداست . لذا نظر انسان اخلاقی طبیعتاً به سوی دیانت معطوف می شود و متوجه میگردد که وظیفه به تنهایی بی اساس است و تنها با رجعت به سوی خداوند وظیفه کامل و واجد معنی میگردد . بنابر عبارت و تعبیر کتاب « ناخوشی تا مرگ» عاقبت از درون « خود» که می خواهد کمال « خود» شود ، راه به سوی دیانت میبرد. زیرا «خود» تنها وقتی «خود» است که در رابطه با «ابدیت» باشد. بنابر این آدمی در سیر « خود» از عالم اخلاق به عنایت الهی ، به عالم دیانت میرود . عهد عتیق تجلی کامل این شیوهٔ فکری وجودی است . ابراهیم نبی در عهد عتیق ، نه تنها پدر نسل بلکه پدر ایمان است و پس از سالها صبر و تحمل و انتظار صاحب فرزندی میشود . اما فرمان الهی مییابد که باید پسر خود را در راه خداوند قربانی کند . ابراهیم در این مهم باید شاهد و مجری قربانی کردن پسرش برای امر محض الهی باشد و این درحالی است که به ظاهر فرمان خدا مخالف قانون اخلاقی است . زیرا خدا در عالم اخلاق فرمان داده است که هیچ کس را نباید بهقتل رسانید . ابراهیم در این دادگاه درونی حاضر به اجرای فرمان الهی می شود ولی در آخرین لحظه سروش از غیب میرسد که دستور سابق را لازم الاجرا نیست .

از دیدگاه کیرکگارد در این درام سه شخصیت فوقاخلاقی قابل تصور است : اول قهرمان تراژدی<sup>۱۱۰</sup> ، دوم سلحشور تسلیم و رضای نامحدود<sup>۱۱۰</sup> (و توکل بیچون و چرا) و سوم جوانمرد یا عیار ایمان<sup>۱۱۰</sup> .

قهرمان تراژدی کسی است که با سکوت اجازه می دهد یک بیان اخلاقی جای خود را به اظهار اخلاقی بالاتری بدهد . به عبارت دیگر در حیات قهرمان تراژدی هیچ تناقضی میان تجلیات مختلف اخلاقی به چشم نمی خورد و هماهنگی کامل میان اخلاق و دین حاکم است . لذا در سیر از مرحلهٔ اخلاقی به مرحلهٔ دیانت از نوع الف نقش اساسی را قهرمان تراژدی ایفا میکند . بنابر این ابراهیم قهرمان تراژدی نیست ، بلکه او مافوق اخلاق فکر و عمل میکند . در ضمن ابراهیم سلحشور تسلیم و رضای نامحدود هم به حساب نمی آید ، زیرا سلحشور تسلیم و رضا صلح را می یابد و با محال و پوچ با آرامش و سکوت تمام زندگی میکند ، در حالی که ابراهیم درعین حال که پسر خود را برای یک اصل اخلاقی بالاتر فدا نمیکند ، بلکه تنها به خاطر امر الهی حاضر به انجام چنین عمل غریبی می شود ، و کاملاً راضی است ، زیرا هنوز ایمان دارد .

ابراهیم ، ایثارگر و عیار ایمان است ، زیرا با آزادی امر الهی را مافوق حتی فرمان اخلاقی خداوند انتخاب میکند و فراسوی رضایت کامل در فداکردن فرزند خود در راه خداوند امیدوار است و هنوز ایمان دارد که بهتعبیری باورنکردنی « محدود» را از « نامحدود» دریافت خواهدکرد .اگراین ایمان که بهظاهر محال بهنظر میرسد نبود ،ابراهیم نبی سلحشور تسلیم و رضای نامحدود بود و بس . اما چون ایمان بهظاهر پوچ^ و عبث ماورای حس فداکاری ، به حیات معنوی او معنی می بخشد ، وی را باید جوانمرد و عیار نامید . در این حالت انسان دهشت ( فراموش میکند و با پارادوکس یا آنچه بهظاهر متناقض است ، روبه رو می شود . عظمت و بزرگی ابراهیم در این است که مرحلهٔ ترسناک تعلیق غائی اخلاقی ( طی میکند و به ایمان محال می رسد ! که وی گرچه در اجرای فرمان شک نخواهد کرد ، اما به هر حال فرزند خود را مجدداً به دست خواهد آورد . از دیدگاه فلسفهٔ کیرکگارد ، این امریک مطلب نامفهوم منطقی نیست ، بلکه یک امرکاملاً وجودی است که باید در حیات بشر تجر به گردد ( .

البته پدر اگزیستانسیالیسم مذهبی ، به حق نمی تواند این مطلب را ثابت کند . لذا تنها به شرح و بیان آن می پردازد . آن هم بیانی غیرمستقیم برای کسانی که در قلب خود قادر به درک اهمیت ترسناک این مطلب هستند . « پارادوکس ایمان این است که فرد والاتر از کلی است ، اینکه فرد رابطهٔ خود را باکلی از طریق رابطهٔ خود با مطلق<sup>۲۲</sup> معین می سازد نه برعکس» <sup>۲۲</sup> به عبارت دیگر « یا پارادوکس وجود دارد که انسان به عنوان فرد در رابطهٔ مطلق با مطلق است یا ابراهیم به کلی از دست رفته است» <sup>۲۲</sup> .

باید توجه نمود که کیرکگارد با وقوف کامل به دو امر مهم به تفسیر داستان ابراهیم نبی می پردازد . اول اینکه هیچ کس باخواندن داستان ابراهیم نبی ایمان نمی آورد ، زیرا ایمان امری درونی و وجودی است . دوم اینکه او به هیچ وجه نمی تواند مطلب خود را به یاری منطق ثابت کند . تنها می تواند به یاری ارتباط و بیان غیرمستقیم آن را عنوان نماید .

در اطراف شخصیت ابراهیم ، کیرکگارد به امکانات گوناگون می پردازد . نخست اینکه او می توانست این مسئولیت را به سادگی بپذیرد ، زیرا فرمان خداوند مطاع است . دوم باید توجه نمود که عاقبت او فرزند خود را فدا نکرد ، لذا رؤیایی بیش نبود . سوم شاید او پنهانی چنین می خواسته اما چون فرمانی در کار نبوده ، احساس گناه می کرده است . چهارم شاید ابراهیم در آخرین لحظه امید را از دست داده است . اما به تعبیر کیرکگارد ابراهیم نبی ایثارگر و عیار ایمان بوده است . زیرا فرمان خدا بوده که فرمانی کن و او تمکین نموده است و ماورای تصور سلحشور تسلیم و رضای نامحدود ، که محدود را فدای نامحدود می کند ، بدون شک ایمان محال<sup>۵۲۰</sup> به امر غیرممکن داشته است که حتی اگر چنین کند و فرمان الهی از اجرا نماید ، به تعبیری پسر خود را از خداوند ، یعنی محدود را از نامحدود باز

در اصالت مذهب از نوع ب (مسیحیت ) ، حوزهٔ وجود ، مرحلهٔ امکانات ، انتخاب و آزادی است . وجود یعنی آنچه که میتواند بشود ، اما ضرورتی ایجاب نمیکند که بشود . آگاهی بهوجود معرفت اطمینانبخش و درخور شک و تردید نیست . زیرا در مرحلهٔ امکانات ، دانش امری تقریبی است . عالم وجودی در مرحلهٔ شناخت یک نوع رابطهٔ دیالکتیک با وجود دارد ، لذا همیشه از دانش تقریبی سخن میگوید و فرد هرگز نمی تواند آن را ثابت کند ، بلکه تنها می تواند به یاری ایمان بسر برد . لذا در نهایت آنچه باقی می ماند نه معرفت عینی است نه دانش محض ، بلکه ایمان است و بس . بنابر این از دیدگاه کیرکگارد تعریف حقیقت همان تعریف ایمان است . اما فعل و عمل ایمان محال و پوچ است ! آزادی در عالم وجود یک امر نیست ، بلکه یک امکان است که در رابطه با ذهنیت و درونیت انسان حاصل می شود . عمل و فعل آزادی یعنی جهشی که فرد در مقابل محال و پوچ از خود نشان می دهد و به سوی ایمان می رود . روح آزاد از تضاد به وجود می آید ، « من» خود را خلق نمی کند ، بلکه خود را انتخاب می کند .

همان طورکه گذشت ، وجود یک جریان مداوم شدن یا صیرورت است که دارای مراحل چهارگانه می باشد . والاترین مرحله به ایمان بستگی دارد که در نهایت یک « پارادوکس» وجودی است . « پارادوکس ایمان ضروری است» <sup>۲۲</sup> . اما در فلسفهٔ کیرکگارد کلمهٔ « پارادوکس» دارای معانی مختلف است . « پارادوکس منطقی» که عین تناقض است . یعنی یک امر از یک جهت و در یک لحظهٔ زمانی هم الف و هم غیرالف باشد . « پارادوکس لغوی» که نمونه های آن را به خوبی میتوان در زبان کتاب مقدس (عهد جدید ) مشاهده کرد . در آثار کیرکگارد از پارادوکس نوع تاریخی و نوع رفتاری نیز بحث و گفتگو می شود . اما عالیترین نمونه « پارادوکس وجودی» است که به عدم برابری هستی<sup>۲۰</sup> و اندیشه <sup>۲۰</sup> اشارت مافوق همهٔ ارزشها هستند و باید به یاری ایمان پذیرفته شوند<sup>۲۰</sup> . اصل مطلب این است که اعتقاد ذهنی ماورای عینی و ایمان درونی مافوق ایمان برونی است . اگر مرحلهٔ زیباپرستی محسوس را جزئی بدانیم و مرحلهٔ اخلاق راکلی تعبیرکنیم ، آن وقت مرحلهٔ دیانت فراسوی جزئی و کلی است و در نهایت انسان فردی مافوق جزء و کل قرار دارد . به تعبیر کیرکگارد

در عالم دیانت در مرحلهٔ الف ، اخلاق کلی به علاوهٔ وجود خداوند مطرح است . زیرا ارادهٔ الهی به جای قانون قرار گرفته ، اما در دیانت از نوع ب ، مطلق ایمان فردی و انجیل عذاب و تحمل محنت<sup>۳۱</sup> مطرح است. در انجیل عذاب آمده است که انسان در جستجوی سعادت ابدی<sup>۳۲</sup> است و چون این آرزو هرگز به وسیلهٔ خیرهای محدود و حیات این جهانی ارضا نمی شود ، انسان فردی به سوی خداوند معطوف می گردد و زمانی به این کمال درک می رسد که به وجود عیسی مسیح معترف شود . اما در عالم مسیحیت نیک بختی بشر فردي در پذيرفتن صورت بهظاهر متناقض ايمان است .

در مسیحیت آمده است که خداوند در تاریخ انسان شده است ! به عبارت دیگر ابدیت دریک لحظهٔ خاص از زمان در وجود عیسی مسیح متجلی و متجسم<sup>۲۲</sup> گردیده است . یعنی در شخصیت عیسی مسیح خداوند به درون عالم وجود قدم نهاده است . البته برای یک انسان ساده مثلاً یک چوپان پذیرفتن این سخن که کاملاً به معنی آن نیز پی نمی برد سخت آسان است ، زبرا مرد ساده دل کاملاً سهل القبول است . اما آنها که با منطق سروکار دارند و از دنیای علوم به اصطلاح عرضی بهره مند شده اند ، دیگر نمی توانند « ایمان ساده» داشته باشند . لذا رابطهٔ « پارادوکس» و « تناقض» برای آنها مطرح است . آنها با کنجکاوی می پرسند زمانی شدن ابدیت به چه معنی است ؟ تصلیب فاهمه به چه معنی است ؟

به تعبیر کیرکگارد نهایت ایمان مسیحیت و صورت آن پارادوکس است . اما محال نمایی پارادوکس ایمان نباید ذهن آدمی را به تناقض بکشاند . زیرا این مقولهٔ وجودی یک مقولهٔ منطقی نیست . به عبارت دیگر بحث جزء و کل ، حرف جزئی و کلی نیست ، بلکه بحث رابطهٔ فرد با مطلق است . اگر انسان بخواهد که سعادت ابدی را بیابد ، باید یک رابطهٔ مغایر با پارادوکسیکال بانقیض یا پارادوکس ایمان به وجود آورد ، تا به سرحد اعلای وجود برسد .

در این تجزیه و تحلیل وجودی ،کیرکگارد چند مطلب اساسی را دقیقاً روشن میکند : اول ـ مراحل وجودی حیات بشریک سیر طبیعی نیست که انسان بهطور ذاتی از یک مرحله به مرحلهٔ دیگر سوق داده شود .

دوم \_ مراحل انتقال وجود انسان به هیچوجه منطقی نیست . لذا هرگونه استدلال منطقی ، حتی اگر بر برهان محض نیز استوار باشد ، نمی تواند فرد را از یک مرحله به مرحلهٔ دیگر بکشاند .

سوم ـ شرایط عمومی موجودیت انسان از آن همگان است . اما انسان آزاد است و تنها از طریق آزادی میتواند واقعیت ارائه شده را به« من» آزاد و اصیل تبدیل کند و مراحل تکامل شخصیت را طی نماید .

چهارم ـ به اصطلاح هیچ گونه پلی میان مراحل وجود و تکامل شخصیت انسان به چشم نمیخورد ، بلکه تنها پرش و جهش در کار است که انسان را از یک مرحله به مرحلهٔ دیگر ، خصوصاً از اخلاق به عالم دیانت میبرد . بنابراین حرکت و تحول تدریجی از دیدگاه کیرکگارد امکانناپذیر است . پنجم ـ این امکان وجود دارد که آدمی دریک سطح از وجود ، سطح دیگر را تا حدودی درک کند ، بدون آنکه بر آن قدم نهاده باشد .

ششم ـ هنگامی که ایمان حاصل شد ، دیگر رجعت به عالم احساس و دنیای اخلاقی صرف امکانپذیر نیست .

هفتم ـ به حقیقت اصالت مذهب ب یا مسیحیت مرحلهٔ اصلی وجود در نظام فکری کیرکگارد بهشمار میآید و او از این دیدگاه دست بهقضاوت نهایی میزند.

هشتم ـ به منظور بیان غیرمستقیم مراحل وجود انسان کیرکگارد دست به خلق نویسندگان خیالی و اسامی مستعار میزند تا بهتر بتواند از دیدگاه هر مرحله با پیروان خاص آن مرحلهٔ وجودی ارتباط برقرارکند و سخن بگوید . و بهقول خود با فریب و اغوا همگان را بهسوی مقولهٔ فرد و درغایت دیانت از نوع ب یعنی مسیحیت بکشاند .

نهم ـ بدون مقولهٔ فرد و تعبیر مطلقی که کیرکگارد از آن میکند ، یعنی آن را فراسوی جزئی و کلی قرار میدهد ، این طبقهبندی سخت سست مینماید .

دهم ـ تنها رابطهٔ حقیقی مطرح است ، زیرا معرفت کامل به پارادوکس امکان ندارد ، لذا رابطهٔ حقیقی حقیقت را می سازد ، حتی اگر انسان به علت محدودیت در تصور خود در رابطه باحقیقت غائی نباشد <sup>۱۳۴</sup> .

کمال بحث فلسفی کیرکگارد در کتاب « انجامین ضمیمه غیرعلمی» و خصوصاً در فصل « حقیقت ، ذهنیت ـ درونی ـ وجودی است» <sup>۳۵</sup>ظاهر میگردد و این نکات را بهوضوح تفسیر میکند :

اول ـ خدا<sup>۲۲</sup> : حکمت کیرکگارد درنهان با خدا آشنا می شود که فاعل شناسایی ، بی نهایت ، سرمد<sup>۲۲</sup> و فراسوی هرگونه سؤال عینی و منطقی است . لذا هرگونه گرایش در الهیات که از خالق موضوع شناخت<sup>۲۸</sup> بسازد ، انحرافی تلقی میگردد . « خداوند فاعل شناسایی است و لذا تنها برای ذهنیت در درون وجود دارد .» <sup>۱۲۱</sup>

دوم - حق و حقیقت <sup>۱</sup>۲۰ : کیرکگارد بحث قدیمی عینیت حق را مطرح و بهکلی مردود می سازد ، و حق را صرف ذهنیت - درونی - وجودی <sup>۱</sup>۲۰ می داند . تعریف جامع وکامل حق در فلسفهٔ او عبارتست از : « حق یک تردید عینی ، محفوظ در یک جریان اختصاصی از نوع درونی بودن تند و پرشور است ، والاترین حقیقت که فرد موجود می تواند به دست آورد . » <sup>۱۲۲</sup>

سوم ـ معرفت<sup>۱۲۲</sup> : سه گونه شناخت در فلسفهٔ کیرکگارد مطرح است : معرفت علمی<sup>۱۲۲</sup> ، معرفت محض<sup>۲۵</sup> و معرفت وجودی<sup>۱۲۶</sup> . شناخت علمی آگاهی مجرد به

ماهیتهاست . منطق و ریاضی دانش ایقانی و طبیعیات آگاهی احتمالی است . اما این نوع تفكر نه به وجود بالفعل دست مييابد و نه رابطهٔ شخصي عالم بهمعلوم را مطرح میسازد، بلکه تنها از ماهیت صحبت میدارد . معرفت محض آگاهی عقلی مبتنی بر استدلال محض است که کیرکگارد فینفسه با آن مخالفتی ندارد ، تنها بهسنت دکارت بهمحدوديت أن معتقد است . اشكال اساسي از اين نكته برمي خيزد كه انديشيدن ساكن و ايستا ، ولي واقعيت موجود و پوياست . در نتيجهٔ تأمل ذهني محض قادر بهدرک جنبهٔ پویای حقیقت ، خصوصاً وجود که همیشه در صیرورت است نیست . بنابر این برای شهود بهوجود و درک آزادی روش دیگری باید اتخاذ شود . زیرا معرفت وجودی فراسوی آگاهی علمی و دانش محض قرار دارد . وجود براشیاء حمل نمیشود و انسان که نمونهٔ اعلای وجود است ، همیشه بیشتر از آنست که آن را درک کند . معرفت وجودی دقیقاً متشکل است از طریقی که فرد متأمل خود را با اهداف وجود مرتبط سازد . در مورد تفکر وجودي ، در حقیقت کیرکگارد ، بیشتر موفق است که بگوید چه نیست تا اینکه بگوید چه هست . تفكر وجودى به علت ارتباط با انسان ، درك محدود دارد و به علت آزادى دریک سیستم عقلانی که بر اساس ضرورت منطقی مبتنی است ، نمیگنجد . بهتفسیر کیرکگارد معرفت عینی که در نهایت از آن ریاضی است ، دانش عرضی می باشد در حالی که معرفت ذهنی در ارتباط با وجود انسان ، دانش ذاتی است . « تنها معرفت اخلاقی و مذهبی رابطهٔ ذاتی با وجود دارند» . <sup>۲۲</sup> اما تقابل حقیقی در فلسفهٔ کیرکگارد میان تفکر مجرد علمی و تفکر وجودی نیست ، بلکه میان تفکر وجودی و تفکر محض از نوع دیالکتیک هگل است که مبتنی بر برابری اندیشه و هستی است .

چهارم - هستی و اندیشه<sup>۱۰</sup> : از دیدگاه کیرکگارد به طورکلی حقیقت را می توان به دو صورت توجیه کرد . یکی بر اساس تقدم اندیشه برهستی و دیگری تقدم هستی بر اندیشه . لذا در تاریخ فلسفه که از افلاطون تا هگل امتداد دارد ، دو مکتب اساسی اصالت تجر به و اصالت معنی در مقابل یکدیگر قرار میگیرند . به عبارت دیگر اولویت اندیشهٔ ایده آلیسم در برابر اولویت هستی رآلیسم مطرح می شود . به نظر کیرکگارد ، حق در رآلیسم تجر بی تقریبی است ، در حالیکه سنت ایده آلیسم مجرد و انتزاعی است . در نتیجه هیچ کدام نمی توانند چیزی در بارهٔ حق و حقیقت بگویند ، به جز اینکه اظهارکنند که هست . اما در فلسفهٔ اگزیستانسیالیسم اصل نه هستی فی حد داته و نه اندیشهٔ فی نفسه ، بلکه وجود انسان است .

هگل در فلسفهٔ همهٔ عقل پنداری خود ، بهاصل برابری اندیشه و هستی معترف

است . درحالی که کیرکگارد بهعنوان یک « فرد» ، « وجود» <sup>۱۱</sup> را حدفاصل هستی و اندیشه می داند و ادعا می کند که نظر<sup>۵۰</sup> قادر به درک معنی وجود نیست . لذا ما هرگز نمی توانیم مقولهٔ « وجود» را کاملاً درک کنیم ولی قادر هستیم که مطلبی دربارهٔ آن اظهار کنیم . منتهی در باب بیان و اظهار باید به زبان حقیقت<sup>۱۰۱</sup> که از طریق ارتباط و بیان غیرمستقیم عنوان می شود و در غایت به آزادی<sup>۱۰۲</sup> می انجامد توجه خاص نمود .

پنجم وجود<sup>۲۵۲</sup> : کیرکگارد حدفاصل میان هستی و اندیشه را وجود میداند . وجود همیشه در صیرورت است . لذا صور تأمل<sup>۲۵۲</sup> که مبتنی بر مقولات عینی هستند قادر به درک « وجود» نیستند . بنابراین به منظور درک آنچه به نظر عقل دیوانگی میرسد باید به مقولات خاص وجود توجه نمود تا بیان و ارتباط غیرمستقیم امکانپذیر گردد . در فلسفهٔ کیرکگارد مقولات وجود عبارتند از فرد<sup>۲۵۵</sup> ، یعمی انسان شیئی میان اشیاء نیست که مورد بررسی عینی قرارگیرد ، بلکه هر فرد انسانی دنیایی از وجود است که باید از طریق خهنیت درونی وجودی ادراک شود . صیرورت<sup>۲۵۵</sup> عمق کیفیت احساس در وجود انسان چنان است که هرگز در یک مقولهٔ ثابت و شکل یافته نمیگنجد . آن یا لحظهٔ<sup>۲۵۰</sup>ابدیت در فلسفهٔ کیرکگارد ، تنها محض نیست ، بلکه در زمان حضور مییابد . حضور ابدیت در زمان همانا یک لحظه و آنی است . تصمیم و عزم<sup>۸۵۸</sup> ، سرآغاز مطلق است . انتخاب بعد محدود انسانیت است . درحالی که « من» نزدیکترین حقیقت به بایدیت است . اما به علت محدودیت باگناه روبه رو میشود . دهشت و نگرانی<sup>۳۹</sup> این مقوله در خود شئی بعد محدود انسانیت است . درحالی که « من» نزدیکترین حقیقت به بایدیت است . اما به علت محدودیت باگناه روبه رو میشود . دهشت و نگرانی<sup>۳۹</sup> این مقوله در خود شئی به علت محدودیت باگناه روبه رو میشود . دهشت و نگرانی<sup>۳۹</sup> این مقوله در خود شئی مینست ، بلکه در تشخیص محدودیت انست . امت . است . امی میشه باقی

ششم - « ذهنیت - وجودی - درونی» <sup>۱۹</sup> : فلسفهٔ جدید با تقابل ذهن یا فاعل شناسایی<sup>۱۹۲</sup> در مقابل عین یا موضوع شناخت<sup>۱۹۳</sup> آغاز می شود . و درفلسفهٔ معاصر رابطهٔ ذهنیت و رابطهٔ عینیت<sup>۱۹۲</sup> مورد تعبیر و تفسیر قرار می گیرد . هرگاه فاعل شناسایی در مقابل شیئی عینی قرار گیرد ، آگاهی دقیق نسبت به آن شئ می بایست از عینیت برخیزد ، زیرا شناخت شئ فی حد ذاته مطرح است . اما زمانی که فاعل شناسایی در برابر امری قرار گیرد که خود فاعل شناسایی است ، آن وقت باید ذهنیت حاکم بر این رابطه باشد . به تعبیر کیرکگارد چون انسان ، این مقوله همیشه در صیرورت و وجود ، خود فاعل شناسایی است ، لذا حقیقت برای او « ذهنیت ـ درونی ـ وجودی» <sup>۱۹۹</sup> است ، که واجد دو صفت نامحدود<sup>194</sup> و درونیت<sup>۱۹۴</sup> است . و چون هم انسان و هم خدا هر دو فاعل شناسایی (عادی و خاص ) هستند ، لذا معرفت به انسان و علم به خداوند نمی تواند عینی باشد ـ « چون خداوند خود فاعل شناسایی اعلی است ، بنابراین تنها برای ذهنیت در درون وجود دارد ـ » <sup>۱۶۸</sup> خلاصه کیرکگارد در نهایت مدعی است که « عینیت حقیقی همان ذهنیت حقیقی است» <sup>۱۹۱</sup> .

هفتم - انسان <sup>۱۷</sup> : در فلسفهٔ کیرکگارد ، انسان عالم یا فاعل شناسایی است . آدمی موجود محدودی در زمان است که همیشه در جریان شدن و صیرورت است . مقصود کیرکگارد البته انسان کلی نیست ، بلکه فرد موجود و تنها موجودی است که صفت اصلی وجود بر او حمل میگردد . در کتاب « ناخوشی تامرگ» کیرکگارد بهزبانی که سخت شبیه الفاظ هگل است ، بهبحث انسان میپردازد . انسان روح است . روح نفس است . اما نفس یا « خود» <sup>۱۷</sup> چیست ؟ « خود» رابطهای است که خود را با خود مربوط میسازد . ولی محدود و نامحدود است . ترکیب محدود و نامحدود ، زمانی و سرمدی ، آزادی و ضرورت رابطه است اما انسان هنوز خود نشده است . در این رابطه به علت تضاد محدود و نا محدود نوعی نفی و سلب وجود دارد . فرد نیز هیچ انتخابی ندارد ، لذا این نیز خود منفی است .

فرد هست آنچه فرد است و فرد باید بشود آنچه راکه هست . « خود» به « خود» و در رابطه با دیگران خویش را انتخاب میکند . عدم رابطهٔ فرد با خویش یأس است<sup>۱۷۲</sup> . اما رابطه با خویش تنها از راه ابدیت امکانپذیر است . فرد تنها در رابطه با خدا و در پیش ابدیت شخصیت مییابد . و این انتخاب برای انسان موجود است . « من» روح نیست بلکه « روح» میشود . به عبارت دیگر « خود» که خویش است و خویش نیست اساس آزادی فردی است . انسان ابدی نیست ، اما وجودش از طریق ابدیت و جاویدان است .

هشتم - فرد : در سنت ایده آلیسم که از افلاطون تا هگل تداوم دارد ، موجود انضمامی تنها از جهت مشارکت در هستی مطلق موجودیت می یابد . به تعبیر هگل مطلق عین حق است و هر جزئی برای اینکه حقیقت شود باید باکلی مرتبط گردد . لذا بحث فلسفی در اطراف انسان کلی نه انسان جزئی و واقعی دور می زند . کیرکگارد در مقابل همهٔ عقل پنداری هگل که هرآنچه معقول است واقعی و هرآنچه واقعی است معقول می پندارد ، از مقولهٔ فرد در رابطه با وجود انسان صحبت می کند . در نظام فلسفی هگل تنها دومقولهٔ بخت می کند . در وجود دارد ، درحالی که کیرکگارد از مقولهٔ فرد فراسوی تقابل جزئی و کلی بخت می کند . در وجود فردی فعل وجود تأمل ذهنی اولویت دارد ، بنابراین فرد به عنوان ماهیت شناخته نمی شود ، زیرا بحث در اطراف انسان کلی نیست ، بلکه هدف توجیه همان انسان وجودی فردی است که همیشه در صیرورت است . چون نزدیکترین مقوله به وجود صیرورت است ، بنابراین از دید وجود انسانی همهچیز در صیرورت است . به عبارت دیگر عالم واقع را نمی توان در حالت شدن به یاری ذهن متعالی نمود . بلکه باید توجه داشت که موضوع حکم و ضرورت حکم یعنی قضاوت ذهن انسانی نسبت به واقعیت نیز در صیرورت است . و در نهایت معرفت انسان نسبت به خود انسان نیز به علت فعل وجود همیشه در صیرورت است .

کیرکگارد از جهت اجتماعی، فرد را در مقابل جمع (توده ،گروه ،انبوه )<sup>۱۷۴</sup> قرار می دهد و با اولویت و تقدمی که برای ارزش انسانی قائل است ، شرائط اجتماعی زمان خود را سخت مورد انتقاد قرار می دهد زیرا که به شرافت شخص بی اعتناست و اصالت فرد را زیر پا گذاشته است . انسان فردی در اجتماع غیر شخصی چیزی به حساب نمی آید و اهداف خود پسندانه ای بر او حکومت می کند . فرد در عصر حاضر در برابر انبوه جمعیت و تودهٔ به ظاهر برابرگم شده است و قادر به ایستادن خارج از جریان اجتماعی نیست . به نظر کیرکگارد راه حل اساسی در خود شخص نهفته است . اگر همگان خود را در مقولهٔ « فرد» قرار دهند ، اجتماع به جبر تغییر کلی خواهد یافت . از این سو کیرکگارد چشم به راه افراد غیر عادی و استثنایی<sup>۵۷۱</sup> است که برای شرافت واصالت و تمامیت انسان فردی ارزش مطلق قائل باشد . هر انسانی می تواند فرد شود و آنچه لازم است پرش یا جهش<sup>۹۷۱</sup> درونی به سوی ایمان است .

نهم - عقل و احساس<sup>۷۷</sup> : کیرکگارد در فلسفهٔ خود از احساس<sup>۷۷</sup> در برابر عقل سخن میگوید . به قول کیرکگارد فکر مجرد یا اندیشهٔ محض نه قادر به درک و نه قادر به بیان فعل وجود انسان فردی است ، زیرا اندیشهٔ محض مفهوم مجرد را از صورت انضمامی منتزع میکند و از وجود فردی غیرانتزاعی غافل میماند . اما احساس باب وجود است و در شرائط صحیح آگاهی نسبت به وجود را ممکن می سازد که البته بیان صریح آن غیر ممکن است .

کیرکگارد از صورت جدید ارتباط<sup>۱۰۰</sup> گفتگو میکند . بیان غیر مستقیم ، حالت این ارتباط جدید است . بهعبارت دیگر همان طور که منطق صوری قادر بهبیان زیبایی نیست و برهان نیز از اثبات عشق عاجز است . عقل صرف نیز قادر بهدرک « وجود فردی» نیست . پس در راه بیان این قبیل حقایق بهجای فیلسوف بهمعنی هگلی کلمه باید « شاعر» بود . بهزبان کیرکگارد معرفت عادی و معقول صاحب امتداد<sup>۱۰۰</sup> است . درحالی که آگاهی از طریق احساس از کیفیت شدت<sup>۱۰۰</sup> و حدت برخوردار است . اما برخلاف اصالت عقل که احساس را نفی میکند و درصورت ایده آلیسم تعاریف را جایگزین واقعیتها مینماید و لذا از درک معنی وجود فردی محروم می گردد ، کیرکگارد سعی نمی کند که اصالت احساس را مینای فکر خود قرار دهد ، بلکه ذهن او معطوف به همگامی هر دو مقوله است تا مقولهٔ فرد بیشتر و بهتر تا حدودی درک شود . به راستی وقتی که مقولهٔ وجود فردی مطرح می گردد ، اندیشه والاتر از احساس نیست ، بلکه زبونتر است . اما از سوی دیگر احساس محض بدون یاری عقل نیز در راه درک معنی وجود فردی والاتر از اندیشه نیست . در نهایت فلسفهٔ کیرکگارد از هماهنگی میان عقل ، احساس و اراده ۲۰ بحث می کند .

دهم - ایمان<sup>۱۸۲</sup> : به قول کیرکگارد آنچه آدمی را به والاترین مرحلهٔ وجود فردی می رساند ایمان است و بس . بنابراین سعادت بشر در گرو ایمان و در نهایت در پذیرفتن صورت « پارادوکس» آن است . در راه توجیه ایمان به عنوان آنچه به حیات انسانی معنی می بخشد ، کیرکگارد نخست به طریقت سلبی بیان می دارد که ایمان چه نیست . ایمان مبتنی بر معرفت نیست ، ایمان شهود بیواسطه بعد یا قبل از تأمل نیست . ایمان یک احساس شادی مبرا از شک وتردید نیست . ایمان تعلیمات نیست بلکه خود معلم است . ایمان در مسیحیت یعنی معطوف بودن و پذیرفتن عیسی مسیح مقدم بر وجود خود !

کیرکگاردن به منظور روشن شدن این صفات در کتاب « قطعات فلسفی» به مقایسهٔ میان سقراط و مسیح می پردازد که هر دو شاهد و شهید راه حق بودهاند . در مورد سقراط که به طور غیرمستقیم در مقام یک معلم است ، در هر محاوره چند شرط ضروری است : \_انسان باید حق و حقیقت را قبل از آنکه مجدداً در این عالم زمان و مکان بشناسد ، از عالم معنی بداند .

ـ معلم مانند یک قابلهٔ <sup>۱۸۴</sup> مسن است که سعی میکند افکار جوانان متولد شوند . ـ حق مستقل از وجود معلم است . ـ حق در این رابطه یک فضلیت است . ـ معلم محتاج شاگرد است . ـ معلم خود از این محاوره و رابطهٔ فلسفی سود میبرد . ـ جهل موجب خطا و عین گناه است . ـ لحظهٔ ارتباط مهم نیست ، مطلق حق مهم است . اما در رابطه با مسیحیت : ـ ماگرد مبتدی در اشتباه است و معلم اساس کار است . ـ معلم حتی حالت لازم برای آموزش را ارائه میدهد . ـ معلم نجات دهنده است . ـ لحظهٔ تاریخی که ابدیت به درون زمان آمده است حائز نهایت اهمیت است . ـ لحظهٔ دریافت ایمان این هدیهٔ الهی مهم است . ـ گناه بسیار جدی است و از دیدگاه کیرکگارد به یک کیفیت شخصی وجودی تعبیر میشود . ـ تحول پس از دریافت حق از دنیای قدیم به دنیای جدید است .گویی که تولدی نو حاصل شده است . به تفسیر کیرکگارد در رابطهٔ دوم معلم حقیقی خداست ، شاگرد انسان ، رابطه

عشق و عیسیمسیح نجات دهنده است . اما درک محتوای ایمان هرگز از شک و تردید بهدور نیست .

يازدهم - انسان و ايمان : كيركگارد ميگويد اصولاً در جامعة اهل ايمان دو نوع انسان وجود دارد . یکی انسان ساده چون شبان سادهدل که به محض شنیدن محتوای ایمان رابطهٔ ذهنیت ـ درونی ـ وجودی را به سادگی می پذیرد و دیگری انسان فرهنگ بافته که به علت اشنایی با علوم عرضی سخت بهدنبال عینیت است و نمی تواند ایمان را بهسادگی قبول كند . انسان دومي به دنبال خداي به اصطلاح عيني است كه البته هرگز پيدا نمي كند . زيرا خداوند موضوع شناخت در عالم عينيت نيست . به نظر كيركگارد فرد درجستجوي رابطه با خدا باید عینیت راکنار بگذارد تا مفهوم ذهنیت ـ درونی ـ وجودی را دریابد . « هرچه انسان دانش و فرهنگ داشته باشد ، مسیحی شدن برای او مشکلتر است . » <sup>۱۸۵</sup> به طور خلاصه موضوع مورد شناخت انسان با ايمان از نوع مسيحيت فينفسه نيست ، بلكه « پارادوکس» است . « پارادوکس» مسیحیت میگوید ابدیت به درون زمان آمده و خداوند در وجود عیسی مسیح نه تنها متجلی بلکه مجسم شده است .کیرکگارد اذعان دارد که این مطلب برای هیچکس در هیچ نقطهٔ دنیا و در هیچ لحظهای از زمان حتی برای حواریون عیسی مسیح قابل درک نبوده و نیست و نخواهد بود . اما امر مهم درک « پارادوکس» نیست . بلکه رابطهٔ اصیل و « پارادوکسیکال» با « پارادوکس» است . « پارادوکس» انواع مختلف دارد .لفظی ،منطقی ،تاریخی ،ادبی ،رفتاری و از همه مهمتر وجودی که صورت نهایی آن در مسیحیت نهفته است . به عبارت دیگر در ذهنیت .. درونی .. وجودی ، خداوند مطرح نيست ، رابطه با خداوند مطرح است . درک « يارادوكس» ايمان مطرح نيست ، بلكه رابطه « پارادوکسیکال» با خود « پارادوکس» مطرح است . و چون درجهٔ محال بودن «پارادوکس» مسیحیت ازهمهٔ ادیان شدیدتر است شدت رابطه با این ارزشهای مسیحی از همهٔ موارد افزونترالست . و عاقبت کیرکگارد اعتراف می کند که « اگر تنها وجه رابطه در حقیقت قرار دارد ، فرد در رابطه با حقیقت است . حتی اکر او مربوط باسد با انچه حقیقت ندارد . »

به طور خلاصه کلید اصلی فلسفهٔ کیرکگارد انسان و مقولهٔ فرد است . صفت اصلی فرد وجود و کمال وجود ایمان و نهایت ایمان مسیحیت است که والاترین سطح وجود در برابر محال و پوچی است . اگزیستانسیالیسم با انسان آغاز میکند و در سیر هستی شناسی مجدداً بهانسان ختم میگردد . در عالم وجود انسان « اندیشه» از « وجود» جدا نیست . لذا فکر کردن هم به تعبیر کیرکگارد نوعی تحریک احساس به شمار میآید . به عبارت دیگر هرگونه درک هستی ، خواه عینی ، خواه مجرد و خواه مطلق ، تنها از راه هستی انضمامی و وجود انسان فردی قابل بررسی است . به قول کیرکگارد هرکس که مقولهٔ فرد را بپذیرد ، آن وقت مسیحی خواهد شد . یعنی به عمق ایمان خواهد رفت . مطلب اساسی در فلسفهٔ کیرکگارد همان حیات انسانی است که باید به سوی آینده زندگی شود و به سوی گذشته درک گردد .

از دیدگاه عقل ، ایمان محال و پوچ و از دیدگاه حیات ، ایمان یک « پارادوکس» است . وظیفهٔ فیلسوف اثبات حقیقت در مسیحیت نیست ، بلکه بیان صحیح ایمان از طریق ارتباط غیرمستقیم است . از خارج بهداخل عینیت و از عقل بهوجود ذهنیت است . اما مقولهٔ فردی نه عقلانی و نه غیرعقلانی است . از دیدگاه فرد حقیقت نه عینی صرف و نه ذهنی محض است . بلکه در ذهنیت ـ درونی ـ وجودی نهفته است .

توضيحات

- Soren Kierkegard \_ \
  - Copenhagen \_Y
    - Denmark \_ 7
  - Scandinavia \_f
- The Point of View for My Work as an Auther P.P 76-92 \_0
  - Regine Olsen \_ 9
    - Jutland LY
  - A cross on the tomb of all his hopes.  $-\lambda$ 
    - The Great Earthquake \_ 1
      - Despair \_ \.
      - Lutheran Theology \_ \\
        - Hans Hartensen \_ \Y
          - Liberals \_ \r
          - Zealand \_\f
          - Journal \_ 10
    - on the path to perdition -18
      - Lowrie P.P. 68-76 \_ 1Y
    - Hans Christian Andersen \_ 1A
- که همان شخصیت درنژوان در کتاب این و آن است . که نباید او را با شخصیت کتاب درنژوان اشتباه کرد .
  - Poul Martin Moller \_ Y.
  - the Concept of Dread \_ TN
    - The Divine Curse \_ TT
    - Indescribable Joy \_ 17
      - Reflection \_ YF
  - From the Papers of One Still Living \_ YO
  - On the Concept of Irony with Particular Reference to Socrates \_\_ YP
    - Journal P.P. 91-96 \_ YY
    - Had I had faith I should have remained with Regine -1%
      - Individual \_ 11
      - Universal \_ T •
      - Either/or \_T1
      - Fritz Schlegel \_ TY
      - the Polemical Author \_ TT
      - the Pseudonyms, 1AF1 1AF0 = TF
        - Repetition \_ TO
        - Fear and Trembling \_ TF
          - Nytory \_ TY
        - Edifying Discourses \_\_ TA

- Christendom \_ T1
- New Conversion \_ f.
- Metamorphosis \_ f \
- Fear and Trembling \_fr
  - Ripetition \_ fr
- Philosophical Fargments \_ff
  - The Concept of Dread \_ f 0
    - A Book of Prefaces \_ 49
    - Stages on Life's Way \_fv
- Concluding Unscientific Postscript. \_ fA
  - Spheres \_ f1
  - Aesthetical \_0.
    - Ethical \_01
    - Religious \_01
      - Faust \_0"
  - The Leap of Faith \_ 0f
  - the Author's Author  $-\Delta\Delta$
  - Edifying Discourses \_ 09
  - Three Occasional Discourses \_ DV
    - Bishop Mynster \_ 0A
      - The Corsair \_ 01
    - The Seducer's Diary \_ 9.
    - Guilty of Not Guilty \_ 91
      - Megalomanic \_91
      - A Literary Review \_ 97
        - The Present Age \_94
- Edifying Discourses in Various Spirit \_ 90
  - The Works of Love \_ 99
  - The Book on Adler \_ 9V
    - Metainorphosis \_ 9A
  - Christian-Discourses \_ 94
- The Point of View for my Work as an Author \_\_V.
- The Lilies of the Field and the Birds of the Air. \_ VI
  - Two Minor Ethico-Religious Essays \_ YY
    - Sickness Unto Death \_\_ VT
      - New Reformation \_ Vf
- Three Discourses befor Communion on Frieday  $V\Delta$ 
  - The High Priest. \_ V9
    - The Publican \_ VV
  - The Woman Who was a Sinner: \_ VA
  - Two Discoures an Communion on Frieday \_\_\_\_\_\_

For Self-examination \_ A •

- Training in Christianity \_A
  - An Edifying Discourse \_AT
    - Hans Martensen \_ Ar
      - Fatherland \_ Af
- ۸۵ \_ رجوع شود به ژورنال ص ۵۵۱ Emil Boesen
  - Indirect Communication \_A9
    - Transitional \_AV
    - Immediacy \_ ^ ^
    - Requirement \_ A1
      - Fulfillment \_ \.
  - ۴۳۰ کیرکگارد ، مراحل راه حیات ، ص ۴۳۰
    - Particular \_ 17
    - Universal \_ \"
      - Duty \_1f
    - Religion A \_ 10
    - Religion B \_ 19
      - Paradox \_ 1V
    - Paradoxical \_ 1A
    - The Immediacy of life \_ 11
      - Enjoyment \_ \ \*\*
        - Chance \_ \•\
  - ۱۰۲ طعنه لذت را مبدل به يأس ميكند Irony
    - The Universal Ideals \_ \.T
    - Teleology \_\_\_\_\_ غايتشناسي Teleology
    - Law of Community \_ \ Δ
      - Vocation \_ \.۶
      - Friendship \_ \ V
        - Marriage \_ \•A
          - Victim \_ 1.1
    - ۱۱۰ رجوع شود به مراحل راه حیات ص ۱۰۷
      - Service \_111
      - Universality \_ \\Y
      - ۱۱۳ ممان کتاب ص ۲۸ ۱۱۳ ۱۰۹
        - ۱۱۴ ـ کیرکگارد ، ترس و لرزش ، ص ۷۹
          - The Tragic Hero \_ 116
  - The Knight of Infinite Rezignation \_\_ \\S
    - The Knight of Faith \_ \\\
      - Absurd \_ \)/
        - Dread \_ \\'
- the Teleological Suspension of the Ethical \_ \Y

- ۱۲۱ \_ کیرکگارد ، ترس والرزش ص ۱۲۹
  - Absolute \_ 177
- ۱۲۳ \_ کیرکگارد ، ترس و لرزش ص ، ۸۰
- ۱۲۴ ـ . در حوزهٔ دیانت رابطهٔ فرد با خداوند ، رابطهٔ تنها با تنهاــت . فقط در ابدیت زمینهٔ روابط و برخورد میان افراد امکانپذیر است ا به عبارت دیگر در هر گونه اتحادی میان افراد بشر . خداوند به عنوان عامل سوم حضور دارد .
  - Absurd Fatih \_ 170
- ۱۲۶ \_ در فلسنهٔ کیرکگارد اشهسوار ایمان با تسلیم و رضا کنار نمیکشد بلکه بهیاری ایمان در زندگانی خود به عمق و بطن امر قرو می رود .
  - ۱۲۷ \_ کیرکگارد ، انجامین ضمیمهٔ غیرعلمی ص ۱۷۶
    - Being \_ 17A
    - Thought \_ 171
    - رجوع شود به ترس و لرزش ص ۷۱ ۸۰ - ۱۳۰
      - The Gospel of Suffering \_ \T\
        - Eternal Happiness - 177
          - Incarnation \_\TT
  - ۱۳۴ \_ رجوع شود به انجامين ضميمة غيرعلمي. ص ۱۷۸
    - Truth is Subjectivity \_ \ra
      - God \_ 179
      - Eternal \_ \ry
      - Object \_ \TA
  - God is a Subject and therefore exists only for subjectivity in inwardness - 151
    - Truth \_ \F•
    - Subjectivity \_\f\
- "An objective uncertainty held fast in an appropriation process of the most passion-~ 144 ate inwardness is the truth, the highest truth attainable for an existing individual" P. 182
  - Knowledge \_ \fr
    - Scientific \_ 144
      - Pure \_140
  - Existential \_ 149
  - كيركگارد ، انجامين ضميمة غيرعلمي ، ص ١٧٧ \_ \ #Y
    - Being and Thought \_ 18A
  - ۱۴۹ ـ « وجود جریان مداوم صیرورت ایت» انجامین ضمیمهٔ غیرعلمی . ص ۱۷۶
    - Speculation \_ 10.
    - Language of Truth \_ \0\
      - Liberty \_ 101
      - Existence \_ 10T
    - Forms of Reflection \_ \0f
      - the Individual \_ 100
        - Becoming \_ 109

- Instant \_ \QY
- Decision  $-10^{10}$ 
  - Sin \_ 101
- Anguish or Dread \_ 190
  - Subjectivity \_ 191
    - Subject \_ 197
    - Object \_ 197
    - Objectivity \_ 19f
- Subjectivity means being proper to human subject. \_ 190
  - Infinite \_ 199
  - Inwardness \_ \9V
  - ۱۶۸ \_ انجامین ضمیمهٔ غیرعلمی، ص ۱۷۱
  - True Objictivity is True Subjectivity ۱۷۳ همان ص ۱۹۹
    - Man \_\V•
    - $\mathsf{Self} = \mathsf{YY}$
    - Relation -147
    - ۱۷۳ \_ به عبارت دیگر یأس علاج نیست، بلکه ناخوشی است .
      - The Individual versus the crowd \_ \Vf
        - Uncommon man \_ 1VÅ
          - Leap \_ 149
        - Reason and Pathos  $\_VVV$ 
          - Feeling. Passion \_ \VA
        - New Form of Communication \_ 1V1
          - Extensity \_ \A.
          - Intensity \_ \A\
            - Will \_ \AY
          - Faith is Passion \_ 1AT
            - Midwife \_ \Af
      - ۱۸۵ کیرکگارد انجامین ضمیمهٔ غیرعلمی ، ص ۳۴۲

نیچەوبىخدايى

فصل پنجم

زندگی و آثار نیچه

فریدریش ویلهلم نیچه در پانزدهم اکتبر سال ۱۸۴۴ میلادی در شهر روخن نزدیک لایپزیک در ایالت ساکسونی پروس<sup>۴</sup> آلمان بهدنیا آمد . پدرش کارل لودویگ کشیش پروتستانی بود ، از خانوادهٔ لهستانی متدین ، که به کلیسای لوتر تعلق داشت . وی در سال مدا بر اثر سقوط از بلندی و خونریزی مغزی فوت کرد . و نیچهٔ حساس و خجول در طفولیت در شهرکوچک ناومبورگ در محیط آرام و منزه خانوادهٔ مادری پرورش یافت . در دبستان گرایش و حساسیت او نسبت به دیانت و مطالعهٔ انجیل مقدس چنان بود که همدرسانش وی را «کشیش کوچک» مینامیدند . از سال ۱۸۵۴ تا ۱۸۵۸ در دبیرستان محلی و از سال ۱۸۵۸ تا ۱۸۶۴ در مدرسهٔ شبانه روزی فورتا تحصیل کرد . توجه نیچه به فرهنگ یونان باستان و علاقهٔ او به شعر و موسیقی از این دورهٔ حیات وی آغاز می شود . نیچه در سال ۱۸۶۴ در دانشگاه بن<sup>۷</sup> ، به مطالعهٔ فلسفهٔ کلاسیک و الهیات پرداخت . در

یایبز سال بعد به دانشگاه لایبزیک رفت و تحت تأثیر پروفسور فریدریش ریجل<sup>م</sup>علاقه خود را کاملاً معطوف به دنیای کلاسیک یونان باستان نمود . به رغم نارضایی و تأسف خانواده دست از بررسی الهیات برداشت . به تعبیری حتی با ایمان به مسیحیت نیز وداع کرد و سخت تحت تأثیر افکار بی خدایی آرتور شوپنهاور فیلسوف آلمانی وکتاب مشهورش « جهان به عنوان ازاده (خواست ) و اندیشه» <sup>\*</sup>قرار گرفت . در این مدت مطالعات اساسی و عمیق نیچه بیشتر در زمینهٔ ادبیات و تاریخ فلسفهٔ یونان باستان دور می زد . بر اثر انتشار چند مقالهٔ جالب توجه از نیچه در مجلهٔ موزه <sup>\*</sup> ، دانشگاه بال<sup>\*</sup> در سویس به او پیشنهاد تدریس کرد . بر اساس معرفی نامه و پیشنهاد فوق العادهٔ پروفسور ، نیچه حتی قبل از آنکه درجهٔ دکترا را بگیرد ، صاحب کرسی ز بانشناسی ز بانهای کلاسیک گردید . پروفسور ر یچل خطاب به دانشگاه بال در تعریف نیچهٔ جوان چنین گفت : «اگرچه درمدت سی ونه سال من هرگز جوانی را میان کسانی که سعی کرده ام در حوزهٔ مطالعات خود به بهترین وجه یاری کنم نیافته ام که همانند نیچه ، چنین جوان و در عین حال کارآزموده و پخته باشد . مقالات او در موزه که در سالهای دوم و سوم دانشگاهی نوشته شده ، گویای استعداد خارق العادهٔ وی است ... اگر خداوند بخواهد و نیچه زندگانی طولانی داشته باشد من پیشگویی میکنم که او در صف نخستین زبان شناسان آلمان قرار خواهد گرفت . »<sup>۱۲</sup> این اتفاق که در آلمان نادر و بیسابقه بود حتی دانشگاه لایپزیگ را نیز چنان تحت تأثیر قرار داد که بدون امتحان ، درجهٔ دکترا را تقدیم نیچهٔ جوان نمود .

در ماه می ۱۸۶۱ نیچه سخنرانی معروف خود را دربارهٔ « هومر و زبانشناسی کلاسیک» <sup>۱</sup> ایراد کرد . و در سال ۱۸۷۰ با آغاز جنگ میان فرانسه و پروس ، نیچه که به علت نزدیک بینی و سرپرستی مادرش از خدمت نظام وظیفه معاف شده بود ، به میل خود در واحد بهداری ارتش آلمان مشغول خدمت شد . اما به علت ناتوانی و ناخوشی مجبور به ترک جبهه گردید و با عشقی سرخورده از سپاهیگری مجدداً به دانشگاه رجعت نمود .

نیچه از زمان جوانی نسبت به موسیقیدان شهیر آلمانی ریچارد واگنر<sup>۱۰</sup> که از نظر فکری پیرو لودویگ فویر باخ و شوپنهاور دو ملحد بزرگ قرن نوزد هم بود علاقهٔ شدیدی در خود احساس میکرد . در کتاب « تولد تراژدی از دیدگاه روح موسیقی» <sup>۵۰</sup> که به سال ۱۸۷۲ منتشر شد ، نیچه در مقایسه میان فرهنگ یونان قبل از سقراط با تمدن عقلانی بعد از سقراط از یک سو و فرهنگ یونان باستان با تمدن آلمان در قرن نوزد هم از سوی دیگر ، ادعا نمود که خلاقیت تراژدی قبل از عصر سقراط با اصالت عقل در افکار سقراط از میان رفته است . و تمدن آلمان نیز که بی شباهت به فرهنگ یونان بعد از سقراط نیست ، باید به یاری موسیقی واگنر ، روح فرهنگ اصیل یونانی قبل از سقراط را مجدداً در تمدن خود زنده و بیدار نگاه دارد . این اثر نیچه عکس العملهای متضادی را در بر داشت . از یکسو پیروان مکتب موسیقی واگنر به سخنان نیچه عنایت خاصی داشتند و از سوی دیگر محقان کلاسیک آلمان نه تنها مطالب نیچه را به جد تلقی نکردند ، بلکه آن را به شدت مورد انتقاد قرار دادند .

در فاصلهٔ سالهای ۱۸۷۳ تا ۱۸۷۶ نیچه چهار رساله تحت عنوان « تأملات نابه هنگام»<sup>۱۰</sup> منتشر نمود . در رسالهٔ اول شخصی به نام دیوید اشتراوس<sup>۱۰</sup> که با نگارش کتاب ایمان قدیم و جدید<sup>۱۰</sup> معروف شده بود ، به عنوان معرف فرهنگ « یهودی ـ آلمانی» سخت مورد انتقاد نیچه قرار گرفت . در رسالهٔ دوم ، نیچه با گرایش به سوی اگزیستانسیالیسم ، آرمانی شدن مطالعات تاریخی به جای فرهنگ زندگی را تحت عنوان « دربارهٔ فایده و زیان تاریخ برای زندگی (حیات)» <sup>۱۰</sup>مورد تجزیه و تحلیل قرار داد . رسالهٔ سوم در اطراف شخصیت « شوپنهاور به عنوان آموزگار» <sup>۲۰</sup>دور میزند و در رسالهٔ چهارم روح موسیقی واگنر به صورت تولد مجدد فرهنگ اصیل یونان باستان تحت عنوان « ریچارد واگنر در بایروت» <sup>۱۰</sup>معرفی می شود . اما هنگام چاپ و انتشار رسالهٔ چهارم ، جدایی و سردی نیچه از واگنر که باید اذعان نمود در روحیهٔ فیلسوف جوان تأثیر شدید و منفی داشت ، آغاز شده بود .

اما قبل از آنکه به این جدایی و تأثیر عمیق آن در روحیهٔ نیچه بپردازیم ، شاید بهتر باشد که از دوستی به اصطلاح افلاطونی و توأم با احترام میان نیچه و دختر جوانی که به سال ۱۸۸۲ رخ داد اشارتی کنیم . نیچه که در حیات خود همیشه از تنهایی دردناک رنج می برد ، به سال ۱۸۸۲ برای مدت کوتاهی عالم محبت را در وجود دختر جوانی به نام لو سالومه <sup>۲۲</sup>یافت که در سال ۱۸۶۱ در روسیه متولد شده بود . سالومهٔ جوان ، زیبا و فوق العاده باهوش که بعدها معشوق ریلکه <sup>۲۲</sup> و مدتی دوست زیگموند فروید <sup>۲۲</sup> (۱۳۲۱ – ۱۸۵۶ میلادی ) گردید گویا برای فیلسوف جوان که تمام مدت از عقاید خود برای دخترک سخن می گفته ، سخت مهم بوده است . به نظر بسیاری از محققان ، پس از دوستی با سالومه بود که نیچه کتاب « چنین گفت زرتشت» را به نگارش درآورد .

براستی سه اتفاق اصلی : یکی ترک دوستی پرلذت واگنر به سال ۱۸۷۶ ، دوم جدایی از محیط دلپذیر دانشگاه بال در سال ۱۸۷۱ و سومی تجربهٔ شکست عشق در سال ۱۸۸۲ که شرح آنها مفصل و خارج از حوصلهٔ بحث کنونی است ، در روحیهٔ حساس نیچه و سیر تحول افکار فیلسوف جوان تأثیر بسرایی داشت . اگرچه در دورهٔ اول نیچه سقراط را به علت توجه به عقل نفی میکند ، در دورهٔ دوم او را می ستاید . در دورهٔ اول هنر خلاق خصوصاً شعر و موسیقی مورد توجه نیچه جوان است . اما اکنون علم بر هنر تقدم و اولویت پیدا کرده است . اثر « انسانی خیلی انسانی» <sup>۵۲</sup> که به سبک کلمات قصار و امثال می پردازد ، گویای این دوره از تفکر نیچه به شمار می آید . در این مرحله از تکامل فکری نیچه تفاوت اخلاقی میان خیر و شر را در تجربهٔ بعضی از اعمال مفید یا مضربرای اجتماع جستجو میکند . و سرچشمهٔ وجدان را در ارتباط با ایمان به اصل حجیت<sup>۲۹</sup> ، نه از سوی خداوند ، بلکه نسبت به والدین و معلمان ، تعریف می کند .

ناتوانی جسمی ، تزلزل عصبی همراه با ناراحتی روحی که شاید نتیجهٔ جدایی از روح

موسیقی واگنر و دوری از دوستی ریچل بود ، عاقبت نیچه را در بهار سال ۱۸۷۱ وادار به استعفا و ترک استادی دانشگاه نمود . به مدت ده سال نیچه با مقرری مختصر دانشگاه در جستجوی سلامتی نسبی خود اغلب در سویس و ایتالیا به سر می برد و گاه بهگاه به آلمان سفر می کرد و در عالم تنهایی و پناهگاه دنیای عقلانی به نگارش آثار متعدد خود می پرداخت . در سالهای ۱۸۸۱ و ۱۸۸۲ نیچه دو کتاب به نامهای « شفق سپیده دم» <sup>۲۷</sup> که در آن بر ضد اخلاق مبتنی بر نفی خود سخن رانده ، و « حکمت مسرت بخش» یا « دانائی به جت افزا» <sup>۲۸</sup> که در آن دین مسیح را مخالف حیات بشری قلمداد کرده است ، منتشر نمود . اما باید اذعان کرد که اعلام به اصطلاح « مرگ مفهوم خدا در غرب مسیحی» در این کتاب در آلمان قرن نوزدهم تقریباً بی اثر ماند و حتی بعضی از دوستان نزدیک نیچه نیز آن را با سردی و سکوت برگزار نمودند .

در سال ۱۸۸۱ فکر « رجعت یا برگشت ابدی» <sup>۲۱</sup>به ذهن نیچه خطور کرد . در نظر نیچه رجعت ابدی یعنی در زمان بینهایت ، مراحل ادواری وجود دارد که آنچه بوده است با دقت تمام مشمول تمام جزئيات بارها تكرار خواهد شد . اين فكر به حقيقت قديمي كه روزگاری غمانگیز تلقی میشد ، با نیروی فوق العاده و حالتی توأم با شعف و شادی به اندیشهٔ نیچه خطور و از زبان زرتشت پیامبر بزرگ و اخلاقی ایران باستان عنوان گردید . ثمرهٔ این دوره از اندیشه های خلاق نیچه کتاب معروف « چنین گفت زرتشت» " است که شامل چهاربخش است . بخش اول و دوم این کتاب در سال ۱۸۸۳ ، سومین بخش در سال ۱۸۸۴ و آخرین بخش آن در سال ۱۸۵۵ منتشر گردید . البته به ظاهر امر زرتشت نیچه که از مرگ مفهوم خدا در غرب سخن میگوید ، با زرتشت تاریخی پیامبر ایران باستان که از اهورامزدا به عنوان آفرینندهٔ نیکی بحث میکند ، هیچگونه ارتباطی ندارد ، اما شاید علت انتخاب نام زرتشت از سوى نيچه بيشتر اين بوده است كه زرتشت نخستين و مشهورترين استاد مسلم علم اخلاق بوده است که در عصر باستان دیانت را در اخلاق خلاصه نموده و پس از طی قرون اکنون در عالم تنهایی و خیالپردازی نیچه ،از محدودیتهای افسانههای اساطیری بهکلی دست برداشته و ماورای خیر و شر ، فراسوی نیک و بد از تعالی انسان سخن میگوید . افکار مربوط به ابرانسان" (ابر مرد ) که حاکم احساسات بر خود و بههمین علت قادر به خلق است و تغییر اصولی سطح ارزشها و تعالی انسان فراسوی نیک و بد، بیانگر چهرهٔ سوم تحولات فلسفی و روحی نیچه است . بیان نیچه در این اثر مشهور و جهانی البته خیلی شاعرانه است . اما کلام دقیقتر و شاید فلسفیتر همین افکار را می توان در کتاب « آن سوی خیر و شر یا فراسوی نیک و بد» <sup>۲۲</sup>به سال ۱۸۸۶ و

«نسب نامهٔ اخلاق» <sup>۳۳</sup>به سال ۱۸۸۷ یافت . عنوان کتاب «فراسوی نیک و بد» دنبالهای دارد بهنام «پیشگفتاری دربارهٔ فلسفهٔ آینده» <sup>۳۴</sup>و نیچه در این اثر سعی نموده است که یک وجه منظم از افکار اصلی خود را برای آیندگان ارائه نماید و شاید همین امر باعث شد که برخلاف آثار گذشتهٔ او بین کتاب با عکس العملهای جالب توجه خصوصاً از سوی گئورگ برندس<sup>۳۵</sup>منتقد دانمارکی روبه رو گردد .

اما تقریباً در همین مدت زمان ، یادداشتهای پراکندهٔ نیچه در اطراف «اراده معطوف به قدرت» <sup>۳</sup>یا (ارادهٔ قدرت ) که بهظاهر از «ارادهٔ معطوف به حیات» <sup>۳</sup>شوپنهاور نشأت گرفته بود ، تحت عنوان « ارادهٔ معطوف به قدرت ، رسالهای به سوی تغییر ارزش همهٔ ارزشها» <sup>۸۸</sup>منتشر گردید . سپس نیچه به قصد و نیت بررسی کامل و ارزشیابی همهٔ ارزشها ، به نگارش کتابی در چهار بخش پرداخت . که تنها اولین بخش آن یعنی « ضدمسیح» (دجال )<sup>۱۰</sup>در سال ۱۸۸۱ منتشر گردید .

در سال ۱۸۸۸ نیچه بهکلی زنگارش کتب اصلی خود دست کشید تا دو انتقاد شدید بر واگنر بنویسد : « مورد یا وضع واگنر» "و سپس « نیچه ضد ر گنر» " - ولی آخرین آثار نيجه ، يعنى « فجر بتها» <sup>٢٢</sup>و زندگينامهٔ عجيب و غريب او تحت عنوان « انسان را ببین» <sup>۲۲</sup>همه پس از ظهور علائم مشخصهٔ ناراحتی روانی و دیوانگی پنهانی او یعنی بعد از ژانویهٔ ۱۸۸۱ منتشر شدند البته در اطراف عدم سلامت و خستگی روح نیچه ، سخنان بسیاری از سوی موافقان و مخالغان ، خصوصاً خواهر او مطرح شده است . اما بهنظر میرسد که گذشته از ناتوانی جسمی که از طفولیت دست به گریبان او بود و تنهایی دردناکی که از نوجوانی روح وی را در برگرفته بود ، دیوانگی او نتیجهٔ مستقیم تأثیر بیماری سیفلیس بر روی سلسله اعصاب و مغز او بوده است . پس از سقوط روحی و تزلزل سلسله اعصاب ، نیچه را از شهر تورین <sup>۲۲</sup> به مرکز پزشکی بال منتقل نمودند . اما حتی پس از معالجات در شهر بنا نيز وي هرگز سلامت خود را باز نيافت و مدت دوازدهسال به حيات. پر رنج خود ادامه داد . بعد از معالجات مقدماتی نیچه به خانهٔ مادری در شهر ناومبورگ مراجعت نمود و پس از مرگ مادر همراه با خواهرش الیزابت فورستر نیچه ، برای ادامهٔ حيات به وإيماره ، شهر گوته شاعر شهير آلمان رهسيار شد . در اين زمان نيچه سخت معروف شده بود . اما شهرت او در اروپا دیگر برایش لذتی نداشت . وی در بیست وینجم ماه اوت ۱۹۰۰ میلادی بدرود حیات گفت . بهتعبیری در پایان قرن نوزدهم جسد سرد نیچه را به صحن کلیسای رودحن برای دفن سیردند ، در حالی که روح نا آرام وی افکار گرم و غریب خود را برای تجلی و تعبیر به قرن بیستم اروپا سپرد و هرگز برای فرزانگان معلوم نشد که آیا الحاد او معلول خستگی روحی او بود و یا ناراحتی روانی او معلول فلسفهٔ الحادش .

## اصول عقايد نيچه

اصولاً فلاسفه از جهت وضع و صیرورت فکری به دوگروه تقسیم می شوند : فلاسفه ای که صاحب افکار ایستا هستند و فلاسفه ای که دارای اندیشه یویا می باشند . اندیشه های فلسفی نیچه که به گروه اخیر تعلق دارد در سیر تکاملی خود شامل چند مرحله است و در سایهٔ صیرورت تکاملی این مراحل است که بعضی از افکار اساسی او چون آبرانسان (آبرمرد) ، رجعت (برگشت) ابدی به عنوان نشانهٔ قدرت وی در قبول به صورت تراژیک حیات ظاهر می گردد . به نظر اغلب مفسران ، عقاید نیچه در از خر عمر ، خصوصاً آنچه در ارادهٔ معطوف به قدرت مندرج است ، منعکس کنندهٔ افکار حقیقی و پیشرفتهٔ او است . باید توجه نمود که برخلاف فلاسفهٔ نظام پرداز چون ارسطو ، اسپینوزا و هگل ، نیچه

باید فلاسفهٔ اگزیستانسیالیست با وقوف کامل، از بیان منظم و اصولی گریزان است . همین مسئله درک مطالب فلسفی او را که به بیان شاعرانه زیور یافته از سویی مشکل و از جهتی بسیار جالب توجه میکند . بنابر این محققان و اساتید در مطالعهٔ آثار نیچه باید مدام از صورت پی به معنی ببرند و از سطح به عمق سفر کنند . و شاید همین وضعیت موجب شده است که از پیروان نازیسم آلمان گرفته تا اساتید اگزیستانسیالیست چون کارل یاسپرس و هایدگر ، همه در آثار خلاق نیچه راه و روش خویش را یافتهاند . نکتهٔ دیگر که باید مورد عنایت قرار گیرد این است که گرچه نیچه به جنبه های شخصی اندیشهٔ خود در و جزئی نیست ، بلکه کاملاً اجتماعی و کلی و در عین حال نسبی و عملی است . به هرحال محقق معاصر باید در مطالعهٔ افکار نیچه نه تنها سیر تاریخی افکار پویای او را در فرحال محقق معاصر باید در مطالعهٔ افکار نیچه نه تنها سیر تاریخی افکار پویای او را در پی به اعتقادات کاملاً فلسفی او ببرد که در مرز میان معقول و غیرمعقول به آیندهٔ بشریت پی به اعتقادات کاملاً فلسفی او ببرد که در مرز میان معقول و غیرمعقول به آیندهٔ بشریت

افکار نیچه ثمرهٔ یکی از عکس العملهای سیراندیشهٔ غرب در مقابل همهٔ عقل پنداری نظام هگل است که از حد بازتاب پا فرا مینهد و حتی در مقابل دیگر عکس العملهای مشابه چون حکمت شوپنهاور قد علم میکند ـ نیچه که از زمان دانشجوئی در دانشگاه لایپزیگ با کتاب شوپنهاور ، یعنی دنیا به عنوان اراده و اندیشه آشنا بود ، هرگز در حلقهٔ شاگردان فیلسوف بدبین در نیامد . اگرچه نیچه در تولد تراژدی به پیروی از شوپنهاور دنیا را با دیدهٔ غم مینگرد و راه نجات را در نیروی خلاقهٔ هنر میجوید ، اما بهطورکلی جهت اصلی فکر نیچه مانند اگزیستانسیالیستها در تأیید حیات است . و او حتی در سال ۱۸۸۸ ادعاکرد که اثر معروف « تولد تراژدی» تز مخالف فلسفهٔ شوپنهاور است .

در « تولد تراژدی» نیچه معتقد است که یونانیان باستان به غمانگیز بودن حیات بشر واقف بودند ، منتهی در برابر صورت خطرناک و وحشتناک زندگی ، هرگز فلسفهٔ بدبینی را نپذیرفتند و به حیات پشت نکردند ، بلکه از طریق خلاقیت هنر به دنیا جواب مثبت دادند . به قول نیچه یونانیان قبل از سقراط به دو طریقه یکی « دیونیزین» <sup>۶۴</sup> و دیگری « آیولونین» <sup>۲۷</sup>تمسک میجستند . طریقت دیونیزین از دیدگاه نیچه مظهر جریان حیات است که هرگونه سدی را میشکند و پیرو این طریقت در حال مستی با حیات یکی میشود ، و ماورای مسائل شخصی با غوطهور شدن در حیات ، وحدت اولیه و اتحاد ابتدایی را متجلی میکند .موسیقی تراژیک یونان باستان کمال تجلی این طریقت محسوب میشود . اما به نظر نیچه طریقت آیولونین ، که نشانهٔ نور میزان و مراقبت است ، در عالم

برخلاف نظر عامهٔ مردم که یونانیان را اهل اعتدال میدانند ، نیچه در این تجزیه و تحلیل بهوقوف یونانیان نسبت به جنبههای غیرعقلانی و بندهای تاریک و عاطفی حیات بشر اشارت دارد . بهنظر نیچه یونانیان باستان در برابر ماهیت تراژیک حیات دو راه اساسی نجات را یافته بودند : یکی آیولونین که به روی واقعیت حجاب میکشد و با ابداع دنیای صور آرمانی و زیبایی بهطورکلی درد و رنج عالم را تحمل میکند و دیگری دیونیزین که با قبول و تأیید حیات و خلاصه « بله گفتن» به وحشت و تاریکی عالم ، به موسیقی پناه میبرد . از دیدگاه نیچه اصالت فرهنگ یونان قبل از سقراط در آمیزش و وحدت نیروهای حیات در طریقت دیونیزین و عشق به صورت و زیبایی در طریقت آیولونین است که متأسفانه در سایهٔ سنگین اصالت عقل سقراط ، حقیقت و توانایی خود را از باست که متأسفانه در سایهٔ سنگین اصالت عقل سقراط ، حقیقت و توانایی خود را از باست که متأسفانه در سایهٔ سنگین اصالت عقل سقراط ، حقیقت و توانایی خود را از باست که متأسفانه در سایهٔ سنگین اصالت عقل سقراط ، حقیقت و توانایی خود را از باست که متأسفانه در سایهٔ سنگین اصالت عقل سقراط ، حقیقت و توانایی خود را از باست که متأسفانه در سایهٔ سنگین اصالت عقل سقراط ، حقیقت و توانایی خود را از باست که متأسفانه در سایهٔ سنگین اصالت عقل سقراط ، حقیقت و توانایی خود را از باست که متأسفانه در سایهٔ سنگین اصالت عقل سقراط ، حقیقت و توانایی خود را از باست که متأسفانه در سایهٔ سنگین اصالت عقل سقراط ، حقیقت و توانایی خود را از باست که متأسفانه در سایهٔ سنگین اصالت عقل سقراط ، حقیقت و توانایی خود را از باست زیزان نودن یک نمونهٔ آرمانی برای فرهنگ جدید آلمان است تا با رجعت به اصالت عصر قبل از سقراط ، رسالت خود را در قرن نوزدهم به تحقق برساند .

در این مرحله از تکامل فکری نیچه ، سؤال اصلی این است که آیا حیات بر معرفت اولویت دارد یا معرفت بر حیات ؟ نیچه مانند اگزیستانسیالیستها ادعا میکند که حیات

نیرویی بالاتر از معرفت است و بنابر این فرهنگ قرن نوزدهم که برخلاف جهت اساسی ار ده معطوف به قدرت در تسلط معرفت است ، در درون حیات جدید خود دارای نیروهای زندة ابتدايي وحشيي است كه منتظر ظهور و انتقام گرفتن از وضبع ظاهري اجتماع امروز غرب هستند . به عبارت دیگر نظر مخالف فرهنگ معاصر غرب در درون آن پنهان شده است . اگرچه نیچه ، چنان که از « انسان را ببین» برمی آید ، چندان علاقهای به مسائل سیاسی زخود نشان نمیدهد واصولاً حزب را مخالف تشخص فرد میداند ،اما مدعی است که دموکراسی و سوسیالیسم هردو معلول مسیحیت هستند و حد وسطی را مورد تأييد قرار ميدهندكه نسبت به نوع بشر خصومت آميز است . به نظر نيچه امكانات فوق العادة بشر هنوز به سرحدكمال نرسيده است . ولي در أينده فراسوي كلية تعبيرات عقلاني تاریخی، بشر جدیدی که از نظر فردی سخت اراده و خاص است به وجود خواهد آمد . در فلسفة نيچه انسان محتاج جهت است تا خود را تعالى بخشد . اما نه علم تجربي جديد و نه عالم وحي قديم هيچ كدام قادر نيستند اين هدف را براي انسان متحقق سازند . بنابراين تنها فلسفه، أن هم نه فلسفة أكادميك اساتيد، بلكه فلسفهاي كه در ذهن متفكري تنها اما واقف به امکانات نامحدود بشرکه از خطر زندگی نمی هراسد متجلی است ، میتواند راهنمای بشر باشد . به نظر نیچه ، فلسفهٔ راستین باید وظیفهٔ سنگین خود را با شهامت و بدون رحم و شفقت دریابد . یعنی چون زرتشت پیامبر پس از سالها دوری به اجتماع باز گردد و از آمدن « اَبَرانسان» خبر آورد .

اما زرتشت پیامبر اخلاق است . پس نیچه ماورای ارزشیابی هنری در تولد تراژدی به بحث مسائل اخلاقی می پردازد . برای نیچه دیوید اشتراوس ، نمایانگر ریشه های یهودی اخلاق مسیحیت است که به زبان کانت بیان شده است . نظر اشتراوس در بارهٔ جوهر بهاصطلاح مبتنی بر نظریهٔ تکامل داروین است ! نیچه در عالم انتقاد می گوید که اولاً این نظریهٔ اخلاقی مبتنی بر نظریهٔ تکامل داروین نیست و ثانیاً طبقهٔ انسان متشکل از انواع مختلف افراد انسانی است و به حکم عقل و عدالت نباید تفاوتهای فردی و شخصی انسانی» نیچه در یک بحث نامنظم اخلاقی انسان خیلی می می در کتاب « انسان خیلی برای رضایت یک لحظه زندگی نمیکند به یک گونه تصور شوند . در کتاب « انسان خیلی برای رضایت یک لحظه زندگی نمیکند ، بلکه با زمان آیندهٔ دوردست سروکار دارد . اگرچه در این رساله نیچه از ارتباط میان اطاعت از اجتماع و لذت آدمی سخن می راند ، اما در اصل وی معتقد است که انسان در جستجوی لذت نیست ، بلکه در جستجوی قدرت

درکتاب « فراسوی نیک و بد» دو نوع اخلاق مطرح می شود ، یکی اخلاق خدایگان و دیگری اخلاق بندگان . به قول نیچه در تمام جوامع پیشرفته این دو نوع اخلاق به چشم می خورند و حتی در یک زمان می توانند در وجود یک شخص واحد متجلی باشند . اما ضروري است كه تفاوت اصولي ميان اين دو اخلاق تمييز داده شود . در اخلاق خدايگان اصول اشرافي حاكم است ، يعنى نيك با شريف و بد با وضيع برابر است . در حالي كه در اخلاق بندگان خیر امری است که برای جامعهٔ ضعیف ، محروم و بی قدرت مفید است و شر اعمال و رفتار اشخاص فردی خطرناک و صاحب قدرت است . به تغبیر ثانوی اخلاق خوب از آن بندگان مهر بان اما ضعیف ، و اخلاق بد از آن خدایگان قوی و صاحب تشخص است . در اخلاق بندگان که مبتنی بر نفی شخصیت خدایگان است ، خصوصیاتی چون همدردی ، مهربانی و تواضع به این علت فضیلت شمرده می شوند که در مقابل خطرات ناشی از قدرت فردی خدایگان همچون سدی است . این بحث را نیچه به وجه کاملتر در « نسب نامهٔ اخلاق» با استناد به مفهوم تألم و تنفر تودهٔ مردم از قدرت فردی دنبال میکند . انسان والاگهر و خاص ، ارزشهای خود را با قدرت خویش میآفریند ، اما انسان فرومایه و همگانی برای مراقبت انسان قوی ، ارزشهای عامیانهٔ تودهٔ مردم را مطلق مي انگارد . تاريخ اخلاق از ديدگاه نيچه ، جدال اين دو طريقت فكري است . زيرا از ديد انسان والانزاد، وجود این دو طریقت با یکدیگر مغایرتی ندارد، درحالی که از دید بندگان فرومايه ، تنها يک اخلاق ايستا و مطلق وجود دارد که به قول نيچه کمال ثمرة أن مسيحيت در غرب است .

البته نیچه ارزش اخلاقی مسیحیت را به طورکلی نفی نمیکند ، ولی مسیحیت را برای بی ارزش جلوه دادن بدن انسان ، بی اعتنایی به انفعالات و شهوات محکوم میکند . هدف غائی نیچه از میان بردن ارزشها به طور کلی و حکومت انفعال بدون عقل نیست ، بلکه هدف نهائی او اتحاد<sup>م</sup> هرچه بیشتر کلیهٔ جنبه های انسانی است و به این منظور نظام کلی و مطلق را مردود می شمارد . در نهایت نیچه برای حفظ ارزشهای انسانهای والاتر ، طرفدار انواع و درجات اخلاقی است و در مقام خود تودهٔ فرومایگان را مستحق خلاق خویش می داند . تنها به شرط آنکه انسانهای برتر را از ابداع ارزشهای خود محروم نسازند . به عبارت دیگر برای تودهٔ فرومایه که از ضعف درونی رنج می برند ، همین اخلاق پست و همگانی بسی نیکو است . زیرا اداره کردن ایشان تنها ارزین راه ممکن است تا انسانهای والاتزاد کنند . اما نیچه متأسفانه در مورد محتوای این ارزشهای جدید که باید ابداع شود چندان مطلب تازهای اظهار نمیکند و آنچه او میگوید شباهت زیادی به فضیلتهای اخلاقی یونان و روم باستان دارد .گویی ابر انسانی لازم است تا ارزشهای کاملاً جدیدی ابداع کند .

یس از سخنهای پراکنده در اطراف اخلاق بندگان در عالم مسیحیت که به قول نیچه از وضع اجتماعي يهوديان در عهد عتيق يعنى بندكي بني اسرائيل سرچشمه مي گيرد ، بحث اصلی او معطوف بهوجود خداوند و ایمان به مسیحیت میگردد . نیچه در اثر معروف « حکمتِ مسرتبخش» با کمال گستاخی ادعا میکند که بزرگترین اتفاق در دورهٔ معاصر غرب « مرگ خدا است!» '` این کلام که در دنیا بازتابهای گوناگونی به وجود آورده ، اغلب مورد تفسيرهاي نادرست قرار گرفته است . مقصود نيچه از اين جمله مرگ مفهوم خداي مسیحیت ، خالق اوامر و فرامین مطلق اخلاقی ، در اذهان مردم بهاصطلاح مسیحی و در بند کلیسای غرب است . به نظر نیچه این یک واقعیت است که مردم غرب در عین حال که به ظاهر امر مسيحي و اهل كليسا هستند ، اما سالهاست كه ايمان راستين به مسيحيت را از دست دادهاند و مفهوم خداوند در فکر ایشان مرده است . اما نیچه فراسوی این به اصطلاح واقعیت ، به حقیقت دیگری نیز اشاره میکند و آن آزادی انسان از اوهام مربوط به آن جهان است . به عبارت دیگر اکنون که این مفهوم در فرهنگ غرب به فراموشی سپرده شده ، بزرگترین سد در راه آزادی و قدرت خلاقهٔ بشر شکسته شده است . دیگر نگاه مرد مغرب زمین به سوی دنیای فوق طبیعی و غیرواقعی نیست ، بلکه توجه او معطوف بهاین جهان و ارزشهای طبیعی و واقعی است . اگرچه در ظاهر حملهٔ نیچه تنها بهسوی مستحبت است ، اما به نظر اغلب قریب به اتفاق محققان ، در باطن ندای نیچه نه تنها برضد مسیحیت ، بلکه برخلاف مطلق دین است .

البته نیچه که خود ثمرهٔ سقوط معنوی غرب است از بعضی جهات به طور خود آگاه یا ناخود آگاه ، به فضائل دیانت اعتراف دارد . وی گاه به گاه به خصوصیت فریبایی مسیحیت اشاره می کند که نشانگر گرایش اولیهٔ نیچه ، حداقل در طفولیت ، به عالم مسیحیت است . او حتی یکبار اظهار کرده است : « خون یک حکیم الهی در بدن من جریان دارد! » اما در اصل و نهایت ، نیچه فرض وجود خداوند را نشانهٔ عدم آزادی بشر و هرگونه ایمان به مذهب را دلیل ضعف آدمی می پندارد که از ترس و حالت « نه گفتن» به حیات و انکار دنیا برمی خیزد .

بهقول نیچه « مفهوم خداوند تاکنون بزرگترین اعتراضی بر ضد وجود بوده است .»باید

توجه نمود که در فلسفهٔ نیچه بحث نظری اثبات عدم وجود خداوند مطرح نیست ، بلکه توجیه اصلی خیالی بودن این تصور ، پدیدهٔ فراموشی این مفهوم در فرهنگ مسیحیت و در غرب و در نهایت ثمرات غائی این وضعیت معاصر انسان غربی مطرح است . البته بسیاری از محققان به حالات روانی و عکس العملهای شخصی نیچه در برابر مسیحیت ، که شاید از طریق زندگی بیش از حد زاهدانه محیط خانوادگی به وی القا شده ، اشارت متعدد کردهاند . اما آنچه مسلم است نیچه ، خارج از نفرت روانی و ماورای عقل و دیوانگی ، به عنوان یک فیلسوف معاصر نه تنها ندای مرگ مفهوم خدا در فرهنگ مسیحیت در غرب را می شنود ، بلکه به صورت یک ملحد ، اما به نام و زبان زرتشت پیامبر عهد باستان ، ادعا می شنود ، بلکه به صورت یک ملحد ، اما به نام و زبان زرتشت پیامبر عهد باستان ، ادعا و قانون و ارزشهای خود را ابداع نماید تا به افق ارزوهای خود تحقق بخشد ! ما 'گر میکند که انسان باید در سیر تکاملی خود در عالم بی خدایی به جای خداوند بنشیند بر عالم مسیحیت و دیانت به طورکلی چه تأثیر عمیقی بر الهیات مسیحی مخصوصاً در بر عالم مسیحیت و دیانت به طورکلی چه تأثیر عمیقی بر الهیات مسیحی مخصوصاً در خدای <sup>۳۵</sup>می شود ، شاید در عالم تنهایت باعث به وجود آمدن به اصتان ملک میکند که انسان باید در میر تکاملی خود در عالم بی خدایی به می مداوند بنشیند می میو د میز میان عقل و وجود می دانست که بعدها انتقادات شدید و باور نکردنی وی بر عالم مسیحیت و دیانت به طورکلی چه تأثیر عمیقی بر الهیات مسیحی مخصوصاً در حلقه های پروتستان میگذ د و در حقیقت باعث به وجود آمدن به اصطلاح « نهیات مرگ خدا» <sup>۳۵</sup>می شود ، شاید در عالم تنهایی و در جوار دیوانگی خود حتی خطی برای نگارش

بحث اخلاق و تجزیه و تحلیل الهیات موضوع رابطهٔ میان خداوند و قوانین اخلاقی را مطرح می سازد . البته در ذهن بعضی از مردم مفهوم خدای مسیحیت از مطلق اخلاق جدا و متمایز است . به طورکلی آنان بر این تصورند که هیچ گونه رابطهٔ ضروری میان خداوند مطلق و مطلق اخلاق وجود ندارد . اما نیچه برخلاف این نظر ، به وضوح و تأکید تمام اظهار می دارد که خفظ اخلاق مسیحیت بدون وجود خدای مسیحیت غیرممکن است . یعنی اخلاق بد زن الهیات محال است . بنابر این انسان معاصر اروپایی که اکنون ایمان به خدای مسیحیت را نفی کرده است ، در حقیقت پایه های تمام ارزشهای خود را از دست داده است و این زمینهٔ نیستی انگاری و مکتب پوچی در غرب است . به عبارت دیگر حتی عدم اعتقاد به دین نیز به علت ارتباط ضروری با عالم اخلاق ، باعث به وجود آمان نیست انگاری و پوچ گرایی می گردد . تصویر نیچه از ثمرات تاریک نیستی انگاری در غرب بسیار وحشتناک است . او ندا می دهد که در آینده « جنگهایی خواهد بود که هرگز در گذشته به روی زمین اتفاق نیفتاده است» . اما عاقبت فراسوی این صحنهٔ هولناک ، نیچه مدعی است که جنگ نهایی برای از بین بردن آخرین اثرات اخلاق بندگان در سنت مسیحیت است تا راه برای ظهور و توفیق آبرانسان (أبرمرد ) بازگردد .

از دیدگاه نیچه ، دنیا چیزی به جزارادهٔ معطوف به قدرت نیست که فراسوی نیک و بد می تواند دنیا را به نحو معقول توصیف کند . معرفت همچون آلت قدرت است و آنچه در فلسفه به نام آرزوی طبیعی به سوی معرفت نامیده می شود خود انعکاسی از ارادهٔ معطوف به قدرت است . هدف اصلی دانش ، نظام بخشیدن و تسلط یافتن است . واقعیت همیشه در حال صیرورت است ولی ما انسانها آن را به هستی تبدیل می کنیم . بنابراین منظور علم تسلط بر طبیعت است که تنها از راه تغییر صورت طبیعت به مفاهیم ممکن می گردد .

مطابق نظر نیچه ، مفهوم « حق مطلق» اختراع فلاسفه است که از صبرورت عالم ناراضی هستند . « حق نوعی اشتباه است که نوع به خصوصی از موجود زنده بدون آن قادر به ادامۀ حیات نیست» ! به عبارت دیگر ضرورتی وجود دارد که آدمی برخلاف واقع دنیای ظاهر را به صورت سیلان مشاهده نکند . قوانین منطقی و حتی قانون علیت ، همه از دیدگاه نیچه ، افسانه های منیدی هستند و چنان با ایمان انسانی ترکیب یافته اند که عدم اعتقاد نسبت به آنها می تواند حتی نوع 'نسان را به خطر انداخته از میان ببرد . زبان انسان آیینۀ تمام عیار نوع مفید این افسانه های مبتنی بر وهم و خیال است . لذا خطر فلسفی بشر نهفته است . اما نکتۀ اساسی این است که اگر این فلسفه حقیقت دارد ، سخن خود نیچه بر اساس همین گفتار چگونه می تواند دعای صدق کند . ولی بسیاری از محققان و پیروان وی معتقدند که اگر حتی این مطلب را بر سخن نیچه صادق بدانیم ، از ارزش کلام وی چیزی کاسته نمی شود .

در دنیای علم ، نیچه با گرایش عمیق به سوی اصالت عمل ، نظریهٔ تکاملی داروین را سخت مورد حمله قرار می دهد . به نظر او عامل نفوذ و تأثیر محیط خارجی بر روی موجود زنده در نظریهٔ داروین بیش از حد معقول مورد تأیید قرار گرفته است . و انتخاب طبیعی در جهت ترقی نوع که عصارهٔ فکر داروین است ، در حقیقت نمونه های بهتر و والار فدای نمونه های عادی و متوسط می کند . زیرا فرد خاص و تنها هرقدر هم سخت باشد ، در متایسه با اکثریت متوسط ،ما مجتمع ، در مقام ضعیفتری قرار دارد . بنابراین اگر ما اخلاق را مبتنی بر نظریهٔ داروین قرار دهیم ، آن وقت نمونه فوق العاده و والا را فدای نمونه متوسط و عادی کردهایم .

به نظر نیچه ، مفام ر منزلت موجود معلول قدرت است که خود یک کیفیت فردی و درونی است . افراد بشر تنها به دو نوع تقسیم میشوند ، یکی نمایانگر حیات قوی و صعودی و دیگری نشانگر حیات ضعیف و نزولی است . البته تودهٔ متوسط ضروری هستند تا انسانهای برتر حیات والاتر خود را ادامه دهند . ولی قبل از آنکه چنین وضع مطلوبی حاصل شود ، موجی از «بر برهای جدید» پیدا خواهد شد که حکومت تودهها را سرنگون و امکان رشد آزاد افراد خاص را به وجود خواهند آورد . به عبارت دیگر نه اخلاق قدیمی مطرح است و نه الهیات مسیحی ، بلکه انسانیت جدید مد نظر نیچه است .

در تاریخ فلسفهٔ غرب ، دو سنت اساسی مکتب انسانیت به چشم می خورد : یکی قدیس اگوستین ،که انسان را به عنوان یک موجود سقوط کرده تلقی میکند . انسان به این تعبیر ، از حالت طبیعی و سعادت اولیه و ازلی خود جدا شده ، با خود در غربت است و همیشه در آرزوی باطنی رستاخیز انسان اولیه یعنی عالم قبل از سقوط به سر می برد . اما سنت دیگر که بیشتر به نام هگل معروف شده مطلب را در جهت دیگر توجیه میکند . هگل در پدیدارشناسی روح (روان) به طور مثال میگوید وقتی که پایه های ساختمان پی ریزی می شود ، پایان نیافته است . پس امر مجرد در آغاز که همچون پایه های ساختمان است نه کامل است و نه حتی واقعی ، بلکه برای تحصیل محتوی باید صیرورت پیدا کند . لذا

مطالعهٔ سطحی فلسفهٔ نیچه شاید چنین بنمایاند که وی به سنت اول تعلق دارد و در آرزوی انسان قبل از دین یهود و مسیحیت یعنی یونانی است .در حالی که بررسی دقیقتر آثار نیچه به خوبی نشان می دهد که وی همچون هگل در عالم صیرورت راه نجات و در غایت انسان والاتر را جستجو می کند . به قول نیچه نه اخلاق ، نه الهیات و نه حتی انسانیت ، هیچ کدام هدف نیست ، بلکه مقصد عالی فلسفه ، آبرانسان (آبرمرد ) است . انسان همچون پلی در عالم هستی است که باید طی شود ! « در عالم هستی انسانیت بندی بسته بر روی پرتگاه (نیستی ) میان دنیای حیوانی و عالم آبرانسانی است . » باید توجه نمود که به طور طبیعی انسان هرگز آبرمرد نمی شود ! آبرانسانی است . » باید توجه نمود که به قدرت است ، وقتی به وجود می آید که افراد بشر با شهامت تمام کلیهٔ ارزشها را تغییر صورت دهند و به جای اخلاق قدیم ، یعنی مبتنی بر مسیحیت ، اخلاق مبتنی بر ارادهٔ معطوف به قدرت را حاکم سازند .

در نظر نیچه سه مرحله در راه تکامل بشر وجود دارد . در آغاز یعنی عصر یونانی قبل از اخلاق یهودی و دین مسیحیت ، خدایگان در حالت طبیعی بهسر میبرد ، و حاکم بر لذت خود حکم میکرد اما پس از ظهور اخلاق یهودی که ثمرهٔ مستقیم بندگی ایشان در عهد عتیق بود و دیانت مسیحیت که بر اخلاق بندگان استوار بود ، تضاد میان اخلاق

بندگان و اخلاق خدایگان آغاز شد . و پس از پیروزی مسیحیت در غرب خدایگان نیروی اصیل و طبیعی خود را از دست داد و در عالم گناه به نفی خود پرداخت . « در اوایل قرون وسطى .... زيباترين نمونة حيوان موطلايي همهجا شكار شد. همچون اشباح يک انسان گناهکار گردید. و در آنجا مریض بی نرا و تیرهبخت ، با قلبی مملو از نفرت به سوی سرچشمهٔ حیات بر ضد خویش قیام نمود . بهعبارت دیگر یک مسیحی گردید !» بهتعبیر دیگر « وجدان بد» <sup>۵۰</sup>که معلول تعلیمات یهودی است ، خیر بندگان را در برابر نیک خدایگان که خوب را همان زیبایی و سعادت میدانستند، قرار داد و با تعریف خوبی به ضعف و فقر تنها محتاجان ر لایق نجات دانست و باعث سقوط خدایگان از حالت طبیعی ارنیه شد . اما نیچه در پیروی 'فکار منطقی هگل ، وقوف کامل دارد که « نفی» یک حالت ، ضرورتاً « تخريب» أن حالت نيست ، يعنى سقوط خدايكان اوليه ، اضمحلال خدایگان به حساب نمی آید . بلکه این تجر به ، تنها مقدمهای برای ظهور و رشد یک حاکم جدید است . به تفسیر دیگر انسان خاص زنیه یک موجود طبیعی و آزاد اما بدون تضاد بود که در نتیجهٔ تجلی اخلاق یهودی ـ مسیحی برضد خود برگشت و بهناچار بهخود نگریست و در عالم ذهنی ـ وجودی ـ درونی ، دارای نفس آگاه شد . به سخن دیگر انسان از یکسو دارای گناه و وجدان بد شد و از سوی دیگر نیروی خاص یافت تا در راه نجات خود در عالم هنر، علم و صنعت ، خلاق و مولدگردد . انسان در نتیجه تجربه این دو چهره قادر شدكه به طبيعت صورت ببخشد و تغيير ماهيت بدهد . سي از جهت غايت دین یهودی ـ مسیحی نقش مهمی در خلاقیت انسان ایفا میکند . زیرا مسیحیت به طور منفى براي عالم انسانيت نطئة أرمان جديد انساني را بدوجود أورده است . اكنون انسان ميرودكه مخلوق خود باشد ته ثمرة طبيعت اما اين تحول أرمالي بهسري أبرانسان در بند تعالی است .

اندیشهٔ نیچه در پی اصالت ، از مرز عقل و دین میگذرد و به بیانی شاعرانه از تعالی<sup>۲۵</sup> سخن میگوید : اخلاق آبرانسان که بر وجود خود تسلط کامل دارد ، در ماهیت مافوق درک منفی خیر و شر است که عوام بر سنت بندگان عهد عتیق و عهد جدید در بند آن هستند . نیچه که مبنای این اخلاق نو را ارادهٔ معطوف به قدرت میداند در توصیت ادبی « آبرانسان» به تلفیقی از قیصر روم و روح عیسی مسیح اشارت میکند . اما چون « آبرانسان» هرگز دیده نشده است ، فیلسوف نمیتواند یک تعریف روشن و جامع و مانعی از آن ارائه دهد . به ناچار نیچه ، با وقوف کامل به این مطلب « آبرانسان» را با « واپسین انسان» یا « آخرین مرد» <sup>۲۵</sup>مقایسه میکند . واپسین انسان به زبان زرتشت نیچه کسی است که همه را چون دیگران میداند و در راه موافقت و مرافقت قدرت خلاقهٔ خود را از دست داده است . در حالی که ابرانسان با اعدام و مرگ مفهوم خدای مسیحیت در ذهن خویش از بند رهایی یافته به سوی رجعت به جهان تحول روحی در سیر و حرکت است . در آغاز به نظر می رسد که « زرتشت نیچه» تنها می خواهد فکر اصلی « اَبَرانسان» را

ایفاکند، اما نیچه در زندگینامهٔ خود «انسان را ببین» میگوید که اندیشهٔ اساسی زرتشت رجعت ابدی یا بازگشت جاودانه است . که در عین ظالمانه بودن نه تنها آزمایشی برای نیرومندی فکر و روح بشر است ، بلکه در عالم آزادی « آری گفتن به حیات» محسوب میشود . نخستین بیان این فکر که پایهٔ ایمان نیچه به شمار میرود ، در کتاب حکمت مسرتبخش ظاهر میگردد . در این اثر روحی در عالم خیال زرتشت بر نیچه ظاهر می شود و میگوید که حیات او با کوچکترین جزئیات به طور نامحدود تکرار خواهد شد . زیرا زمان به راستی بی نهایت است . نیچه گرچه از تصور رجعت مجدد مردان پست در رنج است و را به طورکلی می پذیرد . به هر حال یا دنیا هرگز تکرار نمی شود و صور جدیدی که ابداع میگردند محتاج وجود آفریننده هستند یا اینکه رجعت ابدی درزمان بی نهایت فکر خالق و تصور بقای نفس در دنیای دیگر را بکلی کنار میگذارد .

به راستی فکر بازگشت جاردانه فاصله میان بودن و شدن را در فلسفهٔ نیچه پر میکند و لذا نیچه در دفاع ازین اندیشه حتی از اصل بقای انرژی در علم نیزیاری می جوید . از یک حو شاید بیم آن ررد که نظریه رجعت ابدی فکر « برنسان» را به عنوان متصد غائی متزارل نشاید . اما از حوی دیگر امید می رود که آرزوی اراده معطوف به « آبرانسان» را به طور نامحدود تکرار کند !

توضيحات

- Friedrich Wilhelm Nietzche \_ \
  - Röchen \_ Y
  - Leipzig \_ T
  - Prussian Saxony \_ f
    - Noumburg \_ 0
    - Schulpforta \_ 9
      - Bonn \_ V
  - Friedrich Ritschl \_ A
  - World as Will and Idea \_ 1
    - Rheinisches Museum \_ \•
      - Basel \_ 11
- Walter Kaufmann, the Potrable Nietzche New York 1954 P.P.7-8 \_ VT
  - Homer and Classical Philology \_ 17
    - Richard Wagner \_ 14
  - The Birth of Tragedy from the Spirit of Music \_\_ \0
    - Untimely Meditations \_ 19
      - David Strauss \_ 1V
    - the Old and the New Faith \_ \A
  - On the Use and Disadvantage of History for Life \_ \\
    - Schopenhauer as Educator \_ Y.
    - Richard Wagner in Bayreuth \_ 11
      - Lou Salome \_ TT
        - Rilke \_ 17
      - Sigmund Freud \_ Yf
      - Human All Too Human \_ 10
        - Authority \_ Y9
        - The Dawn of Day \_ YV
          - Joyful Wisdom \_ YA
        - Eternal Reurrence \_ 11
      - Thus Spoke Zarathustra \_ T.
        - Superman or Overman \_ T \
        - Beyond Good and Evil \_ TT
      - A Genealogy of Morals \_ TT
    - Prelude to a philosophy of the Future \_ Tf
      - Georg Brandes \_ TO
        - Will to Power \_ TS
          - Will to Life \_ TV
- The Will to Power : An Essay Towards the Transvaluation of All Values. \_ TA
  - The Anti-Christ \_ T1

- The Case of Wagner \_ f •
- Nietzsche Contra Wagner 📿 f )
- The Twilight of the Idols \_ fr
  - Ecce Homo \_ 47
    - Turin \_ ff
    - Weimar \_ F۵
    - Dionysian \_ F9
    - Apolonian \_fv
  - The Primordial Unity \_ fA
    - God is Dead \_ f1
- Death of God's Theology \_ 0.
  - Bad Conscience \_ ۵۱
    - Transcendence \_ 01
      - Last Man \_ 07

,

فصل ششم ياسپرس و تعالى

.

•

## زندگی و آثار یاسپرس

کارل پاسپرس در بیست و سوم فوریه ۱۸۸۳ میلادی در شهر اولدنبورگ ، در شمال آلمان بەدنیا آمد . پدرش پس از تحصیل حقوق ، رئیس یک بانک محلی گردید . بەحسن تشخيص و قضاوت ياسپرس ، شخصيت و روح باصفاي مادر او در بين اعضاء خانواده تأثير عميقي گذاشته بود . روح حساس ياسيرس كه در طفوليت از ناتواني جسماني رنج می برد ، تا حدودی او را به تنهایی و تأمل عادت داده بود . یاسیرس در دبیرستان آسنتی آلمان بهدلیل شخصیت ذاتی که تا حدودی معلول رفتار معقول پدر و مهر مادر بود ، در برابر اطاعت کورکورانهای از شاگردان مدرسه خواسته می شد ، مقاومت نشان داد و سرانجام دورهٔ نامطلوب حیات خود را با تحمل مصائب بسیار به یایان رسانید . وی در هفدهسالگی با فلسفة اسيينورا أشنا شد ، زيرا تا حدودي او را فيلسوف مطلوب خود مي دانست . اما در آغاز کار دانشگاهی مشغول مطالعهٔ علم حقوق گردید و به بررسی شعر، تئاتر و ادبیات نیز علاقه فراوان داشت . سرانجام به سال ۱۹۰۲ ، در جستجوی معنی حیات و ممات رشتهٔ پزشکی را انتخاب نمود . در بیست وچهارسالگی با دختری یهودی به نام گرترود مایر ٔ آشنا شد . روابط عميق و معنوى اين دو ، خصوصاً توانايي دختر جوان در تحمل مشكلات و علاقة مفرط وي بهمطالعة ادبيات كلاسيك و فلسفه در راهنمايي و ارشاد ياسيرس جوان به سوی فلسفه که برای او معنی جدیدی یافته بود ، نقش اساسی داشت . لذا پاسیرس در دورهٔ پزشکی نیز که در سال ۱۹۰۹ به پایان رسید هرگز از مطالعهٔ روانشناسی و فلسفه غافل نيود .گرچه از كلاسهاي دانشگاهي فلسفة كلاسيک دلزده شده بود ،اما از كلاس پروفسور تئودروليپس<sup>6</sup>در رشتهٔ روانشناسی ،که به روابط شخصی و انسانی اهمیت می داد ، رضایت کامل داشت . روابط یاسیرس و دوشیزه مایر در سال ۱۹۱۰ بهازدواج انجامید .

پس از اتمام دورهٔ پزشکی یاسپرس بهعنوان پژوهشگر در بیمارستان روانی در شهر هایدلبرگ مشغول کار شد . مسئله آسیبشناسی روانی در سالهای ۱۹۰۸ تا ۱۹۱۵ ،که هنوز نفوذ فروید عالمگیر نشده بود ، ذهن او را بهخود معطوف کرد ، یاسپرس میان دو نظریهٔ اصلی ، یعنی نظریه ای که ناخوشی روانی را معلول عدم تعادل مغزیه شمار می اورد و نظریه ای که ناخوشی روانی را نتیجهٔ گرفتاری باطنی شخصیت می دانست ، به این حقیقت رسید که شِق دوم صحیحتر است .

درسال ۱۹۱۱ یاسپرس کتاب آسیب شناسی روانی عمومی <sup>۷</sup>را با انتخاب روش ادموند هوسرل که روانشناسی توصیفی <sup>^</sup>خوانده می شد ، به نگارش درآورد . رای اصلی یاسپرس در کتاب روانشناسی این بود که « انسان همیشه بیش ارآنست که دربارهٔ خود می داند و میتواند بداند . » <sup>\*</sup>زیرا اگر معرفت انسان دربارهٔ خودش با متام انسانیت او برابر بود ، دیگر آزادی مفهومی نداشت ا اغلب همکاران یاسپرس از گرایشهای فلسفی از می نمودند . اما پس از انتشار همین کتاب مقدمات برای رفتن او به دانشگاه هایدلبرگ فراهم گردید . به پیشنهاد ماکس وپر <sup>\*</sup>( ۱۹۲۰ – ۱۹۶۲) جامعه شناس آلمانی که افکارش در پروفسور ویندِلباند <sup>\*\*</sup> در دانشکده فلسفه هایدلبرگ شد . به قول یاسپرس این در دار انتشاسی افکار او ، یعنی از سال ۱۹۰۸ تا ۱۹۲۰ ، قرابت روحی با همسر و دوستی عمیق با برادر پروفسور ویندِلباند <sup>\*\*</sup> در دانشکده فلسفه هایدلبرگ شد . به قول یاسپرس این درد از تکرین

یس از جنگ جهانی اول در سال ۱۹۱۱ ،کتاب روانشناسی « نظرگاههای جهانی» <sup>۲</sup> یاسپرس منتشر شد که توجه بسیاری از ساتید مسلم آلمان را به خود معطوف ساخت . یاسپرس در این کتاب مدعی است که فلسفه است که به جای روانشناسی به همگان دید جهانی می بخشد . این اثر در حقیقت قدم مؤثری در راه بیان مفاهیم اگزیستانسیالیسم اصولی چون وجود<sup>۵۰</sup> و آزادی<sup>۴۰</sup> در قرن بیستم بود . پس از مرگ پروفسور ویندلباند ، پروفسور ریکرت<sup>۲۰</sup> ، رئیس گروه فلسفه در هایدلبرگ شد و مدت بیست سال تبادل نظر و گاه برخوردهای شدید میان او و یاسپرس که نخست دستیار جوان راز سال ۲۰۱۲ همکار از در میگوید : پروفسور ریکرت از کتاب دوم من چندان راضی نبود و اصولاً مرا یک فیلسوف نمی دانشگاه هایدلبرگ شده بود ، ادامه داشت . یاسپرس در کتاب « خاطرات فلسفی» <sup>۸۰</sup> نمی دانست . زیرا من پزشک<sup>۱۰</sup> بودم و در فلسفه دکترا <sup>۳</sup>لداشتم . او بیرو ارزش کلی و علمی فلسفی بود ، اما من با شک در بارهٔ آن فکر میکردم . با مرگ ماکس بر که دوستی میان ما را حفظ میکرد . من تصور کردم که دنیا به پایان رسیده است . اگر جه این اختلاف نظر در تمجید آن گفت : « اگر جازه بفرمایید و حرف مرا بپذیرید ، این یک اثر علمی است . » یاسپرس در اول ماه آوریل ۱۹۲۲ ، استاد کرسی فلسفه شد و تصمیم گرفت که مدتی دست به قلم نبرد و بیشتر به تفکر بپردازد . حتی مقاله او در مورد « تصور ذهنی دانشگاه» <sup>۲۱</sup> که درسال ۱۹۲۳ منتشر گردید و در بارهٔ سه مسئلهٔ اساتید ، آزادی و دانشجویان بحث میکرد ، در حقیقت از خیلی قبل طراحی شده بود . درحالی که اغلب تصور میکردند که پروفسور یاسپرس تنها به تدریس اکتفا میکند ، وی سخت مشغول تکمیل افکار اصلی خود در مورد تاریخ فلسفه بود . با وجود تمام سختگیریهای بی مورد ریکرت ، یاسپرس به تنظیم اندیشه های خود در هایدلبرگ مشغول بود و حتی دوبار دعوت دانشگاههای کیل " و بن " را رد نمود .

درسال ۱۹۲۴ طرح کتاب فلسفه ٔ و ریخته شد . این کتاب که محتوای آن نتیجهٔ بحثهای سهگانهٔ او و همسر و برادرزنش بود ،درسال ۱۹۲۱ در سه مجلد منتشرگردید .درکتاب فلسفه چهار مسئلهٔ اساسی مورد توجه یاسپرس قرارگرفت :

اول ـ اینکه ماهیت فلسفه را روشن کند ، فلسفه یک جریان فکری تعالی بخش است که برسر حدود ، بهدرون و برون می نگرد .

دوم ــ معرفت علمی بهعنوان یک عامل اجتنابناپذیر در فلسفهپردازی بهتنهایی قادر نیست که معنی حیات را نشان دهد .

سوم ـ یک نوع تفکر خاص و فوقالعاده جدی وجود دراد که در محدودهٔ کلی علم نمیگنجد .

چهارم ـ اصل وحدت غائی در فلسفه ، مبتنی بر این اعتقاد راسخ است که در فلسفه امری مجزا از معنی انسان نیست .

جلد ارل این اثر به نام « فلسفه» و جلد دوم به نام « انوار وجودی» <sup>۲۵</sup> ، که ثمرهٔ هشت سال کوشش یاسپرس در تدریس درسی تحت این عنوان بود ، ظاهر شد . به طورکلی در این کتاب « متافیزیک» هرگز نفی نشده است . مفهوم فلسفهٔ اگزیستانسیالیسم به عنوان طریقتی در تفکر که انسان به وسیلهٔ آن کوشش میکند که خودش باشد و خود را دریابد ، مشخص گردیده است . اما در اثر معروف منطق<sup>24</sup>یا منطق فلسفی<sup>۲۷</sup> یاسپرس به دقت شرح می دهد که نباید از جملهٔ « فلسفه علم نیست» نتیجه گرفت که فلسفهٔ تنها یک امر ذهنی است ، بلکه برعکس « حقیقت فلسفه ، حقیقت مطلق است» ۲۰ .

یاسپرس درکتاب خاطرات فلسفی بهاهمیت کلاس درس خود تحت عنوان « نظام فلسفی»که از سالهای ۱۹۲۱ بدان مشغول بوده اشاره میکند و سپس میافزاید که مفهوم اصیل « فراگیرنده» <sup>۲۱</sup>در زمستان ۳۲ – ۱۹۳۱ بهذهن او خطور کرد و در سخنرانیهای او تحت عنوان « عقل و وجود» <sup>۳</sup>درسال ۱۹۳۵ منتشرگردید . آنچه مافوق افقهاست فراگیرنده است . این یک شاخص<sup>۲۱</sup>است که دلالت ضمنی معینی ندارد ، اما به هستی غائی که <sup>۰</sup> خود اساس تمام مفاهیم است ، اشاره میکند . البته کاربرد و استفاده این لغت در زبان که از سه جهت به هستی فی حد ذاته ، دنیا و انسان اشاره میکند خیلی مشخص است اما محتوای آن چندان روشن نیست<sup>۲۲</sup> .

به عبارت دیگر فلسفهٔ یاسپرس ذهن پژوهنده را به حقایق جدیدی معطوف میکند که تحمل بار تعریف دقیق و روشن اما بسته و محدود را ندارند . لذا راه برای هرگونه تجزیه و تحلیل مبتنی بر زبانشناسی به سنت انگلیسی زبانان بسته است . زیرا اگر برای اصطلاحات اصلی فلسفی وی تعاریف مشخصی عنوان شود ، حکمت او تغییر می یابد . در نهایت معنی این کلمات وقتی برای انسانها ظاهر می شود که به سرحد عقل برسند.

یاسپرس درکتاب خاطرات خود در مورد اثر معروفش منطق فلسفی ،که در زمان تاريک و پردرد و رنج حکومت ديکتاتوري ناسيونال سوسياليسم يا حکومت نازيها برآلمان به نگارش درآمد ، به چند نکتهٔ مهم اشاره میکند . وضعیت فلسفه چنان است که « هیچ حق کل و واحدی وجود ندارد ، بلکه حق با حق به صور تاریخی برخورد میکند .» آنچه مورد احتیاج است « وسیلهٔ مشترک ارتباط» <sup>۲۲</sup>است و برای اینکه این وسیله به خودآگاه شود وجود منطق فلسفى ضروري است . پس ارتباط ۲۴ كه مبتنى بر تفهيم و تفاهم است به عقلى احتیاج دارد که خودآگاه باشد . زیرا تنها در این صورت فیلسوف بهجای اینکه بهطور ناخودآگاه در بند صور متصل فکرکردن قرار گیرد، براندیشهٔ خود مسلط میگردد . برای رسيدن بهسرچشمه وبنيادها فيلسوف بايد بهنوعي تفكر مشغول شودكه بهنظر غير ممكن میاید ، زیرا اندیشهٔ بشر همیشه مشغول اشیاء و امور است . اما اکنون باید بهفراگیرنده با همه در برگیرنده بپردازد که در اصل بهمحدودیت ذهنی و عینی اندیشهٔ بشر تعالی میبخشد<sup>ه۳</sup> . فلسفهپردازی یک « پارادوکس» <sup>۳۶</sup>است . زیرا در اصل سعی میکند که به تفکر عینی و عقلانی تعالی بخشد .اما این گرایش از درون فکر عینی و عقلانی برمی خیزد که در توجیه جامعیت استقلال خود را با « نامحدود» بینهایت تماس پیدا میکند .به عبارت دیگر منطق فلسفی باید عدم توانایی تفکر عقلی را در درک سؤالات اصلی فلسفی نشان داده ، بیان نماید که چگونه این امر انسان را به سوی اندیشهای میکشاند که حتی اصول تفکر اولیه را در عالم امکانات تعالی میبخشد . شکستن عالم عقلانی مبتنی به خود

تنها بهوسایل عقلانی امکانپذیر است . یعنی ما انسانها را راهنمایی میکند که فراسوی عقل<sup>۷۲</sup>رویم ولی دست از خرد<sup>۸۰</sup>نشوییم . اما یاسپرس هشدار میدهد که این تفکر ثانوی هرگز نباید ساخت عینی<sup>۱۰</sup>بهخود بگیرد و به دایرهٔ دایرهها<sup>۴۰</sup>تبدیل شود . بهنظر یاسپرس تنها در این صورت انسان قادر است که قفلهای عقل را بگشاید و با صلح و صفا باهستی که بهطرق مختلف « فراگیرنده» باما سخن میگوید ، روبهروگردد .

کتاب منطق یا منطق فلسفی در چهار مجلد بهپیروی از این اندیشه طرح میگردد ،که به ترتیب جلد اول از حق یا حقیقت'` ، جلد دوم از مقولات'` ، جلد سوم از روشها'`و جلد چهارم ازعلم''بحث میکند .

جریان سیاسی ناسیونال سوسیالیسم در آلمان بهسال ۱۹۳۷ یاسپرس را پس از به پایان رساندن سمینار « حق و علم» <sup>۴۵</sup> ازکار برکنارکرد . اما با شکست آلمان نازی و پیروزی متفقین ، یاسپرس در سال ۱۹۴۵ بهتدریس دعوت شد و او تنها نخستین جلدکتاب منطق فلسفی را که از « حق» صحبت میکرد برای انتشار به چاپخانه فرستاد (۱۹۴۸) و سپس در همان سال دعوت دانشگاه بال سویس جهت تدریس را پذیرفت .

یاسپرس در بازنگری به آثار خود میگوید که بشر تنها باتوجه به رضعیتهای فوق العاده یعنی در نهایت می تواند خود آگاهی پیدا کند . اما امکانات بشر حدودی دارد که فیلسوف باید بدانیا راقف شود . پس هدف آثار فلسفی این است که انسان ، نه در تنهایی که از جهت معرفت بی شر است ، بلکه بادیگران به خود آید و به خود آگاهی دعوت شود . البته یاسپرس در این راه قائل به حجیت فلسفی است . اما مطلقی را نمی شناسد . پس ذهن او با آزادی تمام از سال ۱۹۲۲ به مطالعهٔ تاریخ فلسفه و پژوهش در بارهٔ عدم وحدت از افلاطون تا هگل پرداخت . همان طور که قبلاً ذکر شده بود ، از دیدگاه یاسپرس ، تاریخ فلسفهٔ غرب از این موضوع برمی خیزد .

پس از مشخص کردن عقل وغیرعقل یا وجود که از دید یا سپرس هر دو در نهاد تراژیک هستند<sup>۲۰</sup> ، فلسفهٔ یا سپرس در پرتو این دو قدرت به حرکت خود دامه می دهد . در حالی که به عنوان یک فیلسوف در تمام مدت ، حتی در رجعت به « وجود انسان» هرگز دست از عقل برنمی دارد . پس از کورا<sup>۲۰</sup> (۱۴۶۴ – ۱۴۰۱) و برونو توجه یا سپرس به دکارت و مسئله اطمینان و ایفان عقلی معطوف می شود که ثمرهٔ آن کتابی در بارهٔ مؤسس فلسفهٔ جدید ، در سال ۱۹۳۷ است . باعقاید اسپینوزا در بارهٔ وحدت جوهر ، یا سپرس از نوجوانی آشنا بوده است . <sup>ا</sup>ما به اعتراف خود ، مفهوم عقل را از کانت ولسینگ<sup>۸</sup> (۱۹۸۱ – ۱۹۲۱) <sup>آ</sup>موخته است . مفهوم تاریخ در نظام غامض هگل بر اندیشهٔ یا سپرس تأثیر بسزایی می گذارد و عاقبت او که از برگسون آموخته است که هر فلسفهای صاحب یک شهود اولیه است ، بهپژوهش در بارهٔ ستونهای فلسفهٔ معاصر و اساتید مسلم خود یعنی نیچه و کیرکگارد می پردازد . یاسپرس که از سال ۱۹۱۶ مفهوم وجود را از کیرکگارد آموخته بود ، از سال ۱۹۳۶ به مطالعهٔ دقیق افکار نیچه سرگرم شد و همانند هایدگر در راه توجیه عقاید وی که هرگز در یک سیستم و سرمی «نیچه سرگرم شد و همانند هایدگر در راه توجیه عقاید وی که هرگز در یک سیستم و سرمی «نیچه سرگرم شد و همانند هایدگر در راه توجیه عقاید وی که هرگز در یک سیستم بسته نمیگنجد ، سه کتاب یکی به سال ۱۹۳۶ ، دیگری « نیچه و مسیحیت» به سال ۱۹۴۶ بستم و سومی « نیچه» را به سال ۱۹۴۰ عرضه داشت ۲۰ . یاسپرس که معرفت تاریخ فکر بشر را جزء ذاتی فلسفه پردازی می داند ، در خاطرات فلسفی خود میگوید که از سال ۱۹۳۷ به معرف مانه های فلسفه های خود میگوید که از سال ۱۹۳۷ به نمور را فکر یک به داشت ۱۹۴ . یاسپرس که معرفت تاریخ فکر بشر را فکر یک تاریخ جهانی فلسفه می افتد و از سال ۱۹۴۵ حتی مشغول مطالعهٔ فلسفه های شرق ، خصوصاً چینی (مکتب انسانیت ) و هندی (بودایی ) میشود . اما هرگز نباید از نظر دور داشت که برای یاسپرس تاریخ فلسفه ، و در غایت فلسفه پردازی ، درعین ارتباط نظر دور داشت که برای یا میتاد .

باتوجه بهادیان عالم و اصولاً ارتباط فلسفه و الهیات، یاسپرس درسال ۱۹۴۷ کتاب ایمان فلسفی<sup>۵</sup>را ارائه داد . وی پس از بازنشستگی از مقام استادی دانشگاه تا زمان وفات ، همچنان بهسخنرانی و نویسندگی ادامه داد ، که اغلب آن آثار بهصورت پراکنده برای علاقهمندان و پژوهشگران برجای مانده است .

## فلسفة ياسيرس

کارل یاسپرس که ازطریق دانشگاه و پس از بررسیهای کاملاً علمی خصوصاً روانشناسی به فلسفهٔ اگزیستانسیالیسم راهمییابد ، نزد مفسران « یزشک عالم وجود» نامیدسمی شود ، همان طور که کارل بارث<sup>(ه</sup> (متولد ۱۸۸۶ ) حکیم الهی سویسی را کشیش دنیای اگزیستانسیالیسم میخوانند .

اثر معروف یاسیرس روانشناسی عمومی که درسال ۱۹۱۴ منتشر شد، نخستین بیان روانکاوی برمبنای پدیدارشناسی در غرب است ، یاسیرس در این اثر امراض روانی و اختلالات عقلانی را نتیجهٔ عوامل اورگانیک بدن نمیداند، بلکه بیان مستقیم صورتی از حیات میداندکه به عنوان شخصیت به خودی خود واجداهمیت و معنی است ، روانشناسی مبتنی بر پدیدارشناسی سعی در درک این مطلب دارد و آن را پایهٔ تشخیص امراض میداند ، اگرچه تجزیه و تحلیل یاسیرس دراین مورد مبتنی بر اصول پدیدارشناسی است ، اما تأثیر نظام فکری هر سرل بر عقاید یاسیرس بسی اندک است ، و پژوهشگران هرگز نباید از اختلاف اساسی میان این افکار و عقاید هوسرل ، مؤسس پدیدارشناسی ، عاقل باشند . اگرچه یا سپرس ، بعشوان یک عالم برای منهوم علم دقیق و محض<sup>۵۰</sup>هوسرل اهمیت فرق العاده قائل است ؛ اما از عدم ترجه هوسرل به واقعیت ملموس و خصوصاً مسائل حیات انسان موجود ، آزرده خاطر به نظر می رسد . برای یا سپرس پدیدار شناسی روش درک معنی درونی حیات است که میان خویشتن نگری نظری و طریقت عینی علم فار دارد . حیات درونی انسان چه برای خود و چه برای دیگران ، به صورت بیاناتی <sup>۵۰</sup>مطرح می گردد که باید به وسیلهٔ تعییر و تفسیر <sup>۱۵</sup> حفظ شود .

کتاب روانشناسی شهود جهانی<sup>۵۵</sup>، همچون پلی دراندیشهٔ یاسپرس محسوب می شود که عقاید او را در باره روانشناسی به میدان فلسفه می کشاند ، دراین تجزیه و تحلیل یاسپرس در بند رابطهٔ علت و معلول نیست ، بلکه می خواهد روشن کند که طریقهٔ نگرش به عالم از طریقه زندگی کردن در دنیا برمی خیزد . دراین مرحله از افکار ، یاسپرس در پی اثبات محق بردن و برتری یک نظام فلسفی بردیگری نیست . درحالی که دراواخر عمر ، رابطهٔ فلسفه با حق و حقیقت دیگر به اصطلاح موسرل در « درون ابرو» باقی نمی ماند .

گناب « السان در عصر جدید» (۱۱۳۱ ) همیشه به عنوان مقدمه ای براثر مشهور او « فلسقه» (۱۱۳۲ ) محسوب می شود . مسائل این مقدمه در اصل فلسفی نیست ، اما طریق بررسی آنها کاملاً فلسفی است . یاسپرس نسبت به عمومی شدن انسان از طریق تکترلوژی شوجه دارد ، اما آن را برخلاف کلیت درونی و معنوی فلسفه ، سطحی می داند و معتقد است که اصالت ندارد و از خارج برانسان حاکم شده است . به همین علت یاسپرس ادعا می کند که تکترلوژی معاصر انسان را نسبت به خود و دیگران بیگانه کرده است . در نظر یاسپرس فرهنگ تکترلوژی معاصر انسان را نسبت به خود و دیگران بیگانه کرده است . در نظر او را از اصالت درونی خرد محروم می دارد . بنابراین مسئله معنوی زمان ما حیات مجدد است . به عبارت دیگر فلسفهٔ یاسپرس ندایی برای بیداری انسان فردی حاکم کرده که است . به عبارت دیگر فلسفهٔ یاسپرس ندایی برای بیداری انسان به وضع اصالت بشر است .

پس از این آثار مندمانی فلسفه اصلی یاسپرس با سه مجلد « فلسفه» آغاز میشود . اما حتی آثار فلسفی یاسپرس نیز به سوی یک نظام بسته و مستقل فلسفی پیش نمی رود ، زیرا او مخالف سیستم است و از این جهت الدیشه او نظام یافته نیست ، بلکه مبتنی بر مسائل و موضوعات فلسفی است که به بیانی مرتبط و متشکل عرضه شده است . شاید مسائل اصلی فلسفه یاسپرس را بتران در تحت چهار موضوع اصلی یعنی علم و رابطه یاخودآگاهی انسان ، فلسفه بردازی متوله خاص وجود در رابطه با آزادی و ارتباط و مفهوم

تعالى% خلاصه نمود .

همان طور که گذشت یاسپرس نخست یک عالم بود و سپس به فلسفه گرایش پیدا نمود و به همین مناسبت یعنی به علت سابقهٔ علمی و روش منطقی در بیان عقاید مکتب اگزیستانسیالیسم میان متفکران در غرب دارای نفوذ است . اغلب مفسران یاسپرس را فیلسوف « عالم بحران» نامیدهاند ، زیرا فلسفهٔ او به صورت عکس العمل منفی و شدیدی برضد نظام هگل آغاز میگردد . البته عکس العمل اندیشهٔ او در قرن بیستم با انعکاس منفی کیرکگارد در قرن نوزد هم تفاوت اساسی دارد . تفاوت اصلی مسئله علم است . یاسپرس برضد نظام هگل آغاز میگردد . البته عکس العمل اندیشهٔ او در قرن بیستم با انعکاس منفی میرک در قرن نوزد هم تفاوت اساسی دارد . تفاوت اصلی مسئله علم است . یاسپرس مرضد نظام هگلی قدعام میکند ، زیرا معتقد است که رهبر اصلی اما پنهانی علم جدید مرضد نظام هرگلی قدعام میکند ، زیرا معتقد است که رهبر اصلی اما پنهانی علم جدید مرضد نظام هرگلی می می می می می می می می معتقد است می می می معلم است . یاسپرس مرضد نظام میگلی می می می می می می می می معتقد است که رهبر اصلی اما پنهانی علم جدید مرضد نظام هرگلی قدعام میکند ، زیرا معتقد است که رهبر اصلی اما پنهانی علم جدید ما ست . درنظر وی تمامیت و انحصاری بودن نظام هگل به طور نهانی برعلم جدید میکند . درعلم امروز که دنیا در تمامیت امور تجربی برهمهٔ امور معرفت کلی و مطلق پیدا است و می تواند بهیاری برهان و تمامیت امور تجربی برهمهٔ امور معرفت کلی و مطلق پیدا مورد بحث تنها وقتی واقعی است که بتواند نخست مورد تجربه قرار گیرد و سپس تحمل بار استدلال و برهان را نماید . اما آیا دنیا چنین الست ؟ و چیزی ماورای تجربه وجود ندارد که در لوای شرایط نظام به اصطلاح علمی نگنجد ؟ دو پاسخ به ترتیب مثبت و منفی یاسپرس به این سؤال پایه واساس فلسفهٔ او را مشخص میکند .

از دیدگاه یاسپرس تصورعلم از دنیا مبهم است و در اصل همان تصور عامیانه است که قدری آراستگی و تهذیب پیدا کرده است . درک عمومی و تصور عامیانهٔ دنیا را مجزا از ذهنیت و درونی بودن فاعل شناسایی می داند . آیا این « تصور ذهنی» نمی تواند تحمل یک تجزیه و تحلیل دقیق را بکند ؟ یاسپرس به این سؤال پاسخ منفی می دهد . زیرا او معتقد است که معنی تعبیرات و تفاوت میان « خود» <sup>۸۵</sup> و « آنچه غیر از خود است» <sup>۵۱</sup> ، تنها نسبت به دیگران قابل فهم است . « خود» دنیا را تنها به عنوان « دیگری» درک نمی کند ، بلکه است که معنی تعبیرات و تفاوت میان « خود» <sup>۵</sup> و « آنچه غیر از خود است» <sup>۵۱</sup> ، تنها نسبت به دیگران قابل فهم است . « خود» دنیا را تنها به عنوان « دیگری» درک نمی کند ، بلکه اصولی میان فاعلهای شناسایی وجود دارد ، پس دنیا در ذهن فاعل شناسایی یک تمامیت مجرد نیست ، بلکه فی الواقع یک دورنمای <sup>۳</sup> مثبت در رابطه با فاعل شناسایی است . باید توجه نمود گه در برابر یک دنیای کلی ، علم هرگز به یک فاعل شناسایی است . باید نمی شود ، بلکه با یک خود مجرد و غیر شخصی سروکار دارد .

به راستی علم جدید به اهمیت و نفوذ فاعل شناسایی یا نظر کننده « مشاهدهگر» عنایت ندارد و دنیا را یک منظرهٔ محض می داند . اما این یک تصور ذهنی است که حتی با واقعیت علمی نیز نمی خواند . به عبارت دیگر علم عامیانه در گرایش به تصور علمی محض حتی پا بر روی واقعیتهای علمی می نهد . به طور مثال در هر آزمایش اعتماد همیشه بردوش فرد انضمامی است که باید همچون دیگران صددرصد عینی فکر کند و عمل نماید . اما آیا همیشه چنین است ؟ و اگر حتی ما چنین امر محالی را همیشه فرض مسلم بدانیم یاسپرس حتی در بارهٔ وحدت و تمامیت <sup>٢</sup> چنین ادعایی اشکالی اصولی دارد . همچنین باید توجه مشخص کردن مقام حقیقی علم و رابطهٔ آن با دیگر شاخه های معرفت است . علم ، معرفت مشخص کردن مقام حقیقی علم و رابطهٔ آن با دیگر شاخه های معرفت است . علم ، معرفت به دنیای عینی تجربی است ولی حرکت معنوی روح که به خلق علم می انجامد ، در حقیقت مکمل حرکات دیگری است که به عنوان کوششهای بشری از هستی به هستی می رود . از دیدگاه یاسپرس ، اشتباه در مورد علم در تنها جلوه دادن آن ، در حکومت مطلق آن و در عدم رابطه با فلسفهٔ راستین است . در حالی که هر کدام از شاخه های معرفت بشری استقلال و اصالت خود را دارند و فلسفه نقش خاص و اصیل خود را در حیات روح دارد . اما این گرایش انحرافی علم معاصر از دیدگاه یا سپرس از فلسفهٔ ایده آلیسم آلمان ، خصوصاً و اصالت خود را دارند و فلسفه نقش خاص و اصیل خود را در حیات روح دارد . اما مین ترایش انحرافی علم معاصر از دیدگاه یا سپرس از فلسفهٔ ایده آلیسم آلمان ، خصوصاً منبت نیز نهفته است که فلسفه تنها ادامهٔ کار علم نیست ، یس کار فلسفه چیست ؟ .

یاسپرس نخست اشاره میکند که در پیرامون فلسفه نمی توان به فلسفه پرداخت . زیرا به محض شروع ، انسان در حبطهٔ فلسفه پردازی قرار میگیرد . هدف از این کار مسلماً آگاهی جزئی به مسائل معینی نیست ، بلکه ایضاح نوعی تجر بهٔ فلسفی است که شاید به طور ناخود آگاه از آغاز همیشه باانسان بوده است . مقصود از تفکر فلسفی مشخص کردن سؤالات منطق صوری با تجزیه و تحلیل زبانشناسی نیست که به مفهوم مورد پسندی می رسید ، بلکه قصد و نیت از تفکر فلسفی به سرحد کمال رساندن هر دو تفکر عقلانی می رسید ، بلکه قصد و نیت از تفکر فلسفی به سرحد کمال رساندن هر دو تفکر فلسفی و تجربی است ، مقامی که سرچشمه های اصلی به غایت می رسند . نهایت تفکر فلسفی و خارج از ما منور می سازد . به حقیقت هرجا علم قادر به پاسخ دادن در برابر سؤال انسان نیست ، حیرت و شگفتی انسان دربارهٔ هستی آدمی را به سوی فلسفه هدایت میکند . فلسفه جهانی است و هیچ چیز خارج از آن نیست . در حالی که انسان نمی تواند میکند . فلسفه جهانی است و همه چیز را در برای نیست . در حالی که انسان نمی تواند نه مه چیز را بداند . اما میان همه دانی و همه چیز را در براین نیست . در مانی و شاین نمی تواند نه خارج از ما میان همه دانی و همه چیز را در برگرفتن که در معنی همه فراگیرنده می کند . فلسفه جهانی است و می می کند که با حفظ کلیت و تمامیت خود به مرکز و مبداء نه خارست ، تفاوت اساسی وجود دارد . معرفت علمی پایانی ندارد و اشاعه پذیر است . امی فلسفه با استفاده از علم سعی می کند که با حفظ کلیت و تمامیت خود به مرکز و مبداء برسد . دانش عقلانی در اختیار عقول است . اما هدف فلسفی راه پیدا کردن از طریق واقعیت به سوی زمینه و اساس امور است تا از آنجا همه چیز را روشن سازد . در حقیقت همه چیز بسته به این پرش یا جهش است . از دیدگاه یاسپرس در یای دانش بشری وقتی بهصورت سرچشمهٔ معنویت در میآید که نه تنها به وسیلهٔ عقل ، بلکه تمامیت انسان به سوی آن جذب شود . انسان باید حقیقت فلسفی را به اصطلاح زندگی کند . هر پرسشی در حد دانش تجربی و عقلانی مطرح می شود ، اما پس از شنیدن پاسخ اولیه ، هرجوابی سؤالاتی را برمی انگیزد . و این جریان تا سؤال آخر ادامه دارد . که به سکوت می انجام دام نه برای اینکه سؤال آخر فاقد معنی است ، بلکه از آن جهت که سکوت انجام و اتمام کار است .

ولی برای درک دقیقتر مفهوم مثبت فلسفه باید در حوزهٔ هستی<sup>۳</sup> به تفاوت اساسی میان « دازاین» <sup>۳</sup> و « وجود» <sup>۵۹</sup> اشاره شود . « دازاین» حالتی از هستی است که با مفهوم علمی جهان در رابطهٔ نزدیک است . دازاین یا انسان تجر بی برای خود و برای دیگران حضور دارد و از طریق نظام علمی مدرک است و خود را درک میکند . « خود» به عنوان « دازاین» خویش را به عنوان « فاعل شناسایی مجرد» و « وجدان به معنای کلی» می شناسد . پنابراین « خود» موضوع همان عدم اصالتی <sup>۳۶</sup> قرار می گیرد که نسبت به علم معطوف است . همان طور که لازم است از علم به فلسفه برسیم همان گونه ضروری است که از « دازاین» به « خود» سیر کنیم . « وجود» ترجمه ناپذیر است . وجود همانا فاعل شناسایی فردی است که در اصالت به خود می آورد ، در

اما این تحول از دازاین به وجود که حرکت اساسی در وجه حضور فاعل شناسایی نسبت به خود و هستی است ، یک تکامل پیوسته و مداوم نیست ، این یک فعل متعالی است که شامل « جهش» یا « پرش» است . و هیچ جریان عقلانی نمی تواند بر آن اثر بگذارد . اما « وجود» نفی « دازاین» نیست . بلکه آن را فرض میکند . فعل تعالی یافتن که فاعل شناسایی موجود را به وجود تبدیل میکند ، در حقیقت وداع با عدم اصالت اولیه است . در هر دو وجه هستی فاعل شناسایی موضوع است ، اما تعالی فعل آزادی خویش است که « دازاین» را به اصالت می برد و « وجود» پیدا میکند . بر این اساس فلسفه درک و اشراق « وجود» است .

فلسفه اهداف خاص خود را دارد . هیچ ادعای « علمی» نسبت به« وجود» ندارد و در نتیجه سعی در ایجاد یک نظام وجودی نمیکند . فلسفه از دیدگاه یاسپرس علم نیست ، بلکه یک مطلب معنوی و استمداد روحانی است . شاید فلسفه در این امر یک زبان کلی را برای بحث در بارهٔ « وجود» بهکار میبرد اما سعی در تعین بخشیدن بهماهیت وجود ندارد .

وظیفهٔ فلسفه استمداد و ماوراء زبان کلی اشاره کردن به امکانات وجود انضمامی است . اگرچه فلسفه از طریق زبان کلی با نویسندگان خود سخن میگوید ، اما هدف بیداری گوینده نسبت به امکانات انضمامی است که به طور خاص در درون او حضور دارد . جریان فلسفه در غایت یک محاورهٔ درونی و شخصی است ، زیرا وجود با وجود سخن میگوید .

به یاری زبان کلی می توان از خصوصیات کلی « وجود» که نخستین آن « آزادی» است سخن گفت . براستی « آزادی» در غایت با « وجود» برابر است . در وجود اصیل فعل استقرار خود همانا آزادی انضمامی است . البته یک چنین آزادی قابل اثبات نیست ، اما قابل مشاهده در وجود است . زیرا تنها از طریق آن می توان به راستی زندگی کرد . اما آزادی مطلق نیست که بدون شرایط باشد . به زبان « پارادوکس» آزادی <sup>۷۹</sup> براساس ضرورت<sup>۸۹</sup> نهاده شده است . آزادی در هر مرحله ای با حدود<sup>۲۹</sup> رو به رو می شود اما این حدود آزادی را نفی نمی کند ، بلکه از طریق « وجود» آن را ممکن می سازد . و به اصالت آن حیات می بخشد . به طور خلاصه انسان نمی تواند به طور مستقیم خود را انتخاب کند ، بلکه باید از طریق دنیا که آزادی او را محدود اما تعریف می کند ، این امر را انجام بدهد .

ارتباط مبتنی بر تفهیم و تفاهم یکی دیگر از خصوصیات آزادی و عین حقیقت است<sup>۲۰</sup> . اما این کار تنها در حضور دیگران امکانپذیر است . یاسپرس معتقد است که اثبات وجود دیگران مطرح نیست ، زیرا برای « خود» و در سطح دازاین « دیگری» همیشه حضور دارد . نظر او بیشتر معطوف به تعین انواع روابط ممکن میان « خود» و « دیگری» است که تنها زمان پارادوکس قابل بیان است . ارتباط به طور کلی یک جریان و فرایند <sup>۲۰</sup> است . در ارتباط مبتنی بر تفهیم و تفاهم « خود» « دیگری» را می آفریند . در حالی که « دیگری» او را می سازد . صفت اصلی این جریان دوستی <sup>۲۰</sup> است . زیرا در این نوع ارتباط استقلال خود و دیگری از طریق تشخیص وابستگی دوجانبه <sup>۳۰</sup> و قبول یکدیگر امکانپذیر می گردد . اما این امر بدان معنی نیست که هیچ گونه معایرت و ناسازگاری در کار نیست ، بلکه اساس

در ارتباط مبتنی بر تفهیم و تفاهم هر شخص به« حقیقت وجود خود» کشانیده میشود . در این مقام یاسپرس از محتوای یک سخن ثبوتی و سلبی بحث نمیکند ، بلکه از هواخواهی و تبعیت<sup>۹۷</sup> به حق گفتگو میکند . هر وجودی حقیقت خاص خود را تشخیص میدهد ، اما این درک و تحقق در نفی دیگران نیست ، بلکه در اثبات و همراهی با آنهاست . از این گذشته ارتباط مبتنی بر تفهیم و تفاهم همیشه ناپایدار : متزلزل<sup>۷۵</sup> و پر از مخاطره<sup>۹۷</sup> است . پس به سرعت میتواند خصوصیت اصلی خود را از دست بدهد و به شکل یک فریب<sup>۷۷</sup>در سطح دازاین در آید و یا درسکوت<sup>۸۷</sup> بهکلی از دست برود .

وجود به عنوان آزادی و ارتباط مبتنی بر تفهیم و تفاهم وابسته به دنیاست . ز ز این جهت مطلب اساسی « وضعیت محدود» <sup>۲۰</sup>مطرح می باشد . هر فاعل شناسایی تجربی<sup>۴۰</sup> به عنوان « دازاین» یک هستی در وضعیت است . فاعل شناسایی از طریق تعالی به حالت « وجود» رجوع میکند ، اما هرگز نمی تواند از « وضعیت» به طورکلی آزاد شود ، بلکه از یک وضعیت به وضعیت جدید می رود . پس « وضعیت» به عبارت دیگر این تغییر است ، در حالی که هر فاعل شناسایی دارای نوعی وضعیت است . به عبارت دیگر این وضعیت که « من» همیشه در وضعیت هستم تغییر نمی کند . مفهوم وضعیت محدود عامل اساسی حکمت یا سپرس به حساب می آید . زیرا وجود انسان به موجودی در وضعیت تعریف می شود ولی بررسی دقیق وضعیتها نشان می دهد که بعضی وضعیتها شرایط است .

حدود چهارگانه در حکمت یاسپرس بهمرگ<sup>۸</sup>، زجرکشیدن<sup>۸</sup>، کوشش و منازعه<sup>۸</sup> و گناه<sup>۱</sup> ختم می شود . هرگونه شکست درحیات بشری قرار گرفتن در مقابل یکی از محدودیتهاست .اما مشاهده شکست راه آزادی بشراست و از این رویاسپرس به شرح حدود چهارگانه می پردازد :

۱ مرگ : دانش نظری و پدیده های عملی هردو به مرگ به عنوان یک واقعیت اصلی دلالت دارند و در عالم انسانیت یک رابطهٔ وجودی با مرگ مشاهده می شود . زیرا مرگ عامل شناسایی را مستقیماً در برابر امکان عدم ونیستی خود قرار می دهد و او را در انتخاب مرگ خود مجبور می سازد . انسان در ابتدا به خود می گوید که بقا دارد و در این مورد حتی مفهوم کلی مرگ نیز نمی تواند در اعتقاد راسخ او تزلزلی ایجاد کند . به عبارت دیگر برای فاعل شناسایی تجربی به معنی دازاین در برابر مرگ تنها اعدام "مطرح است . اما وقتی مرگ ، مرگ خود انسان می شود و شخص با آزادی کامل اظهار می کند که این مرگ خود بقا قبول مرگ است . اما مرگ را نمی توانیم بدانیم ، مگر اینکه آن را تجربه کنیم . یعنی بقا قبول مرگ است . اما مرگ را نمی توانیم بدانیم ، مگر اینکه آن را تجربه کنیم . یعنی « مرگ من» را درک کنیم . مرگ وضعیت محدود من است و از مرگ هم یأس<sup>عم</sup>و هم امید<sup>۷۸</sup>برمیخیزد . اما یأس و نا امیدی را میتوان با « وجود» انسان رد کرد ، زیرا وجود من بیش از بدن من است و اما امید برخاسته از مرگ جوهر تعالی ، قول به هستی و بقا در ابدیت است .

۲ ـ رنج کشیدن یا تحمل درد : حد ثانوی بشر مرحلهٔ مقدم بر مرگ است . طریقت غیر وجودی که از عدم اصالت برمی خیزد این است که بگوییم «این نیز بگذرد» ، این «ایمان غیرصادق» <sup>۸۸</sup>است . راه زندگی طریقت قبول درد و پذیرفتن رنج در عالم است . انسان در رنج کشیدن غرق می شود ، اما با قبول این واقعیت به معنی حقیقی از آن می گذرد . از دیدگاه یک طبیب البته باید درد از میان برود ، اما از دیدگاه یک فیلسوف و از سوی

از دیدان یک طبیب ابند بید درد از میان برود اند از دیدان یک طیسوت و از سوی نفس چه بسا همین امر ممکن است تعالی را به سوی انسان سوق دهد . باید توجه نمود که اصل و مبداء ، اصالت وجود انسان است . به قول یا سپرس گاه فرج <sup>(م</sup>درحیات بشری وجود دارد ، حتی هنگامی که سعادتی در دست نیست . یا سپرس اصولاً معتقد است که اگر همهٔ ما سعادتمند باشیم قادر به زندگی کردن درآن سعادت نیستیم ! اما این گذشتن از یک لحظه به لحظهٔ دیگر ما را باتعالی مربوط می سازد . در حکمت یا سپرس « من» اگر تنها در رابطه با آزادی خود باشم « خودم» نیستم ، بلکه من در نهایت تنها در رابطهٔ با « متعالی» « خودم» می شوم و درک این تعالی بدون قبول حد دوم ممکن به نظر نمی آید . ۳ \_ کوشش و منازعه : این تجربهٔ قدرت وتندی و شدت <sup>(\*</sup> در کلیهٔ اموراست . و من

در آزادی خود که مربوط به منازعه . این نجر به قدرت ونندی و شدت . در دلیه اموراست . و من در آزادی خود که مربوط به من است ، در برابر این پدیده به منازعه برمی خیزم و گاه ممکن است سیاست عدم تعدی آرا انتخاب کنم ، زیرا سیاست عدم تعدی خود یک نوع تندی و شدت است . حتی عشق مسیح نیز نوعی تعدی و شدت و تندی دارد ، زیرا عشق یک تجر بهٔ دردناک برای محدودیت فرد است .

۴ ـ گناه : این شاید بهترین نمونهٔ وضعیت محدود بشر است . این پدیده به قول یاسپرس از دو راه به وجود می آید ، یکی در رابطه با خود و دیگری در رابطه با عمل . اما در رابطه با خود مسئولیت مطرح می شود و ریشهٔ اصلی گناه هم همین است . زیرا « من» باید انتخاب کنم . در اصل انسان احساس گناه می کند ، زیرا در انتخاب کردن باید امکانات دیگر را کنار گذارد و این همان احساس گناه یا حد چهارم بشر است . برای یاسپرس گناه سنگینی خود وجود است که در برابر آن انسان پی به اهمیت مطلق می برد . و همین امر ممکن است موضوع را بدمتعالی<sup>۲۰</sup> بکشاند .

ياسپرس ازطريق وجود و بحث وضعيتهاي نامحدود بشر راه بهمتافيزيک ميبردکه

موضوع آن تعالى است . « وجود» داراى يك رابطهٔ اساسى با تعالى است ، در مرحلهٔ اول اين رابطه به عنوان عدم <sup>٦٢</sup> درك مى شود . گاه « وجود» از اين واقعيت سخت كه تمام كوششهايش براى « خود شدن» به ضربه اى تكان دهنده ختم مى شود و او را به اصطلاح به خود مى افكند به اهميت تعالى پى مى برد . البته معنى اين نزول يا به خود پرت شدن كه اصطلاح خاص ياسپرس است ، از سوى بستگى به « خود» و از سوى ديگر بستگى به « ديگرى» دارد . مسئلهٔ متافيزيك به عنوان فلسفهٔ تعالى خصوصيت اين ديگرى است . اما اين ديگرى به سه صورت خود را ظاهر مىكند . دنيا ۲۰ ، ديگران ۲۰ ، و خدا ۲۰ . رابطهٔ وجود با ديگرى از طريق تعالى بحث اصلى فلسفهٔ ياسپرس را تشكيل مى دهد .

همانطوركه اشاره شد ،گذشته از مبحث انسان در دنيا ، بحث الهيات و ايمان به تعالى نيز در سير افكار ياسپرس مرتبط بهمسئلهٔ وجود است و مقام شامخي دارد زيرا بحث انسان در دنیاکه همیشه در وضعیتی قرار دارد، متفکر را با پدیدار وضعیت روبه رو میکند . میان وضعیتهای متغایر چهار حدود یا وضعیت غیرقابل تغییراند که از یک سو وجود ممکن را محدود می سازند و از سوی دیگر خود به وسیلهٔ تعالی محدوداند . پس مسئلة اصلى فلسفة ياسيرس اكنون رابطة وجود و تعالى است . إما بايد توجه نمودكه تعالى در فلسفة ياسپرس عين خالق دركتب مقدسه نيست ، بلكه نظام فلسفي او در حد فاصل عقايد مارسل و هايدگر قرار دارد . لذا به منظور هرچه بيشتر روشن شدن اين مطلب بهتر است که با رجعت بهکتاب خاطرات فلسفی یاسپرس، زمینهٔ فکری او مورد بررسی قرار گیرد . وی در این کتاب میگوید «من در آغاز تصور نمیکردم که بهالهیات علاقهای داشته باشم ، اما درسال ۱۹۱۶ بحث درکلاس فلسفه به روانشناسی مذهبی کشیده شد و من تنها از جهت نظری به مطالعهٔ بعضی متون فلسفی که در قطب و جهت مخالف نظر كيركگارد قرارگرفته بودند يرداختم . » ياسيرس پس از اشاره به روحيهٔ اخلاقي والدين خود که بهدیانت چندان توجهی نداشتند ، اعتراف میکند که وی در طفولیت حتی نمیدانسته که چگونه نیایش کند !البته در محیط مدرسه و مطابق برنامه ،او تا حدودی به مطالعهٔ انجیل وتاریخ کلیسای کاتولیک می پردازد . اما موعظه های کشیش در مورد حیات عیسی مسیح و مطالبی که با هیجان تمام دربارهٔ بهشت و جهنم میگفته چندان اثری بر وی نداشته است . در دبیرستان وقتی که مایل می شود تا کلیسا را به طور رسمی ترک کند ، پدرش او را بهصبر دعوت میکند و میگویدکه بهتر است چنین تصمیمی را بهسنین بالاتر موکول کند .

در زندگی خانوادگی یاسپرس ، دو تجربهٔ مؤثر مذهبی ، یکی از سوی پدر و دیگری

از سوی همسر بهچشم میخورد . پدر یاسپرس در سن هفتادسالگی کلیسا را ترک و در مقابل کشیش کلیسا با کمال شهامت اظهار میکند که به علت عدم رضایت از بعضی عقاید و رفتار کلیسا چنین تصمیمی گرفته است . و به طور نمونه در مورد جوانی که دست به خودکشی زده است ، سؤال میکند که کلیسا ، خانهٔ خدا ، به چه حق از تدفین مذهبی جسد جوان سر باز میزند ؟ درحالی که این امر در اجتماع توهینی برای اعضاء خانوادهٔ او محسوب می شود . آخر بازماندگان او چه گناهی کرده اند ؟ و چون در نودسالگی در بستر مرگ قرار می گیرد، آخرین کلام او این است : « می گویند ایمان<sup>۷</sup> ، امید<sup>۸</sup> و محبت<sup>۱۱</sup> . ولی من در بارهٔ ایمان چیزی نمی دانم» . اما از سوی دیگر همسر او ، با ظرافت تمام ایمان به عهد عتیق را در یک حیات معنوی به دنیای فلسفه کشانیده بود که در روح فیلسوف چنان که خود اذعان می دارد ، تأثیر عمیقی گذاشته است .

به قول یاسپرس در کتاب خاطرات فلسفی وی تا پایان جنگ جهانی اول نسبت بهاصل و عمق مسئلهٔ دیانت بیتوجه بوده و اگر هم بحثی عنوان میشد، بیشتر به عنوان یک امر پژوهش (تاریخی ـ علمی) با آن روبه رو میشده است. اما در پایان یک سمینار فلسفی در سالهای ۱۹۲۸ – ۱۹۲۷، کشیشی توجه او را به این مطلب جلب میکند، که بسیاری از آنچه او به نام فلسفه عنوان کرده است، به تعبیری الهیات ۱۰۰ است.

البته از دیدگاه یاسپرس فلسفه نه شاخهای از علم است و نه معرفتی که در سایهٔ اعتقادات مذهبی رشد میکند . بلکه در ماهیت مستقل از دین است و فیلسوف بر خلاف پیشوایان اولیهٔ مذهبی ، پیامبر نیست . اما بحث دین و مسئلهٔ ایمان در حوزهٔ فلسفه اجتنابناپذیر است . زیرا بحث هستی و وجود انسان عاقبت بهتعالی کشیده می شود .

اگرچه فلسفهٔ یاسپرس از فرد آغاز میکند و همیشه باتوجه بهمحتوای انسانی به قضاوت مینشیند ، اما اندیشهٔ او هرگز از سؤال اصلی هستی غافل نمیماند . هستی در فلسفهٔ یاسپرس در سه سطح قابل بررسی است .

اول ـ هستی تجربی ``که به علم تعلق دارد و روش مطالعهٔ آن عینی '` است . به طور مثال انسان در سطح « دازاین» چنین موجود تجربی و موضوع علم طبیعی است .

دوم ـ هستی ویژه و مناسب به عنوان یک موجود انضمامی و «منی»که در اصل « ذهنیت ـ درونی ـ وجودی» <sup>۳</sup> است ، هرگز موضوع عالم عینیت قرار نمیگیرد . در این مقام هستی بروی انسان به اصطلاح گشوده <sup>۳</sup> ، تنها با روش وجودی قابل مطالعه است . سوم ـ حوزهٔ <sup>۱۰</sup> هستی به خودی خودکه تنها ویژهٔ تعالی و روش بررسی آن متافیزیکی است . به موازات همین بحث یاسپرس انسان را نیز در سه سطح مورد بررسی قرار مىدهد . به عبارت ديگر سه وجه از فراگيرنده را كه در حقيقت ما انسانها هستيم بيان مىكند :

اول ـ به عنوان یک موجود تجربی یا داراین که در این مقام انسان شیئی در زمان و مکان و میان اشیاء قرار دارد .

دوم ـ انسان بهعنوان وجدان أگاه محض که قادر بهفهم مجردات است و بهوسیلهٔ آن میتواند روابط ذاتی حقایق ابدی را چنان که در علم ریاضیات مطرح است درک کند . سوم ـ انسان بهعنوان روح یا روان<sup>۲۰۰</sup> ، یعنی آن جنبهای که میکوشد تمام تجربهٔ زندگی و فرهنگ بشر را در برگیرد .

حال از برخورد انسان باهستی ، معرفت در سه سطح قابل بررسی است ، در نخستین حوزه که مرتبط به اولین سطح وجود انسان یعنی موجود تجربی است ، هدف نهایی توجیه دنیاست . عقل در خدمت علم است و علم در جستجوی تمامیت و کل است . اما معرفت علمي أگاهي به حدود علم محسوب مي شود . هيچ كدام از علوم به تنهايي و نه در جمع قادر بهدرک تمامیت هستی نیستند . اما در جوزهٔ دوم که بحث به « وجود» انسان مر بوط می شود ، ما با تضاد<sup>۷۰</sup>٬ « عقل» و « وجود» رو به رو نیستیم ، بلکه با دوقطبی بودن یا دوجانبی بودن<sup>۸۰۰</sup> آنها سروکار داریم . « عقل» و « وجود» هرکدام حدی دارد و راهی براي تلفيق كامل أنها نيست . يس يک فرد اصيل اگر تنها بهطريقت عقل اکتفا کند ، از بحث وجود غافل میشود و اگر در راه شناخت وجود یا برسر عقل بگذارد ، ازفیض عقل محروم خواهد ماند . بهناچار فیلسوف در این راه باید حوزهٔ عقل را مفتوح دارد . حد عقل را بشناسد و حفظ کند . اماعاقبت به خاطر درک آزادی به سوی مافوق عقل قدم بردارد . ولى در اين راه دو روش منفى و مثبت بهچشم مىخورد . روش منفى ارزش وجودي مفهوم مقولات عيني را نفي ميكند و بهقول ياسيرس بهاين وسيله انسان ميتواند «اندیشه نایذیر» یا آنچه را که در قالب اندیشه و فکر بشر نمیگنجد'`` ، معین کند . اما روش مثبت ، آگاهی را بهمرز « پارادوکس» ۱٬۰میکشاند . در اینجا هدف از میان بردن تناقضات ننيست ، بلكه بيشتر توجه كردن به تنويت هردو عامل عقل و وجود است . ولي در جوزهٔ سوم چون دیگر هیچ گونه امکانی برای بحث لغوی وجود ندارد ، فلسفهٔ یاسپرس بهبحث مظاهر و سمبلها که به هستی اشارت دارند ، می پردازد . در فلسفهٔ یاسپرس مظاهر و نشانهها راه را نشان ميدهند، درحالي كه فقط وجود است كه ميتواند وجود را دريابد و اصالت در این مرحلهٔ نهایی ، حضور در برابر تعالی است .

در فلسفهٔ ياسپرس وجود يک خاصيت ١٠٢ نيست ، بلکه تنها امکان براي بشر است .

زیرا موجودات هستند ، اما تنها انسان امکان وجود اصیل را دارد . اصالت در غایت از حق برمی خیزد و حق در ارتباط مبتنی بر تفهیم و تفاهم متجلی است . اما ارتباط عمیق یا محاورهٔ اصیل « وجود» با « وجود» بسی پرمخاطره است ، زیرا به علت محدودیت عقل و مسئلهٔ خاص وجود علائم ۱٬۰ به جای الفاظ قرار می گیرند . در فلسفهٔ یاسپرس دونوع علامت وجود دارد : یکی شاخصها ۱٬۰ که وجود را بیان می کنند و دیگری رموز<sup>۵٬۰</sup> که از تعالی سخن می گویند . اما معنی این قبیل مفاهیم خاص به عنوان امکانات تنها در درون وجود انسان که خود یک فراگیرندهٔ اصیل و لذا فراسوی تضاد ذهنی و عینی است ، متبلور می شود . متافیز یک یا فلسفهٔ تعالی به دو بخش که یکی مربوط به بحث حرکت تعالی است و دیگری مربوط به ذات تعالی است تقسیم می گردد .

در بخش نخست یاسپرس در مقابل تاریخ متافیزیک غربی در غرب و گرایش آن به اصالت عقل قرار گرفته و اظهار می دارد که به طورکلی گرایش اعتقاد متافیزیک برآن است که تعالی یا متعالی را می توان به وسیلهٔ استدلال و برهان ثابت کرد . در حالی که از دیدگاه یاسپرس حرکت تعالی که خود را به وجود اصیل عرضه می دارد ، محلی برای اثبات و استدلال نیست ، بلکه در اصل موضوع ایمان فلسفی<sup>۲۰</sup> است . اما میان ایمان مذهبی و ایمان فلسفی فرق بسیار است . ایمان مذهبی مبتنی بر وحی و از سوی هستی مطلق است که با انسان منتخب مستقیماً سخن می گوید ، اما موضوع ایمان فلسفی تعالی است که خود را ظاهر نمی سازد ، سخن نمی گوید ، اما در عالم سر<sup>۲۰</sup> است و در سکوت<sup>۲۰</sup> مشارکت می کند .

بخش ثانوی متافیزیک ، بحث تأملات دربارهٔ تعالی است ، که موضوع ایمان فلسفی را تشکیل می دهد . مقصود از تأملات دراین مورد ، اندیشه به معنی تصورات و تصدیقات نیست ، بلکه برخورد و مواجه شدن <sup>۱۱</sup> با مسئلهٔ زبان است ، که از وجود برمی خیزد . فیلسوف باید برخلاف جریان طبیعی از زبان بهره مند شود ، یعنی زبان را به آن سوی بکشاند که آنچه راکه به طور مستقیم قادر به بیان آن نیست ، به طور غیر مستقیم ظاهر کند . تأمل دربارهٔ تعالی دو وظیفهٔ اصلی دارد . یکی همان نقش که « الهیات سلبی» <sup>۱۱</sup> در سنت قدیم فلسفه داشته است ، یعنی نشان می دهد که تعالی صاحب تعبنات نیست و لذا هیچ کدام از مقولات قابل حمل برآنها نیستند و دیگری خواندن رموز است .

مفهوم رمز در حکمت یاسپرس اهمیت خاصی دارد . او میگوید تعالی نه خود را ظاهر میسازد و نه سخن میگوید و نه میتوان بوسیلهٔ استدلال عقلانی که از مقدمات مسلم میتوان بهنتیجهٔ ضروری رسید ، بهتعالی دست یافت . از ین رو « رمز» داخل بحث

متافيزيک ميشود .

اما رموز تعالی کدامند ؟ طبیعت<sup>۱۱</sup> چنان که در اشعار رومانتیک آلمان منعکس میباشد ، افسانه های اساطیری<sup>۱۲</sup> که بهیاری تخیل بشر به هزاران صورت در زبانهای مختلف بیان شده اند ، طریقتها<sup>۱۲</sup> ، ادیان<sup>۱۲</sup> و نظامهای فلسفی<sup>۱۱</sup> ، تاریخ<sup>۲۲</sup> که احتمالاً بزرگترین رمز عالم است و عاقبت وجود که خود رمزی است زیرا در برابر هرگونه سدی به سوی تعالی اشاره میکند . اما خواندن رمز بامخاطرات توأم است . خطر بیشتر در این نهفته است که تصور شود رموز به طور مستقیم با تعالی در رابطه اند و درنتیجه ممکن است تعالی در آنها به طور مشخص و معین ظاهر گردد . رموز هرگز تعالی را ظاهر نمی سازند ، لذا عاقبت تعالی همیشه در حجاب باقی می ماند . پس مطالعهٔ رموز خود تجر بهٔ عمیقی است که فاعل شناسایی را به خود و به ایمان فلسفی رجعت می دهد . در اصل کلیهٔ کوششهای بشری برای رسیدن به ماورای هستی بی ثمر باقی می ماند ، پس تنها یک راه باقی است و آن این است که در «خود» شهادت غائی وگواهی نهایی به هستی به صورت یک تجر بهٔ میق و شدید دریافت شود .

درسال ۱۹۴۸ در سمیناری دربارهٔ انسانیت<sup>۲۲</sup> در شهر ژنو که نمایندگان کلیساهای کاتولیک ، پروتستان و حتی بعضی از گروههای ملحد نیز حضور داشتند ، یاسپرس یک باره با این سؤال روبهرو می شود که آیا در پشت سر ایمان فلسفی چیزی به جز یک تاریخ طولانی و بدون وحدت نیست ؟ پاسخ یاسپرس در برابر این سؤال نگران کننده حداقل برای دانشگاهیان بسی حائز اهمیت است . یاسپرس می گوید : تجلی ایمان مبتنی بر اصول فلسفه همانا تحقق دانشگاه<sup>۲۸</sup> مستقل است که معرفت قدیم و هدایت شده بوسیلهٔ ایمان را به ارادهٔ جدید ، مستقل توأم بامعرفت تبدیل نموده است . به عبارت دیگر ایمان معرفت فلسفه پردازی اساسی و کلی .

پس دین و فلسفه دوقطب هماهنگ ایمان را تشکیل میدهند . تجلی یکی در کلیسا و تحقق دیگری در دانشگاه بهچشم میخورد . اما برخلاف دین فلسفه ادعایی برای تصاحب حق ندارد ، بلکه با ایمانی که سخت شبیه به ارتباط غیرمستقیم<sup>۲۱</sup> کیرکگارد است در زمان ، که به سر تاریخ مربوط می شود ، به جستجوی ابدیت در برابر حق به زندگی خود ادامه می دهد .

توضيحات

- Karl Jaspers \_ \
  - Oldenburg \_ Y
  - Gymnasium \_ T
- Gertrud Mayer \_ \*
- Theodor Lipps \_0
- Psychopathology \_9
- General Psychopathology \_Y
  - Descriptive Psychalogy \_A
- Man is always more than he knows and can know of himself, P. 211 -1
  - Max Weber \_ \.
  - ۱۱ \_ رجوع شود به اثر یاسیرس دربارهٔ ماکس وبر که به سال ۱۹۳۲ منتشر گردیده است.
    - Windelband \_ \Y
    - Ernst Mayer \_ 17
    - Psychalogy of World Views \_\_ \f
      - Existenz \_\0
        - Liberty \_ 19
        - Richert \_ \Y
- ۲۸ \_ Philosophical Memoir پاسپرین کتاب خاطرات فلسفی را بهتقاضای یکی از اساتید دانشگاه بهنگارش درآورد ،که در مجموعهای

تحت عنوان « فلسفه و دنیا» به ترجمهٔ آشتون در شیکاگو بهسال ۱۹۶۳ بهچاپ رسیده است .

- M. D. \_ 14
- Ph. D. \_ Y•
- the Idea of the University -1
  - Kiel \_ YY
  - Bonn \_ 17
  - Philosophy \_ 14
  - Existential Illumination \_ YO
    - Logik \_ 19
    - Philosophical Logic \_ YY
- The Truth of Philosophy is the Absolute Truth, P. 279 \_ TA
  - the Encompassing \_\_ 14
  - Reason and Existenz \_ T.
    - Index \_ ٣١
  - Man himself is an Encompassing \_ TY
  - Common Medium of Communication \_ TT
    - Communication \_ TF
- This is what I have called "The Encompassing"-what being neither object nor subjective thought, comprises both,"

ياسيرس ، خاطرات فلسفي ص ٢٨٣

- The Paradox of Philosophizing \_ \*\*
  - Intellect TV
    - Reason TA
  - Objective Structure
    - Circle of Circles \_ 1 -
      - Truth T1
      - Categories \_ fr
      - Methods . TT
        - Science \_ ff
  - Truth and Science \_fo
- ۴۶ ... برای اطلاع بیشتر رجوع شود به کتابهای انسان در عصر جدید وعقل و وجود .
  - Nicholas of Cusa \_ fv
  - Gotthold Ephraim Lessing \_ 1A
- ۴۹ از دید یاسپرس که خود را مسیحی نمی داند ، نیجه از مسیحیت آغاز میکند . پس مسیحیت در ارست اما گرایش ضدمسیح پیدا میکند ، زیرا در ریشهایی فرهنگ معاصر غرب ندای دجال رامی شنود . نیچه میگوید انسانهای غربی حتی در کلیسا خدا را در ذهن خود کشته اند ولی شهامت قبول این راقعیت را ندارند . اما گر به ندای زرتشت جدید که فراسوی اخلاق زرتشت قدیم سخن میگوید گوش فرا دهند ، آن قت میتوانند به امید بازگشت ایدی آبرمرد باشند . یاسپرس معتقد است که نیچه و کیرگگارد هردو اساتید مسلم فلسفه معاصر هستند ، زیرا با شهامت دردناکی از وضعیت محدود انسان معاصر غرب سخن میگویند .
- The perennial Scope of Philosophy اینکتاب در انگلیسی تحت عنوان Philosophical Faith اینکتاب در انگلیسی تحت عنوان ترجیه و منتشر شده است :
  - Kar Barth \_01
  - Rigorous Science \_ AY
    - Expressiona \_ 07
  - Hermeneutic, Interpretation \_ 0f
  - Psychalogy of World Intuition \_00
    - Technology \_ 09
    - Transcendence \_ OV
      - Self \_  $\Delta A$
    - What-is-not-the-Self \_ 01
      - Perspective \_ 9.
      - Unity and Totality \_ 91
        - Ground \_ 91
          - Sein \_ FT
        - Dasein \_94
        - Existenz \_ 80
        - Inauthenticity \_ 99
          - Liberty \_ 9Y
          - Necessity \_ 9A
            - Limits \_ 91

۲۰ ـ برای اطلاع بیشتر رجوع شود به نصل سوم عقل و وجود تحت عنوان Truth as Communicability

- Process \_ Y1
- Friendship \_ VT
- Mutual Dependence \_ YT
  - Adherence \_ YF
  - Precarious \_ YO
    - Risk \_ YP
  - Deception \_ YY
    - Silence \_ YA
  - Limit Situation \_\_\_\_\_
  - Empirical Subject \_ A.
    - Death \_A1
    - Suffering \_ AT
    - Struggling \_ AT
      - Guilt \_ AF
    - Annihilation \_AA
      - Despair \_ A9
        - Hope \_ AY
    - False Faith  $-\Lambda\Lambda$ 
      - Joy \_A1
      - Violence \_ 1 •
    - Non-Violence \_ 11
    - Transcendent \_ 11
      - Privation \_ 17
        - World \_ Yr
      - Otherselves \_ 10
        - God \_ 19
        - Faith \_1V
        - Hope \_1A
        - Charity \_11
        - Theology \_ \ •
  - Empirical Being \_ 1 . 1
    - Objective \_ \.Y
    - Subjectivity \_ 1.T
      - Open \_ 1/\*
      - Sphere \_ V-å
        - Guist \_ 1=7
    - Opposition \_\_\_\_\_VV
      - Polarity \_ NoA
    - Unthinkable \_\_^\_^
      - Paradox \_ 11.
    - Contradiction \_ \ \

.

- Property \_11Y
  - Signs \_11r
  - Indexes \_114
  - Ciphers \_ \\b
- Philosophical Faith \_ 119
  - Mystery \_ \ \Y
    - Silence \_ 11A
  - Encounter \_111
- Negative Theology \_ 11+
  - Nature \_ 171
  - Myths \_ \YY
    - Ways \_ ITT
  - Religions \_ 144
- Philosophical Systems \_ 170
  - History \_ 189
  - Humanism \_ \YY
  - University \_\YA
- Indirect Communication \_ 171

فصل هفتم

هايدگروهستى

· . . . . \*

## زندگی وآثار هایدگر

مارتین هایدگر' ، فیلسوف پدیدارشناس معروف آلمان ، در بیست و ششم ماه سپتامبر ۱۸۸۹ میلادی ، در شهر مسکریچ' ، در ناحیهٔ بادِن متولد شد . او که در جوانی مایل بود کشیش بشود ، در حقیقت تحت نفوذ حرکت نوکانتی مکتب ارزشهای بادن قرار گرفت و از فلسفهٔ مدرسی اسکولاستیک که حاکم بر اندیشهٔ کلیسا بود جدا شد و سرانجام در پیروی از مکتبِ پدیدارشناسی ادموند هوسرل ، مکتب هایدگر را بنا نمود .

در هرگونه بررسی مقدماتی دربارهٔ اندیشهٔ هایدگر به سه مطلب : نفوذ عقاید ، طرح مسائل و سیرتکاملی افکار توجه شود . بررسی نفوذ عقاید کانت در فلسفهٔ هایدگر ، از یارمنیدوس ، افلاطون و ارسطو آغاز می شود . رسالهٔ دوم هایدگر در مورد جان دان اسکوتس به نفوذ اسکولاستیک اشارت دارد . اشارات متعدد به اندیشه های مارتین لوتر دلالت بر نفوذ افکار نهضت اصلاح کلیسا بر فلسفهٔ هایدگر دارد . بعضی از محققان به نفوذ عرفان و معرفت باطنی<sup>6</sup> در افکار هایدگر اعتقاد دارند . نخستین رسالهٔ هایدگر در بارهٔ همه روان انگاری و کتاب مشهور او در بارهٔ کانت به طورکلی از نفوذ کانت و مکتب نوکانتی صحبت میکند . بسیاری از محققان از جمله پال تیلیش ، به نفوذ افکار شلینگ در فلسفهٔ هایدگر تصریح میکنند . اساتید مشهور غربی چون پروفسور نیکلوس لایکوویتر از نفوذ ماکس شیار<sup>3</sup> (در ۱۸۷۴ – ۱۸۲۸) یلهلم دِلثای<sup>۷</sup> (۱۸۱۱ – ۱۸۲۲) گفتگو کرده اند . نفوذ عقاید هوسرل در فلسفهٔ هایدگر خود واضحتر از آنست که احتیاجی به بیان داشته باشد . هایدگر خود از نفوذ هولدرلین ، کیرکگارد ، نیچه و یاسپرس صحبت میکند .

اما به منظور دقت در این سیر اندیشه بهتر است که بهتابستان سال ۱۹۰۷ میلادی رجعت کنیم : هنگامی که جوان هفدهسالهای به نام مارتین هایدگر از کشیش کلیسای ترینیتی^درکنستانس جنوب آلمان کتابی فلسفی دریافت کرد که درک آن برای او خیلی دشوار بود . این کتاب که « دربارهٔ معانی متعدد هستی برطبق فلسفهٔ ارسطو» ``نام داشت اثر فرانس برنتانو فیلسوف و روانشناس آلمانی بود که درسال ۱۸۶۲ در هردِن''به نگارش در آمده بود . هایدگر بعدها اذعان میدارد که « ایناثر راهنمای اصلی او در بیداری به سوی تأملات فلسفی بوده است» <sup>۱۲</sup> . هدف اصلی برنتانو در این رساله ، مشخص کردن معنی اصلی هستی ۲ درحکمت ارسطو است .

ارسطو در کتاب متافیزیک (الهیات) ''میگوید « سؤالی که درگذشته مطرح بوده و ما نیز آن را مورد بررسی قرار میدهیم و آیندگان هم آن را مطرح خواهند کرد و همیشه موضوع حیرت و موجب بحث خواهد بود ،این است که هستی چیست» <sup>۱۰</sup> . برنتانو باتوجه به کتاب چهارم متافیزیک ارسطو<sup>۹</sup> هستی را به چهار بخش تقسیم میکند : ۲ \_ هستی به معنی ذاتی و غیرذاتی ۲ \_ هستی بهمعنی حقیقت

۳ ـ هستي به معنى بالقوه و بالفعل

۴ - هستی به معانی مختلفی که در مقولات مطرح است . به عبارت دیگر برنتانو « هستی» را در فلسفهٔ ارسطو دارای معانی مختلف می داند . اما هایدگر پس از مطالعهٔ کتاب برنتانو و ارجاع به متن اصلی ارسطو ، با حیرتی خاص رو به رو گردید. زیرا ارسطو ادعا می کند که باوجود تمام معانی برای « هستی» یک معنی اصلی وجود دارد که تنها یک عالم منتخب و شریف به مطالعهٔ آن می پردازد<sup>۷۰</sup> .

به هرحال رأی برنتانو که مسئلهٔ اصلی برای فلسفهٔ ارسطو «هستی» است در ذهن هایدگر جوان تأثیر بسزایی گذاشت و او را که از مطالعات کلاسیک یعنی زبانهای قدیمی یونانی ، لاتینی و ادبیات آلمان بهرهمند بود ، بر آن داشت که اندیشهٔ خود را معطوف ، به هستی شناسی <sup>۸</sup> کند . درسال ۱۹۰۱ هایدگر درعالم حیرت خویش و درجستجوی معنی اصلی هستی با کتاب کارل برگ <sup>۱</sup> « دربارهٔ هستی : خلاصهای از هستی شناسی» <sup>۱۰</sup> که درسال ۱۹۱۶ منتشر شده بود آشنا شد . برگ استاد الهیات در دانشگاه فرایبورگ بود که هایدگرزیر نظر او به مطالعهٔ الهیات می برداخت . چندی بعد هایدگر جوان باکتاب « تجسس منطقی» <sup>۱۰</sup> اثر ادموند هوسرل مؤسس پدیدارشناسی که یکی از شاگردان برنتانو بود ، آشنا شد و سخت تحت تأثیر جلد دوم همین کتاب یعنی پدیدارشناسی هوسرل به عنوان روش

هایدگر عاقبت درسال ۱۹۱۱ از رشتهٔ الهیات کناره گرفت و فلسفه را به عنوان رشتهٔ اصلی خود انتخاب کرده بهمطالعات خویش در اطراف علوم طبیعی ، ریاضی و انسانی وسعت خاصی بخشید . درعالم ادب و فلسفه مطالعات هایدگر جوان برروی اشعار هولدرلین ، داستانهای داستایوسکی و آثار کیرکگارد و نیچه متمرکز بود . باوجود حملات سختی که خصوصاً کیرکگارد و نیچه به هستی شناسی کردهاند ، ذهن هایدگر نهتنها از بررسی مسئلهٔ هستی دست برنداشت ، بلکه با استفاده از اصطلاحات این متفکران اگزیستانسیالیست ، چون « دهشت» <sup>۲۲</sup> ، « مرگ» <sup>۲۲</sup> ، « تاریخیت یا جامعیت تاریخ» <sup>۲۴</sup> ، بهتجزیه و تحلیل فلسفی « هستی و زمان» پرداخت .

هایدگر درسال ۱۹۱۳ زیرنظر پروفسور هاینریش ریکرت<sup>۲۵</sup> که گرایش نوکانتی داشت و به ناچار برای منطق ، مسئلهٔ شناخت و نظریهٔ ارزش ، اهمیت فوق العاده قائل بود ، رسالهٔ دکترای خود را تحت تأثیر فلسفهٔ هوسرل به نام « دکترین حکم در همهٔ رز نانگاری (پسیخولوگیزم ) : یک سهم مثبت انتقادی به عالم منطق» <sup>۲۶</sup> ارائه نمود . این اثر در اصل مخالفت شدیدی باتبدیل معیارهای منطقی به فرایندهای روانشناسی داشت که اغلب پیروان تحصلی اروپا بدان گرایش داشتند .

اگر در تفسیر عقاید هایدگر تصور شود که وی حتی در این زمان به علت گرایش فلسفی استاد راهنما به سنت نوکانتی اکتفا نموده ، اشتباه بزرگی است . زیرا هایدگر همیشه به سیر افکار فلسفی خویش مشغول بوده است . و به قول استاد مسلم فلسفهٔ کانت ، ارنست کاسیر<sup>۲۷</sup> ، (متولد ۱۸۷۴) حتی تعبیر هایدگر در کتاب «کانت و مسئلهٔ متافیزیک» <sup>۲۸</sup>در سال ۱۹۲۱ نیز تنها انعکاسی از عقاید خویش است و بس" . توجه به نخستین مقالهٔ هایدگر در سال ۱۹۱۲ همین مطلب را تأیید میکند . زیرا هایدگر تاریخ فلسفهٔ غرب را از میدهد . و بر اساس این واقعیت که پژوهشهای علمی معاصر هرگز خود را در بند شکهای فلسفی جدید قرار نمیدهند ، سعی دارد که جریان مثبت و پیشرفتهای در فلسفهٔ معاصر غرب ایجاد کند و با الهام از متافیزیک ارسطو ، ماورای فاصله میان فاعل شناسایی و موضوع شناخت که خود ثمرهٔ اندیشهٔ انحرافی فلسفه جدید است ، راهی به حومهٔ فلسفه بیابد<sup>۲۰</sup> .

با أغاز جنگ جهانی اول ، هایدگر به مدت دو ماه در خدمت نظام بود و سپس به علت ضعف و بیماری از خدمت نظام معاف گردید و فوراً به نگارش رسالهٔ دوم <sup>۲۲</sup>خود پرداخت تا به عنوان استادیار ، آمادهٔ تدریس در دانشگاه شود . در سال ۱۹۱۵ دومین رسالهٔ هایدگر تحت عنوان « دکترین دان اسکوتس دربارهٔ مقولات و نظریهٔ او دربارهٔ معنی» <sup>۳۲</sup>که به هنریش ریکرت تقدیم شده است ، به نگارش در آمد . هایدگر بعدها اظهار داشت که در رسالهٔ دوم توجه از برای نخستین بار به موضوع هستی و زبان معطوف میگردد . <sup>۳</sup> هایدگر در خاتمهای که برای چاپ این اثر به سال ۱۹۱۶ نوشته است ، « رالیسم انتقادی» <sup>۵۳</sup>را که وی چند سال قبل مورد تأیید قرار داده بود سخت مورد انتقاد قرار میدهد و در اصل میپذیرد که « عینیت» <sup>۳</sup>تنها برای « فاعل شناسایی» <sup>۷</sup>معنی دارد که قادر به حکم و داوری است . اما برای هایدگر موضوع اصلی در متافیزیک فاعل شناسایی در محدودهٔ شناخت نیست ،بلکه روح زندهٔ عصر تاریخی است . وی به صراحت میگوید : « فاعل شناسایی نه تنها محتوای حقیقی « روح» را بیان نمیکند ، بلکه حتی به معنی اصلی آن نیز اشارت ندارد» . بنابر این هایدگر با سنت مسئلهٔ شناخت به عنوان مشکل اصلی فلسفهٔ جدید وداع میکند و به متفکرانی روی میآورد که چون هگل از تجلی روح صحبت میکنند و اندیشهٔ تازه ای را در تاریخ فلسفهٔ غرب پدید میآورند .

سخنرانی هایدگر دربارهٔ «مفهوم زمان در علم تاریخ» <sup>۲۰</sup>که برای اساتیدگروه فلسفه در دانشگاه فرایبورگ در بیست و هفتم ژوئن ۱۹۱۵ ارائه شد ، به خوبی جدایی هایدگر را از منطق محض و مسئلهٔ شناخت و گرایش به سوی متافیزیک و تاریخ اندیشه نشان می دهد . اگرچه عقاید نیچه و ویلهلم دلثای در این دوره از آثار هایدگر به خوبی مشهود است ، اما به قول بسیاری از مفسران هنوز جدال میان گرایش به سوی حکمت قدیم از یک سو و فلسفهٔ جدید از سوی دیگر در افکار هایدگر مشاهده می شود . <sup>۲۱</sup>

در سال ۱۹۱۷ یک بار دیگر هایدگر راهی نظام گردید . خدمت او در شهر فرایبورگ انجام می شد و او پس از انجام دادن کار روزانه به آماده کردن یادداشتهای مربوط به سخنرانیها و سمینارهای خود می پرداخت . عاقبت به جبههٔ غربی در وردون <sup>۴</sup>فرستاده شد و تا متارکهٔ جنگ در آنجا بود . هایدگر در حالی که لباس نظامی به تن داشت با الفریدپتری<sup>۱۱</sup> ازدواج کرد و در سالهای ۱۹۱۹ و ۱۹۳۰ از وی صاحب دو پسر گردید.

در سال ۱۹۱۵ پروفسور هنریش ریکرت کرسی فلسفهٔ دانشگاه هایدلبرگ را که از سال ۱۹۴۸ تا آن زمان در اختیار ویلهلم ویندلباند<sup>۲۲</sup> (۱۹۱۵ – ۱۹۴۸) بود در اختیارگرفت و پست او در دانشگاه فرایبورگ به استاد مشهور دانشگاه گوتینگن<sup>۳</sup>، یعنی پروفسور ادموند هوسرل ارائه گردید .به قول هایدگر روش تدریس هوسرل در دانشگاه اصولا ساده نبود ،بلکه کارگاهی بود که در آن شاگردان قدم به قدم تربیت می شدند تا در عالم پدیدارشناسی به مشاهدات فلسفی دست یابند . استاد هوسرل در روش تدریس خود پس از رد کردن ارزش و مقام حجیت شخص در فلسفه ، همگان را دعوت کرد که به سنت دکارت هرگز به افکار نسنجیده پناه نبرند . هوسرل در شرح « وجدان» <sup>۳۱</sup>سعی داشت که به اشیاء « به خودی خود» <sup>۵۰</sup>رجعت کند و همین روش در نتیجهٔ تکرار ، راه را برای هایدگر گشود که مسئلهٔ هستی بهمعنی حقیقت<sup>۴۶</sup>را در فلسفهٔ ارسطو با عبارت « حضور آنچه در عدم کتمان حاضر است» <sup>۲۰</sup>تعبیر نماید .

اما با تکامل افکار هوسرل به سوی پدیدارشناسی متعالی<sup>۲۰</sup> که نخستین خلاصهٔ آن در کتاب « افکار اول» <sup>۲۱</sup> در سال ۱۹۱۲ ظاهر شده بود ، هایدگر ، به عنوان دستیار جوان ، طریقت خود را از فلسفهٔ هوسرل جدا کرد . از سال ۱۹۱۹ که هایدگر متن دروس خود را در بارهٔ ارسطو و هوسرل آماده میکرد ، به خوبی به سابقهٔ تاریخی « ذهنیت متعالی» <sup>۵۰</sup> در فلسفهٔ دکارت پی برد و نخست مفهوم « مشاهدهگر بی تفاوت» <sup>۵۱</sup> را در پدیدارشناسی به عنوانی انحرافی از جبر تاریخی تلقی نمود و سپس ادعا کرد که بحث پدیدارشناسی ، یعنی افعال وجدان ، به عنوان تجلی پدیدار به صورت اصلیتری در حکمت ارسطو مطرح شده و هستی به معنی حقیقت <sup>۹۲</sup> و حالت عدم کتمان <sup>۹۳</sup> آنچه حاضر است ، به مراتب بهتر عنوان گردیده است . <sup>۹۵</sup>

پس از مطالعهٔ تطبیقی فلسفهٔ ارسطو و پدیدارشناسی هوسرل در تابستان ۱۹۲۲ هایدگر به بحث در بارهٔ تعبیر پدیدارشناسی رسائل منتخب ارسطو در بارهٔ هستی شناسی و منطق پرداخت . در زمستان ۱۹۲۱ و ۱۹۲۲ هایدگر مشغول تفسیر پدیدارشناسی کتاب فیزیک ارسطو بود ، در حالی که در سمینار تابستانی اخلاق نیکوماخوس را تدریس میکرد . زمستان بعد ، هایدگر دو سمینار ، یکی در بارهٔ « افکار اول» و دیگری در مورد تفسیر پدیدارشناسی کتابهای چهارم و پنجم فیزیک ارسطو را اداره نمود . در این مدت ذهن هایدگر در اطراف دو مسئلهٔ اساسی دور میزد ، یکی تقابل وجدان آگاه با عالم عینیت و دیگری هستی موجودات در دو حالت کتمان<sup>۵۵</sup>و وضعیت عدم کتمان .

تفسیرهای خلاق هایدگر در مورد فلسفهٔ ارسطو باعث شد که در سال ۱۹۲۲ از وی دعوت شود تا با عنوان دانشیاری در دانشگاه ماربورگ<sup>۹۵</sup> به تدریس بپردازد . در سالهای ۱۹۲۲ تا ۱۹۲۸ هایدگر ز محیط علمی فوق العادهٔ دانشگاهی برخوردار بود و با فیلسوف معروف آلمانی نیکولای هارتمن<sup>۹۵</sup>تبادل نظر می نمود . در این مدت سمینارهای هایدگر بیشتر دربارهٔ تاریخ فلسفهٔ غرب و تجزیه و تحلیل آثار مشهور فلسفی چون تأملات دکارت ، نقد عقل محض کانت و منطق هگل تشکیل می شد . اما دو سمینار یکی دربارهٔ افلاطون در تابستان ۱۹۲۴ و « مسئلهٔ زمان و تاریخ» در تابستان ۱۹۲۵ از اهمیت خاصی برخوردار بودند . و در سمینار فلاطون ، هایدگر به یاری کتاب ششم اخلاق نیکوماخوس ارسطو ، مبحث هستی در محاورهٔ سوفیست<sup>۸۵</sup> افلاطون را به این صورت تفسیر می کند که « بگتاریم موجودات خود را چنان که در هستی هستند ، خویشتن را نشان بدهند» . در سال ۱۹۲۵ اعضاء گروه فلسنهٔ دانشگاه ماربورگ از هایدگر خواستند که بهجای استاد هارتمن قرار گیرد . وزارت فرهنگ آلمان به علت اینکه وی در دهسال گذشته کتابی به چاپ نرسانده بود ، با این امر مخالفت کرد . هایدگر به تقاضای رئیس دانشکده اثر ناتمام «هستی و زمان» <sup>۵۵</sup> راکه به ادموند هوسرل در فرایبورگ تقدیم نموده بود برای انتشار ارسال داشت . البته در آغاز وزارت فرهنگ آلمان حتی این کتاب را کافی نمیدانست ، اما پس از انتشار این اثر در سال ۱۹۲۷ در برابر عظمت آن سکوت کرد و با ارائهٔ کرسی اصلی فلسنهٔ ماربورگ به هایدگر ، موافقت نمود .

## هستی شناسی

بهراستی کتاب هستی و زمان به صورت ناتمام منتشر گردید . زیرا بخش دوم آن در مورد زمان هرگز به نگارش درنیامد و بخش اول آن نیز ناتمام ماند . یعنی قسمت سوم آن دردست نیست . این اثر پس از انتشار نفوذ فوق العاده ای در غرب پیدا کرد . این کتاب معروف و ناتمام از یکسو فلسفهٔ نوکانتی را باتوجه به اولویت مسئلهٔ شناخت کنار میگذارد و به پدیدارشناسی هوسرل جهتی کاملاً نو می بخشد و از سوی دیگر تاریخ متافیزیک در غرب را از افلاطون تا نیچه در برابر سؤال اصلی هستی ، یعنی معنی هستی قرار می دهد . در حقیقت هایدگر حتی در سمینارهای سالهای ۱۹۱۹ نا ۱۹۲۴ نیز مشغول طرح سؤال اصلی یعنی معنی هستی بود . در سال ۱۹۲۴ سه فکر اصلی در اندیشهٔ هایدگر به ظهور

رسيد .

اول ـ تحت تعلیمات هوسرل ، توجه هایدگر به « اشیاء بهخودی خود» "معطوف گردید . به عبارت هایدگر « لوگوس پدیدارشناسی باید به طریقی که (اشیاء بهخودی خود ) خود را چنان که هستند و نشان میدهند متجلی کنند» ".

دوم \_ مطالعات آثار ارسطو<sup>۲۰</sup> . خصوصاً فصل دهم دفتر نهم کتاب متافیزیک و فصل سوم دفتر ششم کتاب اخلاق نیکوماخوس از دیدگاه پدیدارشناسی به هایدگر تابت نمود که معنی اصلی تجلی کردن در لوگوس همانا « ظهور» <sup>۲۲</sup> است که به معنی اصلی « حقیقت» <sup>۲۹</sup>تعیین میبخشد . به عبارت دیگر هستی به معنی حقیقت همانا بروز یا عدم کتمان<sup>۲۵</sup> است که به وسیلهٔ آن همهٔ موجودات خود را چنان که هستند نشان میدهند . حقیقت از این دیدگاه نه « صحیح بودن» <sup>۲۰</sup> ، نه « تطابق» <sup>۷۰</sup>و نه « توافق» <sup>۸۰</sup>میان فاعل شناسایی و موضوع شناسایی است ، بلکه حقیقت همانا « خود نشان دادن» است که اجازه میدهد و موجب میشود موجودات موضوع تأیید و اثبات قرار گیرند . <sup>۲۱</sup> سوم ـ بهقول هایدگر در طول تاریخ فلسفه ، معنی اصلی هستی در رابطه با حقیقت بهعنوان بروز و عدم کتمان چیزی به جز حضور <sup>۷</sup>نیست . بنابراین وظیفهٔ اصلی پدیدارشناسی آنست که آنچه خود را در عدم کتمان بهعنوان حضور نشان میدهد متجلی کند ، یعنی بگذارد و اجازه بدهد که باشد <sup>۷۰</sup> .

در نتيجه ، افكار هايدگر به اين اصل منجر مي شود كه سؤال معنى هستي كه در پدیدارشناسی به حضور موجودات در عدم کتمان تعبیر میشود ، خود محتاج بررسی دیگری است . به عبارت دیگریژوهش برای درک معنی هستی در کتاب « هستی و زمان» به سؤالي مي انجامد كه اين يژوهش را به چه نحو و از طريق كدام « هست» بايد أغاز كرد . <sup>۲۲</sup>زيرا نەتنها سؤال از هستى ، بلكە خود سؤال نيز مطرح است . ھايدگر در حالى كە مىاندىشد كە به چه میاندیشد ، پاسخ میدهد انسان همان « هست»که سؤال « هستی» برای او مطرح است . يعنى ماهيت و طبيعت او جنين اقتضا مي كند كه نه تنها در بارة أنجه هست " ، بلكه دربارهٔ «هستی آنچه هست» نیز سؤال کند . باید توجه نمود که بحث هستی شناسی در فلسفة هايدگر، بحث مفهوم مجرد يا انتزاعي هستي نيست ، بلكه بحث معني « هستي ا هرچه هست» است . را و چه در آثار اولیه چون « هستی و زمان» (۱۹۲۷ ) و چه در آثار بعدی چون « مقدمهای بر متافیز یک» (۱۹۳۵ ) در این مورد صراحت خاص دارد .وجودی که خود را هربار که این سؤال مطرح می شود ظاهر میکند انسان است . یس تجزیه و تحليل انسان يا هستي أن « هست»كه از « هستي هرچه هست» سؤال ميكند . راه و طریقت را به سوی معنی « هستی به طورکلی» <sup>۲۲</sup>میگشاید .کوشش هایدگر در تمام آثار خود معطوف برآنست که بار سنگین این وظیفهٔ خطیر را نشان بدهد و هرگونه تخطی و شکست در این راه را به منزلهٔ گناه اجتناب ناپذیر متافیزیکی تلقی نماید .

نگاهی به نخستین بخش کتاب « هستی و زمان» نشان میدهد که اگرچه هدف عائی این کتاب طرح مسئله هستی و جواب مناسب به آن است ، اما سرآغاز این پژوهش تجزیه و تحلیل دفیقی از « دازاین» <sup>۷۷</sup> در مقام انسانشناسی مبتنی بر پدیدارشناسی است . هایدگر بحث « هستی هستها» را با بحث « دازاین» آغاز میکند ، زیرا تنها انسان است

که از میان کلیهٔ موجودات سؤال از هستی ، هستی خود و هستی دیگران میکند . بنابراین در راه شناخت هستی فی حد ذاته علم به انسان ضروری است . هایدگر میگوید که انسان عادی و روزمره<sup>۴۰</sup> که در حالت عدم اصالت<sup>۷۷</sup>زندگی میکند ، باز به طور ضمنی ولی مبهم از « هستی در \_ دنیا» <sup>۸۷</sup> آگاه است . هایدگر هستی این مسائل را که همیشه از هستی به طورکلی پرسش میکند ، دازاین یعنی « هستی آنجا یا آنجا بودن» می نامد . بنابراین کتاب هستی و زمان تجزیه و تحلیل دازاین یا وجود انسان در چهارچوب سؤال اصلی یعنی « معنی هستی بهطورکلی» است .

در این مقام بهتر است که در مورد کلمهٔ « داراین» توضیحی ارائه گردد . هاندگر که مسلماً یکی از نویسندگان غامض اندیش معاصر و شاید معضلترین فیلسوفی است که قرن بيستم تاكنون به خود ديده است ، در انتخاب لغات براي ارائهٔ مفاهيم فلسفي با روشي بي سابقه و با الهام از سنت يوناني ، أنجنان به بيان و تفسير زبان ألماني مي يردازد كه نه تنها. به کلمات مشابه آن در زبان آلمانی قابل تبدیل نیست ، بلکه حتی به زبانهای زندهٔ اروپایی نیز قابل ترجمه نیست و بههمین مناسبت مترجمان در بسیاری از موارد ، خصوصاً در مورد كلمهٔ « دازاين» هويت ألماني اين كلمه را حفظ نموده ، همان لغت را به زبلن خود انتقال دادهاند . ما نيز در أين مقام به همين روش يناه مي بريم . اما براي روشن شدن سابقة تاريخي اين كلمه بايد گفته شود كه از زمان مكتب اصالت عقل در آلمان ، خصوصاً در آثار كريستين ولف ،كلمة دازاين در فلسفة ألمان بهمعني وجود كه أن بودن است^ و در مقابل ماهيت با أن حي هست ^^ ، أمده است . جهت وكاربرد اين كلمه در زبان ألماني ا بیشتر معطوف به وجود موجودات زنده است ، اما هایدگر آن را به صورت اختصاصی تنها در مورد «وجود انسان» بهکار می برد که همیشه سؤال از هستی می کند ، در مقابل وجود اشیاء طبیعی و فرهنگی که همیشه دردسترس اوست ، هایدگر برای نشان دادن معنی خاص اين اصطلاح ، اغلب أن را با يک فاصله به صورت « Da-Sein» مي نويسد . يعني « هستی آنجا ـ آیا آنجا بودن» ``که بهزبان هایدگر گویای باز بودن و گشودگی`^وجود انسان در دنیا بهسوی هستی است .

در بررسی مفهوم دازاین ، هایدگر از بهکار بردن مقولات سنتی متافیزیک در راه درک وجود انسان اجتناب می ورزد . حقیقت دازاین به یاری سه بینش درونی یا شهود اصلی تفسیر می شود . دازاین آن نوع هستی است که صاحب لوگوس است . و این بدان معنی نیست که انسان صاحب عقل است یا اینکه قادر به سخن گفتن است ، بلکه به آن معنی است که آدمی قادر به حفظ هستها است که در خود هستی متجلی اند . هایدگر معتقد است که این امر یعنی جمع کردن و حفظ نمودن حتی در فعالیتهای به نظر ابتدایی انسان چون استفاده از وسائل <sup>۲۸</sup>نیز به چشم می خورد . به طورکلی دازاین به معنی « هستی ـ در ـ دنیا» <sup>۴۸</sup>همچون فضای بازی است که موجودات در آن خودرا از پوشش وکتمان بیرون آورده ، ظهور می یابند و به حقیقت می رسند و سپس مجدداً به حالت اولیهٔ خود رجعت می کنند . در فاصلهٔ ۱۹۱۱ تا ۱۹۲۱ هایدگر پس از مطالعهٔ کتاب معروف کارل یاسپرس دربارهٔ روانشناسی عمومی که در آن نویسنده ماهیت انسان را از طریق بیان « مرزهای» <sup>۵۰</sup>روان آدمی ارائه میدهد ، نقد مفصلی برآن می نگارد . یاسپرس در ین کتاب مشهور که به یک تعبیر نخستین کتاب دربارهٔ فلسفهٔ اگزیستانسیالیسم به زبان آلمانی است ، به بحث دربارهٔ وضعیتهای مرزی یا محدود<sup>۹۰</sup> انسان می پردازد که به قول وی روان انسان با عکس العملهای شدید چون جدال ،گناه و مرگ روبه رو می شود . هایدگر در حالی که سخت تحت تأثیر این کتاب قرار می گیرد ، اما به روش بیان مطلب در طرح سؤال و جواب ایراد دارد . او باتوجه به دو مسئله ،ساسی ، یعنی «گناه و مرگ» <sup>۷۰</sup>مایل به درک زمینهٔ تاریخی طرح این گونه سؤالات در کتاب هستی و زمان است .

چون دازاین خود تاریخی است ، لذا هرگونه جستجو در بارهٔ آن باید تاریخ خود را درک کند . یعنی هستی شناسی باید تفسیری <sup>۸</sup> باشد و به صورت پذیرفتن تاریخی خرد اگاهی باشد و سعی کند که در سایهٔ تعبیر <sup>۱۸</sup> آن را بشکافد . د.زین موجودی است که از قبل به خود اشتغال دارد . و همین مفهوم که در آثار اولید هایدگر نیز مشاهده می شود ، درکتاب « هستی و زمان» تحت عنوان « توجه» 'ظهور میکند که دارای خصوصیت زمانی <sup>۱۰</sup> است . دازاین به عنوان یک پدیدار زمانی ـ تاریخی ، همیشه سرگرم برنامه های آینده است و به این معنی همیشه جلوتر از خود است . در ضمن دازاین با مسائلی رو به رو می شود که کنترلی برآن ندارد . یعنی گذشته ای که از آن دازاین افکنده شده <sup>۱۰</sup> است . بنابراین دازاین امری تاریخی است ، اما معنی آن و سعتی فراسوی گذشتهٔ خود دارد ، زیرا علاوه بر گذشته ، در حال حاضر زندگی میکند . هایدگر در ارتباط با زمان و تاریخ به سه مفهوم اساسی یعنی « واقعیت» <sup>۱۰</sup> ، « وجودیت» <sup>۱۰</sup> و « فقدان» <sup>۱۰</sup> شارت دارد .

« واقعیت» بدان معنی است که انسان همیشه در دنیا است ، دنیائی که ماورا ارادهٔ انسان قالب گرفته شده است . رابطهٔ انسان و دنیا چنان است که « من» در دنیا است ، یعنی دنیای من است . به عبارت دیگر « من» بدون « دنیا» معنی ندارد و « دنیا» نیز بدون « من» بی معنی است . برخلاف نظریهٔ دکارت که برای اجسام خارجی استقلال قائل است ، اشیاء در دنیای هایدگر برای استفاده هستند که دردسترس ما انسانها به منظور استفادهٔ یدی<sup>۴</sup> قرار گرفته اند . به تعبیر هایدگر مواد ، وسائل و امکانات در اختیار دستهای توانای انسان برای ساختن و پرداختن است تا از این را آگاهی برای آدمی آسان و ممکن گردد .

اما مقصود از « وجودیت» چیست ؟ از خصوصیات اولیه و جدا ناپذیر انسان اینست

که دنیا را از آنِ خود کند و این فعل را هایدگر به وجودیت تعبیر میکند . انسان به عنوان انتظار امکانات خود وجود دارد و سبقت او براین امکانات بدان معنی است که مقدم برخود موجود است . و وضعیت خود را به عنوان امکان اینکه چه میتواند باشد ، نه اینکه چه هست ، درک میکند . به اصطلاح موجودیت انسان همیشه بر ماورای خود دست مییازد و وجود او در این نهفته است که آنچه را که هنوز تحقق نیافته ، هدف قرار می دهد . اما این افکنده شدن انسان همیشه در دنیا و از دنیا و با دنیا است .

مفهوم فقدان به آن معنی است که انسان نه تنها در دنیا هست و دنیای خود را شکل می دهد ، بلکه در این کوشش خلاق با از دست دادن دنیا روبه رو است . به عبارت دیگر از دید هستی شناسی ، انسان قادر است که به خاطر یک هست جزئی یا حتی مجموعهٔ هستها از هستی بگذرد . در این مقام « من» <sup>۱</sup> خلاق به خاطر « آنان» <sup>۱</sup> بی نام و نشان قربانی می شود . در این مرحله انسان در پاسخ دادن همیشه به تودهٔ ۱ بی نام و نشان و بی تفاوت ۱ رجوع می کند . حیات انسان در این مرحله عمومی است . زندگی او با دیگران و برای دیگران است . و از خود بیگانگی باعث می شود که از وظیفهٔ خطیر و تکلیف اساسی یعنی « خود شدن» سخت غافل گردد .

تاریخ فلسفهٔ غرب سند و مدرکی برای بیان دوگرایش متضاد در نهاد بشریعنی آزادی و محدودیت (تعیّن و جبر) است . انسان در مقابل امکانات کثیر آینده قرار دارد ، سنگینی گذشته را بر دوش میکشد و در آزادی حال زندگی میکند . به تعبیر هایدگر در هر لحظهٔ زندگی فرد در هر سه جنبه وظینه ای اینا میکند . در بخش دوم « هستی و زمان» هایدگر سعی دارد که نقش زمان را بیان کند که چگونه اجازه می دهد انسان تمامیت دازاین را به عنوان توجه از آغاز تولد تا پایان مرگ درک کند . آدمی که موجودی در دنیا و زمان است ، صاحب دو وضع مشخص است . یکی که جنبهٔ همگانی دارد و غیراصیل<sup>۱۰۰</sup> است و دیگری اصیل<sup>۱۰۰</sup> که از آن معدودی از افراد بشر است و آن در بخش دوم کتاب هستی و زمان مورد بحث قرار میگیرد .استدلال غامض هایدگر در این بخش را میتوان در تعبیر سه مفهوم اساسی ، یعنی « دهشت» <sup>۲۰</sup> ، « وجدان» <sup>۲۰</sup> (آگاهی ) و « تقدیر» <sup>۵۱۰</sup> (سرنوشت ) خلاصه نمود .

اول ـ دهشت و بیم : در حیات عادی و روزمرهٔ انسان که از عدم اصالت رنج می برد و « من» در حال پرواز از « من» است ، آیا این امکان وجود دارد که « من» به خود رجعت نموده به طریقی مستقیم و در امانت با هستی خود روبه رو شود ؟ در بحث حالتها و وجه های<sup>۲۰۰</sup> مختلف انسان ، هایدگر معتقد است که یک وجه فردی خاص وجود دارد که انسان را از نفی خود مجدداً به درک خود می خواند و آن وجه یا حالت دهشت و بیم است . به قول هایدگر دیگر حالتها و وجه های انسانی در دنیای روزمره موضوع خاصی هستند . اما دهشت یا به تعبیری دلهرهٔ<sup>۲۰۲</sup> هیچ موضوع مشخصی ندارد ، بلکه حس از دست دادن موضوع یا عدم است که انسان را در برمیگیرد . هنگامی که « من» تمامیت ساخت هستی در دنیا را مورد توجه قرار می دهد ، وقتی که « من» حیات خویش یا دنیای خود را درنظر میگیرم ، مشاهده میکنم که به مرگ ختم می شود و همین دهشت و دلهره را که تنها در مورد حیات ، تمامیت و مرگ پدید می آید مطرح می سازد .

به عبارت دیگر و به طورکلی حیات در برابر مرگ قرار دارد . و از میان تمام حالات انسانی تنها دهشت است که این نوع معرفت خاص را به ما ارزانی می دارد و انسان را از خویشتن فراموشی به شهود و تمامیت می برد . این معرفت کاهی انسان به این واقعیت است که آدمی « هستی ـ به سوی ـ مرگ» <sup>۸۰</sup> است و دهشتی که از این دانش برمی خیزد ، می تواند به انسان آزادی و حریت خاص و را ببخشد . انسان در اصالت و تمامیت خویش هستی به سوی مرگ است و آدمی باید به عنوان فرد صاحب تشخص ، نه فرد بی تشخص ، از میان افراد بی نام و نشان تودهٔ اجتماع ، در برابر مرگ به صورت امکان اوست که شامل مرگ وی نیز می شود از گر انسان صاحب و حدتی است ، همانا در تمامیت اوست که شامل مرگ وی نیز می شود از گر انسان صاحب و حدتی است ، همانا در تمامیت اوست که شامل مرگ وی نیز می شود از گر انسان صاحب و حدتی است ، همانا در تمامیت و تنها و تنها از آن من است . به عبارت دیگر هیچکس نمی تواند به جای من به مطلقاً و تنها و تنها از آن من است . به عبارت دیگر هیچکس نمی تواند به جای من به مطلقاً و تنها از آن من است . به عبارت دیگر هیچکس نمی تواند به جای من بمیرد . مرگ من تنها از آن من است . می عرارت دیگر هیچکس نمی تواند به مین منه به حمل با آن من تنها از آن من است . مرگ در نظام هایدگر یعنی « آنی می می می می من به منه من به مرگ من تنها از آن من است . می عرب در نظام هایدگر یعنی « آنین ه مرگ و می از تنها من تا ها از آن من است . مرگ در نظام هایدگر یعنی « آمکان غیر مشروط و ممتنع من تا ها از آن من است . مرگ در نظام هایدگر یعنی « آمکان غیر مشروط و ممتنع من تا ها از آن مین است . مرگ در نظام هایدگر یعنی « آمکان غیر مشروط و ممتنع

خلاصه مرگ و بیم به دازاین اصیل<sup>۱۱۱</sup> تعلق دارد و بس . به طور مسلم محدودیت و مرگ دازاین در حیات شخصی هایدگر یک مفهوم مجرد و انتزاعی نیست . او در حالی که در دوم ماه می ۱۹۲۴ دربارهٔ مرگ در دانشگاه فرایبورگ سخنرانی میکرد ، پدرش در مسکریچ به حملهٔ قلبی درگذشت و وقتی که نخستین نسخهٔ کتاب « هستی و زمان» را به بالین مادر بیمار خود آورد ، فقط نه روز تا تاریخ مرگ او یعنی سوم ماه می ۱۹۲۷ فاصله بود . به هرحال هایدگر فرزند معاصر غرب ، شاهد تراژدی جنگ بین الملل اول بود که چگونه در مهد تمدن ، تجلیّات اصیل فرهنگی در برابر امیال ستیزه جویانهٔ کشورهای غربی فرو ریخت . اما ریشهٔ روانی بحث اصیل مرگ و نگرانی و دلهره<sup>۲۱۱</sup> ، در ذهن خلاق هایدگر هرچه باشد ، باید اذعان نمود که سخت عمیق است و شاید به همین جهت بسیاری از خرانندگان اولیهٔ آثار هایدگر چنان مسجور این جنبهٔ کاملاً اگزیستانسیالیستی او در تجریه و تحلیل وجود انسان در برابر مرگ شدهاند که از توجه به سؤال اصلی یعنی معنی هستی به طورکلی غافل ماندهاند . هایدگر خود به این مسئله واقف است و در نامه ای به « جامعهٔ فرانسوی فلسله» <sup>۲۱</sup> در سال ۱۹۳۷ می تویسد «گرچه من مسائل انسانی را مورد تجزیه و تحلیل قرار می دهم و در این مورد مدیون کیر کگارد هستم ، اما من را نباید به عنوان فیلسوف « وجود» نامید<sup>۱۱</sup> .»

دوم - وجدان (آگاهی) : پدیداری که یتواند امکان را درک کند وجدان نام دارد . انسان از طریق بیم مرگ ، ندای وجدان را می سنود . ندای وجدان صدایی است که آدمی در صمیر خاموشی و سکوت<sup>۵۰</sup> می شنود . ندای بی صدای وجدان ، آدمی را میخواند که از حالت فقدان و خود فراموشی به حالت اصالت و عالم مسئولیت درک معنی هستی بکشاند . انسان باید درک کند که داراین به این دنیا انکنده شده است و اکنون « من» باید وضعیت احتمالی خود را به عنوان وظید انتخاب کنم و بیذیرم . در وجدان یک کشش متقابل و دو وجهی منعکس است که از یک سو انسان را از بندگی به طرف مریت میخواند و از سوی دیگر ضرورت تاریخی را در عالم راه حل به یک مسئولیت روبه روشویم ، نه اینکه خود را در امور جزئی فراموش کنم . « من» باید وضعیت خود را از آن خود کتم ، نه اینکه بگذارم وضعیت ، بر روی « من» تحمیل شود . اما در این « باید» یک کمبودی به چشم می خورد زیرا « خود» به « خود» دینی دارد که نمیتواند ادا گند ، در نتیجه انسان خود را به عنوان و گناهکار می شناسد . اما در این « باید» یک کمبودی به چشم می خورد زیرا « خود» به « خود» دینی دارد که نمیتواند ادا گند ، در انتیجه انسان خود را به عنوان یک میکار می شناسد . اما در این « باید» یک

سوم ـ تقدیر (سرنوشت) : انسان چگونه میتواند به تمامیت<sup>۱۱</sup> خود برسد . در این مقام مسئله زمان ، تاریخ و سرنوشت مطرح است . بحث هایدگر با زمان مجرد آغاز نمی شود ، بلکه در فلسفهٔ او زمان شخصی یا فردی سلی است . معنی اصلی زمان وجودی ، آینده است . زمان وجودی به تعبیر کتاب « هستی و زمان» از گذشته به طریق حال به سوی آینده نمی رود ، بلکه از آینده و به طریق گذشته به حال می رسد . به منظور رسیدن به آینده به گذشته رجعت میکند که جذب و درک آن خود حال را می سازد . زمان وجودی از دیدگاه هایدگر محدود است ، زیرا زمان « من» پایان خواهد پذیرفت . آینده عایتی است که « من» باید بدان روی آورد . اما زمان شخصی از دو سو محدود است . زیرا هرآنچه که پایانی دارد ، پس آغازی نیز دارد . به عبارت دیگر توجه به غایت آیند. در زمان ، « من» را متوجه مبداء گذشته در زمان خویش میکند . مسئولیت حقیقی از دیدگاه هایدگر ، در ساخت زمان شخصی ریشه دارد . زیرا وجدان انسان ندای به سوی آزادی را در زمان و محدودیت آن یعنی هستی به سوی مرگ ، درک میکند . لذا احساس گناه فلسفی نیز در زمان صورت می نیزد . یعنی در قاصله و اختلاف گذشته داده شد. و تمامیت که « من» باید در آیند باشم ، اما هرگز نمی توانم آن را کاملاً خلق کنم . در این چهارچوب است که ما تقدیر و سروشت را در رابطه با آینده و با گذشته ، یعنی مرگ و تولد کشف و درک میکنیم . سرنوشت « من» این است که با آزادی در زمان وظینه ای را لیفاکنم . وظیفه ای که بدون انتخاب « من» مندر شده تا « من» آن را نه برای کسی ، بلکه برای نفس خودم انجام و محدودیت در سرچشمه خود بایکدیگر هستند امکانپذیر است . در نظر هایدگر هر فردی و محدودیت در سرچشمه خود بایکدیگر هستند امکانپذیر است . در نظر هایدگر هر فردی صاحب سرنوشت نیست . سرنوشت تنها آن آن افراد اصیل و خاصی است که در دهشت و محدودیت در سرچشمه خود بایکدیگر هستند امکانپذیر است . در نظر هایدگر هر فردی میاحب سرنوشت نیست . سرنوشت تنها آن آن افراد اصیل و خاصی است که در دهشت و حاموشی به عدم خویش می اندیشند و بدین وسیله به حیات خود شکل می خدند . هایدگر در بحث زمان و تاریخ . از نظریات نیچه و ویلهام دلتای یا حست می می می در دهشت

میگوید ، دی میان سرنوشت فردی و سرنوشت گروهی تفاوت قاتل می شود ، اما در کتاب « هستی و زمان» تنها به بحث سرنوشت فردی اکتفا مینماید و از بحث کلی درباره تاریخ چشم می پوشد .

درکتاب «هستی و زمان» محدودیت<sup>۱۱</sup> بدون اشاره به نامحدود<sup>۱۱</sup> عنوان میگردد و در حقیقت هرگز بحث هستی نامحدود و بینهایت مطرح نمیشود . هایدگر در تمام مراحل اصرار دارد که هستی محدود<sup>۱۱</sup> است و هستی محدود در محدودیت خویش مورد بحث است . فرایند پدیدارشناسی هایدگر درکتاب ناتمام «هستی و زمان» از سؤال معنی هستی آغاز میشود ، به مسئلهٔ هستی دازاین به عنوان « زمانیبردن» <sup>۱۰</sup> میرسد و از آنجا به سؤال زمانی بودن هستی به طورکلی ختم میشود .

اگرچه کتاب « هستی و زمان» یک اثر ناتمام است و هایدگر در دفتمین حاب آن در سال ۱۹۵۳ نیز می گوید که بخش سوم و قسمت ناتمام بخش دوم این کتاب باید مجددا بهنگارش درآید، اما به هرحال این کتاب مهمترین اثر <sup>۲۱</sup> هایدگر و کلید درک کلیه آثار او در مرحلهٔ اول و ثانی است . به راستی باید اذعان کرد که کتاب « هستی و زمان» هایدگر اگر مشکلترین اثر فلسفی قرن بیستم در مغرب زمین نباشد، لااقل یکی از غامضترین آثاری است که در طول تاریخ فلسفهٔ جهانی به نگارش درآمده است . بقول هایدگر تعداد کمی از شاگردان او معنی « هستی و زمان» را درک کردهاند . <sup>۲۲</sup> مسئلهٔ اساسی و مشکل کلی از دیدگاه فلسفهٔ هایدگر در این است که معنی هستی در ذهن افراد سقوط کرده است . و این سقوط تاحدودی از جبر تاریخی متافیزیک ناشی میشود . لذا هایدگر در رجعت به هستیشناسی اولیه خود را محیر میداند که برای تفهیم و تفاهم مطالب نخستین ، با روح زبان آلمانی و واژه شناسی ، زبان یونانی به زبان اصیلتر دست یابد .

در سال ۱۹۲۸ هایدگر متصدی کرسی فلسفهٔ هوسرل ، (که بازنشسته شده بود ) ،گردید و در رجعت به دانشگاه فرایبورگ خرد را مشغول مطالعهٔ کانت و سنت ایده آلیسم آلمان نمود . در این زمان بحث تخریب<sup>۲۲</sup>تاریخ متافیزیک طراحی گردید . در کتاب «کانت و مسئله متافیزیک» <sup>۲۲</sup>هایدگر با تعبیر خود از هستی شناسی با تفسیرهای جدید پیروان کانت از ارلین انتشار نقد عقل محض روبه رو می شود . در سال ۱۹۲۱ گفت و شنود جالب توجهی میان هایدگر و ارنست کاسیرر (۱۹۴۵ – ۱۹۷۴ ) به وجود می آید که هایدگر اختلاف نظرها را در سخنرانی مشهور خود برای مراسم افتتاحیه در فرایبورگ تحت عنوان « متافیزیک

در سال ۱۹۳۳ أدلف هيتلر<sup>۲۲</sup> ، صدراعظم جمهوري آلمان شد و سه ماه بعد در بيست . و سوم ماه آوریل ۱۹۳۳، اساتید دانشگاه فرایبورگ هایدگر را به عنوان رئیس دانشگاه انتخاب نمودند . اما برخوردهای بی ثمر سیاسی ، دلتنگی از مشکلات روزافزون اقتصادی و از همه مهمتر وحشت از سقوط اخلاقی آلمانها ، تعداد زیادی از متفکران آلمانی از جمله یروفسور مارتین هایدگر را برآن داشت که حزب نازی را برای حفظ « روح وطن» مورد حمايت قرار دهند . و بهقول مفسران غربي هايدگر يک باره لغات و اصطلاحاتي چون خدمت نظام ، سرنوشت ملت آلمان را درکنار مفاهیم بسیار فلسفی چون هستی و دازاین قرار داد . به تعبیری پیروان و پس از شنیدن سخنرانیهایش نمی دانستند که ایا باید لباس رزم بهتن کنند یا به مطالعهٔ پدیدارشناسی فلسفههای قبل از سقراط بیردازند . در سال ۱۱۳۳ هايدگر كه اولين رئيس دانشگاه حزب ناسيونال سوسياليست آلمان در فرايبورگ بود ،به نفع سیاست هیتلر ، در تأیید سیاست جدایی آلمان از جامعهٔ ملل ۲۰ سخن گفت و در یک سخنرانی عمومی به نام « وظیفهٔ دانشگاه در رایش جدید» ۲۰ از عظمت آلمان جدید سخت تمجید کرد . اما در فوریه ۱۹۳۴ هنگامی که وزارت فرهنگ آلمان نازی از هایدگر خواست که دو نفر از ساتید را که از سیاست حزب نازی انتقاد میکردند کنار بگذارد ، وی سخت مقاومت و اعتراض نمود و در پایان همان ماه به علت مشکلات فراوان اداری از مقام خود استعفاكرد و آرام آرام به انتقاد از ايده ولوژي حزب پرداخت ...

در نیمهٔ دههٔ ۱۹۳۰ درسهای پروفسور هایدگر سخت مورد نظارت حزب نازی قرار گرفت . بعضیاز سمینارهای او حذف شد و در تابستان ۱۹۴۴ وی را به ناحیهٔ راین <sup>۳</sup> فرستادند تا به حفر سنگرها کمک نماید . به طورکلی طرفداری هایدگر از حزب نازی آلمان تقریباً حدود ده ماه به طول انجامید . ولی این انحراف دشمنان بزرگی را حتی تا پایان عمر برای او به وجود آورد<sup>۱۰۲</sup> .

اما عقاید سیاسی هایدگر هرچه می خواهد باشد ، متضمن احساسات و عواطف یک میهن پرست است که به روح تاریخ آلمان عشق می ورزد . حتی در اثر معروف « مقدمه ای بر متافیزیک» <sup>۲۲</sup> هایدگر ملت آلمان را « مردم مرکزی» می نامد که میان دو سنّت عظیم توحش یعنی بین امریکا و روسیه قرار گرفته اند را ز ایشان می خواهد که سرآغازی بزرگ در اندیشهٔ غرب پدید آورند تا انسان را از نیستی انگاری<sup>۲۲</sup> نجات دهند . و معنی هستی را که براثر سرنوشت انسان به فراموشی سپرده شده است بازیابند . در کتاب « فلسفه چیست؟ » <sup>۲۲</sup> هایدگر در بارهٔ زبان به عنوان « خانه هستی» سخن می گوید و سپس ادعا می کند که فلسفه یعنی فلسفه غربی و زبان گویای غربی در راه هستی یعنی زبان یونانی فلاسفهٔ با دارشناسی معاصر اهمیت افکار هایدگر را نمی توان از گرایشهای تند منی ی وطنی او دریافت ، بلکه باید به حوزهٔ نفوذ اندیشهٔ او در افکار دیگران خصوصاً در حوزهٔ الهیات چون تعبیرات کلامی رودلف بوتمان<sup>۲۰</sup> و پال تیلیش پی برد .

به هرحال پس از شکست آلمان نازی و تسخیر آن توسط قوای متفقین ، نخست ارتش فرانسه تدریس هایدگر را در دانشگاه ممنوع اعلام نمود و برای مدتی هایدگر و همسرش در کوهستانهای جنگل سیاه آلمان در تنهایی و محدودیت فوق العادهٔ مادی به سر میبردند . این وضع تا سال ۱۹۵۱ که ممنوعیت تدریس از سوی نیروهای فرانسوی ملغی اعلام گشت ، ادامه داشت و سال بعد هایدگر بهافتخار بازنشستگی نایل گردید .

همان طور که گذشت ، در دورهٔ فرایبورگ ، توجه هایدگر ، بهطورکلی بیشتر معطوف به مطالعهٔ ایده آلیسم آلمان ، خصوصاً کانت ، شلینگ و هگل بود . در سمینار زمستانی ۳۵ – ۱۹۳۴ بحث هایدگر در بارهٔ اشعار رومانتیک هولدرلین یک بار دیگر توجه او را به اهمیت شعر به عنوان تجلی اصلی زبان و ماهیت زبان به عنوان « خانهٔ هستی» جلب نمود . در بهار ۱۹۳۶ هایدگر در رم سخنرانی « هولدرلین و ماهیت شعر» <sup>۳۳</sup> را ارائه کرد و در سال ۱۹۳۹ چند سخنرانی دیگر در بارهٔ اشعار هولدرلین نمود . ولی توجه اصلی هایدگر در دههٔ ۱۹۳۰ بیشتر معطوف به ماهیت حقیقت بود .که نخست به صورت چند سمینار ارائه شد . معاررات افلاطون چون جمهوریت ، تهتیتوس و پارمنیدوس ، متون اصلی در این سلسله سخنرانیها بودند و عاقبت نتیجهٔ این تأملات به صورت دو کتاب « نظریهٔ افلاطون در بارهٔ حقیقت» <sup>۱۳</sup> ، در سال ۱۹۴۲ و « در بارهٔ ماهیت حقیقت» <sup>۱۳</sup> ، در سال ۱۹۴۲ ظاهر گردید . در سالهای سخت جنگ جهانی دوم ، هایدگر فلسفهٔ نیچه را تدریس و در سال ۱۹۶۱ کتاب مفصلی تحت عنوان نیچه آخرین متفکر بزرگ غرب منتشر کرده است . <sup>۱۳۱</sup> توجه هایدگر در دههٔ ۱۹۴۰ و تا حدودی در دههٔ ۱۹۵۰ بیشتر معطوف به متفکران اولیه ، چون پارمنیدوس و هراکلیتوس است تا در سایهٔ محاورات افلاطون و فلسفهٔ ارسطو به بحث اصلی یعنی معنی هستی به عنوان حضور و حضور به عنوان حقیقت غیر پنهان

در سالهای ۱۹۵۰ و دههٔ ۱۹۶۰ هایدگر بیشتر از همه یا دربارهٔ پدیدار زمان یا در مورد تکنولرژی صحبت میکند . اگرچه در سالهای ۱۹۵۸ و ۱۹۶۱ به فرانسه و ۱۹۶۷ به یونان سفر میکند و مرگرد دعوتی را به امریکا بهکلی رد مینماید ، اما وطن اصلی او در اواخر عمر جنگلهای سیاه ۱۰۰ آلمان ست . هایدگر در روز بیست و ششم ماه می ۱۹۷۶ ، در خانهٔ خود در فرایبورگ بدرود حیات گفت .

در مطالعهٔ سیر اندیشهٔ هایدگر هربار که ما تصور میکنیم عاقبت به نتیجهٔ نهایی رسیدهایم ر معنی هستی و زمان را درک کردهایم ، سیر فکری و حرکت معنوی جدید آغاز میشود . به عبارت دیگر اگر دکارت در تمثیل درخت فلسفه ریشهٔ آن را اصل میداند ، هایدگر از زمینه و محیط خاکی سرال میکند که متافیزیک در آن ریشه دارد . در آغاز و به طورکلی اندیشهٔ هایدگر در اطراف سه فکر دور میزند : یکی هستی در مقابل نیستی که هرگز نباید بامعنی هست اشتباه شود . دیگری حقیقت که همان بروز ، ظهور و آشکار شدن<sup>۱۹</sup> و عدم کتمان است . و بالاخره دازاین یعنی وجود انسان که ذاتاً از هستی سرال میکند . و با این سرال وجود خود را می پردازد . مقصود از هستی همانا به حضور آمدن ، مقصود از حقیقت همانا آشکار شدن و عدم کتمان در این حضور است . اما آن هستی که سرتی از هستی را مطرح میکند « دازاین» است . به تعبیر هایدگر در کتاب آن هستی و زمان» « دازاین» یا هستی را مطرح میکند « دازاین» است . به تعبیر هایدگر در کتاب انسان است .

حال اگر هستی بهطورکلی نیز بهسوی این هست باز و گشوده باشد ، پس تجزیه و تحلیل وجود زمانی داراین میتواند بهعنوان طویقتی برای درک معنی هستی بهطورکلی انتخاب شود . بسیاری از ستفگران و مفسران در پناه تقسیمبندی آثار هایدگر به دورهٔ اول و دورهٔ دوم خواستهاندکه در راه روشن کردن معانی غامض فلسفهٔ او بهاصطلاح طریقی نشان داده باشند .

هایدگر در دو اثر خویش ، « متافیزیک چیست» و « نامهای مربوط به اصالت انسانیت» <sup>۱۹۲</sup>که در سال ۱۹۴۷ منتشر شده است ، سعی میکند که به دو دههٔ تفسیر و تعبیر کتاب « هستی و زمان» پاسخ دهد . بهنظر این متفکر ، دورهٔ اول و دورهٔ دوم تنها مکمل یکدیگرند و هیچ کدام مجزا از دیگری قابل درک و تعبیر نیست<sup>۱۹۲</sup> . هایدگر در پایان کتاب هستی و زمان صفحهٔ ۴۳۷ این سؤال را مطرح میکند که « آیا این تنها راه یا طریقت صحیح است» و پاسخ میدهد که « تنها در پایان وقتی که انسان به همراه طریقت سفر کرده است ، معلوم می شود» . اظهار این مطلب کتاب هستی و زمان کار قضاوت در بارهٔ طریقت و روش هایدگر را سخت غامض کرده ، زیرا کتاب اصلی او ناتمام مانده و وی از

به هرحال این سؤال اساسی برای مفسران هایدگر وجود دارد که آیا یک تغییر چهت در اندیشهٔ هایدگر از بحث « دازاین» (انسان ) به بحث « دازاین» (هستی ) یا از بحث « هستی» به بحث « زمان» صورت پذیرفته است ، یا اینکه آنچه بهظاهر تغییر جهت مینماید چیزی جز یک مرحلهٔ تکاملی در اندیشهٔ یک متفکر بزرگ نیست ؟

در کتاب « مقدمهای بر متافیزیک» هایدگر ادعا میکند که سؤال هستی در تاریخ تفکر غرب و خصوصاً در فلسفهٔ یونان باستان ریشه دارد و برای درک زمینه یا بهتر بگوییم شناخت خاکی که ریشهٔ درخت فلسفه برآن استوار است ، باید به بحث در بارهٔ نیستی عنایت شود . وقتی که ما میخواهیم با هستی رو بهرو شویم و آن را فی حد ذاته مورد بحث قرار دهیم متوجه میشویم که چیزی برای گفتن نداریم ، زیرا « هستی» مجزا از « هست» فی الواقع « نیستی» است . این درسی است که هایدگر از نیچه منتقد بزرگ معاصر آموخته است .

هایدگر معتقد است که « هستی» به صورت « نیستی» در تاریخ فلسفهٔ غرب به تصور درآمده است . زیرا انسان از هستی سقوط کرده و چنان متوجه امور جزئی شده است که « نزدیکی و پوشش هستی» را از دست داده است . آدمی از توجه به هستی و مقدس<sup>۲۵</sup> ، به وادی تاریکی رسیده و کار به کوری انجامیده است . از دیدگاه هایدگر تاریخ انسان غربی تاریخ فراموشی و نسیان دربارهٔ هستی است .

به عبارت دیگر در دورهٔ اولیه ، یعنی فلاسفهٔ قبل از سقراط ، چون پارمنیدوس ، نهتنها راه انسان به سوی هستی گشوده است ، بلکه هستی نیز به سوی انسان باز است ، هیچ گونه انقطاعی میان هستی<sup>۳۴</sup> واندیشه<sup>۳۷</sup> بهچشم نمیخورد .وجود انسان اصیل در این وحدت نهفته است . انسان در برابر هستی حضور دارد و هستی در برابر آدمی ظهور دارد . لذا انسان در وطن خویش است . اما با ارائهٔ نظریهٔ مُثُل در محاورات افلاطون ، « معنی هستی» به فراموشی سپرده میشود . و فلسفه به متافیزیک تبدیل میگردد ،که دربارهٔ « هست» از آن جهت که « هست است» میاندیشد .

يا حكمت ارسطو، انسان متفكر ارتباط خود را با حالت اوليه از دست مي دهد . و لوگوس (سخن) در مقابل میتاس (اسطوره) قرار میگیرد . و انسان به صورت یک حيوان صاحب نطق درمي آيد كه از زمينهٔ خود در هستي بريده و بهاصطلاح بي وطن شده است . سؤال اصلى « هستى» به فراموشى سپرده شده ، توجه به « هست» معطوف گرديده و در نهایت از « هستیت» به عنوان « هست بودن آنچه هست» سخن می رود . مفهوم حقیقت نیز که در فلسفهٔ قبل از سقراط به «غیر ینهانی بودن هستی» تعبیر می شد ، پس از فلسفهٔ ارسطو به تطابق^۲۰ با واقعیتها۲۰ تفسیر می شود . به نظر هایدگر همین جدایی از هستی و حقيقت است که در فلسفهٔ غرب به نيستی انگاري و تاريکي جهان <sup>۱۵۰</sup> می انجامد <sup>۱۵۱</sup> . به نظر هايدگر گمراهي كه با متافيز يك أغاز شده بود ، حتى به عنايت مسيحيت در قرون وسطى نيز شفا نيافت و دكارت نيز عاقبت نتوانست خود را از بند ثنويت نجات دهد .كانت حداقل در نقد عقل محض اولین متفکری است که سعی نمود تا تقابل فاعل شناسایی و موضوع شناخت را در حوزهٔ « وحدت استعلائی آگاهی ادراکی» <sup>۱۵۲</sup> از میان بردارد . <sup>۱۵</sup> فلسفهٔ هگل نیز که در حد یک علم کلی در بارهٔ هستها سخن میگوید بهاین امر مهم واقف است. و سعى مىكندكه از طريق مطلق از شرّ ثنويت متافيزيك رهايي يابد . اما در نهايت جمع میان تضادهای فلسفی در دنیای غرب بهشمار می آید<sup>۰۵</sup>۴ . اما از دیدگاه هایدگر، متفکری که در عالم فلسفهٔ غرب غوغا و نوعی زلزلهٔ فکری بهیا میکند « نیچه» است که پایان اصل ثنویت را در اندیشهٔ غرب اعلام میدارد و زمنیه را برای اینکه متفکری چون هایدگر به سؤال اصلی یعنی معنی هستی بپردازد ، آماده میسازد . به تفسیر هایدگر فلسفهٔ نیچه به سه امر مهم اشارت دارد :

اول ـ مفهوم خداوند متعال ،که به عنوان نشانهای از جهان آرمانی برای اندیشهٔ غرب مرده است .

دوم ـ اصل ثنویت ، که حاکم بر متافیزیک است و دوران آن بهپایان رسیده است . سوم ـ انسان غربی ، که با غیبت خداوند در سیر اندیشهٔ خود روبهروست ، وطن اصلی خود را از دست داده است . اما نیچه خود در بند نیستی انگاری است ، زیرا به جای توجه به معنی هستی فی حد ذاته در برابر مجموعهٔ آنچه هست تنها به نیستی اشارت دارد . بهعبارت دیگر نیچه خود محصول بیوطنی انسان غربی است که بهفکر برگشت جاوید آبر انسان نمیتواند کاملاً با گذشته وداع کند و لذا در بند همان اندیشهای است که از آن انتقاد میکند .

از دیدگاه هایدگر ، مسئولیت طرح اصیل سؤال مجدد هستی از آن اوست که در کتاب « هستی و زمان» آن را مطرح نموده است . بهقول او انسان حضور قدرت هستی را بهعنوان اساس هرآنچه هست از دست داده است . انسان در این حالت نمیتواند در دنیا وطن داشته باشد . اگر هنوز نیاموخته باشد که چگونه با هستی همؤطن گردد . توجه همگان در تاریخ متافیزیک بعد از افلاطون به هست و حداکثر به مجموعهٔ آنچه هست معطوف است . لذا « هستی»که مجموعهٔ آنچه هست نیست ، جهت نیستی اتخاذ نموده است .

هایدگر با شدت تمام اظهار می دارد که تفسیر فلسفهٔ او به نیست انگاری باید اشتباه فاحشی تلقی شود<sup>۵۵۰</sup> . خلاصه آدمی به علت گرایش و سقوط متافیزیکی از معنی اصیل هستی غافل شده است و توجه او در طول تاریخ متافیزیک به « هست» ، « مجموعهٔ هستها» و در نهایت به « هستیت» معطوف بوده است . و چون انسان گمراه شده است و از بینش و نگاهداری هستی دست برداشته ، لذا « هستی» نیز به صورت یک « اشتباه» یعنی « نیستی» درآمده است و این به درجهای است که حتی نیچه و کیر کگارد ، پایهگذاران اندیشهٔ معاصر نیز امیدی به هستیشناسی ندارند.

کاملاً روشن است که هایدگر میخواهد به تخریب تاریخ متافیزیک بپردازد ،تا اندیشهٔ بشر را به سوی « هستی شناسی اساسی» <sup>۵۶</sup> سوق دهد . هایدگر معتقد است که در شجرهٔ حکمت ، هستی شناسی خاک متافیزیک است <sup>۱۵۷</sup> . اما حتی در پایان « هستی و زمان» نیز وی عقاید خود را قطعی نمیداند<sup>۱۵۸</sup> . وی علت و مسئولیت این شکست مقدماتی در تاریخ تفکر بشر را زبان میداند که در نتیجهٔ غربت طولانی در تاریخ متافیزیک غرب از گفتن و بیان مفاهیم اساسی در مورد اصیلترین مفهوم ممکن یعنی هستی عاجز است .

## خداشناسی

اما در مورد وجود خداوند در رابطه با « داراین» و « زاین» ،اغلب مفسران را عقیده برآنست که ، هایدگر در راه تفسیر « خبر مرگ مفهوم خدا در غرب» به نوشتههای هولدرلین پناه برده و در نور اندیشههای وی به اهمیت حیاتی شعر در بیان امر مقدس پیبرده است . زبان برای هایدگریک وسیلهٔ ساده نیست ، بلکه امری سحرآمیز<sup>۱۵</sup> است که قیام حضوری انسان را در مقابل ظهور هستی ممکن می سازد . زبان در اصل شعر است . شعر زبان نخستین مردم صاحب تاریخ است که در اطراف هستی می گردد . زبان خانهٔ هستی است و شعر ندای مقدس در عالم دازاین است . از دیدگاه هایدگر زمان حاضر احتیاج مبرمی به شاعرانی چون هولدرلین دارد که می توانند قدرت اصلی زبان را حیات مجدد ببخشند و همچون پیامبران ، « مقدس را بنامند و از هستی سخن گویند» . به این اعتبار هولدرلین شاعری است که در قرن نوزدهم ، از دست رفتن دین در عرب را میان جهانی که از میان رفته و جهانی که هنوز ابداع نشده است درک نموده است . لذا عنایت حقیقی وی به سوی « مقدس» است . به قول هایدگر شاعران انسانهایی هستند که جسارت بیشتر دارند و در طریقت الهی به دنبال شفا بخشیدن هستند .

به تعبیر هایدگر، نیچه فیلسوف شاعر، از بی وطنی<sup>۱۹</sup> انسان سخن می گوید و هولدرلین شاعر فیلسوف از بازگشت به وطن<sup>۱۹</sup> آدمی صحبت می دارد . نیچه از مرگ مفهوم خدا در اندیشهٔ بشر غربی سخن می گوید و به نیستی انگاری اشارت می کند، درحالی که هولدرلین از عدم حضور خدا سخن می گوید و به امر مقدس عنایت دارد . به عبارت دیگر پس از آنکه انسان در رابطه با « قدس» قدرت خلاق خویش را از دست داد ، به تعبیری « قدس» نیز خود را برکنار نمود . اما انسان همچنان قادر به دریافت عنایت الهی است و شاعران بزرگ چون هولدرلین و ریلکه<sup>۲۹۲</sup>، همچون پیامبران بار سنگین مسئولیت شعر خود را حس می کنند و آگاهانه حتی در زمان غیبت خدا ، دیگران را به این حقیقت مقدس فرا می خوانند <sup>۱۹۲</sup> .

اما مسئلهٔ وجود و ذات الهی به عنوان یک مشکل اساسی در فلسفهٔ هایدگر از آغاز تا پایان باقی میماند . هایدگر درکتاب « نامهای مربوط به انسانیت» وقوف خود را به این مطلب به خوبی نشان می دهد . سخنان هایدگر دربارهٔ خداوند سخت کوتاه و موجز است . به نظر می رسد که همگام با ماکس شلر ، پدیدارشناس آلمانی ، هایدگر گفته است که میان مفهوم فلسفی خداوند و اعتقادات مذهبی فاصلهٔ فوق العاده وجود دارد . یعنی محرک نخستین ارسطو و مطلق هگل با خدای خالق ابراهیم نبی فرق اساسی و کلی دارد . به نظر می رسد که هایدگر ، همچون پاسکال معترف است که خداوند را تنها در تجربهٔ مذهبی می توان دریافت ، زیرا ماهیت و ذات « هستی به خودی خود ، محدود است» <sup>۱۹۴</sup> . لذا صفات و ارزشهای اقتباس شده از آنچه هست ، در مورد خالقی که ماورای هستی است ، نتیجه و کاربردی ندارد و مخالف دیانت راستین است . به هرحال در نهایت به نظر می رسد که در عصر عدم حضور الهی در غرب چهار هدف در بحثهای فلسفی هایدگر به چشم می خورد : بازیافتن معنی هستی ، بیدار کردن حس قدس ، جستجو به دنبال الوهیت و درک مفهوم خدا . به قول هایدگر بحث در اطراف معنی هستی از آن فیلسوف و گفتگو دربارهٔ قدس از آن شاعر است . اما در دو مورد دیگر ، هایدگر راه مشخصی را عنوان نمی کند ، گویی که می خواهد حکمای الهی چون بوتمان و تیلیش آن را دنبال کنند .

توضيحات

- Martin Heidegger (1889-1976) \_ \
  - Messkrich \_ Y
    - Baden \_ T
  - Baden School of Value \_ f
    - Gnosticism \_0
    - Max Schelr 29
    - Wilhelm Dilthey \_Y
      - Trinity Church \_\_ A
        - Constance \_1
- On the Mainifold Meaning of Being According to Aristotle 1.
  - Herden \_ \ )
- M. Heidegger" My Way to phenomenlogy" in on Tune and Being Trans. Joan Stam- 2017 baugh , New York 1972, P.74
  - Zein , Being , Etre, Ens, To on LIT
    - Theology \_ 14
    - What is Being ? L ti to on 60 = 10
      - ۱۶ \_ فصل اول ۱۰۲۶ أمر ۳۳ بدعد .
  - ۱۷ ـ ارسطو، متافيريک، کتاب جهارم، فصل دوم ۳۳ آ ۳۳ بمبعد.
    - Ontology \_ \A
    - Carl Brag \_ 11
    - On Being : An Outline of Ontology Y.
      - Logical Investigation \_ 11
        - Dread \_ 11
        - Death \_ 17
        - Historicity \_ 11
        - Heinrich Richert \_ Y۵
- The Doctrine of Judgment in Psychologism : A Critical-Positive Contribution to \_19 Logic
  - Ernst Cassirer \_ YY
  - Kant and the Problem of Metaphysics \_\_YA
  - E. Cassirer Kanststudien, Vol. 36, 1931 \_ 14
    - Theory of Knowledge \_ T.
- M. Heidegger "the Problem of Modern Philosophy" . Trans . P.J. Bossert , Journal 271 of the British Society for Phenomenology vol. Iv, no. 1, 1973, 61 ff.
  - Habiliationsschrift \_ TT
  - Duns Scotus Doctrine of Categories and Theory of Meaning \_\_ TT
- M. Heidegger, "A Dialogue on Language", in on the Way to Language, Trans. P.D. \_ Tf Hertz and J. Stambangh New York, 1971, P.6
  - Critical Realism \_\_ TO

- Objectivity \_ TF
  - Subject \_ TY
- The Concept of Time in the Science of History J.D. Caputo , "Language, Logic  $\Upsilon A$  and Time",
  - Vol. III, 1973 PP.147-55 \_ TA
    - Verdun \_f.
    - Elfride Petri \_ f \
    - Wilhelm Windelband \_ fr
      - Gottingen \_fr
      - Consciousness \_ff
  - to the things themselves \_ f &
  - Being in the Sense of the True, on hos aleths \_ f9
  - The Presence of what is present in unconcealment \_ fy
    - Transcendental Phenomenology \_ 1A
      - Ideas I \_ f1
      - Trancedental Subjectivity \_\_ 0 °
        - Disinterested Observer \_ ۵۱
          - Aletheia \_01
          - Unconcealedness \_ ۵۳
    - M. Heidegger, on Time and Being, P.79 \_ Of
      - Concealment \_00
        - Marburg \_09
      - Nicolai Hartmann \_ DY
      - ۵۸ \_ سوفست، بخش ۲۴۳ د تا ۲۴۴ آ
        - Being and Time \_ 01
        - to things themselves \_ 9.
      - ۶۱ \_ رجوع شود به هستی و زمان ، فصل هنتم \_
  - . ۶۲ – بهطور مثال متافیزیک ، دفتر نهم ، فصل دهم <mark>ر اخلاق</mark> نیکوماخوس ، دفتر ششم ، فصل سوم.
    - Disclosing \_97
    - Truth, Aletheia \_94
    - The Unconcealment \_90
      - Correctness \_ 99
      - Correspondence \_9V
        - Agreement \_9A
  - ۶۹ \_ برای اطلاع بیشتر رجوع شود به ماهیت حقیقت ، ص ۱۱۷ و سرچشمهٔ کار هنری ص ۱۷۳
    - Presence \_V.
    - ۷۱ \_ رجوع شود به هستی و زمان فصل ششم
    - ۷۲ ـ ارجوع شود به هستی و زمان مقدمهٔ بخش دوم
      - Seiend-being \_VT
      - Being in General \_Vf
        - Dasein \_∀à

- Everyday man \_Y9
- Inauthenticity \_\_YY
- Being-in-the-World \_ YA
- that it is-Das-sein-existence \_\_Y
- what it is-Was-sein-essence \_A.
  - there being basein \_A
    - openness \_AY
      - tools \_ AT
  - "Being-in-the-World" \_\_ Af
    - Boundaries \_ AD
    - Limit Situation \_ A9
    - Death and Guilt \_AY
      - Hermeneutical \_ AA
      - Interpretation \_ A1
        - Care \_ 1º
        - Temporal \_ 11
          - Thrown \_ 11
        - Facticity \_17
      - Existentiality \_ 14
        - Forfeiture \_ 10
        - Handling \_ 19
          - I \_ 1Y
          - They \_ 1A
          - Crowd \_11
        - Das-man \_ \ ••
        - Inauthentic \_ \• \
          - Authentic \_ 1 . Y
            - Dread \_ \.T
        - Conscience \_ 1 F
          - Destiny \_ 1.0
            - Mood \_ 108
      - Augst, Dread \_ \.Y
    - Being-to-Death \_ \.A
    - Seductive They \_ \.\
- Death is the Possibility of the Unqualified Impossibility of Dasein \_\_\\.
  - the Authentic Dasein \_ \ \ \
    - Anxiety \_ \\Y
  - French Society of Philosophy \_ \\T
  - James Collins, The Existentialists, Chicago, 1952, P.172 \_ NY
    - Silence \_ \\D
    - Whole \_119

- Limited \_\\Y
- Unlimited \_ 11A
  - Finite \_\\\
- Temporality \_ \Y.
- Magnum Opeus \_ 171
- M. Heidegger, Was ist Metaphysik? P. 17 \_ YYY
  - Destruction \_ 187
  - Kant and the Problem of Metaphysics \_ \YF
    - What is Metaphysics ? \_ \Yo
      - Adulf Hitler \_ 179
      - League of Nations \_\_YYY
- The Role of the University in the New Reich \_ \YA
- M. Heidegger. The End of Fhilosophy trans. Joan Stambaugh, New York, 1973 173 PP. 105 ff.
  - Rhine \_ 180
  - Fergus Kerr. Metaphysics After Heidegger, New Blacfriars, 1974, PP 344-357 171
    - Introduction to Metaphysics \_ \TT
      - Nihilism \_ \TT
      - What is Philosophy ? \_ \TT
        - Rudolf Butmann \_ \ TO
    - Holderlin and the Essense of Poerty \_ 179
      - Plato's Doctrine of Truth \_ \TY
      - On the Essence of Truth \_\_\TA
    - M. Heidegger, Nietzsche Pfullingen, 1961 171
      - Black Forest \_ 14.
        - Disclousure \_ 141
      - Letter Concerning Humanism \_\_ \YY
- D. F. Krell "Nietzche in Heidegger Kehre (Turning)". The Southern Journal of \_\_MT Philosophy, Vol XIII, 1975, No.2, PP 179-204
  - Temporality \_ 144
    - Holy \_140
    - Einai \_\\*۶
    - Norin \_ \fY
  - Correspondence \_ \fA
    - Facts \_ \f1
  - Darkening of the World \_ \0.
- ۱۵۱ ـ برای اطلاع بیشتر رجوع شود به اثر معروف هایدگر . رامهای طبیعی جنگل Woodpaths که در سال ۱۹۵۰ منتشر شده است .
  - Transcendental Unity of Apperception \_ \01
- M. Heidegger, Kant Und Das Problem der Metaphysik. برای اطلاع بیشتر وجرع شود به ۱۵۳ ۲۳. 186-188

- M. Heidegger Existence and Being P. 382 رجوع شود به ۱۵۴
  - ۱۵۵ \_ ممان کتاب ، ص ۳۸۳
  - Fundamental Ontology \_ 109
  - ۱۵۷ \_ هایدگر هستی و زمان . ص ۱۱ ۱۳ ۱۵۷
    - ۱۵۸ \_ المان کتاب ، ص ۲۳۶ , ۱۵۸ ۴۳۶
      - Magical \_ \01
      - Homelessness \_ 19.
      - Homecoming \_ 191
      - Rainer Maria Rilke \_ 191
    - ۱۶۳ \_ هایدگر، رجود و هستی . ص ۲۶۸ ۲۶۱
      - ۱۶۴ \_ ممان کتاب ، ص ۳۷۷
        - Divinity \_ 190

فصل هشتم سارترو آزادی

•

e ,

زندگی و آثار سارتر

ژان پلسارتر<sup>۱</sup>، در تاریخ بیست ویکم ماه می ۱۹۰۵ در پاریس به دنیا آمد . در دو سالگی پدرش در هندوچین درگذشت و سارتر که کودکی ضعیف و نحیف بود ، در طفولیت از نداشتن پدر سخت رنج میبرد . چنان که بعدها نیز خود را اغلب « یتیم» مینامید . وی در کودکی نزد پدر بزرگ مادرش شوایتزر که نویسنده و معلم زبان آلمانی بود ، زندگی میکرد و از توجه دایهٔ آلمانی بسیار مهربانی نیز برخوردار بود . هنگامی که سارتر یازده ساله شد ، مادرش با یک مهندس پیرو مذهب کاتولیک ، ازدواج کرد . و او همراه خانوادهٔ جدید خود به شهر لاروشل رفت و مشغول تحصیل در لیسه <sup>2</sup>شد ، درحالی که نسبت به شهرهای کوچک فرانسه احساس نفرت میکرد . پس از مدتی خانوادهٔ سارتر او را به پاریس فرستادند

پس از مراجعت خانوادهٔ سارتر بهپاریس ، وی در نوزده سالگی وارد دارالمعلمین عالی پاریس شد<sup>ع</sup> - سارتر لیسانس خود را از دانشگاه سور بن<sup>۷</sup>دریافت کرد و پس از به پایان رساندن کلاسهای اِکول نورمال سوپریور<sup>^</sup> ، در نخستین امتحان دورهٔ دکتری فلسفه رد شد ، اما درسال بعد یعنی ۱۹۲۸ حائز مقام اول گردید - پس از گذراندن خدمت نظام وظیفه که به علت ضعف بینایی با سمت منشی ادارهٔ هواشناسی در شهر تور<sup>1</sup> طی شد ، وی نخست در لیسهٔ بندر لوهاور<sup>۱۰</sup>و سپس در شهر لائون<sup>۱۰</sup> به تدریس پرداخت .

درزمان تحصیل در دانشگاه ،سارتر با خانم سیمون دوبوار<sup>۱۲</sup> آشناگردید . واین آشنایی در عالم دوستی عمقی والاتر از ازدواجهای معمولی پیداکرد<sup>۱۲</sup> . سارترکه از پدر بزرگ و دایهٔ خود زبان آلمانی را بهخوبی یادگرفته بود در سال ۳۴ – ۱۹۳۳ ، از مؤسسهٔ فرانسوی برلین یک بورس تحصیلی دریافت نمود تا به مطالعهٔ پدیدارشناسی هوسرل و هایدگر در آلمان بپردازد .

درسال ۱۹۳۶ اولین اثر فلسفی سارتر بهنام تخیل<sup>۲۰</sup> بهنگارش درآمد و درسال ۱۹۳۷

مقالهای تحت عنوان « تعالی خود» <sup>۱۵</sup> در مجلهٔ تحقیقاتی فلسفه <sup>۱</sup> به چاپ رسانید . در سال ۱۹۳۸ اولین داستان کوتاه سارتر به نام تهوع یا غثیان <sup>۱</sup> منتشر شد . سارتر که از طفولیت در عالم تخیل و داستان پردازی قلم میزند ، به قول سیمون دو بوار ، در نگارش داستان کوتاه بهترین روش را برای بیان عقاید خود مییافت<sup>۱</sup> . عنوان اولین داستان سارتر در اصل مالیخولیا <sup>۱</sup> بود که به پیشنهاد ناشر به تهوع یا غثیان تبدیل گردید و مشهورترین داستان سال شد . داستان دیوار <sup>۱</sup> نیز درسال ۱۹۳۸ در مجلهٔ جدید فرانسه <sup>۱</sup> منتشر شد که به شهرت سارتر کمک بسزایی نمود . در این زمان تدریس فلسفه در دبیرستان لویی پاستور ، در نویی نزدیک پاریس به عهدهٔ سارتر نهاده شد و او مجدداً به پاریس شهر پرآشوب ، برگشت تا به نگارش آثار ادبی ـ فلسفی خود بیردازد .

بايد توجه نمودكه داستان پردازي براي سارتر به هيچ وجه فرار از واقعيت نيست ، بلكه بیان حالات وجودی است که او نسبت بهواقعیتها از خود نشان میدهد . پس از یک سو داستانهای سارتر آینهای از واقعیتهای تلخ و تراژیک دنیا هستند و از سوی دیگر انعکاسی از حالات روحی و رنجهای دردناک او محسوب می شوند . به طور مثال توصیفی که سیمون دوبوار در سفر به همراهی سارتر از بندر لوهاور بهانگلستان میکند خیلی شبیه وصفی است. که سارتر در داستان تهوع از شهر بهاصطلاح خیالی بوویل'<sup>۲۲</sup>مینماید . همچنین سارتر جوان در زمانی که در شهرستانهای فرانسه معلم بود ، اغلب می پنداشت که خرچنگها از پشت سر وی را تعقیب میکنند<sup>۳۲</sup>و ما مشاهده میکنیم که همین مسئله در کتاب « منزویان آلتونا» ۲۴ (گوشهنشینان آلتونا ) برای فرانتس افسر دیوانهٔ نازی اتفاق میافتد که خیال میکرده عدهای خرچنگ به صورت هیأت قضات او را محاکمه میکنند<sup>۰۰</sup> . با آغاز جنگ دوم جهانی سارتر بهخدمت نظام در دایرهٔ هواشناسی ارتش فرانسه احضار شد . در این مدت او مشغول نوشتن دومین داستان خود تحت عنوان سن عقل<sup>۴۲</sup>بود که بهعلت صراحت بیان درزمان حکومت ویشی بهچاپ نرسید و عاقبت درسال ۱۹۴۵ منتشر گردید . اما آثار مبهمتر او ، چون مگسها<sup>۲</sup>۲ و خانهٔ در بسته<sup>۲۰</sup> بدون دردسر منتشر شد . در تابستان ۱۹۴۰ سارتر در جنگ اسیر شد و در زندان به علت تسلط به زبان آلمانی و ضعف جسماني ، با زرنگي تمام آلمانها را قانع كرد كه به علل مزاجي ، يعني عدم توانايي ا در حفظ تعادل جسمانی او را آزاد سازند . درسالهای ۱۹۴۱ تا ۱۹۴۴ در جریان مشهور مقاومت فرانسه ۲۱ فعالیت شدید و مؤثر می نمود .

درسال ۱۹۴۳ در زمان حکومت ویشی و با اجازهٔ المانها ، نمایشنامهٔ « مگسها» چند روزی بهنمایش درآمد تا متجاوزان درک کردند که هدف اصلی نویسنده از آیین « گناه قومی» در شهر خیالی آرگوس ، انتقاد ازسیاست همزیستی حکومت ویشی است . در این زمان کتاب « دیوار» به صورت مجموعهٔ پنج داستان کوتاه مجدداً منتشر شد .

به موازات آثار ادبی ، مقالات وکتب فلسفی سارتر نیز بهکسوت نگارش درآمدند . یک مقالهٔ فلسفی تحت عنوان « نظریهای دربارهٔ عواطف» ۲۰ ، درسال ۱۹۳۹ و همچنین مخیلات ۲۰ ، درسال ۱۹۴۰ منتشر گردید ، که تحت تأثیر افکار پدیدارشناسی هوسرل قرار داشت . اثر اصلی سارتر ، یعنی هستی و نیستی ۲۲ (بود و نبود ) درسال ۱۹۴۵ انتشار یافت و در همین سال او « خانهٔ دربسته» را نیز به روی صحنه آورد . اولین جلد راههای آزادی ۳ به نام « سن یا عصر عقل» و جلد دوم آن یعنی « تعلیق یا عفو» ۲۰ نیز در سال ۱۹۴۵ ، پایان جنگ جهانی دوم ظاهر گردید .

باید توجه نمود که در تمام این مدت سارتر مثل یک نویسندهٔ فرانسوی داستان می پردازد ، اما مانند یک فیلسوف آلمانی فکر می کند . به راستی زبان و فرهنگ آلمان تأثیر بسزایی در افکار او دارد که از آموختن مقدمات نزد دایهٔ مهر بان و پدر بزرگش آغاز گشته ، به مطالعهٔ دقیق پدیدارشناسی هوسرل وهایدگر کشیده شده و عاقبت به درس خشن اما اساسی دورهٔ تصرف فرانسه به وسیلهٔ آلمانیهای نازی پایان می پذیرد . سارتر در بارهٔ این تجر بهٔ اخیر می گوید : « ما هیچ وقت آزادتر از زمانی نبودیم که تحت اشغال آلمانیها قرار داشتیم . جمیع حقوق خود را از دست داده بودیم ... و هر تصمیمی که فردفرد ما در زندگی خود می گرفت ، اختیاری اصیل و واقعی بود . زیرا در مقابل خطر مرگ گرفته می شد ... پس مسئلهٔ اصلی و اساسی آزادی در مقابل ما مطرح می شد» ...

سارتر به علت توفیق فوق العاده در فروش کتب خود توانست که از کار تدریس درسال ۱۹۴۴ فارغ گردد و وقت خود را وقف نگارش آثار فلسفی و ادبی کند . نسل جوان اهل ادب و هنر که اغلب در جناح چپ شهر پاریس قرار داشتند به او ارادت می ورزیدند . سارتر بدلباس ، زشت و عصبی مزاج که با عادات غریب در گوشهٔ قهوه خانه های « سن ژرمن دوپره» <sup>۳</sup>پیپ میکشید و ساعتها با نیروی فوق العادهٔ فلسفی از غم دردناک زندگی سخن میگفت ، توجه جوانان را به سوی خود جلب نموده بود .

درسال ۱۹۴۵ سارتر بهامریکا سفر نمود و در چند دانشگاه نیز سخنرانی کرد . درسال ۱۹۴۶ خطابهٔ مشهور وی در باشگاه متنان تحت عنوان « اگزیستانسیالیسم اصالت بشر است» <sup>۲۷</sup> ، منتشر گردید . و درهمین سال « تفکراتی در بارهٔ مسئلهٔ یهود» <sup>۲۰</sup>نیز ، انتشار یافت . در سال ۱۹۴۷ نمایشنامهٔ « مردگان فاقدگور» <sup>۲۱</sup> ، « روسپی بزرگوار» <sup>۲۰</sup>ویک اثر مهم در عالم نقد ادبی بهنام « بودلر ، و وضعیتهای اول» <sup>۲۱</sup> از قلم او تراوش کرد . درسال ۱۹۴۸ « رضعیت مردم» <sup>۲۱</sup> رنمایشنامه « دستهای آلوده» <sup>۲۱</sup>منتشرگردید . جلد سوم راههای آزادی بهام « دل مردگی» <sup>۲۱</sup>ر « وضعیتهای سوم» <sup>۴۵</sup>درساز ۱۹۴۱ انتشار یافت . درسال ۱۹۵۱ اثر « یزدان و اهریمن» <sup>۴۲</sup>بهروی صحنه آمد ونیز « ژنه مقدس ، دلقک یا شهید» <sup>۲۷</sup>منتشر گردید . درسال ۱۹۵۱ اثر معروف سارتر ، «گوشه نشینان آلتونا» به صورت فیلم درآمد . در سال ۱۹۶۰ « نقد عقل دیالکتیک» <sup>۱۰</sup> آخرین کتاب مشهور فلسفی – سیاسی سارتر در تعهد به دنیای سوسیالیسم منتشر شد .

## تجزيه وتحليل آثار ادبي سارتر

چون در مقام مقایسه اهمیت نمایشنامههای سارتر به هیچ روی کستر از آثار فلسفی محض او نیست ، توجه بهمحتوای فلسفی آنها ،که اغلب قبل از جنگ جهانی درم نوشته شدهاند ، ازجهت مسائل روانی و اخلاقی ضروری به نظر میرسد .

« تهوع» اولین و درعین حال شاید فلسفیترین داستان سارتر به شمار می رود . داستان ، تجزیه و تحلیل روانی یادداشتهای شخصی به نام آنتوان روکانتین " است که در بندر بوویل (شهری خیالی در نرماندی ) زندگی می کند . و مشغول بررسی سرگذشت یکی از اعیان قرن هیجدهم موسوم به مارکی دو رولبون <sup>«ه</sup> است . به ظاهر امر روکانتین مردی آزاد ، بی قید ، فارع از علایق خانوادگی و مشغول سفر و نگارش است . اما در باطن ، این شخص غیر متعهد نه تنها آزاد نیست ، بلکه از آزادی واقعی فرار می کند و تنها به ادای آزادی و تقلید از حریت به تنها آزاد نیست ، بلکه از آزادی واقعی فرار می کند و تنها به ادای آزادی و تقلید از حریت نه تنها آزاد نیست ، بلکه از آزادی واقعی فرار می کند و تنها به ادای آزادی و تقلید از حریت اضطراب شدید او را فرا می گیرد و به از سعادت بویی برده است ، بلکه در زندان حیات است . در این نمایشنامه آدمی در « دنیای لزجی» زندگی می کند و عالم خارج هرروز است . در این نمایشنامه آدمی در « دنیای لزجی» زندگی می کند و عالم خارج هرروز تحمل ناپذیرتر می شود . اشیاء خارجی انسان را لمس می کنند . چنان که گویی زنده اند . ناست . در این نمایشنامه آدمی در « دنیای لزجی» زندگی می کند و عالم خارج هرروز است . در این نمایشنامه آدمی در « دنیای لزجی» زندگی می کند و عالم خارج هرروز انسان را در برگرفته است .

شخصیت داستان تهوع ، روزی در باغ عمومی هنگام مشاهدهٔ ریشههای سیاه درخت بلوط ، درحالتی غریب که به خلسهٔ وحشتناک میتوان تعبیر نمود ی میبرد که اصل عالم امکان است و بس . هستی را نباید به ضرورت تعبیرکرد ، بلکه وجود داشتن یعنی در آنجا بود . مسئلهٔ امکان با بالقوه باتمام بار متافیزیکی خود به روی زندگانی روکانتین تأثیر میگذارد . اوکه تصور « پدر آسمانی» <sup>۵۱</sup>را از دست داده است ، اکنون در دنیای ممکن قوانینی که نظام خاصی ندارد ،احساس غربت و عدم امنیت میکند .و در ظلمت بهاوهام پناه میبرد و درحالتی مالیخولیایی به خود میگوید : « اگر چنین باشد زبان من ممکن است به هزار پا تبدیل شود !» به عبارت دیگر سارتر به زبانی ادبی و با دقتی فلسفی احتیاج متافیزیکی شخصیت اول داستان را درعالم الحاد به تأمین وجودی کاملاً درک و بیان میکند . روکانتین امور عالم را غیرقابل پیشبینی و مبتنی بر احتمال محض می داند . یعنی معنی حریت را یافته است .

اما معنی حریت در نظر او فرار از مسئولیت نیست ، بلکه درک دنیای امکان و حس ضرورت آزادی انسان است که شخص باید مسئول همهٔ امور باشد .

به قول سارتر در تصور معاصر غرب ، انسان دیگر مصنوع خدانیست ، بلکه مسئول اعمال و پرداختن خویش است . اما این وظیفهٔ دردناک توأم با گناه است . مشکل روکانتین در این است که نمیخواهد احساس گناه کند و مایل است از مسئولیت فرار کند و به عنوان یک ادیب در دنیایی آرام ، به نیابت ، احوال دیگران را ترجمه کند . اما این امکانپذیر نیست . روکانتین درحالتی نابه هنگام ، یعنی زمان شنیدن یک آهنگ جاز قدیمی امریکایی ، پی می برد که « هیچ شیئ موجودی نمیتواند دلیل موجهی برای وجود شئ دیگری باشد» ولی او همچنان به نگارش داستان ادامه می دهد . گویی که راه نجات در خلاقیت هنری ، آن هم در هنر نویسندگی است !

سارتر در رسالهٔ «ادبیات چیست؟» <sup>۵۲</sup>که درسال ۱۹۴۸ به نگارش درآمد، میگوید: «نویسندگان باید با شدت هیجانات و احوال بشر را بیان کنند، زیرا نویسندگی از فلسفهٔ وجود انسان جدا نیست . قصد از ادبیات لذت پوچ خواننده نیست ، بلکه بیان واقعی حوادث بیرحم عالم است تا آدمی به واقعیت ممکن و اصل جدال پی ببرد .» شخصیتهای مجموعهٔ داستان « دیوار» ، یعنی یک محکوم به اعدام در جنگهای داخلی اسپانیا ، یک دیوانهٔ قاتل که از همهٔ ناشناسها نفرت دارد ، زنی که شوهرش دچار مالیخولیا شده است و یک جوان فاشیست ، که همه آینه های تمام نمای تلخیهای روزگار هستند و با واقعیتهای اجتناب ناپذیر در جدالند .

شاید درظاهر امربیپروایی سارتر دربیان مسائل غیراخلاقی ،نظر خواننده را سخت به خود مشغول دارد ،اما هدف او بیان عریان و زشت مسائل و انحرافات جنسی نیست ،بلکه قصد اصلی او بیان سرحد طاقت بشری در انتخاب آزادی و مقاومت در برابر شکنجه و مرگ است . در حکمتی که از دیانت الهام گرفته آدمی بهیاری اثبات بقای نفس ، بر ترس ازمرگ غلبه میکند ، اما در فلسفهٔ وجودی سارتر ، رفع توهم جاویدان بودن ، خود دلیل

صبر و سرمنشاء شجاعت انسان است.

سارتر افکار نویسندگان اصالت تاریخ قرن نوزدهم را که میگویند انسان مخلوق و محکوم تاریخ است ، نه تنها نمی سندد ، بلکه ادعا میکند که از دنیای بی محتوای مسیحیت برخاسته است . او عقاید خود را در این مورد در مقالهای تحت عنوان « آقای موریاک<sup>۳۵</sup> و آزادی» درسال ۱۹۳۱ بالحن شدید مورد بحث قرار می دهد . به قول وی هیچ گونه تصور ذهنی قبلی درکار نیست و هنرمند در دنیای ممکن تنها با آزادی سروکار دارد و بس . خوانندهٔ واقعی در انتظار بیان امور غیرقابل پیشبینی است و به راستی توقع ندارد که صاحب قلم چون خداوندی برای شخصیتهای داستان تعیین سرنوشت قبلی کند . جبری درکار نیست و چون شخصیتهای داستان واجد ماهیت معلوم نیستند ، پس نگارنده در راه آزادی به خوبی می تواند قلم بزند . آزادی اصل است و سارتر از روانشناسی قرن نوزدهم به علت افکار آزادی و نظامهای اقتصادی غرب که همه قائل به جبر هستند ، سخت انتقاد میکند . آزادی بار تکلیف بشری است که آدمی باید با صبر تحمل کند . زیرا آدمی مجبور است که آزاد باشد !

در نمایشنامهٔ «مگسها» سارتر از یک افسانهٔ یونان باستان یاری می گیرد، تا سخنان اصلی خود را بازگو کند . به طور مثال در پردهٔ آخر نمایشنامه «اورستِس» نمایندهٔ اخلاق انسانی در مقابل « ژوپیتر» یکی از خدایان یونان قرار می گیرد و به او می گوید : « اما مرا آزاد آفریده ای و به همین علت من دی گر از آنِ خدایان نیستم ، بلکه من خود آزادی خویش هستم» و چون « ژوپیتر» به اضطراب فردی به عنوان ثمرهٔ تلخ آزادی انسانی اشاره می کند ، اورستس پاسخ می دهد : « تو خدایی ولی من آزادم . ماهر دو تنهاییم و اضطراب از آنِ هردوی ماست ! » به عبارت ساده تر سارتر که گویا از سن یازده سالگی دی گر به وجود خداوند اعتقادی نداشته است ، نه تنها می خواهد وجود خداوند را نفی کند و آزادی محض انسان را به حکم جبر عنوان سازد ، بلکه می خواهد به اضطراب حیات بشری بدون وجود مطلق اشاره نموده، اظهار نماید که هرکس باید اهداف اخلاقی خود را وضع نماید .

به هر جهت آزادی موضوع اصلی همهٔ آثار ادبی سارتر خصوصاً « راههای آزادی» است ، که جلد چهارم آن ناتمام مانده است . در این آثار ادبی آنچه سارتر به خوبی از عهدهٔ آن برآمده بیان این است که آزادی چه چیز نیست ، به طور مثال آزادی عدم تعهد نیست !اما بیان ماهیت راستین آزادی ، خصوصاً در رابطه با دیگران به صورت یک مشکل اساسی برای سارتر و پیروانش باقی میماند . در نمایشنامهٔ « خانهٔ در بسته» روابط میان مردم مورد بحث است و دوزخ خیالی به جهنم واقعی یعنی « دیگران» تبدیل می شود . در صحنهٔ نمایش سه نفر پس از مرگ در جهنم واقعی قرار دارند ، زیرا هرکدام مأمور عذاب خویش و شکنجهٔ دیگری هستند . بهقول سارتر « دوزخ مصاحبت دیگران است» .

گذشته از مفاهیم فلسفی اصل آزادی ، حالت تهوع انسان در عالم بیخدایی ، مسئولیت اخلاقی فردفرد عالم انسانیت و جهنم که به« دیگران» تعبیر شدهاست ، سارتر در دنیای سیاست نیز به عالم نمایشنامه پناه میبرد و بهانتقاد ابرقدرتها میپردازد . نمایشنامهٔ « دستهای آلوده» انتقاد وی ازسیاست جناح چپ در شرق و نمایشنامهٔ « روسپی بزرگوار» انتقاد شدید وی برسیاست نژادپرست دست راستی در غرب است .

## تحليل آثار فلسفى سارتر

هرچند سارتر در بیان مطالب عقلانی از صنایع ادبی استفادهٔ شایان نموده ، اما توجه اصلی او همیشه معطوف به مسائل فلسفی است . « پدیدارشناسی» روش سارتر در بیان مسائل فلسفی است که به عالیترین وجه در کتاب « هستی ونیستی» به عنوان رساله ای دربارهٔ هستی شناسی مبتنی بر پدیدارشناسی<sup>۴۵</sup> مطرح شده است . نقطهٔ عطف فلسفهٔ سارتر در آثار اولیه که از « خود» و « خیال» صحبت میکند ، التفات در وجدان آگاه است<sup>۵۵</sup> که وی از پدیدارشناسی هوسرل الهام گرفته و آن را با تعبیری جدید عنوان نموده است .

اولین رسالهٔ سارتر در پدیدارشناسی « تعالی خود»است . در این کتاب سارتر برخلاف نظر هوسرل ادعا میکند که « خود» به همان اندازه برای فاعل شناسایی وجدان<sup>66</sup> حائز اطمینان است که « خود» <sup>۷۵</sup>برای هر فاعل شناسایی دیگری ! « خود» نه به معنی مادی ونه به معنی صورت ، در وجدان حضور ندارد ، بلکه « هستی در دنیا» <sup>۸۸</sup> است که از مقام و منزلتی که پیروان ایده آلیسم برای آن قائل هستند ، بهکلی بری است .

« در نظریهای مربوط بهعواطف» ، سارتر مطالعات آغازین خود را بدون توجه بهدلائل مفروض میداند . وجدان هستی در دنیا است . عواطف وجوه وجدان نامیده میشوند . عاطفه حالتی است که وجدان بهسوی دنیا اتخاذ میکند تا در آن « خود» را پیداکند . دنیا در آغاز خود را بهعنوان یک « تهدید» <sup>(۵</sup> به وجدان عرضه می نماید . حالت متقابل نیز در وجدان آن است که دنیا را به منظور یک تهدید تعدیل میکند . بدین معنی در آثار اولیهٔ سارتر عاطفه « یک وجه عرضی وجدان» <sup>۶۰</sup> است که در فلسفهٔ او مقابل علم و تکنولوژی قرار گرفته است .

مطالعهٔ « رسالهٔ تخیل» و رسالهٔ « مخیلات» برای درک هستیشناسی مبتنی بر

پدیدارشناسی سارتر حائز نهایت اهمیت است . به قول سارتر دنیا را نمی توان به وجدان ارائه نمود ، زیرا اگر این طور بود ، آن وقت دنیای خیالی و رؤیای باطل ، فریبی بیش نبود . درحالی که برای سارتر ، این قلمرویی از هستی را تشکیل می دهد که به هنر و خلاقیت آن اختصاص دارد . از دیدگاه سارتر ، دنیا در عالم هنر به هیچ وجه کمتر از دنیا در عالم محسوسات نیست . دراین بررسیهای اولیه ، وجدان هم دنیا را تشکیل و تدوین و هم معدوم و منسوخ می کند . در حقیقت وجدان به تعبیری آزاد و مستقل از دنیاست ، در حالی که مقام دنیا در عالم هستی همیشه موضوع فعل وجدان است . رابطهٔ وجدان نیست به دنیا مفهوم « وضعیت» <sup>۱۰</sup>را به وجود می آورد .

بحث اصلی کتاب « هستی ونیستی» یا « بود و نبود» \_ که به غلط گاهی « وجود و عدم» گفته شده است ، زیرا لفظ « Etre» در زبان فرانسه و « Being» در انگلیسی به معنی « هستی» است نه وجود که برابر با لفظ « Existence» می باشد \_ وجدان به عنوان هستی در دنیا است . فلسفهٔ سارتر با یک ثنویت آغاز می شود ، یعنی دو قطب « هستی به خودی خود» <sup>۲۶</sup>و « هستی برای خود» <sup>۲۲</sup> . وجدان که همان هستی برای خود است در برابر هستی به خودی خود با دنیای خارج قرار دارد . اصل این رابطه همانا وجدان با هستی برای خود آغاز می گردد . هستی به خودی خود را نباید به عنوان آفرینش در رابطه با آفریننده ای تعبیر کرد ، بلکه هستی به خودی خود غیر مخلوق<sup>79</sup> است .

سارتر در این تجزیه و تحلیل نه ادعا میکند که دنیا علت خویش است و نه میگوید که ابدی است . تنها اظهار میکند که « هست آنچه هست» <sup>۶۷</sup> . در هستی به خودی خود نه دلالتی<sup>۶</sup> در آن نهفته است و نه رابطهای<sup>۶</sup> با آن امکانپذیر است . به عبارت دیگر چیزی نیست که درک شود و نه چیزی غیر از خود را میداند و ما تنها میدانیم که هست . هستی به خودی خود مبتنی بر چیز دیگری نیست و خاصیت اصلی آن این است که هست . و اگر ما میتوانیم در بارهٔ هستی به خودی خود صحبت کنیم ، از این جهت است که معنی <sup>۷</sup> را عالم وجدان بدان ارائه میکند . به عبارت دیگر معنی ، هرآنچه می خواهد باشد ، از سوی هستی برای خود برمی خیزد . این نظریه فوراً افکار هوسرل را در نظر منعکس میکند که وجدان همیشه وجدان به چیزی است<sup>۷۰</sup> . و این چیز همیشه دیگری یا هستی به خودی خود است ، یعنی هرگز خود وجدان نیست . به طور خلاصه « دیگر ایستا» <sup>۲۷</sup> که از این دیدگاه نه ممکن و نه ضروری است بلکه به سادگی داده شدهٔ محض است و هیچگونه معنایی ندارد .

اما « هستی برای خود» ۳ چیست و اصولاً چرا وجود دارد ؟ در نظر سارتر « هستی برای خود» همان وحدان و آگاهی است . سارتر همراه با هوسرل و برخلاف جهت فکری دکارت معتقد است که آگاهی همیشه متعلقی دارد ، یعنی همیشه وجدان به چیزی و امری است و هرگز خود را مستقیماً برخویش عیان نمیسازد . مفهوم نیت داشتن و التفات ٢٠ ، از اين وضعيت أزاد برمي خيزد . در فلسفة سارتر ازجملة معروف دكارت « من میاندیشم» دونوع موجود یکی متعلق آگاهی که هستی فیحد ذاته با فینفسه است و دیگری وجدان آگاه که هستی لذاته یا لِنفسه میباشد ، مورد بررسی قرار میگیرد . باید توجه نمود که مقصود از وجدان و آگاهي در فلسفهٔ سارتر جوهر نيست ، زيرا او دربارهٔ شئ صحبت نمه کند و بدیده نسبت که به عنوان ظاهر پوششی برای باطن باشد ، زیرا وی چون هایدگر، از بدیدار<sup>در</sup> سخن می راند که همان هستی است که به ظهور آمده است . بحث وجدان وأگاهي بحث عالم انسانيت است كه دنياي أزادي و وضعيت است . حال در امر آگاهی که وجدان در مقابل اشیاء قرار دارد دلالت و اهمیت ۷۶ ، معنی ، ساخت ۷۷ و ارزشها^۲ از وجود آدمي يعني فاعل شناسايي برميخيزد . البته سارتر در فلسفهٔ خود هيچ اساسی را برای عالم معنی عنوان نمیکند . زیرا هیچ پایهای برای آزادی به جز آزادی وجود ندارد . انسان به قول سارتر مسئول گذشتهٔ خود است ، زیرا انسان گذشتهٔ خود را میسازد . پس بحث سارتر بەپدیدارشناسی هستی ، هستی پدیدار و رابطهٔ میان آن دو میانجامد . « پدیدار هستی افق هستی پدیدار است» ۲ . سارتر این جمله را میگوید تا بحث را به متافیزیک بکشاند . به اصطلاح سارتر « هرآنچه هست ظاهر می شود» \*^ اما ما هرگز قادر به درک تمامیت (^ این مسئله نیستیم .

در برابر وجود فینفسه باهستی بهخودی خود که عین واقعیت است و حتی بدن من را نیز شامل میشود، وجدان و آگاهی بهعنوان وجود لِذاته یا لِنفسه که همانا هستی برای خود است قرار دارد . هستی فیحد ذاته همانا وجود فینفسه است که باطنی ندارد که مقابل ظاهر آن باشد ، اما هستی برای خود یا موجود به وجود لِنفسه برای سارتر هستی ندارد ، بلکه از نفی و عدم هستی به خودی خود یا موجود به وجود فینفسه برمی خیزد . فعل اصلی وجدان تعالی بخشیدن <sup>۲۸</sup>است . سارتر معتقد است که وجدان « خالی و بی محتوا» است ، لذا باید به فراسو و ماوراء رود و این همانا آزاد کردن است<sup>۳۰</sup>، که تنها از طریق نفی اضطراری هستی به خودی خود حاصل میشود<sup>۳۰</sup>.

به عبارت دیگر ازادی عبارتست از نفی هستی فی حدذاته و به همین مناسبت «انسان آیندهٔ خود انسان است» <sup>۸۵</sup> از این پس بحث اصلی کتاب « هستی و نیستی» در اطراف وجدان که به قول سارتر « درد» نیز به وجود آن اشارت دارد ، دور میزند . وجدان البته دارای انواع گوناگون است . اما آنچه مدنظر ماست « وجدان آگاه» <sup>\*۸</sup>است . ولی در هر صورت وجدان خواه از نوع قبل از انعکاس<sup>\*۸</sup>یا از نوع منعکس کننده<sup>۸۸</sup> ، همیشه صاحب جهت ، قصد و نیت است . باید توجه نمود که از دیدگاه سارتر وجدان ناخودآگاه یعنی ذهن ناهوشیار<sup>\*۸</sup>که در روانشناسی فروید حائز نهایت اهمیت است وجود خارجی ندارد . آزادی در وجدان در سطح قبل از انعکاس قرار دارد . اما ما همیشه از دیدگاه انعکاسی دربارهٔ ماقبل انعکاسی صحبت میکنیم . زیرا در طریقت فلسفی راه اصلی وجدان بیابیم و نه میتوانیم وجدان را به خود آگاه کنیم ، زیرا وجدان از آغاز درک خود را توصیف نمودن است که خود فعل صاحب تأمل <sup>\*1</sup> است . ما نه میتوانیم چیزی در درون نیست ، بلکه به طور ضمنی <sup>\*1</sup> از طریق وجدان به غیر است و هرگز فی حد ذاته وجدان به خود نیست ، بلکه به طور ضمنی <sup>\*1</sup> از طریق وجدان به دیگران از همان آغاز خود را دریافته نیست ، بلکه به طور ضمنی <sup>\*1</sup> از طریق وجدان به دیگران از همان آغاز خود را دریافته نیست . و از این گذشته وجدان یک فعل منفی است ، نه جوهر نه شئ بلکه نفی محض است . و از این گذشته وجدان یک فعل مندی است ، نه جوهر نه شئ بلکه نفی محض است . و از این گذشته وجدان یک فعل مندی است ، نه جوهر نه شئ بلکه نفی محض خود را باهستی فی حدذاته یا به خود خود بار کند که امری محال است . زیرا همین آغاز خود را دریافته بخود را باهستی فی حدذاته یا به خود خود بار کند که امری محال است . زیرا همین مین به می خود که

وجدان انسانی در سطح منعکس کننده به سوی پایان و غایت طرح می ریزد و به جهت و مقصد خود را به اصطلاح « پرتاب» می کند یا « می افکند» <sup>۱۲</sup> . در پدیدار شناسی سارتر که معطوف به معنی است ، اگرچه بحث علیت <sup>۱۳</sup> مقامی ندارد ، اما این مسئله کاملاً روشن است که شرط یا حالت <sup>۱۲</sup> علت ، علت نیست . بلکه علت و دلیل همانا محرک<sup>۱۰</sup> است . در فلسفهٔ اگزیستانسیالیسم از نوع سارتر وجدان مقدم برانعکاس ، اساس وجدان منعکس کننده است . یعنی بحث در اطراف ارادهٔ معطوف به اراده <sup>۱۲</sup> دور می زند . وجدان سرچشمهٔ فعلی است که خود را به سوی مقصد می افکند و آزادی که سازندهٔ خویش است در همین به راستی وجدان است که معنی دنیا را تشکیل می دهد . البته در دنیا ممکن است یک انعکاس ، انعکاسی دیگر و یک پرتاب ، پرتاب دیگر وجدان را نفی کند ، اما آنچه اصیل انعکاس ، انعکاسی دیگر و یک پرتاب ، پرتاب دیگر وجدان را نفی کند ، اما آنچه اصیل است « انتخاب کردن» است . انتخاب کردن یعنی خود را انتخاب کردن و شخص همیشه انتخاب می کند ، زیرا حتی انتخاب نکردن هم خود یک نوع انتخاب است . بنابراین آزادی مطلق<sup>۱۷</sup> است .

به طور خلاصه فلسفة سارتر با تنويت^واقع در مقابل عالم معنى شروع مىشود .

باید دقت نمود که برخلاف فلسفهٔ ایده آلیسم فیخته که «خود» ، « غیرخود» <sup>۱۰</sup> را به وجود می آورد ، فاعل شناسایی در پدیدار شناسی سارتر هرگز شئ یا امری را به وجود نمی آورد . هستی به خودی خود چون موجودی ابتدایی <sup>۱۰</sup> تنها حضور ساده <sup>۱۰</sup> دارد . و چون فاعل شناسایی اهمیت ، دلالت و از همه مهمتر معنی را به وجود می آورد ، پس به حساب دقیق ما در مورد هستی فی حد ذاته حتی نمی توانیم بگوییم شئ<sup>۲۰</sup> یا حتی واقع . زیرا این دو مفهوم نیز خود صاحب معنی است . پس در عالم بی تفاوت <sup>۱۰</sup> ، هستی به خودی خود ، تنها می توان گفت داده شده است . و وجدان آگاه به عنایت عامل محرکه و در رابطه با مقصد و پایان عالم معنی را به سوی دنیای داده شده می افکند .

شاید این سئوال اساسی برای خواننده مطرح شود که احتمالاً هستی به خودی خود صاحب حداقل معنی است . اما برای سارتر معنی در تمامیت خود تنها از سوی انسان میآید . از این گذشته اگر در دنیای بی خدایی سارتر واقعاً چنین بود ، یعنی معنی به طور کلی از انسان برمی خاست ، ما انسانها می بایست همهٔ معنی را به حساب بیاوریم که فی الواقع چنین نیست ! گویی عالم انسانیت از درک تمامیت عالم معنی که خود به دنیا ارزانی داشته است نیز در نهایت آزادی سخت عاجز است !

مشکل دیگر فلسفهٔ سارتر ارتباط انسان با انسانهای دیگر است ، که همچون فلسفهٔ دکارت با مشکل اساسی روبهرو میشود . برای سارتر که در دههٔ ۱۹۳۰ ، سخت به مفهوم « خود» در فلسفهٔ هوسرل ایراد گرفته است ، مسئلهٔ شناخت دیگری درسطح ماقبل انعکاس<sup>۲۰</sup> مربوط میشود و ترس و شرم<sup>۵۰</sup> نشانهٔ آن است . سارتر در کتاب هستی و نیستی با این نظریه که وجود دیگران رامیتوان باقیاس یا استقراء به ثبوت رسانید مخالفت<sup>۲۰</sup> میکند . بهنظر سارتر این دو طریقه تنها به معرفت احتالی<sup>۷۰</sup> ختم میشود ، واز ایقان بی بهره است . شخص ، دیگری را در سطح انعکاس درک میکند زیرا در چهارچوب توصیفات و تعبیرات آدمی درک میکند که موجوداتی هستند که کاملاً در این چهارچوب قرار نمیگیرند و به علاوه خود انسان را نیز در چهارچوب خود قرار میدهند . ثمرهٔ این تجر به روزمره و واقعی شناخت دیگری و نشانهٔ آن ترس و شرم و گاه غرور است . اما خصوصیات مستقل ظاهر میگردند . اما اینکه ما چگونه این را میدانیم مورد تجزیه و تحلیل قرار نمیگیرد . پس تأیید سارتر بر حضور دیگران است که در صحنهٔ درک آدمی با تحلیل قرار نمیگیرد . پس تأیید سارتر بر حضور دیگران است که در صحنهٔ درک آدمی با اساسی امکان رابطه با دیگران نیست ، بلکه مشکل اصلی درتاریخ فلسفهٔ غرب از زمان بیان سارتر از حضور افراد ، شیواست . شخص در باغ عمومی با چیزی رو به رو می شود و درفضای خود سعی میکند که به آن نظام ببخشد ، اما موضوع مورد بحث در فضا و مکان زندهٔ من کاملاً قرار نمیگیرد . زیرا او خود یک نظامبخش و صاحب فضای زندهٔ خاص خود است . پس رابطهٔ دو فاعل شناسایی در عالم حضور نوعی جنگ در میدان وجدانهای آگاه می باشد و هرکدام سعی دارند که دیگری را در چهارچوب فضایی خود قراردهند<sup>۸۰۰</sup> . هرکدام از دو فاعل شناسایی برای دیگری شیئی<sup>۲۰۰</sup> محتمل است و چون من می توانم کشف کنم که برای دیگری یک شئ هستم یا به علت « نگاه» <sup>۱۰۰</sup> او تبدیل به شئ می شوم ، پس من به وضوح درمی یابم که « دیگری» باید خود یک فاعل شناسایی باشد . در فلسفهٔ سارتر اصل در آزادی نهفته است . در رسالهٔ « اگز یستانسیالیسم اصالت

وجود انسان است» نیز که سارتر وجه اشتراک کلیهٔ اصحاب اصالت وجود را در تقدم وجود ماهیت میداند<sup>۱۱۱</sup>، قصد اولیهٔ او بیان اصل آزادی است . به قول سارتر تنها انسان است که صاحب چنین خصوصیاتی است ، یعنی اول وجود دارد و بس . اما صاحب ماهیت جوهر یافتهای نیست و در مقایسه با اشیاء هیچ است . اما در مقام تعریف ازخویش به یاری ذهنیت و درونیت او اراده میکند و سپس چیزی می شود که اراده میکند . آزادی بشر نیز در همین امر نهفته است ، زیرا درحیات ذهنی و باطنی انسان خود را به سوی آینده سوق آزادی دیگری تفوق یابد ، اگر چه انسانها چنین سعی میکنند . از دیدگاه سارتر طبیعت کلی انسانی در کار نیست ، بلکه حالت فردی انسانی وجود دارد . وجدان آگاه انسانی در مقام هستی برای خود در برابر هستی به خودی خود قرار میگیرد و آن را نفی میکند در مقام هستی برای خود در برابر هستی به خودی خود قرار میگیرد و آن را نفی میکند و این همانا وظیفهٔ خودسازی آدمی است تا مرگ ادامه دارد .

انسان هرگز ثابت نیست وهمیشه باید ماهیت خود را انتخاب کند . و در نقشی که ایفا میکند در حقیقت ماهیت خود را میسازد . و چون انسان ازگذشتهٔ خود تجاوزکرده و تعالی حاصل نموده و بهآیندهٔ نامعلومی سوق داده میشود ؛ درحالی که در لحظهٔ حال عدمی بیش نیست . لذا سارتر انسان را چنین تعریف میکند : « نه آن چیزی است که هست و نه آن چیزی است که نیست . هست آنچه نیست و نیست آنچه هست» .

اما اشكال كار در ديگرى ، يعنى در روابط انضمامى ميان افراد بشر است . زيرا وجود لِنَفسه براى ديگرى لِغيره است . يعنى وجود ذهني من براى ديگرى وجود عينى پيدا مىكند . پسن از اين رو « من همانم كه نيستم وهمان نيستم كه هستم . » پديدارشناسى نگاه در فلسفة سارتر تنها جنبة منفى ندارد ، بلكه يك رابطة ديالكتيك حاكم بر اين جريان است . از یک سو در جدال میان نگاهها من سعی میکنم که دیگری را تبدیل به شیئی نموده و آزادی را از او سلب کنم و او نیز متقابلاً سعی میکند که با نگاه مرا تبدیل به شیئی کرده آزادیم را نفی کند . پس در تقابل دو نگاه تعارض و تنازع نهفته است و از سوی دیگر سارتر میگوید که « راه به نفس و باطن انسان از وجود دیگران میگذرد» . زیرا افراد در ارتباط متقابل نگاه یکدیگر را می شناسند . « ارزش شناسایی من از جانب دیگران بستگی به شناسایی من از ایشان دارد . » « من» در حد خود تنها جنبهٔ درونی دارد ، اما به علت وجود دیگری جنبهٔ برونی پیدا میکند . و این احساس شرم است در ماکه از وجود دیگری خبر می دهد و در نهایت من نیستم که آزادی خود را از دست می دهم ، بلکه طبیعت من در خارج از من است"

درعالم تنازع آدمی یا سعی در ازایه خود دارد که این مخالف آزادی دیگری است و یا سعی در سلب آزادی دیگری دارد که این در نهایت تضاد با عالم انسانیت است. پس در رابطهٔ میان دو نفر به هرحال « فریفتن» مشاهده می شود و به همین جهت عشق از سوی سارتر به غایتی در عالم جلب محبت دیگری تعریف می شود ، که هرگز تحقق نمی پذیرد . زیرا همیشه نگاه شخص ثالث در دنیا ، رابطهٔ دوستی را به یک امکان بی جان تبدیل می کند . به عبارت ساده عشق در نهایت سلب آزادی متقابل است که از « ایمان بد» <sup>۱۱</sup> در وجدان برمی خیزد .

درنظر سارتر اگزیستانسیالیسم مسیحی « ازنوع افکار کیرکگارد ، نیز پرتوی از ایمان بد میباشد» . در عالم آزادی اظهار عشق بهدیگری نشانهای از ایمان بد است . زیرا عشق چون شهوت ، نفی آزادی فردی است که وضعیت هرکس را میسازد .

از دید سارتر و برخلاف نظر عامهٔ مردم ، شهوت ، طلب لذت از بدن نیست ، بلکه وسیله و آلت قرار دادن دیگری است . سارتر میگوید که از طریق هوس بدن من به خودم مشکوف میگردد . زیرا در عالم هوس من خود را در حضور دیگری مجسم میکنم تا شاید جسم آن دیگری را تصاحب کنم . اما در این وضعیت نیز که در عالم تصاحب کالبد جنس مخالف همیشه وسیله و آلت است ،کار به تنفر میکشد . در نهایت غرض از نفرت معدوم ساختن دیگری است که چون عدم مطلق امکان ناپذیر است پس این امر نیز با غم و ناکامی روبروست .

اخلاق اجتماعی از دیدگاه سارتر در فلسفهٔ سارتریک تعارض در حدتناقص اساسی دربارهٔ اخلاق جود دارد. درکتاب هستی و نیستی افراد انسانی در روابط با دیگران هرگز موفق به شناسایی متقابل آزادی یکدیگر نمی شوند . به عبارت دیگر ، دیگران را به عنوان غایت نمی توان تلقی نمود ، حقیقت روابط میان افراد نوعی تنازع است . اما در رسالهٔ « اگزیستانسیالیسم اصالت وجود انسان است» ، سارتر مدعی است که انسانها نه تنها می توانند ، بلکه باید به آزادی یکدیگر احترام بگذارند . « من نمی توانم آزادی خود را غایت خویش بشناسم ، مگر اینکه آزادی دیگران را هم به طور مساوی غایت قرار دهم» . ۱۰۰

توجه باید نمود که مسئلهٔ اصالت آزادی مورد اختلاف نیست ، بلکه مسئلهٔ اشتراک منافع و احترام به آزادی دیگران است که در کتاب « هستی ونیستی» در نهایت « محال بودن» فرض می شود ، درحالی که در رسالهٔ « اگزیستانسیالیسم اصالت وجود انسان» « ممکن» تلقی می گردد . سارتر در رسالهٔ مذکور حتی ادعا می کند که آزادی ما مبتنی بر آزادی دیگران و آزادی دیگران منوط به آزادی ما است . خلاصه سارتر ، تعهد را وابسته به حرمت متقابل به آزادی یکدیگر می داند و انتخاب فردی را به مسئولیت در مقابل تمام بشریت می کشاند . سارتر می گوید که با انتخاب انسان ، ارزشها ایجاد می شوند و نوع بشر ساخته و پرداخته می گردد . و چون احکام مطلق از سوی خدای تعالی ارائه نمی گردد ، اضطراب و تشویش با مفهوم پویای انسانیت مترادف است .

البته سارتر خود از محتوای فلسفهٔ اخلاق خود که باید جایگزین فلسفهٔ دین شود ، چندان راضی به نظر نمی آید<sup>۱۱۰</sup> . و این تناقض در ماهیت کتاب « هستی و نیستی» نیز مشهود است . زیرا از یک سو سارتر ادعای آزادی برای همهٔ افراد بشر میکند و از سوی دیگر تناقض و مغایرت میان آزادی افراد سخن میگوید . عدم توانایی بشر در احترام به آزادی متقابل که از تعارض میان امیال افراد انسانی بر می خیزد ، نه تنها در کتاب « هستی و نیستی» ، بلکه در پایان کتاب ناتمام « راههای آزادی» نیز توصیف شده است . اما اگر چنین است در دنیای بی خدایی و تناقض میان آزادی افراد ، دیگر دوستی و عشق می تواند معنی داشته باشد ؟ به نظر می رسد که سارتر پس از ۱۹۵۰ در بحث این موضوع اساسی به سکوت پناه برده است . <sup>۱۱۷</sup>

اگرچه ظاهراً اغلب نمایشنامههای سارتر بیشتر جنبهٔ اخلاقی دارد تا اجتماعی ـ سیاسی ، اما آنچه سارتر « ادبیات متعهد» مینامد ، همانا ادبیات معطوف به سوسیالیسم است .گویی که فلسفهٔ سارتر در میدان ادب و هنر از اگزیستانسیالیسم به سوی سوسیالیسم جدیدی در حرکت است . در رسالهٔ « ادبیات چیست ؟ » ، سارتر به منش سوسیالیستهای خیالی سخن ازجامعهٔ فاقد طبقات میگوید ، تا نویسنده برخلاف محیط جامعههای بورژوازی بتواند باعامهٔ مردم حرف بزند . بهقول سارتر تنها در چنین جامعهای ادبیات میتواند بهخودآگاهی برسد .

در آغاز سارتر در زندگی شخصی چندان علاقهای بهفعالیتهای سیاسی نداشت و بیشتر در عالم نظر قلم میزد ، اما وقایع و حوادث تلخ اروپا را به عالم عمل کشانید . او درسال ۱۹۴۸ حزب سیاسی « جبههٔ انقلاب دموکراتیک» را در فرانسه بهوجود آورد . اما این حزب تنها میان روشنفکران طرفدار پیداکرد و هرگز مورد علاقهٔ کارگران قرار نگرفت .

در دههٔ ۱۹۵۰ نظر سارتر آزام آرام و در عمل به سوی جناح چپ معطوف گردید و در تمجید موفقیتهای دنیای شرق قلمفرسایی کرد . ثمرهٔ این گرایش عاقبت به صورت کتاب مفصلی تحت عنوان « نقد عقل دیالکتیک» درسال ۱۹۶۰ ظاهر می گردد . در این اثر وی اندیشه های اگزیستانسیالیسم را تنها یک ایدئولوژی پایینتر از سطح فلسفه می داند و افکار سوسیالیسم علمی را متعلق به قرن بیستم می پندارد و لذا بر افکار فردی اگزیستانسیالیسم ترجیح می دهد . سارتر دراین کتاب سعی دارد که جبر قرن نوزدهم را از نظام فکری سوسیالیسم بزداید و نشان دهد که افراد بشر تاریخ خویش را می سازند . توجه سارتر در این اثر بیشتر معطوف به مسائل اقتصادی در رابطه با آزادی سیاسی است . او بشر بر می خیزد نیست . «کلیهٔ» ماجراهای بشرلااقل تا این زمان مبارزه ای اضطراری علیه عُسرت بوده است<sup>۱۰</sup>

## انسان و خدا در فلسفهٔ سارتر

اگرچه سارتر دکارت را به علت اصل ثنویت مورد انتقاد قرار می دهد ، اما وی خود به عنوان یک متفکر فرانسوی در سنت دکارتی قدم برمی دارد و اصل ثنویت ، برهستی شناسی و انسانشناسی او حاکم است . فلسفهٔ سارتر با هستی شناسی از طریق پدیدارشناسی آغاز می شود . زیرا آنچه ظاهر می گردد ، همیشه از هستی و همچنین ظاهر آن هستی است . به عبارت دیگر پدیدار <sup>۱۱۱</sup> متشکل از هستی <sup>۱۲</sup> و ظاهر <sup>۱۲۱</sup> آن هستی است . اما سارتر در سرآغاز کتاب هستی و نیستی از ثنویت هستی به خودی خود و هستی برای خود سخن می گوید . هستی به خودی خود عین هستی معین و داده شده است که به تعبیر سارتر به کلی از معنی فارغ و تنها از طریق هستی برای خود ظاهر می شود . اما هستی برای خود در حقیقت غیبت<sup>۱۲۱</sup> هستی است و در قطب مخالف هستی به خودی خود قرار دارد . بنابراین ، هستی به خودی خود از طریق فقدان هستی که همان هستی برای

خود یا وجدان است ، ظاهر می شود .

بهزبان سارتر هرچیزی که هست نمیتواند آگاه باشد ، پس نیستی همان آگاهی یاوجدان است . وجدان یا هستی برای خود که از طریق نفی هستی به خودی خود تحقق مییابد ، چون فقدان هستی به خودی خود است همیشه در آرزوی شئ شدن است . اما سارتر مدعی است که تلفیق هستی به خودی خود و هستی برای خود در یک موجود واحد امری غیرممکن است . به عبارت دیگر به علت اصل عدم تناقض وجدان یا هستی برای خود نمیتواند که شن یا هستی به خودی خود شود . یعنی نیستی نمیتواند هستی گردد .

به سخن دیگر چون محصول برخورد و شئی یا هستی به خودی خود هیچ است ، زیرا هر دو فاقد معنی هستند ، آگاهی باید مبتنی باشد از برخورد میان وجدان یا فاعل شناسایی و شئی یا موضوع شناخت . چون سارتر هستی را در مقام به خودی خود بودن عین شئ داده شده می داند ، لذا حقیقت وجدان را غیر از شئ ، نفی شئی یعنی هستی نبودن یانیستی ولی در نهایت در آرزوی تلفیق غیرممکن هستی به خودی خود و هستی برای خود می پندارد .

به توصیف سارتر اگرچه وجدان یا هستی برای خود در امر تحقق محتاج و متکی به هستی به خودی خود است ، اما به علت نفی هستی آزاد از هستی داده شده است . انسان نیستی درونی هستی و سرچشمهٔ عدم در عالم هستی است . وجدان انسان هست آنچه نیست و نیست آنچه هست . سارتر در نوشته های خود اصرار می ورزد که وجدان هرگز به خویش وجدان مستقیم ندارد ، بلکه به طریق غیر مستقیم یعنی از ره وجدان به اشیاء آگاهی ضمنی به خویش دارد . به عبارت دیگر وجدان فی نفسه هرگز به طور مستقیم موضوع مورد شناخت قرار نمی گیرد . انسان که متشکل از اندیشه در برابر بدن است<sup>۱۱</sup>ذات ناآرامی است . چون وجودش مقدم برماهیت اوست . و در مقام وجدان می خواهد که در عین هستی برای خود بودن ، هستی به خودی خود شود ، یعنی خدا شود که امری محال است . اما در فلسفهٔ سارتر کلمهٔ محال در این بررسی به دو منظور است . یکی غیر ممکن بودن خداشدن برای انسان و از این رو وی انسان را یک « احساس بی شر» <sup>۱۱</sup>می نامد و دیگری محال بودن مفهوم خداوند که اساس فلسفهٔ الحادی او را می سازد<sup>۱۲</sup>

اگزیستانسیالیسم وجود دارد، یکی مسیحی، چون فلسفهٔ یاسپرس وگابریل مارسل، که هردوکاتولیک هستند و دیگری اگزیستانسیالیسم الحادی . . . چون اگزیستانسیالیستهای فرانسه ازجمله خود من ... آنچه میان آنها مشترک است ، اعتقاد بهتقدم « وجود» بر « ماهیت» است . اگزیستانسیالیسم الحادی که خودمن یکیاز نمایندگان آن هستم ، با پایداری و هماهنگی کامل ادعا میکند که خداوند وجود ندارد و حداقل یک هستی وجود دارد که وجودش مقدم برماهیت اوست . و آن هستی انسان است . بنابراین هیچ طبیعت ثابت انسانی وجود ندارد ، زیرا خدایی نیست که تصوری از آن داشته باشد . ما فکر میکنیم که مسئلهٔ اصلی وجود خداوند نیست ، آنجه انسان احتیاج دارد این است که خود را بیابد» <sup>۱۲۴</sup> .

به عبارت دیگر سارتر که به اعتراف خود از دنیای بی نفاوت قهوه خانه های جناح چپ پاریس ، به عالم تنهایی خود می اندیشد و قلم می زند ، با دو محال روبه روست ، یکی مفهوم خداوند و دیگر آرزوی عبث وجدان انسان برای خدا شدن ، اگرچه تعریف « ایمان بد» در فلسفهٔ سارتر چندان مشخص نیست ، اما به هرحال اعتقاد به هر در محال را سارتر به « ایمان بد» تعبیر می کند . حال اگر به بررسی سارتر در پدیدار شناسی وجدان آدمی در سایهٔ هستی شناسی که پایهٔ همهٔ این ادعاهای غریب اوست توجه کنیم ، به خوبی روشن می شود که تضاد فوق العاده میان هستی به خودی خود و هستی برای خود ، درکتاب « هستی و نیستی» یک فرض مقد م<sup>۷۱۲</sup> برتجر به است که سارتر بدون ارائه هیچ گونه استدلال مبتنی برتجر به ، تنها به یاری توصیف<sup>۲۱</sup> ، آن را محق جلوه می دهد .

سارتر اظهار میکند که در عالم حقیقت هستی فی حد ذاته بردن هیچ گرنه معنی داده شده است . به طوری که حتی شخص نمی تواند القاظی چون « اثر» ، « شیّ» یا « چیز» را در مورد آن به کار برد ، زیرا این کلمات خود حامل معنایی هستند . در حالی که دنیای داده شدهٔ صرف ، میرا از هرگونه معنی است . اما آیا رافعاً چنین است ؟ آیا احتمال نمی رود که دنیای داده شده صاحب یک حدائل معنی باشد ؟ وی ادعا میکند که هستی برای خود با نفی هستی فی حد ذاته ، موجودیت خود را محقق می سازد و در عین حال به عالم ارائه شده معنی می بخشد . به عبارت دیگر وجدان انسانی صاحب توعی حقیقت است . اما چون نفی هستی میکند « نه ـ هستی» <sup>۲۱</sup> ، و در نهایت عین نیستی<sup>۳۱</sup> است . به تعبیر دیگر سارتر در جستجوی هستی ، پی می برد که عدم از هرسو ری را احاطه کرده<sup>۲۱</sup>

به نظر می رسد که سارتر به قول معروف و به سنت سوفسطائیان عهد باستان با الفاظ بازی میکند . به قول پروفسور ایر<sup>۲۲۲</sup> ، سارتر درکار برد معانی الماظ و درگ قلمرو دلالت در عالم معنی فراسوی حدود زبان قدم می نهد و در عالم اغراق سیر میکند . یا بهتر بگوییم مطالب وی در مورد عدم بیمعنی و مهمل است . سارتر نخست بدون هیچ دلیلی هستی را محدود به دنیای بیمعنی داده شده میکند و سپس به قول گابریل مارسل به تعبیر نفی هستی به خودی خود ، صرف نفی و در نهایت فعل نیستی را الغا میکند<sup>۳۲</sup> . به تعبیر فلسفهٔ مارسل ، فلسفهٔ سارتر ، فلسفهٔ عدم و نیستی است<sup>۳۴</sup> .

تعلق خاطر سارتر بهنیستی و نیستیانگاری<sup>۳۵</sup> را بهخوبی میتوان از تجزیه و تحلیل او در مورد امکان ارتباط دو فرد و مسئلهٔ عشق دریافت<sup>۱۳۶</sup> . اما غریبتر از همه آن است که وجدان که در نهایت نیستی است ، بههستی بهخودی خود معنی میبخشد .گویی که نفی کردن و معنی بخشیدن از یک سرچشمه برخاستهاند .

در فلسفهٔ سارتر به اصطلاح دو استدلال برای عدم وجود خداوند ارائه شده است . همان طور که گذشت نخست از انتطاع میان فاعل شناسایی و موضوع مورد شناخت ، آنچنان تعبیری میکند که تلفیق میان هستی برای خود و هستی به خودی خود را محال جلوه میدهد . سپس سارتر ادعا میکند که خداوند موجود محال است . زیرا مفهوم خالق تلفیق کامل میان هستی و نیستی است . به عبارت دیگر برای اولین بار در طول تاریخ فلسنهٔ غرب ، سارتر به ظاهر استدلالی را عنوان می سازد که در مفهوم خداوند تناقض نهفته است . به نظر می رسد که او در روش خود یک قیاس مبتنی برتمثیل را به کار گرفته است . زیرا آنچه از دیدگاه پدیدارشناسی برای ذهن انسان محال می ماید ، ممکن است برای هستی خالق که احتمالاً فراسوی هستی به خودی خود ، هستی برای خود است

دلیل دیگر وی برای عدم وجود خدا با مفهوم آزادی شروع می شود ، سارتر از قول داستایوسکی میگوید : « اگر خدا وجود نمی داشت همه چیز مجاز می بود .» <sup>۱۳</sup> و به پیروی از سنت اگزیستانسیالیسم به اهمیت آزادی می پردازد . اصالت وجود انسان از دیدگاه سارتر آزادی است . او بارها در محاورات خود اعتراف نموده است که آزادی برای مطلق و یک فرض مسلم است . تعریف آزادی در فلسفهٔ سارتر صراحتی ندارد ، اما سخت مورد تأکید محض است ! « من نیستم . من آزادم . من آزادی خودم هستم . من مجبورم و محکوم به آزادی هستم .» <sup>۱۳</sup> آزادی که برای سارتر تنها انتخاب است ، گریزی از آن نیست . به عبارت دیگر انسان مجبور و محکوم است که آزاد باشد . و چون ایمان به خداوند در اصل یک مفهوم سعی در فرار از مسئولیت ، از حمل بار سنگین آزادی به عنوان انتخاب را دارند ، لذا مفهوم سعی در فرار از مسئولیت ، از حمل بار سنگین آزادی به عنوان انتخاب را دارند ، لذا آفریننده در ذهن بشر آزاد را اعلام میدارد . غریب است که چگونه سارتر بهعنوان یا فرد محدود ارزشیابی مبتنی بر وجدان شخص خود را که بر عدم نهاده شده بهنام مطلق آزادی یا آزادی مطلق اساس معنی هستی برای همگان قرار میدهد .

به طور خلاصه سارتر که به علت حساسیت فوق العاده و وضع خاص خانوادگی از طفولیت درون گرا بوده است ، در آغاز و به یاری تعبیرات کاملاً ادبی دنیا را به اصطلاح « لزج» و عکس العمل ذاتی انسان را به « تهوع» تشبیه می کند . پی بردن به تنهایی و حشتنا ک انسان غربی که تصور آفریننده را از دست داده وی را به سوی فلسفهٔ اگزیستانسیالیسم می کشاند . سارتر در بینش خود نسبت به غرب ، از نیچه نیزگام فراتر می نهد و ادعا می کند که امروزه در غرب همه از خداوند به دورند . « خدا در نظر مؤمنان هم مرده است» . اما عجیب آنکه ذهن ملحد سارتر همیشه مشغول خدا است . چنان که در نمایشنامهٔ « یزدان و اهریمن» که در چهلوهفت سالگی وی به نگارش در آمده است ، به خوبی هویدا است . سارتر چون هن را دین نو نمی داند ، پس بر خلاف شو بنهاور و حتی نیچه نجات بشر را

از طریق هنر نیز اصیل نمیداند و در اواخر عمر در سایهٔ اعتقادات مربوط به سوسیالیسم ادعا میکند که آدمی تنها میتواند در پناه ایمان نوین اجتماعی مصون بماند .

توضيحات

- $(11 \circ 0 11 \wedge \circ)$  Jean Paul Sartre 1
  - Schweitzer \_ Y
  - La Rochele \_ T
    - Lycee \_\*
- Peter Dempsey, the Psychology of Sartre. P. 23 - 0
- به جاب Revue Sans Titre در مجلهٔ L'Angedu Morbide به جاب Revue Sans Titre به جاب . رسانید .
  - Sorbonne \_V
  - Ecole Normal Superieure \_A
    - Tours \_ 1
    - Le Havre \_ \ °
      - Laon \_ \\
    - Simone de Beauvoir \_ 17
- ۱۳ ـ سیمون دوبوار که پس از سارتر در امتحان اگرگاسیون فلسفه دوم شد و بعدها نویسندهٔ توانایی گردید ، در کتاب نیروی عصر حاضر این رابطهٔ عمیق را به دقت وصف نموده است . ( ۱۹۶۰)
  - L'Imagination \_ \F
  - The Transcendence of the Ego -1 Vô
    - Recherches Philosophiques \_ 19
      - La Nausée 💶 🗤
- M. Crauston, « فنط در داستان است که نوبسنده میتواند آن نوران و لیریزی اصبل وجود را نرخواند . » M. Crauston, « فنط در داستان است که نوبسنده میتواند آن نوران و لیریزی اصبل وجود را نرخواند . » Simon de Beauvoir, London Magazine, May 1954
  - Melancholia \_ 14
    - Le Mur \_ Y.
  - La Nouvelle Revue Francaise \_ 11
    - Bouville \_ 11
    - ۲۲ \_ نیروی عصر حاضر ، ص ۲۸۲
    - Les Sequestre's d'Altona \_ 14
- ۲۵ ـ به عبارت دیگر انتخاب داستانپردازی بهعنوان روش بیان حالات روانی برای سارتر قابل تغییر است ، اما آنچه غریب می نماید این است که چرا سارتر داستان ویسی را از چهل و بنجسالگی بکلی کنار گذاشت .
  - L'Age de raison \_ 19
    - Les Mouches \_ YV
      - Huis clos \_ TA
  - French Resistance \_ 11
  - The Emotions, Outlines of a Theory \_ T.
    - L'Imaginaire \_T1
  - Being and Nothingness (L'Etre et Le Neant) \_TT
    - Les Chemins de le leiberté \_ TT
      - Le Sursis \_ TF
      - Situation, III, P. 11 \_ TO

- St. Germains-de-Pres \_ T9
- L'Existentialisme est un humanisme \_\_ TV
  - Reflexions sur la question juive \_ TA
    - Morts sans sépulture \_ ٣٩
    - La Putain respectueuse \_ \* •
    - Baudelaire and Situations I \_ #1
      - Situation II \_ ft
      - Les Mains sales \_ fr
      - La Mort dans lâme \_ ff
        - Situations III \_ 40
      - La Diable et Le bon dieu \_ 49
  - Saint Genet, consédien et martyr \_ fV
    - Critique de la raison dialectique \_ \*A
      - Antoine Roquentin \_ FA
      - Marquis de Rollebon \_0°
- ۵۱ ـ اصطلاح « پدر آسمانی» در الهیات مسیحی یکی از الثاب خداوند است .
  - qu'e est-ce que la littérature? \_01
    - Mauriac \_07
    - Phenomenological Ontology \_04
  - The Intentionality of Consciousness \_ \_ 00
    - Subject of Consciousness \_ 09
      - Ego \_ ۵۷
      - Being in the World  $-\Delta A$ 
        - Threat \_01
    - Accidental Mode of Consciousness \_\_ 9 °
      - Situation \_ 91
      - En-soi (Being in itself) \_97
      - Pour-soi (Being for itself) \_97
        - Freedom \_94
        - Intelligability \_90
          - Uncreated \_99
        - It is what it is \_9V
          - Significance \_9A
            - Relation \_ 91
              - Meaning \_V.
  - Conciousness is always consciousness of something \_\_V\
    - Static other \_ VY
    - Being for itself \_ YT
      - Intentionality \_VF
        - Phenomena \_ VO
        - Significance \_V9

- Structure \_YY
  - Values \_YA
- ۷۱ \_ سارتر، هستی و نیستی، ص ۴۸
  - It appears what it is \_ A
    - Whole \_A
- Transcending \_ ۸۲ رجوع شود به هستی و نیستی ص ۶۲۹
  - This is Liberation \_ AT
- Consciousness is nothing but a Compulsive Nagation \_Af
- ( هستی و نیستی ، ص ۶۳۳ ) Man is the future of man 💷 ۸۵
  - Cognitive Consciousness \_ A9
    - Pre Reflective \_AV
      - Reflective \_ AA
      - Uncousious \_\_ A1
  - Description is a reflective act. \_ 1
    - Implicit \_ 11
    - Projection \_1Y
    - Causality \_17
    - Condition \_ 14
      - Motive \_ 10
    - Will to Will \_ 19
    - This is absolute freedom \_ 1Y
      - Duality \_ 1A
      - Not-Self, Self \_ 11
      - Brute Existent \_ 100
      - Simple Presence \_ \ \
        - Thing \_ 1.ºY
        - Indifference \_ \ T
      - Pre Reflective Level \_ 1.4
        - Fear and Shame \_ 1.0
      - ۱۰۶ ـ . هستی و نیستی ، ص ۲۵۲
        - Probable Knowledge \_ 1.9
      - ۱۰۸ \_ هستي و ليستي، ص ۲۵۶
        - A Probable Object \_ \. ٩
          - Look \_11.
  - ۱۱۱ \_ اگزیستانسیالیسم اصالت وجود بشر است، ص ۱۷
    - ۱۱۲ \_ حمان کتاب، ص ۲۱
    - ۱۱۳\_ هستی و نیستی، ص ۳۲۱
      - Bad Faith \_ 114
- My freedom constitutes my situation 💷 ۱۱۵ هستی و نیستی ، ص ۴۶۳
  - ۱۱۶ ... اگزیستانسیالیسم اصالت وجود بشر است ، ص ۷۳
- ۱۱۷ \_ رجوع شود بهمتدمهٔ سارتر بر کتاب فرانسوا ژانسون « مسئلهٔ اخلاق در افکار سارتر» ۱۹۴۷ ، ص ۱۳

. . . .

,

. 4

- Dostoievsky once wrote "if God did not exist, everything would be permitted" \_\_ \TY
- I am nothing. I am free. I am my freedom. I am condemned to freedom. Le Sursis, \_ \TA P. 285

فصل نهم مارسل ومشاركت

.

زندگي و آثار مارسل

گابریل مارسل نمایندهٔ اصلی اگزیستانسیالیسم مذهبی در دنیای فرانسه زبان و مظهر کامل جریان اصیل فلسفهٔ اصالت وجود انسان در قرن بیستم است .گرایش به ایمان و تعهد به مذهب کاتولیک در افکار او ، فلسفهٔ او را به عنوان قطب مخالف جریان انسانیت بی خدایی ، یا اگزیستانسیالیسم از نوع فلسفهٔ سارتر قرار داده است .

وی که در سال ۱۸۸۱ در فرانسه متولد شد ، در زندگینامهٔ کوتاه خود به شرح حال و سیر تکاملی عقاید خود پرداخته و میگوید : « پدر من که در محیط کاتولیک بزرگ شده و در سنین جوانی دست از مذهب شسته بود ، تحت تاثیر افکار هر برت اسپنسر<sup>۲</sup> (۱۹۲۲ – ۱۸۲۰) اعتقاد داشت که افکارکاتولیک انباشته از خرافات پوچ ، و سدی در راه پیشرفت بشراست»<sup>۲</sup> .خالد م که تنها مربی من محسوب می شد ،ازیک خانوادهٔ یهودی بود که به ظاهر مذهب پروتستان را با تفسیر آزادی پذیرفته بود<sup>۲</sup> .اما در حقیقت روح شک و تردید در بارهٔ توانایی انسانی در مواجهه با اثبات وجودی باری تعالی<sup>0</sup> حاکم بر محیط خانوادگی بود ،که پدرم به بیانی استحسانی و خالهام به طرزی اخلاقی آنا ایراز می نمودند .در طفولیت تحمل آن محیط پر از شک و تردید برای من مشکل و ناخوش آیند بود . لذا براساس یک

وی سپس از محبت و توجه فوقالعادهٔ مادر بزرگ و دیگر اعضاء خانوادهٔ خود صحبت میکند و میگوید : « از ابتدا ناخوشیها ، موفقیتها و احیاناً شکستهای من در تحصیل موردتوجه خاص آنها قرار میگرفت و این دلسوزیها بهراستی موجب ناراحتی خاطرم میشد» .گوییکه والدین من آنجنان اهمیت فوقالعادهای برای نمره های مدرسهام قائل بودند که « نگارش هر انشاء برای من تبدیل به یک درام میشد» <sup>2</sup>مارسل سپس به فوت ناگهانی مادرش که شخصیت متنفذی داشته ، اشاره میکند و از حالت اضطراب و دلهرهٔ <sup>۲</sup>حاصل از این واقعهٔ تلخ و مرگبار صحبت میدارد . درسن هشت سالگی پدر وی برای مدت یکسال به مأموریت سفارت به سوئد رفت . در این مدت گابریل مارسل ، دور از مدرسه با دیگر فرزندان محیط دیپلماتیک آشنا شد و از آزادی لذت فراوان برد . پس از رجعت به فرانسه ، در محیط بستهٔ دبیرستان قرار گرفت که به قول خودش « ترکیبی از اخلاق و مرگ» بر آن حاکم بود . و با محیط آزاد سوئد تفاوت و تضاد بسیار داشت . روح دور از انساندوستی و جنبهٔ انتزاعی مدرسه در وی چنان وحشتی ایجاد کرد که ثمرهٔ آن چیزی به جز انزجار نسبت به اغلب نویسندگان معدودی که با او رفتاری سخت انسانی داشتهاند غافل نمانده و میگوید : « یکبار دیگر این مطلب به من ثابت میکند که اصل تفکر صورت بخشیدن و حکم کردن ، همیشه سفرهای تفریحی میپرداختهاست . "

به تعبیر مارسل شاید محیط منزه و اخلاقی خانواده در نوجوانی عامل اساسی در عدم توجه او نسبت به تجربه و علاقهٔ صرف وی به دنیای بی آلایش ایده آلیسم بوده است . مارسل می گوید : « در آغاز فلسفه برای من ، به معنی تعالی بخشیدن بود . » <sup>۱</sup> البته او روشن می کند که مقصود وی از لفظ افکار و صور ، مثل <sup>۱</sup> به معنی افلاطونی کلمه نیست ۲ . او در آثار خویش به تاثیر عقاید ایده آلیسم خصوصاً شلینگ اشاره می کند . اما اعتراف می کند که نسبت به گرایشهای اخلاقی فلسفهٔ فیخته عکس العمل منفی در خود احساس کرده است . زیرا او همیشه « خود» را با « خود انضمامی» برابر می دانسته و به عدم رابطه میان « خود مطلق» و « خود انضمامی» در فلسفهٔ فیخته کاملاً آگاه بوده

اگرچه همیشه هگل را بیش از اسپینوزا درنظر داشته . اما در حقیقت به نویسندهٔ پدیدارشناسی روح از آغاز بی اعتقاد بوده است. در این زمان مارسل سخت تحت تاثیر عقاید هاکینگ<sup>۱۲</sup> (متولد ۱۸۷۳ ) رویس<sup>۱۲</sup> (۱۹۱۶ – ۱۸۵۵ ) و برادلی<sup>۱۵</sup> (۱۹۲۴ – ۱۸۴۶ ) قرار میگیرد و در زندگینامهٔ خویش از اهمیت کتاب « ظاهر و حقیقت» <sup>۱۰</sup> برادلی سخن میگوید .<sup>۱۷</sup>

کوتاه سخن آنکه ، علاقهٔ مارسل به سنت ایده آلیسم آنچنان بوده که در سن ۱۸ سالگی دیپلم<sup>۱۸</sup> خود را با عنوان « رسالهٔ رابطهٔ عقاید متافیزیکی کولریج<sup>۱۱</sup> (۱۸۳۴ – ۱۷۷۲ ) با فلسفهٔ شلینگ» دریافت میکند<sup>۲۰</sup> . دو سال بعد او امتحان دورهٔ دکترا را در دانشگاه سور بن میگذراند . مارسل در آثار خویش ، ذوق خود را به سفر و احساس وطن کردن در سایر نقاط عالم ابراز میدارد . و شاید همین امر در جوانی باعث عکسالعمل ،ولیهٔ او برضد ایده آلیسم متعالی شده و عاقبت در ذهنش زمینه را برای متافیزیک مبتنی بر تجربهٔ حسی<sup>۲۱</sup> ، فراهم نموده است . ولی عکسالعمل اولیهٔ مارسل برخلاف ایده آلیسم خود هنوز در چهارچوب ایده آلیسم قرار داشته ، چنانکه این نکته در نخستین بخش ژورنال متافیزیک<sup>۲۲</sup>سال ۱۹۱۴ منعکس است .

از آغاز توجه مارسل به دو هنر تآتر و موسيقي معطوف بوده است . اصولاً مارسل که ترجیح میدهد روش خود را سقراطی نوین۳۲ بنامد ، یک رابطهٔ مستقیم میان درام (نمایشنامه ) ، موسیقی و تجربهٔ خود در جنگ قائل است . وی به علاقهٔ پدرش به تآتر و خواندن نمایشنامه اشاره میکند و سیس اذعان میدارد که در عالم تنهایی که از وجود برادر و خواهری محروم بود ، خود را با شخصیتهای روی صحنه کاملاً یکی مى ديده و احساس قرابت مى كرده است . ازنظر مارسل ، حقيقت انضعامي كه بالاتر از فکر انتزاعی است ، از راه نمایشنامه بهتر از راه متافیزیک ظاهر می شود . باید توجه نمود که از میان تقریباً سی نمایشنامه ، نَه تای آن حتی قبل از ژورنال متافیزیک نوشته شده است . سەنكتە در مورد نمايشنامەھاي مارسل بايد عنوان گردد . اول : نمايشنامەھاي ا مارسل برخلاف نمایشنامه های سارتر روی موضوع معینی بنا شده است . دوم : در نظام فکری مارسل شهود دراماتیک که منعکس در نمایشنامههاست برنوع فلسفی آن تقدم دارد . سوم : در نهایت یک نوع عدم اطمینان در شخص مارسل نسبت به نمایشنامه های خود وجود دارد که گویی آنها را رادخل غائی نمیداند . بهقول مارسل موسیقی برای او که نوازنده و موسیقیدان خلاقی است ، در تمام عمر نشانهای از وحدت اعلی بوده است . به طور مثال مارسل در آثار اولیهٔ خود جون «کوارتت در فرم الف» <sup>۲۴</sup> ، ارتباط بین تراژدی خانوادگی، موسیقی و اندیشهٔ محض را منعکس کرده است . رابطهٔ میان موسیقی و افکار فلسفی او به حدی است که بعضی از پژوهشگران معترفند که شاید درک کامل افكار فلسفى مارسل بدون تسلط به آثار موسيقي او امكانيذير نيست . ولي مارسل اذعان مي دارد که تا حدود سال ١٩٣ رابطهٔ ميان آثار ادبي و موسيقي او از يک سو و آثار فلسفي وي از سوي ديگر ، برايش روشن نبوده است .

مارسل این متفکری که اصالت تجربی متأمل<sup>۲۵</sup> خوانده شده ، دربازنگری به دوران قبل از جنگ جهانی اول میگوید که در این دوره مطلق ایمان بدون ارتباط با تجربه و هیچگونه رابطهٔ وجودی برای از مطرح بوده است<sup>۲۶</sup> . حدود سال ۱۹۱۲ وی آنچه را که خود «اسپرانتوی مذهبی» <sup>۲۲</sup>مینامد رد میکند و توجه خود را از « من تجربی»که میتوان آن را به عرامل تعیین کننده تبدیل کرد ،به « فرد انضمامی» تجربه ناپذیر معطوف میدارد .مارسل می توید که این مطلب را وی به تنهایی و مستقل از دیگران دریافته ولی بعدها در مطالعهٔ آثار کیرکگارد مجدداً با آن روبه رو گردیده است . ۲۰

مارسل اظهار میکندکه سه سال قبل از جنگ جهانی اول ،او مشغول افکار وجودی بوده است . یعنی هنگامی که اغلب ار پاییان به علت آرامش سیاسی و برخورداری از شرایط مادی مناسب ، تصور و احساس خطر جنگ جهانی را نمیکردند و کثر اعتقاد داشتند که انسانیت در غرب می تواند هرگونه ضربهٔ نظامی – اجتماعی را تحمل کند ، مارسل به جنبه های نه چندان مثبت حیات می اندیشیده و در جستجوی یافتن نوعی پاسخ به آن بوده است . درزمان حنگ مارسل را به علت عدم سلامت در خدمت صليب سرخ قرار داده و به کارهای حساس میگمارند : یعنی پیدا کردن اطلاعات مربوط به گمشدگان از طریق مجروحین باقی مانده و رساندن اخبار ناگوار دربارهٔ مرگ عزیزان برای افراد نزدیک خانوادهٔ گمشدگان . نیمهٔ دوم ژورنال متافیزیک ، انعکاسی از این ضر بهٔ روحی است که به مارسل بر اثر تجربهٔ تلخ جنگ وارد شده است . در زمستان ۱۹۱۶ و ، ۱۹۱۷ ، مارسل مشغول تجربیات فوق روانی شد و مدتی بعد در این باره هانری برگسون ، تنها فيلسوف فرانسوي كه اين مطلب را در آن زمان جدي تلقى مينمود، صحبت كرد. مارسل اعتراف میکند که گرچه این مطلب در ژورنال او منعکس نیست ، اما وی حقیقت این مطلب را باور داشته و تنها پس از قبول نظام کاتولیک به دستور کلیسا آن را کنار گذاشته است . مارسل مدعى است كه تجربهٔ اين پديدار براي هر فيلسوفي لازم و ضروري است تا بتواند از حدفاصل میان بهاصطلاح طبیعی و غیرطبیعی بگذرد .

از دیدگاه مارسل انسان در عالم صیرورت با موانعی روبه رو می شود که تنها به یاری تحول درونی می تواند آنها را برطرف کند . در این مورد آدمی باید از نیروهای روانی فوق حواس پنجگانه که به وسیلهٔ عالم تحصلی<sup>۲۰</sup>قابل توجیه نیست ، چون عرفان که از عنایت الهی<sup>۳۰</sup> الهام می گیرد ، یاری جوید . آنچه مسلم است دنیایی که ما بدان افکنده شده ایم نمی تواند عقل مارا ارضا کند و فیلسوف باید شهامت این مطلب را داشته باشد. شکوه ی <sup>4</sup>فناناپذیر کیرکگارد و نیچه دقیقاً در شهامت بیان این مطلب است . نفی این مطلب یک گناه فلسفی است که به قول مارسل متفکرانی چون لایب نیتز و هگل بدان آلوده اند<sup>۲۰</sup> . به به پیوندد . زیرا تداوم حیات بشر نشان می دهد که افکار فلسفی وقتی که در راه رسیدن به جامع از یک نتیجه به نتیجهٔ دیگر سیر میکنند ، در رابطه با واقعیت غیرقابل اطمینان هستند . مارسل میگوید که پس از خواندن فلسفهٔ برادلی این اعتقاد که واقعیت را نمی توان به یاری اندیشه بیان کرد ، خیلی زود به ذهن او خطور کرد و گرایش به سوی فلسفهٔ انضمامی در او به وجود آمد . چون اصل کلاسیک وحدت در کثرت ، هرگز درذهن او مقام و منزلتی نداشته ، مارسل در نتیجهٔ عنایت به کثرت نظام متعدد فلسفی ، به ارزش منفی آنها یعنی عدم قبول و امتناع پی می برد و عاقبت روابط انصمامی با بیان دراماتیک در اندیشهٔ او جای روابط مجرد افکار و عقاید را می گیرد .

مارسل در زندگینامهٔ خود اظهار میکند که در بارهٔ فلسفهٔ هستی که به عنوان شئ<sup>۳</sup> ظاهر میشود ، همیشه باعدم اعتماد فکر میکرده است . لذا به جای آن ، وی همیشه در جستجوی یافتن مفهومی بود که تناسب چنین معادله ای را برکنار کند . و چون به مقولهٔ جوهر نیز اعتقاد راسخ نداشته است ، در کتاب « هستی و داشتن» <sup>۳۳</sup> ، هستی را به عنوان مقام صداقت<sup>۳</sup> مطرح میکند که به حقیقت مرحلهٔ جدیدی در سیر تکامل افکار او منظور میشود<sup>مت</sup> . مسئلهٔ اساسی در این مرحلهٔ جدید برای او همیشه توجیه این مطلب بود که چگونه فاعل شناسایی میتواند با واقعیتی که نمیتواند به موضوع سادهٔ شناخت تبدیل شود رابطه برقرار کند و بدان معرفت یابد . به تعبیر دیگر انسان نمیتواند به عنوان یک فیلسوف خارج از صحنه قرار گیرد ، گویی که به ممکن مینگرد و مسائل را چون موضوع شناخت به طور عینی مورد بررسی قرار دهد . از توجه به این مطلب « مسئله میکند که اشتابه مکتب اصالت تجر بهٔ جدید در عدم توجه به «ستی» <sup>۳۲</sup> به وضوح بیان میکند که اشتابه مکتب اصالت تجر بهٔ جدید در عدم توجه به «ستی» <sup>۲۲</sup> به وضوح بیان میکند که اشتابه مکتب اصالت تجر بهٔ جدید در عدم توجه به «ستی» در بران ای مطلب « میکند که اشتابه مکتب اصالت تجر به جدید در عدم توجه به رستی» ۲۰ به وضوح بیان میکند که اشتابه مکتب اصالت تجر بهٔ جدید در عدم توجه به دستی» ۲۰ به وضوح بیان داخر اگزیستانسیالیسم به عنوان اصالت تجر به رادیکال ، سعی در جبران این مطلب

بیان کلاسیک آثار فلسفی همیشه به صورت رساله<sup>۳</sup> بوده است . ولی در جریان تبلور آثار مربوط به اگزیستانسیالیسم نه تنها در زبان بلکه در وجه اندیشه نیز تحول اساسی به به میخورد . در فرانسه این تحول شدیدتر از آلمان است ، لذا حتی یادداشتهای روزانه به صورت ژورنال<sup>۲۱</sup> ، درام<sup>\*†</sup>و نوول<sup>۲۱</sup> مورد استفادهٔ خاص قرار میگیرد . به نظر می رسد که رخلاف نظر خنسکی<sup>۲۱</sup> نباید این تحول در جریان فکری معاصر را سطحی انگاشت . به قضاوت اکثر محققان این صورت اخیر از بیان فلسفی که با اندیشه وحدت کامل دارد ، بهتر قادر است که به احتیاجات درونی اگزیستانسیالیسم ، خصوصاً از جهت افکار مارسل پاسخ بگرید .

در فرانسه جدایی از سنت قدیم فلسفی یعنی نگارش رساله ، با گابریل مارسل آغاز

گردید . وی که در آغاز تحت تاثیر افکار ایده آلیسم در سیر تکاملی افکار خود از مخالفان اید. نیسم یعنی اصالت تجربهٔ جدید قطع رابطه نمود و همراه نیکولای هارتمان به سوی فلسفهٔ رآلیسم گرایش پیدا نمود و همین جهت فکری عاقبت به افکار اگز یستانسیالیسم انجامید که اولین ثمرهٔ آن ژورنال متافیز یک<sup>۱</sup> است که درسال ۱۹۲۷ ، یعنی همان سالی که مارتین هایدگر کتاب منهبور « هستی و زمان» را به چاپ رسانیده ، منتشر گردید . مارسل چون سارتر ، نه تنها ارتباط فوق العاده نزدیکی میان فلسفه و ادبیات و هنر احساس میکند ، بلکه ادعا میکند که در آغاز ، نگارش نمایشنامه برای وی بیشتر راه فرار از گرایش ادبی ، مارسل سخنرانیهای متعدد و مقالات متنوع را به صورت کتاب ارته نموده که طبیعت ادبی ، مارسل سخنرانیهای متعدد و مقالات متنوع را به صورت کتاب ارته نموده که طبیعت این آثار به جای استد لالی بیشتر تاملی است . در این آثار به نظر می رسد که مارسل خواننده را به درون خود دعوت میکند تا او را مستقیماً مورد خطاب قرار دهد . را به درون خود دعوت میکند تا او را مستقیماً مورد خطاب قرار دهد .

هستی و داشتن<sup>۵۲</sup> (۱۹۲۵) صداقت خلاق<sup>۵۲</sup> (۱۹۱۰) انسان سالک<sup>۷</sup> (۱۹۱۵) سرّ هستی<sup>۸۸</sup> (۱۹۵۱) سرّ هستی<sup>۸۸</sup> (۱۹۵۱) سرّ هستی<sup>۸۸</sup> (۱۹۵۱) سرّ هستی<sup>۸۸</sup> (۱۹۵۱) استوط حکمت<sup>۵۰</sup> (۱۹۵۱) ستوط حکمت<sup>۵۰</sup> (۱۹۵۱) (۱۹۹۵) مارس ، چنانکه خود اظهار میکند ، وقتی با آثار کیرکگارد آشنا شده که افکارش کاملاً شکر گرفته بوده است ، اما شباهت میان این دو متفکر مذهبی بسیار جالب توجه است .به ملارس ، چنانکه خود اظهار میکند ، وقتی با آثار کیرکگارد آشنا شده که افکارش کاملاً شکر گرفته بوده است ، اما شباهت میان این دو متفکر مذهبی بسیار جالب توجه است .به علت زمینهٔ مشترک فلسفی ، یعنی نفوذ افکار شلینگ ، و اندیشه های نیچه بسیاری از اصطلاحات مارسل چون « هستی در دنیا» ، « بدن من» و « ماهیت سؤالکننده» ، با اصطلاحات مارسل چون « هستی در دنیا» ، « بدن من» و « ماهیت سؤالکننده» ، با اظهار شده و اندیشه های یاسپرس که در کتاب فلسفه درسال ۱۹۲۱ عنوان گردیده ، چون « وضعیتهای اساسی» و « مفهوم تعالی» آنقدر روشن است که به وسیلهٔ خود مارسل نیز مطبح شده است .<sup>۱۵</sup>

موضوعات مشترک حتی میان افکار مارسل و آثار متفکران بهاصطلاح بیخدا ، چون سارتر، نیز به چشم میخورد . مارسل در چند مورد سعی میکند که جدی بودن فلسفهٔ سارتر را مطح و به مشکلات و انجرافات آن پاسخ اساسی بدهد<sup>۲۵</sup> . اگرچه تاملات شارسل بسیار شخصی است ، اما تشکل و سیر تکاملی این آثار که از ایده آلیسم آغاز شده و از طریق رآلیسم و صالت تجربه به اگزیستانسیالیسم ختم می شود ، برای درک عقاید وی حائز نهایت اهمیت است . حاصل این صیرورت افکار که از « دیالکتیک مجرد» <sup>۲۵</sup> آغاز می گردد و به « تامل محض و بیواسطهٔ شخص » <sup>۲۵</sup> می انجامد ، کوششی است در راه تفسیر و تعبیر اصالت تجربهٔ تاملی<sup>۵۵</sup> بنابراین تعبیر مارسل از هستی شناسی مشخص<sup>۵۵</sup> متشکل از اصالت عقل مجرد و تجربهٔ بیواسطهٔ درونی محض است و این جریان را در عائم شدن « ایمان» می نامد .

ایمان به معنی دقیق کنمه ، فرایندی در عالم هستی شناسی است که بهوسیلهٔ آن «خود» تجزئی وجود تجربی رکلیّت مجرد فکر منطقی را تعالی میبخشد و «خود» را نه بهوسیلهٔ استدلال عقلی یا به عنوان یک واقعیت ، بلکه به صورت یک « فعل خلاق » سبتی بر آزادی مورد تایید قرار میدهد . بر اساس این تفسیر ، شخص همیشه یک فعل زنده و فعال میان دو قطب است که درسایهٔ ایمان خلاقیت خود را به عنایت و توفیق سبل میسازد . اما باید توجه نمود که اگرچه مارسل با عالم دیانت قرابت خاصی دارد ، اما ترجیح میدهد که فلسنهٔ خود را اگزیستانسیالیسم مسیحی خطاب نکند ، بلکه به عنوان « فلسفهٔ انضمامی» <sup>ده</sup>از آن سخن بگوید .

# فلسفه

از دیدگاه گابریل مارسل، فلسفه کلاسیک، صاحب دو خصلت ساسی، یعنی از یکسو مجرد و از سوی دیگر نظام یافته (سیستماتیک) است. لذا در بیان واقعیت که در تجربهٔ بیواسطه "ریشه دارد و ازنظام مجرد بیبهره است، چندان ترانایی ندارد. علت اصلی عدم توانایی اندیشهٔ مجرد در بیان موضوع مورد بحث این است که خود را از واقعیت جدا می سازد. به عبارت دیگر فلسفه تجربه ای است که به «اندیشه» قلب ماهیت یافته است<sup>13</sup>. بنابراین مارسل در راه مبارزه با تجرد و عالم انتزاع، تقرب انضمامی<sup>۲۰</sup> را پیش میکشد.

اصولاً مارسل ضد سیستم است . زیرا نظام بستهٔ فکری را مرگ فلسفه پردازی میداند . به حقیقت مارسل ، به درجهای مخالف نظام پردازی در فلسفه است که حتی مخالف تاریخ رسمی فلسفه است . به همین مناسبت محتوای فلسفهٔ او روشن است ، اما شرح و بیان فلسفی او همیشه روشن و راضح نیست . البته منظم بودن فکر برای او اهمیت دارد ، اما دستگاه و نظام فلسفی را برای درک واقعیت خطرناک میداند . به یک تعبیر فلسفهٔ فلسفهپردازی است<sup>۴۲</sup> .

در سال ۱۹۵۱ مارسل خصوصیات فلسفهپردازی خود را بیان مینماید . فلسفه به حیرت <sup>۲۹</sup>مر بوط می شود . فلسفه پردازی نوعی تعهد<sup>6</sup> شخصی ، یعنی یک نوع پیشه<sup>۲۶</sup> استِ . لذا هر فلسفهای شخصیت خاص خود را دارد . مردم همه در وضعیت انضمامی به فلسفه پردازی مشغول هستند . فلسفه باید درمقابل احتیاجات مردم عصر خود جوابگو باشد . فلسفه هدف علمی ندارد . فردیت در فلسفه پردازی اصل است . فلسفه یک قیاس منظم و استدلال محض نیست ، بلکه کوششی است که به ناچار همیشه ، به اصل خود رجعت میکند و انسان در این امر هرگز راضی نمی شود ! نور در فلسفه ، بیان تجر به است . در نهایت فلسفه نوعی مشارکت<sup>۲۰</sup> است . در فلسفهٔ مارسل هستی به طور کلی خود<sup>2</sup> میت مطرح نیست ، بلکه دیالکتیک هستی شناسی که از رابطهٔ هستیها چون خود<sup>4</sup> ، دیگران<sup>۲۰</sup> و تو مطلق <sup>۲۰</sup> بحث میکند ، مورد بررسی است .

به طورکلی مارسل همگام با هایدگر معتقد است که سؤل اصلی « هستی چیست ؟» را باید با پاسخ به سؤال اساسی « من چیستم ؟ » دنبال نمود . به عبارت دیگر کلید درک هستی در وجود انسان نهفته است . مارسل در نمایشنامهٔ « دنیای شکسته» <sup>۲۰</sup> به این مطلب اشاره دارد که امری در عالم چنانکه باید نیست و اضطراب انسانی از این بیگانگی خبر می دهد . وظیفهٔ فیلسوف آنست که از وجود غمانگیز اما پُرشأن و وقار ۲۰ انسانی صحبت کند . اما تفکر عقلانی بشر ، خود سدی ضروری و اجتناب ناپذیر در این راه به شمار می آید .

هستىشناسى"

در عالم صیرورت فکری مارسل پس از طرد اصالت ایده آلیسم ، حتی تصور نظام بستهٔ فکری را نیز مردود می داند . یعنی معتقد است که مشکل اصلی تاریخ فلسفه از محدودیت قالبهای فکری برمی خیزد . و گرنه فکر در آزادی و صیرورت و در رابطه با وجود همیشه راه اصیل را طی میکند . بنابراین فلسفه از دیدگاه مارسل باید در جهت آزادی حرکت کند تا شاید پاسخ راستین به سؤال حقیقی خود را دریافت نماید . اما گذشته از آزادی که مارسل هرگز به طور مستقیم از آن صحبت نمیکند وی از شهامت<sup>۱۰</sup> برای تأمل کردن<sup>۲۵</sup> سخن میگوید . اما مارسل بعد از جدایی از ایده آلیسم به علت گرایش به رآلیسم ، هرگز در محدودهٔ « فلسفهٔ خودم» <sup>۲۰</sup> قلمفرسایی نمیکند و سعی دارد که با توجه به دیگران به پرورش تأملات خود بپردازد<sup>۷۷</sup> . و تقریباً در فاصلهٔ ده سال ( ۱۹۲۲ – ۱۹۱۲ ) به سوی اگزیستانسیالیسم کشیده میشود . رخود در مقالهای تحت عنوان « وجود و عینیت» به شرح جامع این سیر تکاملی میپردازد<sup>۷۰</sup> .

ایده آلیسم تفاوت اصولی میان هستی "و فکر هستی "مائل نیست و هست را با اندیشه برابر دانسته ادعای دانش مطلق میکند . در حالی که به قول مارسل فکرکردن خود یک وجه از هستی و تنها مشارکت در هستی است . مارسل همگام با برگسون معتقد است که فلسفه باید از مطالعهٔ دقیق داده های تجربی شروع شود و از طریق رابطهٔ پویای عقل و هستی به بحث دربارهٔ حس"م، بدن من" و وجود "مبپردازد .

اشکال اساسی تاریخ فلسفهٔ غرب در عصر جدید بهنظر مارسل ، با دکارت شروع میشود که فلسفه را با خود یا من<sup>۴</sup> به عنوان عالم<sup>۵۵</sup> آغاز میکند ، نه خود موجود<sup>۲۵</sup> . ثمرهٔ این گرایش در آغاز فلسفهٔ جدید این است که بحث معطوف به هستی نیست ، بلکه موضوع اصلی اندیشه است<sup>۲۷</sup> . مارسل در این انتقاد خود همقدم پیروان اصالت تجربه اظهار میکند که هستی را نمیتران در فکر محض درک نمود ، بلکه باید از عالم حس شروع کرد . زیرا این طریق به وسیلهٔ بدن انسان که هم موضوع خارجی و هم جزئی از فاعل شناسایی ، یعنی انسان محسوب میشود ، مشارکت در دنیای وجود است<sup>۸۸</sup> .

کلید اصلی این گرایش انحرافی عدم توجه به تمامیت انسان است . درنظر مارسل انسان به عنوان فاعل شناسایی<sup>۸</sup>، تنها صاحب اندیشه (عقل و اراده) نیست ، بلکه به علت بدن صاحب حس نیز هست . و به همین جهت تجزیه و تحلیل « بدن من» حائز نهایت اهمیت است . من باید به بدن خود « بدن من» خطاب کنم . پس پیروان اصالت تجر به نیزکه بدن را در حالت بی طرفی و بی تفارتی بررسی میکنند ، در اشتباه هستند ، زیرا بحث اصلی مبحث « بدن» نیست . بلکه گفتگو در بارهٔ « بدن من» است . به عبارت دیگر فرد با بدن خود عاجزند . در فلسفهٔ مارسل ، انسان موجود مجسم است<sup>۱۰</sup> . و به همین مناسبت او فلسفهٔ خود را که از طریق « بدن من» موجود را نمی شناسد ، « متافیز یک تجسم» <sup>۱۰</sup>می نامد . بنابراین هستی فی حد ذاته فراسوی معرفت انسانی قرار دارد ، اما « هستی متجسم» <sup>۱۰</sup> برای انسان قابل درک است<sup>۱۰</sup> .

فاعل شناسایی یا انسان به علت «بدن من» میتواند بلافاصله با وجود مشارکت داشته باشد و راه خود را نسبت به هستی باز کند . « معرفت وجودی» <sup>۱۴</sup> به علت « مشارکت» ماورای « شک» محسوب میشود . وجود اصولاً در هستی است . در نظر مارسل وجود هرگز از موجود جدا نیست و انسان هرگز نمیتواند به یاری تجرید انتزاع آن را مجزاکند . اتحاد حقیقی وجود و موجود یکی از اصول اجتناب ناپذیر فلسفهٔ انضمامی مارسل بدشمار میآید . اما هرگز نباید از تفاوت اساسی میان « وجود» و « هستی» غافل بود . او در بیان سادهٔ این مطلب اساسی به چند نمونه اشاره میکند ، به طور مثال یک اتفاق مربوط به گذشته ، صاحب نوعی واقعیت و هستی است اما دیگر موجود نیست ! مارسل سپس به تمایز میان وجود و ماهیت در تاریخ فلسفه اشاره میکند و تقدم ماهیت بر وجود را بی اساس می شمارد و ادعا میکند که هیچ راهی برای سیر از ماهیت به وجود نیست . پس هرگونه تجزیه و تحلیل باید از وجود آغاز شود<sup>۱۰</sup>

درنظر مارسل عقل در برابر هستی همیشه پذیرا نیست و از این گذشته هستی خود را به اندیشهای ظاهر میکند که نسبت به آن فعال و صاحب عکس العمل است . در فلسفهٔ مارسل خداوند متعال هستی به معنی عالی کلمه است و او تعریف خداوند از خود را که در کتاب مقدس آمده است « من هستم آنکه هستم» <sup>۱</sup>والاترین تعریف از خداوند میداند . اما اشکال اساسی در امر درک وجود خداوند در فلسفهٔ مارسل باقی می ماند . زیرا از یک سو او ادعا میکند که وجود تنها در رابطه با تجسم مورد بررسی است و تنها از طریق رابطه با « بدن من» قابل درک است و از سوی دیگر به متعالی بودن خداوند معترف است .

# سرّ و مسئله

مارسل معتقد است که توجه به هستی تنها از آن متافیزیک نیست ، بلکه همگان به عنوان انسان با مسئلهٔ هستی روبه رو هستند و این درحد توانایی و مسئولیت هر انسانی است<sup>۱</sup> . اما در دنیای امروزیک نیروی ضدمتافیزیکی وجود دارد که شناخت هستی را به تاریکی و ابهام کشیده است . در دنیای تکنولوژی جریان ضد شخص در برابر افراد بشر ، آدمی را به یک شئ میان اشیاء تبدیل کرده است<sup>۱</sup> . البته مارسل برای تجزیه و تحلیلهای عامی ارزش قائل است ، اما ادعا میکند که محدود کردن همهٔ نقطه نظرها به نظریهٔ علمی فراسوی شواهد رفتن است . در دنیای غیر شخصی آثار علمی ، که همیشه با جملاتی چون گفته اند ، آدمیان چنین میاندیشند ، آغاز می شود ، مقامی برای معنی هستی در رابطه با وجود که به وسیلهٔ «بدن من» درک می شود باقی نمی ماند . از دیدگاه مارسل در تمدن مبتنی بر تکنولوژی مسئولیت انسان درمورد هستی نه تنها نفی می شود ، بلکه

مارسل همچون یاسپرس که از وضعیت صحبت میکند، بحث را با « حالت انسانی» ``

مرتبط میسازد. در حالت فعلی ،بشر دنیای علمی مبتنی بر تکنولوژی را تنها دنیای راقعی می داند ر به همین مناسبت بقیة طرق را غیر راقعی ، غیرطیعی و عرقانی می شمارد . اما حقیقت این است که طریقت علمی زمانی که به جای طریقت فلسفی به کار آید ، آن وقت وجود شخصی السان را پایمال می کند . السان هم یک شی است و هم والاتر از یک شی زیرا از می تراند از هستی سؤال کند و حیات خود را ارزشیابی ""نماید ، این سؤال ما از مجدداً به تقابل فاعل شتاسایی و موضوع مورد شناسایی می رساند.

برای سؤال کننده هستی مقدم بر عالم عینیت است. از خود تایید بر هستی است و هستی خود را در او تاکید میکند . رابطهٔ این دو ، اساس متافیزیک است . عقل متأمل ۱٬ ، مشارکت خود را در هستی به عنوان حالت مندم بر تجربهٔ عالم عینی درک میکند . و حاکم وجودی ۱٬ به تمامیت هستی قبل از تشخیص میان فاعل شناسایی و موضوع شناسایی اشارت دارد . اما برای رسیدن به این خلایق که ماورای مسائل عینی به سر هستی می بردازد ، باید نخست مسئله و سر تمییز فاتل شویم ۲۰۰۰ .

رابطه میان تذکر متعالی و منطقی محص از یک سو و تجربه شخصی درونی از سوی دیگر ، فلسفه مارسل را به بحث غاوت میان مسئله و سرّ میکشاند . مسئله که مربوط میشود به دانش علمی در برابر شخصی قرار میگیرد ، درحالی که پژوهشگر در از دخالتی ندارد. حل مسئله عبارتست از شناختن عوامل ناشناخته که در درون خود مسئله به طور عیتی رجود دارد ، مسائل برای هرگونه واه حل بار هستند . پیشرقت در این راه امکانیذیر است و در این سطح عثل از یک مسئله به مسئله دیگر می رود وماهیت عیتی از بدون حیجگونه رابطه وجودی با سؤال کننده مورد بررسی قرار می دهد . اما این روش سیار منطقی به چند دلیل تنها برای حل مسائل علمی مطاوب است :

۱ ـ این روش بهتر می تواند قوانین ذاتی و کلی را در یابد تا فعل وجودی موجودات را.

۲ - این روش قادر نیست در مواردی که رابطهٔ قاعل شناسایی نسبت به سؤال مورد جنت از اهمیت خاص برخوردار است ، چون شر ، علیاب کشیدن و مرگ به بررسی عمیق بپردازد ، به عبارت دیگر در مورد مسئله ، پژرهشگر همیشه در فاصله با موضوع مورد بررسی برتری خود از حفظ میکند و به همین مناسبت روش عینی مطالعهٔ مسائل کاملاً علیی است .

اما در عالم هستی مشکلات والاد ی برای فیلسوف مطرح است که به طریق مسئله قابل حل نیست ، اما غیرقابل درت" - بیز نیست . این مشکلات والاتر همیشه به ماورای مسئله میرود و شخص را به وسیلهٔ همان فعل آگاه شدن ، به اصطلاح به درون خود مشکل میکشاند . « تامل» <sup>۲۰۵</sup>در بارهٔ آنها بی نتیجه است ، تنها « مشارکت» لازم است . کلیه سؤالات مربوط به هستی « Being» و وجود « Existence» از نوع دوم هستند .

امکان ندارد که انسان با بی تفاوتی در بارهٔ این دو مفهوم به اندیشه بپردازد زیرا هر نوع تأیید یا تکذیب آدمی را مشغول و به این مفاهیم متعهد می سازد . چون عمق این قبیل سؤالات از کیفیت سربرخوردار است ، هرگز آنها را نمی توان به وسیلهٔ تجزیه و تحلیل منطقی مانند یک مسئلهٔ عادی حل نمود . درک این قبیل سؤالات ثانوی همراه با شهودی<sup>۲۰</sup> از خود به عنوان یک موجود است . اما وجود نه یک واقعیت سادهٔ تجربی است و نه می توان آن را در درون یک تصور منطقی محدود نمود سربه این معنی در سطوح مختلف و به صور گوناگون ظاهر می شود . به طور مثال در نظام خیر و شر و در عالم هنر ، و در هر صورت سؤال کننده را در امر سؤال مربوط به سر دخالت می دهد . اما صحیح نیست اگر گفته شود که سر را می توان دانست . ما تنها می توانیم بگوئیم که از آن آگاه هستیم .

پس فلسفهٔ انضمامی مارسل نهروش مبتنی بر شک است و نه عرفان ، بلکه متافیزیکی است که از سرّ صحبت می کند . و در عالم سر ثنّویت فاعل شناسایی و موضوع شناخت از میان برمیخیزد . باید توجه نمود که برای مارسل هم مسئله و هم سرّ هر دو فیحدذاته هستند و آنچه او «ایمان فلسفی» <sup>۱۰</sup> مینامد ، متضاد با معرفت نیست و در حقیقت قصد اصلی او از کلمهٔ تعالی جدایی از تجر به نیست ، بلکه در اصل سیر به عمق است<sup>۱۰</sup> .

متافیزیک ، همچون علم ، صاحب طریقتی است که به تامل ثانوی یا خودیابی<sup>۱۰۰</sup> تعبیر شده است . یادآوری و تذکار<sup>۱۰</sup> یک نوع تفکر و تامل متکی بر شهود هستی است که از آن همهٔ افراد بشر است . فلسفهٔ انضمامی مارسل بحث دربارهٔ رابطهٔ خود و عمق هستی است . پس آدمی باید سرچشمهٔ الهی خود را بشناسد و وجود شخص را بفهمد که انسان تنها متعلق به خود او نیست . تنها پس از درک این مطلب آدمی میتواند به معرفت فلسفی بپردازد ، که برخلاف دانش علمی دربارهٔ سرّ بحث میکند . مارسل معرفت فلسفی را مقدس<sup>۱۱۰</sup> می داند اما مقصود او از مقدس نه امری غیردنیایی<sup>۱۱۰</sup> و نه امری غیرطبیعی<sup>۱۱</sup> است . زیرا چنان که قبلاً گفته شد به رابطهٔ نزدیک میان متافیزیک و حس اعتقاد راسخ دارد . اما درعین حال او یادآوری و تذکار را در عالم متافیزیک به نوعی کناره گیری تعبیر میکند . اما البته نه از نوع یک ناظر ،بلکه از نوع یک قدیس که بهظاهر از دنیا جدا می شود تا با گرایش به سرچشمهٔ الهی عالم با دنیا رابطهٔ نزدیک پیداکند<sup>۱۱۰</sup> به طور خلاصه مارسل در جستجوی سری است که خصوصیات سرّ را به همه نشان بدهد و این سرّ همان سرّ هستی<sup>۱۱۵</sup> است .

# هستی (بودن) و داشتن "

به نظر مارسل ، اشتباء اساسی تاریخ متافیزیک در غرب این است که تصور می کردند هستی یک مسئلهٔ ساده است که به وسیلهٔ تجزیه و تحلیل منطقی قابل درک می شود و دانش علمی نسبت به آن امکانپذیر است . اما هستی که همانا حضور <sup>۱۱</sup> است ، هرگز یک مسئلهٔ فلسفی نبوده و نیست . هستی سرّ تاریخ متافیزیک است که نه تنها ما را در برمی گیرد ، بلکه در ما حضور دارد و ما باید سعی کنیم که آن شویم . حال سرّ در بارهٔ هستی و مسئله در بارهٔ داشتن بحث می کند<sup>۱۱</sup> .

نخست ، داشتن آنچه من دارم متعلق به دنیای عینی است و چیزی از آن من ، نه جزئی از وجود من است . من همیشه جدا از داشتن هستم و روی آن مواظبت و مراقبت دارم . آنچه من دارم درخدمت اهداف آنچه من هستم یا خواهم شد است . رابطهٔ من با آنچه دارم «کی» و « چه» است<sup>۱۱</sup> . در مقابل رابطهای با شخص دیگر ، که رابطهٔ من و تو<sup>۱۱</sup> است . اما داشتن هم در فلسفهٔ مارسل به دو نوع تقسیم می شود . به طور مثال صاحب نوعی اطلاعات مخفی بودن که متعلق به نوع اول است و صاحب « بدن من» بودن که نوع دوم از داشتن است . این اطلاعات مخفی مورد بحث البته « من» نیست ، اما از آن « من» است . اما درعین حال منه در اختیار و تحتنظر من است . اما درعین حال می تواند از محیط مراقبت من خارج شود .

این نوع داشتن البته به جای خود حائز اهمیت است . اما توجه بیش از حد به نظام داشتن از این نوع خاص ، اساس گرفتاری بشر است . این وضع اخیر میتواند فاعل شناسایی را به یک شئ صاحب اشیاء تبدیل کند . اما مبحث بدن من از آن جهت که به من تعلق دارد ، نوع دوم داشتن را تشکیل میدهد<sup>۲۲</sup> . زیرا بودن و داشتن در « بدن من» ترکیب عائی پیدا کرده است . « بدن من» چیزی است که من دارم درعین حال که هستم . انسان بودن تنها صاحب بدن بودن نیست ، بلکه انسان باید موجود مجسم باشد . و در یادآوری آدمی خود را چنین مییابد . بدن که علامت حالت اصیل آدمی است ، همیشه به ما اشاره میکند که ما چگونه موجودی هستیم .

مارسل همراه با هایدگر انسان را « هستی ـ در ـ دنیا» <sup>۲۲</sup>می داند . اما تفاوت اصولی در تایید دو جنبهٔ بودن و داشتن بدن است و مارسل مدعی است که از طریق بدن انسان در دنیا زندگی میکند . پس اشیاء عالم به علت « بدن من » در حقیقت بیش از یک وسیله ساده هستند . زیرا آنها درمرتبه و جلال عالم انسانیت شریک اند . به عبارت دیگر ، ارزشهای شخص از طریق بدن انسان می تواند در اشیاء اطراف ما از نبوده آنها را به بیش از یک آلت ساده تبدیل نماید . اما آنچه در حقیقت حائز اهمیت است ، هستی یا بودن است . اهمیت قداکاری و قربانی شدن <sup>۲۲</sup> نزد مارسل نشانهای از اولریت هستی برداشتن است . این امرکه خود نتیجهٔ جدال میان بودن و داشتن است همیشه مورد توجه کتب مقدس دنیا بوده است . زیرا قداکار با قربانی کردن نفس خود ، در حقیقت دنیا را تصاحب میکند . شهادت <sup>۲۲</sup> به معنی مسیحی کلمه ، که شخص نفس خود را به خاطر جهانی قرار نمی دهد ، در قلسفهٔ مارسل نمونهٔ ادعای قدا کردن و قربانی نبودن و قداشتن است همیشه خاطر بودن و هستی است .

به تعبیر مارسل شهادت و خودکشی<sup>۱۰۰</sup> در دو قطب مخالف در رابطه با بدن و نسبت به نظام داشتن هستند<sup>۱۰۰</sup> . مارسل می گوید که « داشتن» می تواند سدی در راه رابطه با دیگران باشد ، زیرا شخص صاحب خود را چنان مشغول روابط تجاری می کند که دنیا و هرچه در آنست تنها وسیله ای برای مقاصد خود او می گردد . باید توجه نمود که حیات متمرکز به « داشتن» هرگز در اختیار دیگران نیست و به یک تعبیر حتی صاحب را نیز به یک شی در زندان » داشتن» تبدیل می کند . اما « خودگشی» که از دیدگاه کیریاف<sup>۱۰</sup> در آثار داستایوسکی به نظر فعل نهایی است که آرادی را می رساند ، در حقیقت خیال و فریب است . زیرا این تصوری از آزادی است که برضد خود عمل می کند . درحالی که در عالم شهادت راستین « خود مرکزی» به « خدا مرکزی» تبدیل می شود .

این امر مشارکت در هستی و ازانهٔ خود از طریق عشق است زیرا انسان به خاطر دیگران جان خود را به آزادی در اختیار خدا میگذارد و با را گشایی<sup>۲۸</sup> به سوی خداوند شخص خود را در رابطهٔ وجودی با دیگران قرار می دهد . البته مقصود مارسل این نیست که هرکس خود را قدا نکند در عدم اصالت اسیر است . یلکه قصد وی این است که هرگز نباید ریشهٔ اخلاقی داشتن قطع گردد و همیشه باید نرعی مرازنه میان هستی (بودن ) و داشتن برقرار باشد . به عبارت دیگر ، رابطهٔ اصلی انسان نسبت به هستی ، باید از نوع صداقت باشد . صداقت خلاق

در ظاهر ممکن است مارسل شخصی بدین بهنظر آید، زیرا او از خودکشی، شهادت و یأس سخن می راند . اما باید توجه نمود که تجزیه و تحلیل این مسائل در فلسفة مارسل تنها برای منور ساختن وجود انسان است . واقعیت این است که هستی همیشه مورد تهدید است . شخص مجسم دو هستی مشارکت دارد ، اما به سادگی می تراند آن را از دست بدهد . به نظر مارسل برای درگ هستی آن ترس که سرآغاز حکمت است ضروری . است ۲۰۰

مارسل معتقد است که انسان به راحتی میتواند نقش ناظر و مشاهد گر را قبول کند . اما مرگ <sup>۱۳</sup> به عنوان یأس <sup>۱۳</sup> آدمی را با واقعیت رو به رو میکند و عذاب و رنج کشیدن <sup>۱۳۲</sup> که از طریق بدن صورت می پذیرد قادر است که در وجود ما اثر کند و آدمی را بیدار نشاید . اما انسان باید در برابر تمام این واقعیتهای تلخ ، آزادی اصیل را انتخاب کند . یعنی هم رابطهٔ خود را با دیگران حنظ کند و هم از طریق نیایش <sup>۱۳</sup> ، رابطهٔ اسرارآمیز خود را با خداوند حتی نگاه دارد . به عبارت دیگر صداقت و رفاداری خلاق را به هستی حفظ نماید .

یک عمر گواهی و شهادت نسبت به هستی و مشارکت آزاد در شرایط آن ، امری است که مارسل صدافت خلاق می گوید<sup>۳۲</sup> . صدافت و وفاداری یعنی قبول هستی به عنوان حضور و سر<sup>۳۳</sup> . و این امر خیلی شبیه قبول شخص دیگر به عنوان حضور و سرّ است . حال اگر فلسفه این خصوصیت هستی و رابطهٔ اصلی انسان را نسبت به سرّ هستی درک نگند ، به « شبه علم» <sup>۳۲</sup> تبدیل خواهد شد . و آن وقت هستی را چون یک مسئله یا به عنوان واقعیت تجربی<sup>۳۲</sup> و یا به عنوان « تصور منطقی مجرد» <sup>۲۸</sup> مورد بررسی قرار می دهد .

توجه مارسل به مسئلهٔ سرّ و هستی راهی است که او از آن به نقد اجتماع و فرهنگ جدید می پردازد . او گیفیت دنیای معاصر را به غم طاقت فرسا یا حزن خفاکننده<sup>۱۳۱</sup>تعبیر میکند ، زیرا آدمی در بندهای دنیای تکنولوژی جدید اسیر است .

بهنظر مارسل، فلسفة سارتر العكاس روشنی از وضع انسان امروزی است كه سرّ را به مسئله تبدیل نموده است و میخواهد از فلسفه یک شبه علم بسازد ، برخلاف سارتر كه شها متوجه جهتهای تراژیگ رضعیت انسانی است ، مارسل كه استدلال سارتر را مبتنی بردیر میداند ، از یک سو مقام خاصی برای نفرت قائل است و از سوی دیگر به عشق ارچ فوق العاده مینهد . از دیدگاه سارتر انسان با تماشاگر است ، یا كاملاً در انتخاب خود غرق می شود . اما مارسل مدعی است که انسان نه مشاهدهگر است و نه مخلوق انتخاب خود . بلکه در این راه به عنوان شاهد و گواه هستی درعین آزادی درآن مشارکت می نماید و هم یأس دارد و هم صداقت خلاق <sup>۱۰</sup> . صداقت و وفاداری خلاق میان جبر و اختیار است . انسان نه مخلوق محض است و نه خالق کاملاً آزاد ، بلکه عامل مسئول است که میان یأس و امید به پاسخ خود نسبت به هستی تعین می بخشد .

درفلسفهٔ مارسل ،برخلاف سارتر ، آزادی به تنهایی هدف غائی نیست ، بلکه مشارکت در هستی اصل است و آزادی طریقت این هدف نهایی است و به همین مناسبت او از نظام فکری خود به عنوان فلسفهٔ هستی و آزادی سخن می راند . برخلاف نظر سارتر ، مارسل انسان را یک مخلوق می داند و کاملاً یک عامل مستقل نمی شمارد . مارسل مدعی است که آدمی به علت نیروی تعالی بخش قادر است که فراسوی لحظهٔ حاضر خود را به خداوند ارائه نموده در خدمت دیگران قرار گیرد . یعنی در حضور خداوند برای نجات نفس خود سعی در تمامیت هستی کند و نسبت به آینده یک عهد و میثاق بندد .

در فلسفهٔ مارسل یک تنویت اساسی میان شخص و عمل وجود دارد<sup>۲۱</sup> . شخص اصالتاً آزاد و خود مختار است و ارزش او در هستی و وجود است نه در انجام دادن و داشتن<sup>۲۲</sup> . « فرح» <sup>۲۲</sup> نشانهٔ وجود انسانی است که ایمان خود را هستی از دست نداده است . و به وجود بهعنوان یک ارزش مثبت<sup>۲۲</sup> بیواسطه<sup>۲۵</sup> و غیر مشروط<sup>۲۹</sup> در خود و دیگران ارج مینهد . اما این فرح انسانی در اجتماع مبتنی بر تکنولوژی امروز نفی شده است . اصل و اساس اجتماع در جامعهٔ جدید به علت گرایش به اقتصاد و اصل تقسیم کاز است . به همین مناسبت انسان در این اجتماع مبتنی بر تکنولوژی امروز نفی شده است . اصل و اساس اجتماع در جامعهٔ جدید به علت گرایش به اقتصاد و اصل تقسیم کاز است . به همین مناسبت انسان در این اجتماع نه به علت وجود یا هستی ، بلکهبرای انجام دادن کار ، خصوصاً کار تولیدی دارای ارج است . حیات در این اجتماع نه براساس اجتیاجات راستین فرد انسانی ، بلکه بر مبنای فعالیتهای مجرد اجتماعی ، مبتنی بر تولید<sup>۲۲</sup> و مصرف<sup>۲۰</sup> نظام یافته است و به همین جهت سدی در راه اصالت وجود انسان

از دیدگاه مارسل اصالت وجود انسان صداقت و وفاداری خلاق او به سوی هستی و در نهایت به سوی خداوند متعال است . به عنایت الهی انسان نیرویی مییابد که هرگز توجه خود را نسبت به هستی از دست ندهد . اما باید دقت نمود که در فلسفهٔ مارسل ، صداقت تنها محدود به ایمان در عالم مسیحیت نیست ، بلکه صداقت در شخصیت طبیعی انسان زمینه و ریشه دارد و به سوی همگان باز است . مارسل تحت تاثیر افکار رویس ، فیلسوف ایده آلیست امریکا ، میگوید که وفاداری نسبت به خود مطلق'' یعنی خداوند ، عالیترین فعل وجود است . تعالی بخشیدن<sup>۱۵</sup> نشانهٔ عدم خود مختاری و خودکفایی انسان و تایید وجود خداست . اما مارسل که خداوند را به واقعیت متعالی اما مشخص <sup>۱۵۱</sup> تعریف میکند ، خالق را یک نیروی آزاد میداند ، نه یک علت عینی<sup>۱۵۲</sup> . و به همین جهت نه تنها براهین وجود خدا را در سنت تومیسم<sup>۱۵۲</sup> به صورتی که ارائه شده نمی پذیرد<sup>۲۵۰</sup> و ادعا میکند که همهٔ این دلایل مبتنی بر قبول قبلی وجود خداوند است ، بلکه اصولاً هرگونه اثبات منطقی در مورد خداوند را مردود می شناسد . زیرا به قول مارسل اثبات کردن همیشه به عالم سرّ است .

به عبارت دیگر، برهان وجودی<sup>نی،</sup> محال است و از این رو براهین مربوط به وجود خداوند برای عدهٔ کثیری که میخواهند عدم اعتماد خود را به وجود باری تعالی از راه دلائل منطقی مبتنی بر ماهیات چاره کنند، چندان ثمر بخش نبوده است . اما فلسفهٔ انضمامی مارسل که فراسوی اگزیستانسیالیسم مسیحی میخواهد عالم بشریت را به سوی متعالی سوق<sup>۵۵</sup> دهد ، با نظامی گشوده<sup>۷۵۰</sup>یا بار و در راه مشارکت نه تنها هیچ حدی را نمی پذیرد<sup>۵۰</sup> بلکه در غایت از سرّ تجر بهٔ حضور خدا سخن میگوید<sup>۱۵۰</sup> .

بوضيحات

- Hobriel Marcel (MAX HVY) \_1
  - Herbert Spencer
- An Essay in Aufalüography , Tr. \_ T Manya Hacari , New York , 1946 P.
  - ۴\_ همان کتاب، ص ۱۱۰
    - Agnosticism \_ 0
- 9 \_ \* Thus every composition became a drama " \_ 9
  - Anxiety \_Y
  - ۸\_ همتان کتاب من ۱۱۱
- 1 بعدهاگيريل مارسل باشعف تناه عنين حالت را در خلت مارسل روست Mr. Provist ( ١٩٧٢ ١٩٧٧ ) تويسندة معروف فرانسوي من بايد ، عمن كتب ، عن ١٩٥
  - - Ideas \_ 11
- ۱۲ م. در زندگنامهٔ مازسل آمد، است که شاید علامه به موسقی به او کمک گرده است از اللاط تعمر افلاطون وار نکند.
  - William Ernest Hocking \_ 17
    - Josiah Royce \_ \f
  - Francis Herbert Bradley \_ 10
  - F. H. Bradley, Appreance and Reality London 1893 19
- ۱۷ ـــــ به راستی تجربه و تحلیل مارسان در باروی مناظر یک روسی The Metaphysics of Boyce به قضارت . پروقسور را زت رویتان مترجم کاب صداغات خلاق مارسان نگی از بهترین تفسیرهایی است که به رسانه فیلسوف امریکایی به نگارش درآمده است . رخوخ شود به مشمئه کاب صداقت اخلاق مارسان
  - Diplome \_ \A
  - Samuel Tayler Coleridge \_ \1
  - The Metaphysical Ideas of Coloridge and their Belation to the Philosophy \_Y• of Schelling
    - Sense Experience 1)
    - Journal Metaphysique \_ YY
      - Neo Souration \_ TT
      - Quartet in A Shap \_Yf
      - Reflective Empiricist \_ YO
        - ۲۶ \_ شرح حال، ص ۱۱۹
    - Religious Esperantism \_ YY
      - ۲۸ \_ شرح حال . ص ۱۳۰
        - Positive \_ 11
          - Grace \_ T .
      - ۳۱\_ شرح حال، ص ۱۲۴
        - Thing (Ding) \_ TY
        - Etre & Avoir \_ TT

Fidelity TT

- ۱۳۵۰ انتشار الملكية والطلاحية المتحلالي الرجيسة عاريق والاستلامة الذي الرجيسة روسي المؤكسة الري. الطلاع يشتر زجوع شود به روسي اللستة وقال الى متورزك (١٣٦٨

  - On the Ontological Mystery TV
    - Treatise \_ CA
    - Journal \_ 11.
    - Deams .....
    - Novel 11
    - Rochenski \_ † \*
    - Inneral Metaphysique 17
      - in concerts \_f\*
      - Being and Having \_TO
        - Creative Fidelity \_19
          - Home Vistor \_ TY
    - The Mystery of Being \_ TA
    - Man against Mass Scourty \_\_11
      - The Dadine of Wisdom 20
  - الا \_ رجوع تتود به الملغة وجودي ، من ١٧
  - الأف الرجوع شود به مشاة وجود و أربون بش ال المت السفة الم مستعمدت
    - Abstract Dialectic \_ Ar
    - Providences of Personal Reflection - - -
      - Reflective Empirician \_ 30
        - Person alf
        - Crailve Act \_ 07
          - Grier \_ DA
        - Concerte Phalosophy \_44
      - Immediate Experience
    - - Concrete Approach \_ 97
- ۴۳ ایر از این براه نظارت میان مشکل "Problem" و این "Newtony" در بعد ماست برداری مارسل گاملا ارزشین مواکرده
  - Waiiberren ?†
  - (onimitment \_ 20
    - Variation -99
  - Pertucipation \_ 79
    - Self \_ 44
    - Miners \_25
  - The Absolute Thou \_Y
  - 1.- Munde Casse for A Broken World) \_-V4
    - Dignite Tragione V.

- Ontology \_Vr
- Courage \_V\*
- Reflection VO
- My Philosophy \_ VS
- ۷۷\_ رجوع شود به هستی و داشتن . ص ۱۲۸ ۱۲۷
- "Existence et Objectivite", Revue de metaphisique et de moral, Vol.32,1925 \_ VA
  - Being \_ Y1
  - Idea of Being \_ A+
    - Sense \_A1
    - My Body \_AT
    - Existence \_AT
    - I or Self \_ Af
    - The Knower \_ A0
  - The Existent Self \_ A9
  - ۸۷ . وحود احن ۷ ۶ و ژورال ، ص ۴۴ ۴۲
    - ٨٨ زورنال ، ص ٢٣٢ ٢٢٧
      - Subject \_A1
    - Man is an Incarnate Being \_ 1.
    - The Metaphysics of Incarnation \_ 11
      - The Incarnated Being \_ 11
- "When I affirm that something as connected with my body, as able to put in -17 contact with it, however indirect this contact maybe." Heing and Having, P.10
  - The Existential Knowledge \_ 19
    - Existense \_ 10
    - Iam Who Iam \_19
    - ۲۷ \_ مستی ب<sup>ر د</sup>شتن ، ص ، ۱۹۴
      - Reflection , P . 27 \_ 1A
      - Human Condition \_ 11
  - ۱۰۰ \_ رجزد، ص ۲۰ ۶، هستی، ص ۱۱۱ ۱۰۱
    - Reflective Mind \_ 1 1
    - Existential Judgment \_ \ Y
  - ۱۰۳ \_ وجود، ص ۱۲۰ ۸ و هستی، ص ، ۱۱۰ ۱۰۱
    - Unknowable \_1.f
    - Contemplation \_ 1.0
      - Intuition \_ 1.9
    - Philosophical Faith \_ 1.9
    - ۱۰۸ \_ هستی و داشتن ، ص ۱۱۸
- Recollection or Secondray Reflection این اصطلاح از مارسل از ندیس اگوستین اتخاذ نموده است .
  - Recollection is literally a recovering or repossessing of one's self.  $\_$  ) )  $\circ$ 
    - Sacred \_ \ \ \

```
Unworldly _\\Y
                            Supernatural _117
                        ۱۱۴ مستی، ص ۲۱ و ۲۰
                     The Mystery of Being _ \\d
                        Being and Having _ 119
                       Being is a presence _ \\Y
                           ۱۵۴ مستی، ص ۱۵۴
                          Who and What _ 114
                              I and Thou _ 14.
                     ۱۲۱ _ ژړرنال ، ص ۲۴۷ و ۲۴۲
                       Refus , P . P 32-33 _ 177
                                 Sacrifice _ \ YT
                              Martyrdom _ 11F
                                  Suicide _ 180
                    ۱۲۶ ـ المستى، ص، ۴۰ و ص، ۷۰
                                  Kirilov _ YYY
                                 Opening _11A
                      ۱۲۹ _ ژورنال ، ص ۲۹۱ و ۲۹۰
                                   Death _ 15.
                                  Despair _ 181
                                Suffering _ 177
                                   Prayer _ NTT
              Homo Viator, PP., 160-166 _ 176
                      Presence and Mystery _ \TA
                          Pseudo - Science _ 189
                           Empirical Fact _ \TY
                  Abstract Logical Concept __ \rA
                           Stifling Sadness _ 171
                     Homo Viator, P. 233 _ 14.
                      Person and Function _ \FN
Being and Existence not Function and Having __\ff
                                      Joy _148
                                  Positive _144
                               Immediate _ 180
                            Unconditional _149
                               Production _\FV
                             Consumption _ 18A
                             Absolute Self _ 141
                             Transcending _ 10.
                                  Definite _101
```

۱۵۲ \_ رجود ، ص ۳۰ — ۲۱

- Thomiam 127
- Refue PF 226-236 \_Vot
- Existential Demonstration \_166
  - 10F اوجود ، ص ، ۲۲ ۲۱
    - Open \_16Y
- P . Recoeur . (Tabriel Marcel and Karl Jaspers . برای اطلاع بیشتر رجوع شود به و . Part III et . L
  - Kellection P 64 \_101



.

### نتبجه

نگارنده در این کتاب ، بحث رابطه خدا و انسان را در فلسفهٔ اگزیستانسیالیسم به سه بخش دینی ، غیردینی و الحادی تقسیم نموده و در بخش دینی میان ایمان دینی ، اعتقاد مذهبی و ایمان فلسفی تمایز قائل شده است . اکنون در مقام نتیجهگیری باید ذهن را به اصول مشترک در مکتب اصالت وجود انسان معطوف داریم :

۱ - اگزیستانسیالیسم، یک مکتب ضد ایده آلیسم، خصوصاً از نوع مطلق آن، یعنی هگل است. وحدت هستی و اندیشه، اتحاد عقل و تاریخ و تلفیق ذهنی و عینی در حرزه مطلق که پایه و اساس فلسفة هگل را میسازد، از نظر کلیة فلاسفة اگزیستانسیالیسم به کلی مردود و غیرقابل قبول است. اما همان طور که گذشت مکتب اگزیستانسیالیسم به عنوان یک عکس العمل سخت تحت تأثیر مفاهیم ایده آلیسم قرار دارد. تأثیر کانت در فلسفة هایدگر، نفوذ شلینگ به طور کلی و مفاهیم هگلی در فلسفة کیرکگارد را به خوبی می توان مشاهده نمود.

۲ ـ مکتب اگزیستانسیالیسم ،نوعی اصالت تجربه مبتنی براحساس است .مارسل میگوید احساس یک وجه اساسی از مشارکت است . شاید اگر اصطلاح ویلیام جیمز (۱۹۱۰ – ۱۸۴۲ ) یعنی اصالت تجربهٔ رادیکال که در برابر اصالت تجربهٔ عصر حاضر بهمعنی مجرد کلمه است بهکار ببریم بهتر بتوانیم گرایش اصالت وجود انسان را عنوان کنیم .

۳ ـ مکتب اصالت وجود انسان ، اصولاً در مقابل اصالت عقل درفلسفهٔ جدید است و ایده آلیسم را تداوم انحرافی اصالت عقل می پندارد . بعقول مارسل و پروفسور پُل ریکور ۲ ، فلسفه ای که با اندیشهٔ مجرد آغاز می گردد ، هرگز قادر نیست که به معنی انضمامی وجود انسان پی ببرد .

۴ ـ اگر به سنت فلسفهٔ قدیم میان نظر و عمل تفاوتی قائل شویم ، آن وقت باید

اذعان کنیم که مکتب اگریستاسیالیسم نه تنها با تناوت اساسی و عمده میان نظر و عمل محالف است ، بلکه در صورت قبول ، هر گونه تمییز اصبل بودن و نقدم را از آن عمل میداند نه نظر ایس از این جهت شباهتی میان اگریستانسیالیسم و براگماتیسم یا مکتب اصالت عمل وجود دارد .

۵ ـ همان طورکه از نام این مکتب هو ندا ست ، هدف کلیهٔ تذکرات از نوع اگر پستانسیالیسیم رجودی است ، اما مقسوان هرگو نباید اصالت وجود استان را با مکتب اصالت وجود که از قرون وسطی مرحاسته است یکی نداشد.

۶- جون بحث در اصل مربوط به اصالت وجود انسان می شود رباید توجه مود. که کلید فلاسفه اگریستانسیالیست به وضعیت وجود انسان و معهوم صیرورت در عالم. اسنانیت اعتقاد راسخ دارند.

۷ ـ هدف اصلی فلسفهٔ اگزیستاسیالیسم در قرن سسم جان حریث ، معنوبت و خاصه مقام والای انسانی است ، انسان به معنی کلی کلنه و به به صورت یک تصور مجرد ذهنی ، بلکه انسان فردی اعتمامی که صاحب نشخص و تصمینکنده آزادی است ، در مرکز نظام فکری اگزیستانسیالیسم قرار دارد.

۸ ـ به طوركلي قلسية اكريستاسياليسم غير عملي است ، اما به هيچ وجه صد عام نيست علم درحد خود و با وقوف به محدوديت خود براي اگر يستانسياليستها ، خصوصاً باسپرس ، جائز ، هميت است ، اما اكثر قريب به اتفاق اين متفكران هميشه مشعول بقد بر علم يرستي جديد هستند .

۹ ـ اين مكتب فلسقى رابطة برديكى ميان فلسقه وارندگى فائل است. چون هدف از فلسفة اگر سنتانسپاليسم زندگى كردن است به زنده بردن انفر ياكلية اگر يستانسپاليستها تندن مغاصر غرب راكه تحت نلوذ بكولوژى جليد. اسپان را به يك شتى ميان اشيام و زندگى كردن را به زنده بودن بنديل نموده است، به سختى مورد انتئاد قرار مىدهد.

۱۰ ـ درمکتب اگریستا ـ پالیسم عقل و تجربه له تنها با یکدیگر مرتبط هستند ،بلکه در وجود اسان یکدیگر را تعدیل میکنند ا اعلب اگریستا ـ پالیستها برای نشان دادن اهمیت جنبه غیرعقلانی بشر، به شرح و توجیه مطالب احساسی و غیرمنطقی می ردارند. ۱۱ ـ عضی از اگریستا ـ سالستها میچور مارسل ، سیستم و هرگونه نظامیرداری را

سد راه فاسله می دانند . اما تقریباً اکثر فلاسفة اگریستانسیالیست به محدودیت سیسم فلسفی اعتقاد دارند و درمیجه طامهای نار زا به سیسمهای سنه ترجیح می دهند ۱۳ ـ اگریستانسیالیستها به بیواسته بودن واقعیت معترفت و در راه توجیه وجههای هستی منطق مجرد را به منظور تأمل کنار میگذارند . به عبارت دیگر تأمل مبتنی بر تجر به ،از دیدگاه اگزیستانسیالیستها بر تجرد مبتنی بر استدلال اولویت محض دارد .

۱۳ ـ فلسفه از این جهت مورد توجه اگزیستانسیالیستهاست که از هستی و وجود آنچنان بحث میکند که در موضوع شناخت نمیگنجد . عنایت اگزیستانسیالیستها به سرچشمهٔ هستی ، بیشتر از جهت توجیه معنی است ، زیرا از دیدگاه آنها هستی و معنی به تعبیری با یکدیگر متحدند .

۱۴ \_ اغلب اگزیستانسیالیستها ، خصوصاً از جنبهٔ منفی وجود سخن میرانند . مارسل بهطور مثال وجود انسان را یک تزاردی متعالی میداند .

۱۵ ـ اگزیستانسیالیستها که محدودیت انسان را مورد تأیید شدید قرار میدهند ، موجودیت انسان را در گرو آزادی و آزادی را در گرو تبادل و ارتباط میدانند .

۱۶ ــكليهٔ اگزيستانسياليستها مفهوم انسان را در رابطه با وجدان آگاه و وجدان آگاه را در رابطه با نيت و التفات<sup>+</sup>تعبير ميكنند .

۱۷ ـ همان طور که در فلسفهٔ قرون وسطی وجود انسان درمقابل ماهیت قرار دارد ، اگزیستانسیالیسم نیز در تاریخ فلسفهٔ معاصر ، همیشه در رابطه با اصالت ماهیت<sup>0</sup>متجلی شده است .

۱۸ ـ متفکران اگزیستانسیالیست که برای فلاسفه تقدم و مرکزیت قائل هستند، در نهایت فلسفه را تفسیر معنی هستی میدانند . این متفکران خصوصاً در رابطه با پدیدار شناسی ، اعتقاد دارند که فیلسوف معنی ضمنی داده شده را صریح میکند ، منتهی در این امر نظر خاص خود را ارائه میدهد .

اما میان اگزیستانسیالیستها نیز تفاوتهای اساسی مشاهده می شود ، که بیشتر معطوف به سه حوزهٔ خداشناسی ، هستی شناسی و انسانشناسی است . در مورد وجود خدا همان طور که گذشت ، اگزیستانسیالیستها به سه گروه اصلی تقسیم می شوند . گروه اول چون کیرکگارد و تبلیش ، اصالت را در عالم انسانیت ، در گرو اعتقاد به خداوند تعالی می دانند . گروه دوم چون هایدگر ، سعی می کنند که جهان را بدون وجود باری تعالی توجیه کنند و گروه سوم چون سارتر ، وجود خالق را نفی می کنند و در حلقهٔ فلاسفهٔ ملحد قرار دارند .

در بحث هستی شناسی اگزیستانسیالیستها به دوگروه اصلی تقسیم میشوند .گروه اول آنچنان ذهنشان معطوف به مسئلهٔ وجود است که به هستیشناسی عنایتی ندارند . بهطور مثال در فلسفههای کیرکگارد و حتی مارسل یک نظریهٔ جامع در بارهٔ هستی مشاهدهنمی شود .اماگروهدوم ، چنانکه در فلسفهٔ هایدگر مشاهده می شود ، هستی شناسی را اصل و حقیقت میدانند و درک اصالت وجود انسان را طریقت می شمارند .

اما تفاوتهای اساسی در مورد انسانشناسی بیشتر برروی دو مطلب ، یکی بدن انسان و دوم وجود دیگران تأکید دارد . به طور مثال سارتر در مورد بدن خود با بیگانگی سخن میگوید ، درحالی که مارسل میگوید « من بدن خودم هستم و وجود را تنها از طریق تجسم درک میکنم» . درحالی که سارتر دیگران را جهنم خود می بندارد ، فلسفهٔ مارسل عشق با ارتباط ذهنی ـ وجودی ـ درونی میان دو فاعل شناسایی را کمال مطلوب می داند .

یه اربوط دستی و بودی 2 درویی میان و عرف می می یی و سال که همهٔ پیروان بدان ولی به هر صورت مکتب اگزیستانسیالیسم برروی دو اصل که همهٔ پیروان بدان معترفند پایه ریزی شده است . یکی تقدم وجود بر ماهیت و دیگری اصل آزادی در عالم انسانیت . اگزیستانسیالیستها « وجود داشتن» را غیر از « بالفعل بودن» و « واقعی بودن» را برای انسان همان « وجود داشتن» می پندارند . و در عالم انسانیت اصالت را در گرر آزادی می دانند و بس .

توضيحات

- William James \_ N
- Radical Empiricism \_ 1
  - Paul Ricoeur \_ T
  - Intentionality \_ f
    - Essentialism \_0
- The meaning of Being \_9
  - Implicit \_Y
  - Explicit \_A

# نامنامه

بوثتيوس

Boethius

| Buber , Martin   | بوبر ، مارتين  |
|------------------|----------------|
| Butmann , Rudolf | بوتمان ، رودلف |
| Bochenski        | بوخسكي         |
| Bacon , Roger    | بیکن ، راجر    |
| Bacon , Francis  | بیکن ، فرانسیس |

|                  | Ų |                 |
|------------------|---|-----------------|
| Pope Urban III   |   | پاپ اور بان سوم |
| Parmenides       |   | بارمنيدوس       |
| Pascal , Etienne |   | باسكال ، اتين   |
| Petri , Elfride  |   | يترى ، الفريد   |
| Proust , Marcel  |   | پروست ، مارسل   |
| Plotinus         |   | يلوتينوس        |
|                  |   |                 |

#### ت

| Tillich , Paul      | تیلیش ، پال |
|---------------------|-------------|
| Thales , of Miletos | ئالىن ملطى  |

| Ē                            |                |
|------------------------------|----------------|
| ، العايريش                   | جکوبی ، قردریش |
| Jacobi , Friedrich , Heinric | h              |
| James , William              | جيمز ، ويليام  |

### د

| Dostoevsky           | داستايونسكى        |
|----------------------|--------------------|
| Descartes , Rene     | دکارت ، رت         |
| Dilthey , Wilhelm    | دلتای ، ریلهلم     |
| Democritus           | دموكر يتوس         |
| de Beauvoir , Simone | دربوار ، سيمون     |
| da Vinci , Leonardo  | دارينچى ، لئوناردو |
| Diogenes Laertius    | ديوگنس لائرتيوس    |

| Abelard Peter         | آبلارد ، بيتر          |
|-----------------------|------------------------|
| Anaximander           | آناكسيمندرس            |
| Anaximenes            | آنا کـــيـمنس          |
| Anselm,St.            | آنسلم ، قدیس           |
| س Aquinas St. Thomas  | آكويناس ، قديس توما،   |
| Ockham , William      | آکهام ، ویلیام         |
| Augustine, St.        | آگوستين ، قديس         |
| Albertus Magnus , St. | ۔<br>آلبرت بزرگ ، قدیس |

ī

#### 1

ارسطو Aristotle اشترارس ، دیوید Strauss, David Spencer, Herbert البندر ، هريرت اسينوزا ، باروخ Spinoza, Baruch اسكوتس ، جاندان Scotus , John Duns اشلىگل، نريىز Schlegel, Fritz انلاطون Plato اکهارت ، مایستر Eckhart , Meister امپدوکلس Empedokles اندرسن ، هانس کریستین Andersen, Hans Christian ارلسن ، رجيئا Olsen , Regine ارنامونو ، میگوٹل Unamuno, Miguel de Euclid ارقليدس اير ، ألغرد ، زوليوس Ayer, Alfred Jules

# ب بارت ، کارل Barth , Karl بارت ، کارل Berkeley , George بارو بارو Barrow باردلی ، فرانسیس هر برت

Bradley , Francis Herbert

| J                       |                     | Bergson , Henri  | برگسون ، هنري    |
|-------------------------|---------------------|------------------|------------------|
| Ritschl Friedrich       | ريتچل ، فردريش      | Brentano , Franz | ېرنتانو ، فرانتس |
| Rickert , Heinrich      | ريكرت ، هاينريش     | Brandes . Georg  | ېرندس ، جورج     |
| Ricoeur ,Paul           | ريکور ، پل          | Bruno , Giordano | برونو ، جوردانو  |
| Rilke , Rainer Maria    | ريلكه ، راينر ماريا | Brag , Carl      | برگ ، کارل       |
| Rousseau , Jean Jacques | روسو ، ژانژاک       | Ptolemy          | بطلميرس          |
| Royce , Josiah          | رویس ، جاشوا        | Boesen , Emil    | بوٹسن ، امیل     |

| Locke , John        | لاک ، جان              |                  | ;  |               |
|---------------------|------------------------|------------------|----|---------------|
|                     | لايبنيز ،گودنريدريلهلم | Zarathustra      | -  | زرتشت         |
| Leibniz , Gottfried | Wilhelm                |                  |    | 33            |
| Lessing , Gotthold  | لگرنهولد               |                  | ;  |               |
| Lepps , Theodor     | ليپس، تئودور           | Gilson , Etienne | Ĩ. | ر بليس ، اتين |
| Luther , Martin     | لوتر ، مارتين          |                  |    | 0210-10       |
|                     |                        |                  | س  |               |

Sartre , Jean Paul

Suarez , Francisco

Salome , Lou

Socrates

Sophocles

| م                    |                  |
|----------------------|------------------|
| Martensen , Hans     | مارتىسن ، ھائىں  |
| Marcel , Gabriel     | مارىل ، گابر يل  |
| Marx , Karl          | ماركىن ، كارل    |
| Maritain , Jacques   | ماريتن ، ژاک     |
| Mayer , Ernst        | ماير ، ارتـــت   |
| Mayer, Gentrud       | ماير ،گرترود     |
| Mynster , Bishop     | ماينستر ، استف   |
| Mauriac              | مورياک           |
| Moller , P.L.        | مولر ، پې . ال . |
| Moller , Poul Martin | مولر ، پولمارتين |

| ش                         |                     |
|---------------------------|---------------------|
| Scheiermacher , Friedrich | شلابرماخر ،فردريش   |
| Schelling, Friedrich      | شلینگ ، فردریش      |
| Schopenhauer , Arthur     | شوينهاور ، آرتور    |
| Schulze, Ernst Gottlob    | شولتز ، ارنست گوتلو |
| Scheler , Max             | شیار ، ماکس         |

سارتر ، ژانپل

ر.

سالومه ، لو

بيوفكلس

ستراط

ù

|                       | نيچه الردريش ويلهلم |
|-----------------------|---------------------|
| Nietzsche , Friedrich | Wilhelm             |
| Newton , Sir Isaac    | نيوتون ، سرأيزاک    |

| و |
|---|
|   |

| Wagner , Richard     | واگتر ، ريچارد     |
|----------------------|--------------------|
| Weber , Max          | وير ، ماكس         |
| Wolff, Christian     | رلف ، کریستین      |
| Vico , Giambattista  | ويكو ، حيوباتيستا  |
| Windelband , Wilhelm | ريندلباند ، ريلهلم |

#### ۵

| Hobbes , Thomas    | ھايز ، توماس         |
|--------------------|----------------------|
| Hartmann , Nicolai | ھارتىن ، نىكولاى     |
| Hartensen , Hans   | ھارتئىيىن ، ھانس     |
|                    | هاكينگ ، ويليامارنست |

| Hocking , William Ernest   |                  |
|----------------------------|------------------|
| Herachtus                  | هرا كليتوس       |
| يلم فردريش                 | ھگل، گئورگ ريلز  |
| Hegel ,Georg Wilhelm Fried | lrich            |
| Husserl, Edmund            | هوسرل ، ادموند   |
| Holderlin                  | <b>م</b> ولدرلين |

| ف                  |                  |
|--------------------|------------------|
| Freud , Sigmand    | نرويد ، زيگموند  |
| Feuerbach , Luduig | نويرباح ، لودويگ |
| Phthagoras         | فيثاغورس         |
| Fichte , Johann    | فيخته ، يوهان    |

### ک

| Cassirer , Ernst               | کاسیر ، ارتست   |
|--------------------------------|-----------------|
| Calvin , John                  | کالون ، ژان     |
| Camus , Albert                 | كامو ، ألبر     |
| Kant , Immanuel                | کانت ، امانوٹل  |
| Kepler , Johannes              | کپلر ، يوهانس   |
| Xenophanes                     | كسنوفانس        |
| Cusa , Nicholas                | كوزا ، ئىكلاس   |
| تيلر Coleridge , Samuel Taylor | كولريج مساموتل  |
| Kierkegaard , Soren            | کیرکگارد ، سورن |

## ڰ

Galileo , Galilei

گاليليو ،گاليلي

J Lobkowicz , Nikołaus

لابکورتیز ۲۴۴

|                | ى |               | Hume, David   | هيوم ۽ د يد   |
|----------------|---|---------------|---------------|---------------|
| Jaspers , Karl |   | ياسپرس ، كارل | Hitler, Adolf | هيتار ، أدولف |

واژەنامە ڧارسى بەانگلي

استترأ استهرأ Induction Irony اسيرانتوى مذهبي **Religious** Esperantism Myth الطورد اشيأ بخودى خود Things Themselves اصالت Authenticity اصالت اراده Voluntarism Nominalism اصالت اسم اصالت تجربه Empiricism اصالت تجربة تأملي - Reflective Empiricism اصالت تجربة راديكال Radical Empiricism اصالت تجربة نوين New Empiricism اصالت تجربة متأمل **Reflective** Empiricist اصالت تصور Conceptualism اصالت احساس Sentimentalism اصالت جمع Collectivism اصالت عذل Rationalism Pragmatism اصالت عمل اصالت ماهنت Essentialism أصالت وافع Realism اصالت وجود انسان Existentialism اصل این منائی Law of Identity Authority اصل حجيت Sufficient Reason اصل سبب کانی Non-Contradiction اصل عدم تناقض Compulsive اضطرارى Annihilation اعدام Seductive اغراكنده Myth افنانة الناطري Ideas انکار الكارساده Simple Ideas Complex Ideas ائكار مركب Projection انكندن افکندہ شدہ Thrown اگریتانیا ہے Existentialism اگزیتانیالیم مسیحی Chirstian Existentialism

|                  | ļ             |
|------------------|---------------|
| Apolonian        | أيولوني       |
| The Pseudonyms   | أثار مستعار   |
| Last Man         | آخرين مرد     |
| Universal Ideas  | آرمان های کلی |
| Liberation       | أزادكردن      |
| Freedom, Liberty | آزادی         |
| Disclousure      | أشكارشدن      |
| Cognitive        | اكاد          |
| Consciousness    | آگاهی         |
| Instant          | آن            |
| Future           | أينده         |
|                  |               |

ĩ

الف

| Superman or Overman      | أبرانسان با أيرمرد  |
|--------------------------|---------------------|
| The Primordial Unity     | اتحاد ابتدايي       |
| Lost Union               | اتحاد ازدسترفته     |
| Chance                   | الثاق               |
| Society                  | اجتماع              |
| One                      | احد                 |
| Pathos, Felling, Passion | احساس               |
| Useless Passion          | احساس ہیشر          |
| Ethics, Morality         | اخلاق               |
| Ethical                  | اخلاني              |
| اس Perception            | ادراک مبتنیبر احس   |
| Will                     | اراده               |
| Will to Life C           | أرادة معطوف بدحياء  |
| Will to Power C          | أرادة معطوف بمقدرنا |
| م رتناهم Communication   | ارتباط مبتنى برتفهي |
|                          | ارتباط و بیان غیرم  |
| Indirect Communication   |                     |
| Sense Impressions        | ارسامات حسى         |
| Values                   | ارزشما              |
| Marriage                 | ازدواج              |
| Ground                   | اساس                |
| Aesthetical              | استحساني            |
| Handling                 | استنادۂ یدی         |

444

| Idols of Tribe            | بٽھاي قبيله               | Intentionality            | الثنات                        |
|---------------------------|---------------------------|---------------------------|-------------------------------|
| Idols of the Theatre      | بتھای نمایشی              | Divinity                  | الوهيت                        |
| Crisis                    | بحران                     | Theology                  | الهيات                        |
| In Itself                 | بخودى خود                 | Negative Theology         | الهيات سلبى                   |
| My Body                   | يدن من                    | Death of God's Theology   | الهيات مرگ خدا                |
| For-Itself                | برای خود                  | Honesty                   | امانت                         |
| Encounter                 | برخورد                    | Extension, Extensity      | امتداد                        |
| Etemal Recurrence         | برگشت ابدی                | Abstract                  | امری انتراعی                  |
| Projected                 | برتامه شده                | Magical                   | امری سحرآمیز                  |
| Unconcealment             | يروز                      | Hope                      | اميد                          |
| Disclousure               | بروزكردن                  | Choice                    | انتخاب                        |
| Ontological Argument      | برهان از ذات بەرجود       | Existential Choice        | انتخاب وجودي                  |
| Existential Demonstration | برهان وجودي n             | Fulfillment               | انجام و تکمیل                 |
| Paradox                   | بهظاهر متناقض             | Function                  | انجام دادن                    |
| Einai                     | بودن                      | Seiend, being             | آنچه هست                      |
| Expression                | بيان                      | Noein, Thought            | انديشه                        |
| Indifference              | بىتناوت بودن              | ىكاسى Reflection          | اندیشهٔ بازتابی یا ان         |
| Immediate                 | بى واسطه                  | Unthinkable               | اندیشه ناپذیر                 |
| Immediacy                 | بىواسطەبودن               | Pure Thought              | الديشةمحض                     |
| Alienation                | بیگانگی                   | Pure Speculative Thought  | انديسة محض نظرى               |
| Homelessness              | بىرطنى                    | Man                       | انسان                         |
|                           |                           | ره Everyday Man           | انسان عادی (روزم              |
|                           | Ų                         | Hominocentric             | انسان مرکزی                   |
| Paradox                   | پاراداکس                  | Reflective                | انىكاسى                       |
| Paradoxical               | پارادا كسيكال             | The Scientific Revolution | ں۔<br>انڈلاب علمی             |
| Phenomena                 | بديدار                    | Existential Illumination  | انوار وجودى                   |
| Phenomenology             | ېديدارشناسي               | کننده Seductive They      | أنها يا ابتان اغنال           |
| Projection                | پر <del>ت</del> اب        | Ormuzd                    | اورمزد                        |
| Leap                      | پر ش                      | Ahriman                   | د<br>اهریمن                   |
| The Leap of Faith         | برٹن یا جھش ایمان         | Subjective Idealism       | ابده آليزم ذهنى               |
| Risk                      | پر مخاطرہ                 | Faith                     | ايمان                         |
| Absurd                    | <i>بر</i> ۍ               | Bad Faith                 | ۔ ۔<br>ایمان بد               |
| Absurdity                 | <br>پوچى                  | False Faith               | ايمان غيرصادق                 |
| وجود انسان Exstentialist  |                           | Philosophical Faith       | ايمان فاسلى                   |
| Vocation                  | يشه                       | Absurd Faith              | ، - ک<br>ایمان محال           |
| A Priori                  | يشينى                     |                           |                               |
|                           | _ ,                       |                           | ب                             |
|                           | ت                         | Орел                      | پ<br>باز                      |
| History                   | تاريخ                     | Openness                  | ، ر<br>بازبودن                |
| Historicity               | تاريخيت                   | Homecoming                | بربو-ن<br>بازگشت به وطن       |
| Darkening of The World    | تریکی جهان<br>تاریکی جهان | Idols of the Market Place | بارست بازاری<br>بتاهای بازاری |
| Conton latin B.A.         |                           |                           |                               |

تأمل

Idols of the Den

Contemplation, Reflection

بتمای غار

| Integrity, Whole, Totali | تمامیت ty                  | Meditations             | تأملات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------|----------------------------|-------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Infinite Totality        | تمانيت بينهايت             | Infinite Reflection     | تأمل بينهايت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Contradictions           | الله المانية .<br>التلاضات | Secondary Reflection    | تامل ثانوی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Violence                 | تندی و شدت                 | Personal Reflection     | انامن شخصی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Reconiciliation          | توافق والتيام              | Pure Reflection         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Crowd                    |                            | Self-Reflection         | ت<br>تأمل معطوف به خود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Description              | توصيف نمودن                | A dherence              | بن<br>تبعیت و هواخر هی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Explanation              | y                          | Incarnation             | تحب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Production               | توليد                      | Experience, Experiment  | تجربه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Thomasm                  | توميزم                     | Immediate Experience    | تجربة بىواسطه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Thou                     | تو                         |                         | تجربياتمانوڻراني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| The Absolute Thou        | تومطلى                     | Metaphysical Experimer  | 5 million 100 million |
| Threat                   | بهدية                      | Analytic                | تحليلى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Nausea                   | تهوع و المبان              | Conversion              | تحول مذهبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                          | - 1 <del>9</del> - 41      | Destruction             | تخريب<br>تخريب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                          | C                          | Imagination             | تخيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Magic                    | جادو                       | Recollection            | تذكار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Summa                    | حادم                       | Tragedy                 | ۔<br>تراژدی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Mass Society             | جامعةاليوه                 | Synthetic               | ترکیبی و تألینی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| دسيحيت Christendom       | جامعا رسمى كليساى          | Fear                    | ترس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Historicity              | جامعيت تاريخ               | Chance                  | تصادف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Aninusm                  | جلندار بودن عالم           | Decision                | تصميم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Process                  | جريان                      | Concept                 | تصور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Paticular                | جزئى                       | Abstract Logical Concep | تصور منطقي مجرد ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Acsthetical              | جماليابي محسوس             | Opposition              | تضاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Crowd                    | جنفيت التوه                | Correspondence          | تطابق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Dance                    | جنبش موزون                 | Transcendence           | تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Youth                    | جواني.                     | To Transcend, Transcene | تعالىبخشيدن ling                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| The Knight of Faith      | جوالمرد يا عيار إحان       | Hermeneutic             | تعبير وتنسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Substance                | جوهر                       | Commitment              | تعهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Monad                    | جوهر فرد                   | The Interpretation      | تنسير وتعبير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Ways                     | جهت ها                     | Inquisition             | تفتيش عثايد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Leap                     | جهش                        | Turning, Kehre          | تغيير جهت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                          |                            | جدید New Conversion     | تغيير مسلک مذهبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                          | C                          | Reflection              | تنكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Quantity                 | جندى                       | Pictoral Thinking       | تذكر مصور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Quality                  | چونی                       | Destiny, Fate           | تئدير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Thing, Ding              | <u>جـر</u>                 | Concrete Approach       | تقرب انضمامي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                          |                            | Division of Labor       | تتــــم کار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                          | ۲                          | Indivisible             | تتسيم نابذير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Condition                | حال                        | Repetition              | تكرار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Human Condition          | حالث انسانى                | Technology              | تكنولوژي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1. 1. C. A.              |                            |                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| Imwardness          | ترونيت         |
|---------------------|----------------|
| Siginficance        | دلالت          |
| Connotation         | دلالت ضعنى     |
| Anguish, Anxiety    | دلهره          |
| Reason              | دليان          |
| World               | دنا            |
| Perspective         | -110           |
| وقطبي وقال          | درخانىيدن با د |
| Friendship          | درسٹی          |
| Dread               | ده"ت           |
| Di lectic           | د الکــک       |
| Abstract Dialectic  | دیالگنیک مجرد  |
| Others, Otherselves | دیگران         |
| Static Other        | دبگرایا        |
| Religion            | دبن و مذهب     |
| Dionysian           | 45.57.50       |

| Uncenscious       | ذمن نامشیار             |
|-------------------|-------------------------|
| Transcendental Su | ذهنیت متعالی bjectivity |
| Intersubjectivity | ذهنیت ـ وجردی ـ درونی   |

|                                | 2             |
|--------------------------------|---------------|
| Relation                       | ا بطه         |
| Direct Relation                | رابطة مستنيم  |
| Paradoxical                    | رابطة معاير   |
| سودى _ درونى Intersubjectivity | راطه ذهنى وج  |
| Opening                        | رایکشایی .    |
| Etomal Recurrence              | رجنت ابدى     |
| Treatise                       | رساله         |
| Dance                          | رقص           |
| Cipher                         | 71            |
| Suffiring                      | رنجكتيدن      |
| Renaissance                    | رنسانس        |
| Spirit, Geist                  | روان          |
| Psychopathology                | رران درمانی   |
| بى Experimental Psychology     | روالشتاسي تجر |
| بنى Descriptive Psychology     | روانشناسی توص |
| Spirit, Geist                  | ED            |
| Method                         | -11           |
| Transcendental Method          | رزئن متعالى   |
| Enlightment                    | رو-نگری       |

| Limits                | جذود             |
|-----------------------|------------------|
| Motion                | حركت             |
| Stifling Sadness      | حرن خلة كناناه   |
| Sense                 |                  |
| Differential Calculus | حساب جامعين فاضل |
| Presence              | حضور             |
| Simple Presence       | حضنور ساده       |
| Truth-Aletheia        | حقي خذيقت        |
| Right                 | حق ا             |
| Existential Judgment  | حكم وجودي        |
| Wisdom                | حكمت             |
| Neo-Scholasticism     | حكمت مدرسي جديد  |
| Spheres               | حوزدها           |
| Lufe                  | حيات             |
| Aesthetical           | حيات ذوقى        |
| Wonderment, Wonder    | حيرت             |
|                       |                  |

Ċ

| God                | خدا           |
|--------------------|---------------|
| Unknown God.       | خدای ناشناخته |
| Service            | خدت           |
| Reason, Intellect  | خرد           |
| Will               | فراست         |
| Readers            | sufficience.  |
| Self-Ego           | خود           |
| Self-Consciousness | خوداگاهی      |
| Megalomanic        | خودبررگ بيمي  |
| Suicide            | خودکشی        |
| Absolute Self      | خود مطلق      |
| The Existent Self  | خود موجود     |
| Recollection       | خوديابي       |
| Imagination        | خيال          |
| Charity            | خيرخواهي      |
|                    |               |
|                    | 3             |
| Dasein             | داراين        |
| Having             | داشتی         |
| University         | دانتگاه       |
| Circle of Circles  | داير داير دها |
| Drama              | درام          |
| Pain               | درد           |
| Suffering          | دردکشیدن      |
|                    |               |

| Intuition              | شهرد              |                       | ÷                             |
|------------------------|-------------------|-----------------------|-------------------------------|
| Object, Thing, Ding    | شي                | Language              | ر<br>زبان                     |
|                        | 2                 | Language of Truth     | ربان حقيقت<br>زبان حقيقت      |
|                        | ص                 | Superman, Overman     | زيرمرد                        |
| Correctness            | صحيحبودن          | Time                  | ربان<br>زمان                  |
| Fidelity               | صداقت             | Temporal              | زمانی                         |
| Creative Fidelity      | صداتت خلاق        | Temporality           | ر بالی<br>زمانیت یا زمانیبودن |
| Chance                 | صدفه              | Ground                | ر مینه<br>رمینه               |
| Explicit               | صريح              | Life                  | رندگانی                       |
| Ideas                  | صور               | Animism               | رندهینداری کیهان              |
| Forms of Reflection    | صور تأمل          | Aesthetical           | زيباپرىتى يا زيباطلېي         |
| In Concreto            | صورت انضمامى      |                       | 0                             |
| Becoming               |                   |                       | ژ                             |
|                        |                   | Journal               | زورنال                        |
|                        | ض                 |                       |                               |
| Necessity              | صرورت             |                       | س                             |
| Implicit               | ضمنى              | Structure             | ساخت                          |
|                        |                   | Objective Structure   | ساخت عينى                     |
|                        | ط                 | Logos                 | سخن                           |
| Nature                 | طبيعت             | Mystery               | سر                            |
| Irony                  | طعنه              | Etemal                | ببرمد                         |
| Ways                   | طرق               | Destiny               | سرنوشت                        |
| The Way                | طريتت             | The Mystery of Being  | سرّ هستی .                    |
|                        |                   | Ontolonical Mystery   |                               |
|                        | ظ                 | Neo-Socratic          | سقراطي نوين                   |
| Apperance              | ظاهر              | Silence               | سكوت                          |
| Disclousure            | ظهور يافتن        | Rest                  | سكون                          |
| Disclosing             | ظهور              | نامحدرد The Knight of | اسلحشور شلیم و رضای           |
|                        |                   | Infinite Resignation  |                               |
|                        | و                 | Non-Violence          | سیاست عدم تعدی                |
| Universe               | غالم              |                       |                               |
| The Knower             | عالم              |                       | ش                             |
| Justice                | عدالت             | Index                 | شاخص                          |
| Privation              | عدم               | Diginté Tragique      | شأن غمانگيز                   |
| Inauthenticity         | عدم أصالت         | Pseudo-Science        | شبه علم                       |
| Unconcealment          | عدم كتمان         | Person                | شخص                           |
| سبِت بەخدا Agnosticism | عدم معرقت انسان ن | Intensity             | شدت وحدت                      |
| Suffering              | عدابكشيدن         | Becoming              | شدن                           |
| Accident               | عرض               | Human Conditions      | شرايط انساني                  |
| Accidental             | عرضى              | Shame                 | شرم                           |
| Mysticism              | عرفان             | Martyrdom             | شهادت                         |
| Decision               | عرم               | Courage               | شهامت                         |

| auto 111 - 52 - 5   |                      |                      |                             |
|---------------------|----------------------|----------------------|-----------------------------|
| Deception           | قر بب                | Innate Ideas         | عذايد فطرى                  |
| Seductive           | قر يېند ه            | Reason, Intellect    | عتل                         |
| Creative Act        | نىل خلاق             | The Mind of God      | عثل الهى                    |
| Forfeiture          | فتدان                | Abstract Intellect   | عقل أنتراعى                 |
| Idea of Being       | فكرهيتى              | Vovs                 | عقل شهودی                   |
| Existentialists     | فلاسنة طرفدار تهضت   | Practical Reason     | عقل عملي                    |
|                     | گزيتانياليسم         | Reflective Mind      | عقل متأسل                   |
| Philosophy          | فليفه                | Abstract Intellect   | عقل بجرد                    |
| Concrete Philosophy | فليفة انضمامي        | Pure Reason          | عقل محض                     |
| Positivism          | فلسلة تحصلى          | Science              | ale                         |
|                     |                      | Positive Science     | علم تحصلي                   |
|                     | ق                    | Rigorous Science     | علم دقيق ومحض               |
| Midwife             | مايله                | New Natural Sciences | علوم طبيعي جديد ا           |
| Law                 | قانون                | Causality            | عليت                        |
| Pre Reflective      | الیار انعکالی        | Function             | عمل                         |
| Social Contract     | فرارداد احتماعي      | Grace, Providence    | عايت الهي                   |
| Victim              | قربانی               | Entotions            | عواطف                       |
| Synthetic A         | قضاباي تأليني يبشيني | The old Testament    | عهد عتين                    |
| Priori Propositions |                      | The Knight of Faith  | ،<br>عيار ايمان             |
| Laws of Community   | قوانين امت           |                      |                             |
| Natural Laws        | توانين طبيعي         |                      | ė                           |
| The Tragic Hero     | فهرمان ترازدى        | Nausea               | ے<br>غن <u>ان</u>           |
|                     |                      | Absence              | غيت                         |
|                     | ک                    | Not-Self             | <br>غير خود                 |
| Concealment         | كتمان                | Unwordly             | غیر دنیایی                  |
| Universal           | كلى                  | A-Religious          | غیر دینی                    |
| Universals          | کلیات                | Supernatural         | غیر طبیعی                   |
| Universality        | کلیت                 | Unknowahle           | غیرفابل درک                 |
| Logos               | کلمه                 | Incorporeal          | غیرمادی                     |
| Quantity            | كميت                 | Uncreated            | غير مخلوق                   |
| Struggling          | ۔<br>کوشش            | Unconditional        | غير مشروط                   |
| Quality .           | کین <u>ت</u>         | Non-Rational         | غیر معقول<br>غیر معقول      |
|                     |                      |                      | 0,5                         |
|                     | گ                    |                      | ف ا                         |
| Past                | گذشته                | Subject              | ے۔<br>فاعل ٹنانایی          |
| Sin, Guilt          | گناہ                 | Empirical Subject    | فاعل شناساد تحدد            |
| Open                | گشوده                | Understanding        | فاعل شناسایی تجربی<br>نامیه |
| Openness            | گشودگی               | Sacrifice            | مدین<br>مداکاری و مریانیشدن |
|                     | 0. 9. 2              | Encompassing         | درا گرنده<br>درا گرنده      |
|                     | ť                    | Process              | فراینده<br>فراینده          |
| Instant             | ں<br>لحظہ            | Joy                  |                             |
| Sniovment           |                      | Individual           | فن                          |

لذت

Individuat

Enjoyment

101

نرد

| معرفت بدغایت Teleology                       | لرگوس Logos                                      |
|----------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| معرفت وجودى The Existential knowledge        | ليرال ما                                         |
| معقول Rational                               |                                                  |
| معثولیت Intelligability                      | 1. Terrer 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. |
| Meaning                                      | مادي Hule, Matter                                |
| معنی ہتی The Meaning of Being                | الکیت Property                                   |
| ديرم Concept, Notion, Conception             | ماهيت Essence                                    |
| مقدس Holy, Sacred                            | ماهیات عینی Objective Essences                   |
| مقدم برتجر به A Priori                       | متجسم Incarnation                                |
| مترزات Requirement                           | Precarious                                       |
| متوله Category                               | مثبت Positive                                    |
| ىكتب انسانيت Humanism                        | Contlemned                                       |
| Scepticism Scepticism                        | محال Absurd                                      |
| لن I, Ego                                    | محل <sub>ظ</sub> دن Absurdity                    |
| من و تو المسئل amt Thou                      | محارزةللسفى Dialogue                             |
| من هستم أنكه هستم                            | Charity تحبت                                     |
| منارعه کردن Struggling                       | Limited, Finite                                  |
| منطق Logic                                   | محسوس Sinsible                                   |
| منطق مبوليک Symbolic Logic                   | Pure                                             |
| منطق صوری Formal Logic                       | Condemned                                        |
| Spheres                                      | مذهب براستان Protestantism                       |
| متعکس کننده Reflective                       | مدمب یک گرمزی Pantheism                          |
| مراجه شدن Encounter                          | Spheres                                          |
| مرجود ابتدایی Brute Existent                 | مرحلة ترسناك تعليق غايي اخلاقي                   |
| The Incarnated Being                         | The Teleological                                 |
| Muali:                                       | Suspension of the Ethical                        |
| موضوع شناخت Object                           | Boundaries                                       |
| موناد Monad                                  | Death Sp                                         |
| میاندیشم ہیں ہےتم Cogite ergo sum I think    | Problem                                          |
| Therefore   am                               | سالة شناخت Epistemology                          |
| میانچی ، میانجبگری Mediation                 | Metamorphosis                                    |
| atersubjectivity مان ذهبتی                   | Christianity                                     |
| ميان شخص بودن Interpersonal                  | Ways laws                                        |
|                                              | مشارکت Participation                             |
| ن                                            | Obervation                                       |
| ت<br>نایایدار و متزلزل Precariona            | مشاهددگر ہیتارت Disinterested Observer           |
| Unlimited Jacob                              | مشبت الهي Providence                             |
| انظام جدید علم New Coamos                    | معرف Con-umption                                 |
| نظام نکری System                             | مطلق Absolute                                    |
| کے کری<br>طبقای نابیٹی Philosophical Systems | معاصربودن Contemporality                         |
| تظر و مباحثه Speculation                     | معرفت احتمالي Probable Knowledge                 |
| نیر و بابت.<br>نظری Speculative              | مرتب المنالي Gnosticism                          |
| تقرى ٢٥٣                                     | مغرف باعنى مغرف المناقد                          |
| T M T                                        |                                                  |

| One and Many        | وحدت و کثرت                       | Theory of Knowledge     | نظر به شناخت                         |
|---------------------|-----------------------------------|-------------------------|--------------------------------------|
| One and Many        | وحدت و تبرت<br>وسیلۂ مشترک ارتباط | Divine Curse            | نفرین و کیفر الهی                    |
| Common Medium of    |                                   | Psyche                  | ترین و <u>سری</u> بهری<br>نئین       |
| Situation           | رضعت                              | Negation                | تنى                                  |
| Limit Situation     | وضعيت محدود                       | Mask                    | سی<br>نڌاب                           |
| Duty                | رصعیت محدود<br>رظینہ              | Critique                | <u>ت</u> پ<br>نند                    |
| Loyalty             | رطینه<br>وناداری                  | Paradox                 | سر<br>نئیص                           |
| Loyany              | وفاداري                           | Auguish, Anxiety        | نیسن<br>نگرانی                       |
|                     | ۵                                 | Novel                   | ۍ درونې<br>اول                       |
| Anarchy             |                                   |                         | وں<br>نهضت اصلاء کلسیا               |
| Being, Einai, Sein  | هرجو مرج                          | بي نوين New Reformation |                                      |
| Being-There         | ہ۔۔تی<br>ہ۔۔تی آنجا               | Non-Bring               | بهدین <u>ه</u> بیش سرد<br>نه ـ همیتی |
| Being-To-Death      |                                   | Praver                  | ى بى بىسى<br>نيايش                   |
|                     | هستی ـ بسوی ـ مرگ<br>- ا کا       | Intentionality          | بيس<br>نبت ر التفات                  |
| Being in General    | مستى بطوركلى                      | Nothing-Nothingness     | -                                    |
| On Hos Alethes      | مىتى يىتى جنينت                   |                         | نیستی<br>نیستی انگاری و نیسہ         |
| Empirical Being     | مستی تجربی                        | ے ایکری Nampsin         | ىيىسى تخارى و يېسە                   |
| Being-in-The-World  | مستی ــ در ــ دنیا<br>ا           |                         |                                      |
| Ontology            | مىلى شناسى                        | M                       | و<br>رابستگی درجانیه                 |
| Fundamental Ontolog |                                   | Mutual Dependence       | -                                    |
| Indeterminate Being | مستى غيرمعين                      | One                     | واحد                                 |
| The Incarnated Bein | U                                 | Fact                    | واقع                                 |
| Pure Transcendent H |                                   | Facticity               | راقبت                                |
| Esse est Percipe    |                                   | Empirical Fact          | راقعیت تجربی                         |
| psychologism        | هم رو گاری                        | Consciousness           | رحدان                                |
| Art                 | هز                                | Bad Conscience          | رجدان بد                             |
| Adherence           | هراخواهی و تبعیت                  | Existence               | وجود                                 |
|                     |                                   | Existenc, Fk Sistence   | رجود انسان                           |
|                     | ى                                 | Existentiality          | وجوديت                               |
| Recollection        | باد آوري                          | Mode, Mood              | رجه                                  |
| Journal             | بادداشتهای روزانه                 | Umity                   | وحدت                                 |
| Despair             | يأسي                              | ی ادراکی Transcendental | رحدت استعلامی آگاه                   |
|                     |                                   | Unity of Approximation  |                                      |

Unity of Apperception

واژەنامە انگليسى بە فارسى

## A

| A                     |                           |
|-----------------------|---------------------------|
| Absence               |                           |
| Absolute              | مطلق                      |
| Absolute Self         | خود مطلق                  |
| Alsolute Thou         | تومطاني ا                 |
| Abstract              | ا أمرَ التراعي            |
| Abstract [Dialectic   | فبالكيك مجرد              |
| Abstract Intellect    | عفل مجرد والتزاعي         |
| Abstract Logical Con- | dept                      |
|                       | تصور منطقي مجرد           |
| Absurd                | محال ، پوچ                |
| Absurd Faith          | ايمان محال                |
| Absurdity             | يوچى و مجال بودن          |
| Accident              | المرطى                    |
| Accidental            | عرصي                      |
| Adherence             | هواخواهي والتعيت          |
| محتوس Aesthetical     | البحسان حال يا بن         |
| ية (باطليق            | حيت ذوقي ويبايريتني       |
| Agnosticism           |                           |
| ب به خدارند           | عدد مغرفت أنسان سبع       |
| Ahrinuman             | اجريبن                    |
| Alienation            | بېڭانگى                   |
| Aletheia              | حق و حقیقت                |
| Analytic              | تخليلى                    |
| Anarchy               | 200                       |
| Angusih               | دلهره والكرالى            |
| دار ودن عالي Animusm  | ازنده بتداری کیهان یا حان |
| Amihilation           | التنام                    |
| Anzietz               | نگرانی و دلهر.            |
| Apolonian.            | ايولونې                   |
| Apperance             | بالمر                     |
| a Priori              | يشتنى مقدم والحربه        |
| A-Religious           | الر - المالي              |
| Art                   |                           |
| Authenticity          | أفبالب                    |
| Authority             | اصل حجيت                  |

### B

| Bad Conscience    | وجدان بد          |
|-------------------|-------------------|
| Bad Faith         | البطني بد         |
| Being             | هــــن            |
| Being in Gerneral | مسمى يطوركلي      |
| Being-m-the-World | اهستی ـ در ـ دیا  |
| Being-to Death    | هستی _ بسوی _ مرگ |
| Becoming          | صبرورت و شدن      |
| Boundaries        | مرزها             |
| Brute Existent    | مرجود ابتدايي     |

### C

| Category              | متوله                 |
|-----------------------|-----------------------|
| Causality             | عليت                  |
| Chance                | الفاق ، تصادف ، صدمه  |
| Charity               | محسا واخيخياهى        |
| Choice                | التخانب               |
| Christendom           | جامعة رسمي كليساى س   |
| Christian Existential |                       |
|                       | اگریستانسیالیسم مسیحی |
| Christanity           | مسيحيت                |
| Cipher                |                       |
| Circle of Circles.    | دايره دابره ها        |
| Cogito ergo sum       | میاندیشم پس هستم      |
| Cognitive             | st آ                  |
| Colloctivism          | اضالت جمع             |
| Concealment           | کتبان                 |
| Concept               | تصور ، مِنْهَوْم      |
| Conception            | منهوم                 |
| Conceptualism         | افسالت تصور           |
| Concrete Approach     | تقرب انضمامي          |
| Concrete Philosophy   | فلسفة انضمامي         |
| Condemned             | محبور والمحكوم        |
| Condition             | حال                   |
| Connotation           | دلالت فلمنى           |
| Consciousness         | رجدان ، آگاهی         |
|                       |                       |

| Consumption         | مصرف                    | Disinterested Observer | مشاهددگر بی تفارت  |
|---------------------|-------------------------|------------------------|--------------------|
| Contemplation       | <del>ت</del> أمل        | Divine Curse           | نذرين وكينر الهي   |
| Contemporality      | معاصر بودن              | Divinity               | الوهبت             |
| Contradictions      | تانفات                  | Division of Labor      | تنسيم كار          |
| Conversion          | تحول مذهبى              | Drama                  | درام<br>درام       |
| Commitment          | تعهد راسیردگی           | Dread                  | دمشت               |
| Common Medium of C  | Communication           | Unity                  | 1. 100             |
|                     | وسالا مشترك أرتباط      |                        | 1.0045411          |
| تنامم Communication | ارتباط مبتنى بر تنهيم و | E                      |                    |
| Complex Ideas       | افكار مركب              | Ek-sistence            | رحود انبان         |
| Compulsive          | اضطرارى                 | Ego                    | ځود ، من           |
| Correctness         | صحيح بودن               | Einai                  | هستی ، بودن        |
| Correspondence      | تطابق                   | Encompassing           | فراگیرنده          |
| Courage             | شهامت                   | Encounter              | برخورد و مواحد شدن |
| Creative Act        | نعل خلاق                | Enjoyment              | الدت               |
| Creative Fidelity   | مساقت خلاق              | Enlightemment          | ر شنگری            |
| Crises              | بحراني                  | Erustion               | عواطف              |
| Critique            | نقد                     | Empirical Being        | هستی تحریبی        |
| سی Crowd            | جمعيت انبود . توده گروه | Enquire al Fact        | واقعیت تجربی       |
|                     |                         | Empirical Subject      | فاعل شاسائي تحربي  |
| D                   |                         | Empireusia             | اصالت نجر به       |
| 0.0.023             |                         |                        |                    |

| رتص ، جنبتی موزون Dance                         |
|-------------------------------------------------|
| تاريكي جهان (Darkening of the World             |
| داراین Dasein                                   |
| برگ Death                                       |
| الهمات مرگ خدا Death of God's Theology          |
| فريب Deception                                  |
| تصبح و عرم                                      |
| وصف نبودن Description                           |
| روانشناسی توصیدی - Descriptive Psychology       |
| يأس Despair                                     |
| تقدير و سرنوشت Destiny                          |
| Destruction                                     |
| دیالکتیک Dialectic                              |
| محاورة فلسفى Dialogue                           |
| حاب جامع ر ناضل 🛛 Differential Calculus         |
| نان غيانگو Dignite Tragique                     |
| شی، جبز Ding                                    |
| درنرین Dionysiau                                |
| رابطه مستذيبر Direct Relation                   |
| ظهرر Disclosing                                 |
| آئىكار شدن ، بروز كردن ، ظهور يافتن Disclousure |
|                                                 |

| E                       |                     |
|-------------------------|---------------------|
| Ek-sistence             | رجود انبان          |
| Ego                     | خود ، من            |
| Einai                   | هستى ، بودن         |
| Encompassing            | فراگیرنده           |
| Encounter               | برخورد و مواجه شدن  |
| Enjoyment               | لذت                 |
| Enlightenment           | ر شنگری             |
| Enution                 | عواطف               |
| Empirical Being         | هستی تحریی          |
| Enquirinal Fact         | راقعیت تجر ہی       |
| Empirical Subject       | فاعل شناسائي تجربي  |
| Empire.sm               | اصالت تجربه         |
| Existence               | وجود                |
| Existenz                | رجود انسان          |
| Existential Self        | جود بوجود           |
| Existential Choice      | انتخاب وجودى        |
| Existential Denomstra   | برهان وجودی tion    |
| Existential Illumonatic | انوار وجودی 🗠       |
| Exitential Judgment     | حكم وجودى           |
| Existential Knowledge   | معرفت وجودى         |
| Exiten fialism          | اگريستانيناليسم ،   |
|                         | اصابت وجود انسان    |
| جود اسان Existentialist | يرزان مكتب اصالت رم |
| Existentiality          | رجوديت              |
|                         |                     |

روانشناسی تجربی Experimental Psychology

Experience

Experiment

Explanation

Expression

Extension

Extensity

Episteniology

Explicit

تجربه

تجربه

توضبح

صريح

ببان

امتداد

امتداد

| Esse est Percipe ,        | هستی میان ادراک است   |
|---------------------------|-----------------------|
| ت                         | بردن عین ادراک شدن اـ |
| Essence                   | ماهیت                 |
| Essentialism              | أصالت ماهيت           |
| Etemal                    | سرمد                  |
| <b>Eternal</b> Recurrence | رجعت یا برگشت ابدی    |
| Ethics                    | اخلاق                 |
| Ethical                   | اخلاقى                |
| Everydayman               | انسان عادی (روزمرہ )  |

### $\mathbf{F}$

| Fact                 | راقع              |
|----------------------|-------------------|
| Facticity            | راقعيت            |
| Faith                | ايمان             |
| False Faith          | ايمان غيرصادق     |
| Fate                 | تقدير             |
| Fear                 | ترس               |
| Feeling              | احــاس            |
| Fidelity             | صداقت             |
| Finite               | محذوذ             |
| Forfeiture           | فتدان             |
| For-Itself           | برای خود          |
| Formal Logic         | منطق صوري         |
| Forms of Reflection  | صور تأمل          |
| Freedom              | آزادی             |
| Friendship           | درىيتى            |
| Function             | عمل ، انجام دادن  |
| Fundamental Ontology | اهستی شناسی اساسی |
| Fulfillment          | انجام ر تکمیل     |
| Future               | آينده             |
|                      |                   |

# G

| Geist      | ارزح ا، رزان         |
|------------|----------------------|
| God        | خدا                  |
| Gnosticism | معرفت عرفاني ، باطني |
| Grace      | عنايت الهى           |
| Ground     | زمينه ر اساس         |
| Guilt      | گناد                 |

# H

| Handling | استئادة يدى |
|----------|-------------|
| Having   | داشتن       |
| YOY      |             |

| Hermeneutic      | تعبير و تنسير          |
|------------------|------------------------|
| History          | تاريح                  |
| Historicity      | تاريخيت ، جامعيت تاريخ |
| Holy             | مقدس واقدس             |
| Homeconving      | بازگشت به وطن          |
| Homelessness     | بىرطنى                 |
| Hominocentric    | انسان مرکزی            |
| Honesty          | امانت                  |
| Hope             | اميد                   |
| Hule             | مادّہ                  |
| Human Conditions | حالات ر شرایط انسانی   |
| Humanism         | لكتب انتانيت           |

# I

| I                       | من                        |
|-------------------------|---------------------------|
| I and Thou              | من و تو                   |
| I am who I am           | من هـــتم آنکه هـــتم     |
| Idea of Being           | فكر هستى                  |
| Ideas                   | افکار ، صور، مثل          |
| Idols of the Den        | بتهای غار                 |
| Idols of the Market Pla | ب <b>تها</b> ی برتاری ice |
| Idols of Theatre        | بتهای نمایشی              |
| Idols of the Tribe      | ہتھای قیلہ                |
| Imagination             | خيال ، تخيل               |
| Immediacy               | بىراسطە بودن              |
| Immediate               | بىرابىطە                  |
| Immediate Experience    | تجربة بىراسطه             |
| Implicit                | ضمنى                      |
| Inauthenticity          | عدم أصالت                 |
| Incarnation             | تجسم ، متجسم              |
| : مجسم Incarnated Being | هستي متجسم ، موجود        |
| In Concreto             | صورت انضمامي              |
| Incorpored              | شیر <b>د</b> دی           |
| Indeterminate Being     | هستي غيرمعين              |
| Index                   | شاخص                      |
| Indifference            | بى <del>ن</del> ئارت      |
| Indirect Communicatio   | n                         |
|                         | ارتباط و بیان غیرمسند     |
| fndividual              | فرد                       |
| Indivisible             | تنسیم ناپذیر<br>استنرا    |
| Induction               | استغرأ                    |
| Infinite Reflection     | تأمل بىنھايت              |
|                         |                           |

| Infinite Totality | تمامیت بینهایت                     | Linuts                | حدود                                    |
|-------------------|------------------------------------|-----------------------|-----------------------------------------|
| In Itself         | بخودي خود                          | Limited Situation     | رضعت محدرد                              |
| Innate Ideas      | عتايد فطرى                         | Logic                 | رصليت عمدرد<br>منطق                     |
| Inquisition       | تنتيش عتايد                        | Logos                 | مىصى<br>لوگوس ، كلمە                    |
| Instant           | ية ي .<br>لحظه . أن                | Lost Union            | الولوس النعمة<br>التحاد از دستارفته     |
| Integrity         | تماميت                             | Loyalty               | انحاد از دستار <del>ما</del><br>وفاداری |
| Intellect         | عتل (خرد )                         | 50,20,                | وفادارى                                 |
| Intelligability   | متعوليت                            | М                     |                                         |
| Intensity         | شدت و حدت                          | Magic                 | جادو                                    |
| Intentionality    | نيت و التقات                       | Magical               | بادر<br>امری سحرآمیز                    |
| Interpersonal     | مان شخصي بودن                      | Man                   | الری میں میں میں<br>انبان               |
| Interpretation    | تنسير وتعبير                       | Marriage              | ، صل<br>ازدواج                          |
| Intersubjectivity | ذہنیت ۔ رجودی ۔ دررنی              | Martyrdom             | ،رورج<br>شهادت                          |
| . وجودي ـ درونې   | مان ذهنیتی ، <i>را</i> بطهٔ ذهنی ـ | Mask                  | سو -ب<br>نقاب                           |
| Intuition         | شهود                               | Mass Society          | حاب<br>جامعة اتبود                      |
| Inwardness        | دروليت                             | Meaning               | معنى                                    |
| Iron y            | طعه والنهرا                        | Meaning of Being      | مىسى<br>معنى ھستى                       |
|                   |                                    | Mediation             | میانجیگری ، میانجی                      |
| J                 |                                    | Megallomanic          | ميادبوتري (ميوربري)<br>خودبزرگ بينې     |
| Journa            | ژورنال بادداشتهای روزانه           | Meditations           | عودبرر <b>ت</b> بيني<br>تاملات          |
| Joy               | لېرو ته ۱۰ د د.<br>لمرم            | Metaniorphosis        |                                         |
| Justice           | عدالت                              | Metapsychical Experim | مسخ<br>nents                            |

## К

Knight of Faith جوانبرد یا عیار ایمان Knight of Infinite Resignation سلحشور تسلیم ر رضای نامحدود عالِم

# L

| —                 |                 |
|-------------------|-----------------|
| Language          | زبان            |
| Language of Truth | زبان حقيقت      |
| Last man          | أخرين مرد       |
| Laws of Community | نوائين امت      |
| Law of Identity   | اصل این همانی   |
| Leap              | برش و جهش       |
| Leap of Faith     | پړش و جهش ايمان |
| Liberals          | ليبرال ها       |
| Liberation        | آزاد کردن       |
| Liberty           | آزادى           |
| Life              | زندگانی ر حیات  |
| Limited           | محدود           |
|                   |                 |

| <u> </u>                                     |
|----------------------------------------------|
| تجرب                                         |
| ررش                                          |
| قابله                                        |
| عتل                                          |
| موسي                                         |
| ۔<br>وابــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| وجه                                          |
| موناد                                        |
| ر جه                                         |
| اخلا                                         |
| حرک                                          |
| بدن                                          |
|                                              |
| ۔<br>سرّ                                     |
| عرنا                                         |
| اسط                                          |
|                                              |

#### Ν

| Natural Laws | قوانين طبيعي |
|--------------|--------------|
| Nature       | طبيعت        |
|              | TOA          |

| Nausea               | تهوع ، غنيان                     | Opposition            | تضاد                  |
|----------------------|----------------------------------|-----------------------|-----------------------|
| Necessity            | <del>م</del> ن <sup>ب</sup> رورت | Ormuzd                | اورمرد                |
| Negation             | رور<br>نفی                       | Others                | دیگران                |
| Negative Theology    | ی<br>الهیات سلبی                 | Otherselves           | دیگران<br>دیگران      |
| Neo-Scholasticism    | حکمت مدرسی جدید                  | 0 01101001100         | 0.52                  |
| Neo-Socratic         | سقراطی نوین                      | Р                     |                       |
| New Conversion       | تغییر مسلک مذہبی                 | Pain                  | درد                   |
| New Cosmos           | یکر<br>نظام جدید عالم            |                       | ۔<br>مذهب گوهر احدی   |
| New Empiricism       | اصالت تجربه نوین                 |                       | پارادکس ، نتیض ،      |
| New Natural Sciences | -                                |                       | پارادکسیکال ، رابطهٔ  |
| New Reformation      | - · O - · ()                     | Participation         | پرو یکی ور.<br>مشارکت |
| توين                 | نهضت یا جنبش مذهبی               | Passion               | ۔<br>احـاس            |
| ارى، Nihilism        | ۔<br>عدم پنداری ، نیستی انگ      | Particular            | جزئى                  |
|                      | نیستانگاری                       | Past                  | گذشته                 |
| Noein                | انديشه                           | Pathos                | احتانن                |
| Non-Being            | بە _ ھىلىتى                      | Person                | شخص                   |
| Non-Contradiction    | اصل عدم تناقض                    | Personal Reflection   | تامل شخص              |
| Non-Ratoinal         | غيرمعثول                         | Perspective           | دورنما                |
| Non-Violence         | سیاست عدم تعدی                   | <br>Perception        | ادراک مبتنی بر اح     |
| Notion               | مفهوم                            | Phenomena             | پدیدار                |
| Nothing              | نيستى                            | Phenomenology         | پديدارشناسي           |
| Nothingness          | نیستی                            | Philosophical Systems | نظامهاى فلسفى         |
| Not-Self             | غير خود                          | Philasophical Faith   | ايمان فلسفى           |
| Nominalism           | اصالت اسم                        | Philosophy            | فلسفه                 |
| Vovs                 | عتل شهردی                        | Pictoral Thinking     | تفكر مصور             |
| Novel                | نول ، داستان کوتاه               | مانیی بودن Polarity   | دوتطبی بودن ، دو      |
|                      |                                  | Positive              | مثبت                  |
| 0                    |                                  | Positive Science      | علم تحصلي             |
| Object               | موضوع شناخت ، شئ                 | Positivism            | فلسفة تحصلي           |
| Objective Essens     | ماهیات عینی                      | Practical Reason      | عتل عملى              |
| Objective Structure  | ساخت عيني                        | Pragmatism            | اصالت عمل             |
| Observation          | مشاهده                           | Prayer                | نيايش                 |
| Old Testament        | عهد عتيق                         | Precarious            | ئاپايدار ، متزلزل     |
| On hos Aletles       | هستى بەمعنى حقيقت                | Pre Reflective        | قبل از العکاس         |
| One                  | واحد ، احد                       | Presence              | حضور                  |
| One and many         | رحدت وكثرت                       | Primordial Unity      | اتحاد ابتدائى         |
| Ontology             | <b>م</b> ستىشناسى                | Privation             | عدم                   |
| Ontological Argumen  | برهان از ذات بەوجود 🛛            | Probable knowledge    | معرفت احتمالي         |
| Ontological Mystery  | سرهستى                           | Probable Object       | شئ محتمل              |
| Open                 | بار ، گشوده                      | Problem               | مساله                 |
| Opening              | را،گشائی                         | Process               | جريان و فرايند        |
| Openness             | گشودگی ، بازبودن                 | Production            | توليد                 |
|                      |                                  |                       |                       |

| Projected                 | برنامەئىدە                   | Repetition            | 15-                                              |
|---------------------------|------------------------------|-----------------------|--------------------------------------------------|
| Projection                | بردید مینه<br>پرتاب ، افکندن | Requirements          | <del>ت</del> کرار                                |
| Property                  | پردب ۲۰۰۰<br>مالکیت ، خاصیت  | Rest                  | مقررات<br>ک                                      |
| Protestantism             | مذهبت پرتستان                | Right                 | سکون<br>-ان م                                    |
| Providence                | عنایت و مشیتالهی             | Rigorous Science      | قانون و حق                                       |
| Pseudo-Science            | شبه علم<br>شبه علم           | Risk                  | علم دقيق و محض<br>۱۰                             |
| Pseudonyms                | النيا مي<br>آثار مستعار      | TUSK                  | يرمخاطره                                         |
| Psyche                    | يىر ر<br>نۇس                 | S                     |                                                  |
| Psychologism              | میه روان انگاری              | Sacred                | 17                                               |
| Psychopathology           | رړان درمانې                  | Sacrifice             | مقدس<br>قداکاری و قربانی شدن                     |
| Pure                      | ىرە رى                       | Scepticism            | مکتب شک                                          |
| Pure Reason               | ی<br>عنل محض                 | Scholasticism         | ملب بنان<br>حکمت مدرسی                           |
| Pure Reflection           | ي<br>تأمل محض                | Science               | خلمت مدرسی<br>علم                                |
| Pure Speculative Thou     |                              | Scientific Revolution |                                                  |
|                           | انديشة محض نظرى              | Secondary Reflectio   | <b>U</b> .                                       |
| Pure Thought              | ۔<br>اندیشۂ محض              | Seductive             | نامل نانوی<br>فریبنده و اغواکننده                |
| Pure Transcendental I     | -                            | Seductive They        | فريبنده و اعوا منده<br>آنها اغنال کننده          |
|                           | مستى متعالى محض              | Seiend                | ابھ (عنان مندر)<br>آنچہ ہندت                     |
|                           |                              | Sein                  | میتی<br>مستی                                     |
| $\mathbf{Q}$              |                              | Self                  | ی<br>خود                                         |
| Quantity                  | کمیت و جندی                  | Self-Consciousness    | خودآگاهی ، خودآگاه                               |
| Quality                   | کیفیت و چونی                 |                       | رد تهمت و سرزنش از خود                           |
|                           |                              | Self Reflection       | رد <u>پند</u> رو رو ان و او<br>تأمل معطوف به خود |
| $\mathbf{R}$              |                              | Sense                 | ⊷ین <u>د</u> _ر_ ر<br>حس                         |
| Radical Empiricism        | اصالت تجربة راديكال          | Sense Impressions     | ب<br>ارتسامات حسی                                |
| Rational                  | معتول                        | Sensible              | ر کی۔<br>محسومن                                  |
| Rationalism               | اصالت عتل                    | Sentimentalism        | اصالت احــاس                                     |
| Readers                   | خواتنده                      | Service               | خدمت                                             |
| Realism                   | أصالت واقع                   | Shame                 | شرم                                              |
| Reason                    | خرد ، دليل ، عتل             | Significance          | دلالت                                            |
| یں Recollection           | ياداًوري ، تذكار ، خوديا     | Silence               | سكرت                                             |
| Reconciliation            | توافق و التيام               | Simple Ideas          | انکار سادہ                                       |
| تابی و انعکاسی Reflection | تذكر ، تأمل ، انديشة باز     | Simple Presence       | حضور ساده                                        |
| -                         | منعکسکتندہ ۔ انعکاب          | Sin                   | ،انگ                                             |
| Reflective Mind           | عتل متأمل                    | Situation             | وضعيت                                            |
| Reflective Empiricism     | اصالت تجربة تأملي            | Social Contract       | فرارداد اجتماعي                                  |
| Reflective Empiricist     | اصالت تجربة متأمل            | Society               | اجتماع                                           |
| Reformation               | نهضت اصلاح كليسأ             | Speculation           | نظر و مباحثه                                     |
| Relation                  | رابطه                        | Speculative           | نظرى                                             |
| Religion                  | دين و مذهب                   | Spheres .             | حوزه ، مرتبه ، منطقه ، در.                       |
| Religious Esperantism     | اسپرانتوی مذہبی              | Spirit                | روح ، روان                                       |
| Renaissance               | رئىيانىن                     | Static Other          | دیگرابستا                                        |
|                           |                              |                       | 48.                                              |
|                           |                              |                       |                                                  |

.

| Stifling Sadness                | حزن خنهكننده               |  |
|---------------------------------|----------------------------|--|
| Structure                       | ساخت                       |  |
| Struggling                      | کوشش و منازعه کردن         |  |
| Subject                         | فاعل شناسائي ، عامل        |  |
| Subjective Idealism             | ايدەآلىسم ذھتى             |  |
| Substance                       | جوهر                       |  |
| د و دردکشیدن Suffering          | رنج کشیدن ، عذاب کشید      |  |
| sufficient Reason               | ۔<br>اصل سبب کافی          |  |
| Siucide                         | خودكشى                     |  |
| Summa                           | جامع                       |  |
| Superman (Overman               | )                          |  |
|                                 | ایرانسان ، ایرمرد ، زیرمرد |  |
| Supernatural                    | غيرطبيعي                   |  |
| Symbolic Logic                  | منطق سمبوليک               |  |
| Synthetic                       | ترکیبی و تألیدی            |  |
| Synthetic a Priori Propositions |                            |  |
|                                 | نضاياى تأليني بيشيني       |  |

#### System

# т

| Technology              | کرلوری              |
|-------------------------|---------------------|
| Teleology               | معرفت به غايت       |
| Teleological Suspension | of the Ethical      |
|                         | تعليق غائي اخلاقي   |
| Temporal                | رمانی               |
| Temporality             | زماني بودن ، زمانيت |
| Time                    | ر<br>رمان           |
| Theology                | خداشناسي الهيات     |
| Theory of Knowledge     | نظرية شناخت         |
| There Being             | مـــتى أنجا         |
| Thing                   | بى ، چىر            |
| Things Themselves       | اشيأ بخودى خود      |
| Thought                 | انديشه              |
| Threat                  | تهديد               |
| Thrown                  | افكنده شده          |
| آکویناس Thomism         | توميرم ، مكتب قديس  |
| Totality                | تماميت              |
| Tragedy                 | تراژدی              |
| Tragic Hero             | تهرمان تراژدی       |
| Transcendence           | تعالى               |
| Transcendental Method   | روش متعالى          |
| Transcendental Subjecti | • • • •             |
| HC)                     | 0.                  |

Transcendental Unity of Apperception

|                 | وحدت استعلائي أكماهي ادراكي |
|-----------------|-----------------------------|
| Transcending    | تعالى بخشيدن                |
| Transcend,to    | تعالى بخشيدن                |
| Treatise        | رمناله                      |
| Truth           | حق و حقیقت                  |
| Turning , Kehre | ىغيىر جهت                   |

#### $\mathbf{U}$

نظام فكرى

| -                   |                         |
|---------------------|-------------------------|
| Unconcealment       | عدم كثمان ، بروز        |
| Unconditional       | غيرمشروط                |
| Unconscious         | ذهن ناهشيار             |
| Uncreated           | غيرمخلوق                |
| Understanding       | فاهيه                   |
| Unknowable          | غيرقابل درک             |
| Unknown God         | خدای ناشناخته           |
| Universal           | کلی                     |
| Universal Ideas     | آرمانهای کلی            |
| Universals          | كليات                   |
| Universality        | كليت                    |
| Universe            | عالم                    |
| University          | دانشگاه                 |
| Unlimited           | ئام <b>حدود</b>         |
| Unity               | وحدت                    |
| Unthinkable         |                         |
| قالب انديشه نمىگنجد | اندیشه ناپذیر ، آنچه در |
| Unwordly            | غیر دنیائی              |
| Useless Passion     | اجــاس بىثىر            |
|                     |                         |

#### $\mathbf{v}$

| Values      | ارزش ها     |
|-------------|-------------|
| Victim      | قر بائی     |
| Violence    | تندی و شدت  |
| Vocation    | يشه         |
| Voluntarism | اصالت آراده |

### W

طريقت Way جهتما ، مسيرها ، طرق Ways تماميت Whole اراده و خواست اراده معطوف به حيات Will to Life

181

| Will to Power      | ارادهٔ معطوف به قدرت | Y     |       |
|--------------------|----------------------|-------|-------|
| Wisdom             | حكيت                 | Youth | جوانی |
| Wonder, Wonderment | حيرت                 |       |       |
| World              | دنيا                 |       |       |

# كتابنامه

# فصل اول : تاريخ فلسفه

Alexander, A. B.D. A Short History of Philosophy Glasgow 1922.
Caponigri A. R. and McInerney R. M. A History of Western Philosophy. Notro-Dame 1971.
Collins J. A History of Modern Philosophy Milwaukee 1954
Copleston F. A History of Philosophy New York 1946.
Erdmann J. E. A History of Philosophy New York 1946.
Fuller B. A. A History of Philosophy New York 1945.
Gilson E. O History of Philosophy New York 1945.
Gilson E. O History of Philosophy Tr. B. E. Meyer London 1978.
Hoffding H. A History of Philosophy Tr. B. E. Meyer London 1900
Russell B. History of Philosophy Boston 1903.
Windelband W. A History of Philosophy Tr. J. A. Tufts New York 1952.
Wright W. K. A History of Modern Philosophy Tr. S. F. Alleyne Longmans 1881.

فصل دوم : هگل / متون

Hegel G. W. F. Early Theological Writings Tr. T. M. Knox and P. Kroner. Chicago 1948.

The Phenomenology of Mind Tr. J. Baillie New York 1931.

Science of Logic Tr. N. H Johnston and L. G. Struthers London 1929.

Sciense of Logic Tr. A. V. Miller London 1969.

Encyclopandia of Philosophy Tr. G. E. Mueller New York 1959.

The Philosophy of Right Tr. T. M. Knox Oxford 1942.

Philosophy of History Tr. J. Sibree London 1861.

On Aesthetics Tr. T. M. Knox O. U. P. 1975.

Lecture on the Philosophy of Religion Tr. E. B. Speirs and J. B. Sanderson London 1962. Lectures on the History of Philosophy Tr. E. S. Haldane and F. H. Simpson London 1896.

فصل دوم : هگل / تفاسير

Adams. G. P. The Mystical Element in Hegel's Early Theological Writings. Berkeley 1910.

Baillie J. B. The Origin and Significance of Hegel's Logic London 1910. Caird. E. Hagel Edinburgh 1883. Christensen. D. Hegel and the Philosophy of Religion Hague 1970. Croce B. What is Living and What is Dead in the Philosophy of Hegel Tr. D Aislie London 1915. Cunningham G. W. Thought and Reality in Hegel's System New York 1910. Fackenheim E. The Religious Dimension of Regel's Thought London 1976. Findlay J. N. A Re-Examination Lond on 1958. Harris H. S. Hegel's Development Oxford 1972. Kopeve A. Introduction to the Reading of Hegel Tr. A Bloom New York 1969. Kaufmann W. Hegel : Reinterpretation New York 1965. Lukaca G. The Young Hegel Tr. R. Livingstone London 1975. Mac Intyre A. ed. Hegel New York 1972. Maier. J. On Hegel's Critigne of Kunt Kant New York 1939. Marcuse H. Regson and Revelution : Heyel and the Rise of Social Theory New York 1955. Mc Taggart, J. M. E. Commentary on Hegel's Logic Cambridge 1910. Studies in Hegelian Cosmology Cambridge 1901. Mure G. R. G. A Study of Hegel's Logie Oxford 1950. An Introduction to Hegel Oxford 1940. Pringle-Pattison A. S. Hegehanism and Personality London 1887. Reylum H. A. The Ethical Theory of Hegel Oxford 1921. Royce J. Lectures on Modern Idealism New Haven 1919. Stace W. T. The philosoph of Hegel: A systematic Exposition london 1924. Steinkrans W. E. ed. New Studies in Hegel's Philosophy New York 1971. Stirling. J. H. The Secret of Hegel London 1898. Taylor. C. Hegel Cambridge 1975. Travis D. C. ed. A Hegel symposium Austin 1962. Wallace. W. Prolegomena to the Study of Hegel's Philosophy Oxford 1894. Wiedmann Fr. Hegel: An Illustrated Biography New York 1968.

فصل سوم : اگزيستانسياليسم

Barrett. W. Irrational man: A Study in Existential Philosophy New York 1958. What is Existentialism New York 1947.

Blackham H. J. Man and Existence : Essential Works of New York 1965.

Siz Existentialist Thinkers London 1952.

Brock W. Introduction to Contemporary German Philosophy, Combridge 1947.

Cochrane A. C. The Existentialists and God Philadelphia 1956.

Collins I. The Existentialists Chicago 1952.

Douglas K. A Critical Bibliography of Existentialism New Haven 1950.

Foulguie P. Existentialism Tr. K. Raine London 1948.

Grene M. Introduction to Existentialism Chicago 1959.

Grimsley R. Existentialist Thought Cardiff 1960.

Harper R. Existentialism, a Theory of Man Harvard Press 1948.

Heinemann F. H. Existentialism and the Modern Predicament New York 1953.

Kaufmann W. Existentialism from Destoresky to Sartre New York 1956.

From Shakespeare to Existentialism Boston 1959.

Laing R. D. Re divided Self London 1960.

Michalson C. ed. Christianity and the Existentialists New York 1996.

Molina F. Existentialism as Philosophy N. J. 1962.

Olson R. G. An Introduction to Existentialism New York 1962.

Reinhardt. K. F. The Existentialist Pevolt Milwaukee 1952.

Roberts D. E. Existentialism and Religious Belief New York 1957.

Ruggiero G. de. Existentialism London 1946.

Salvan J. To Be and Not to Be Detroit 1962.

Sontag. F. The Existentialist Prolegomena to a Future Metaphysics Chicago 1950.

Thomas J. H. Subjectivity and Parador New York 1957.

- Tillich. P. The Courage to B London 1952.
- Wahl J. A Short History of Existentialism Bloomington 1955.

Kierkegaard S. Attack Upon Christendom Tr. W. Lowrie Princeton 1946.

Christian Discourses Tr. W. Lowrie London 1939.

The Concept of Dread Tr. W. Lowrie princeton 1944.

Coucluding Unscientific Postscript Tr. D. F. Swenson and W. Lowrie Princeton 1941.

Edifying Discourses Tr. M. Swenson Minneapolis 1943-46.

Either /Or vol I Tr. M. Swenson. Vol II Tr. W. Lowrie Princeton 1941-1944.

Fear and Trembling Tr. W. Lowrie Princeton 1941.

The Gospel of Suffering Tr. M. Swemson Augsburg 1948.

The Journals of Sorrin Kierkegaard. ed. Tr. A Dru. Oxford 1938.

Philosophical Fragments Tr. D; F. Swenson Princeton 1936.

The Point of View Tr. W. Lowrie Oxford 1939.

The present Age Tr. A. Dru and. W. Lowrie Oxford 1940.

Purify your Hearts Tr. A. S. Aldworth and W. S. Fine London 1937.

Repetition Tr. W. Lowrie Princeton 1941.

For Self-examination Tr. W. Lowrie Princeton 1941.

The Sickness Unto Death. Tr. W. Lowrie Oxford 1941.

Stages on Life's Way Tr. W. Lowrie Oxford 1940.

Training in Christianity Tr. W. Lowine Oxford 1941. The Works of Low Tr. M. Swenson Princeton 1948.

فصل چهارم :کیرکگارد / تفاسیر

Arbaugh, G. B. and G. E. Kirrkegarrd's Authorship London 1968.
Bretall R. A Kirrkegaard Authology Princeton 1946.
Collins J. The Mind of Kirrkegaard Chicago 1953.
Croxall. T. H. Kirrkegaard Commentary New York 1956.
Geisman E. Lectures on the Religious Thought of Sorie a Kirrkegaard Augsburg 1937.
Hohlenberg, J. Soren Kierkegaard New York 1954.
Jolivet R. Introduction to Kirrkegaard Tr. W. Barber New York 1951.
Klemke E. D. Studies in the Philosophy of Kirrkegaard. The Hague 1976.
Lowrie W. A short Life of Kierkegaard Princeton 1942.
Kierkegaard New York 1938.
Swenson D. Something About Nierkegaard Minneapolis 1941.
Thomte R. Kierkegaard's Philosophy of Religion Princeton 1948.

فصل ششم : نيچه / متون

Nietzche F. Basic Writings of Nietzsche Tr. W. Kaufmann New York 1968. The Complete Works of Friedrich Nietzsche 18 Vols. O. Levy New York 1909-11. The Gay Science Tr. W. Kaufmann New York 1974. Philosophy in the Tragic Age of the Greeks Tr. M. Cowan New York 1962. The Portable Nietzsche Tr. W. Kaufmann New York 1954. Unpublished Letters Tr. K. F. Leidecker New York 1959. The Will to Power Tr. W. Kaufmann New York 1968.

فصل ششم : نیچه / تفاسیر

Copleston F. Friedrich Nietzsche, Philosopher of Culture London 1942.
Hollingdale Nietzsche: The man and His Philosophy Banton Rouge 1965.
Jaspers K. Nietzsche Tr. CF. Walroff and F. J. Schnitz Tucson 1965.
Nietzsche and Christinity Tr. E. B. Ashton Chicago 1961.
Kaufmann K. Nietzsche: Philosopher, Psychologist, Antichrist Preinceton 1950.
Lea F. A. The Tragic Philosopher: A Study of Friedrich Nietzche New York 1957.
Tr. F. A. Voigt Morgan G. A. What Nietzsche Means Cambridge 1941.
prdach E. F. Nietzsche's Madness Tr. F. A voigt London 1931.
Reichert H. W. and Schlechta K. International Nietzsche Bibliography Chapel Hill 1960.

# فصل هشتم : کارل یاسپرس / متون

Jaspers K. The Future of Mankind Tr. E. B. Ashton Chicago 1961.
General Psychopathology Tr. J. Hoenig and M. W. Hamilton Chicago 1963.
The Great Philosophers Tr. R. Manheim New York 1962.
The Idea of the University Tr. H. A. T. Reiche Boston 1959.
Man in the Modern Age Tr. E and C. Paul London 1933.
Nietzeche Tr. C. F. Wallraff and F. J. Schmitz Tucson 1965.
Nietzeche and Christianity Tr. E. B. Ashton chicago 1961.
The Origin and Goal of History Tr. M. Bullock New Haven 1953.
The Question of German Guilt Tr. E. B. Ashton New York 1946.
The Question of German Guilt Tr. E. B. Ashton New York 1947.
Reason and Anti-Reason in Our Time Tr. S. F. Godinan New York 1952.
Reason and Existence Tr. W Earl New York 1955.
Trayedy is not Enough Tr. H. A. T. Reiche Boston 1952.
Truth and Symbet Tr. J. T. Wilde and N. Kluback and N. Kimmel New York 1959.

فصل هشتم :کارل ياسيرس / تفاسير

Allen E. L. The Solf and Its Hazards : A Guide to the Thought of Karl Jaspers New York 1951.

Brock W. An Introduction to Contemporary German Philosophy Cambridge 1935. Schilpp P. A. The Philosophy of Karl Jaspers New York 1975.

فصل نهم : مارتين هايدگر / متون

Heidegger M. Existence and Being Tr. D. Scott, R. Hull and A. Crick Chicago 1949.
An Introduction to Metaphysics Tr. R. Manheim New York 1961.
Being and Time Tr. J. Macguarrie E. Robinson New York 1962.
The Question of Being Tr. W. Kluback and J. T. Wilde New York 1958.
What is Philosophy ? Tr. W Kluback and J. T. Wilde New York 1958.
Kant and the problem of Metaphysics Tr. J. S. Churchill Bloomington 1969
Descourse on Thinking Tr. J. M. Anderson and E. H. Freund. New York 1966.
What is a Thing ? Tr. W. B. Barton and V. Dentsch Chicago 1970.
Identify and Difference Tr. K. F. Leidecher New York 1960.

فصل نهم : هايدگر / تفاسير

Grene, M. Martin Heidegger New York 1957.

Langan T. The Meaning of Heidegger New York 1959.

Macquarrie J. An Existentialist Theology : A Comparison of Heidegger and Bultmann. New York 1955.

Frings M. S. Heidegger and the Quest for Truth Chicago 1968.

Macquartie J. Martin Henderger Richmond 1968.

Richardson W. J: Through Phenomenology to Thought. The Hague 1963.

Mehta J. L. The Philosophy of Martin Heideyger London 1971.

Brock W. Existence and Being London 1949.

King M. Heidegger's Philosophy New York 1964.

Vycinas V. Earth and Gods : An Introduction to the Philosophy of Martin Heidegger. The Hague 1961.

Wychogrod M. Kirkegand and Henriger New York 1954.

فصل دهم : سارتر / متون

۱ – آثار ادبی

Sartre, J. P. Bondelaire Tr. M. Turnell Conn 1950. Lucifer and the Lord Tr. K. Black London 1952. Neusse Tr. L. Alexander New York 1949. Saint Genet: Actor and Martyr Tr. B. Frechtman New York 1963. Two Plays : No Exit and the Flies Tr. S Gillert New York 1947.

۲ – آثار فلنفى

Being and Nothingness Tr. E Barnes London 1958.

The Emotions : Outline of a Theory Ir. B Frechtman New York 1948.

Tr. by P. Mairet as Sketsh for a Theory of the Emotions London 1962.

Existentialism Tr. B. Frechtman New York 1947.

Existentialism and Humanism Tr. P. Mairet London 1948.

L' Imagination Tr. Formst-Williams Michigan 1962.

Nausea Tr. R. Baldick London 1938.

Problem of Method (Critique de la raison dialentique and questions de methode) Tr. H. Barnes New York 1964.

The Psychology of Imagination Tr. B. Frenchtman New York 1948.

Situations Tr. B. Eisler New York 1965.

Situations I and III in Literary and philosophial Essays Tr. A. Michelson New York 1955. Transcendence of the Ego Tr. F. Williams & H. Kirkpatrick New York 1937.

فصل دهم : سارتر / تفاسير

Dempsey. P., The psychology of Sartre Westminster 1950. Natanson M., A Critique of Jean-Paul Sartre's Ontology Lincoln 1951. Manser A., Surtre, London, 1996.
Desan W. The Tragic Finale : An Essay on the Philosophy of Jenu: Paul Sattre, Harvard Press Cambridge Mass 1954.
Stern A. Sartre : His Philosophy and Psychounalysis New York 1953.
Baner G. H. Surtre and the Attist Chicago 1969.
Cranston M. W. Sartre New York 1966.
Hartman K. Sartre's Ontology Evanston 1966.
Jolivet R. Sartre : The Theology of the Absurd. Tr. W. Piersol Westminster 1967.
Warnock M. The Philosophy to Sartre London 1965.
Murdoch I. Sartre. Remeatic Rationalist New Haven, 1953.

Joseph P. , Emplies in the Throught of Surthe New York 1985.

# فصل یازدهم :گابریل مارسل / متون

Marcel G. Being and Harring Tr. K. Farrer Boston 1951.
Creative Fidelity Tr. R Rosthal New York 1964.
The Existential Background of Human Dignity Cambridge 1963.
Homo Vintor Tr. E. Craufuted New York 1962.
Man against Mass Socrety Chicago 1952.
The Mystery of Berny Vol I Reflection and Mystery Tr. G. Rraser Vel 3 Faith and Reality
Tr. R Hague Chicago 1951.
The Philosophy of Existence Tr. M. Harari New York 1949.
Three Plays Tr. Heywood and M. Gabain New York 1958.

# فصل یازدهم :گابریل مارسل / تفاسیر

Cain S. Gabriel Marcel New York 1963. Gallagher K. T. Philosophy of Gabriel Marrel New York 1962. Miceli V. Ascent to Being New York 1963.

# Download from:aghalibrary