

Scanned by CamScanner

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِمْ ﴿ إِنْ اللهِ اللهِ وَلِيَعْلَمُوْ اللَّهُ وَاحِدٌ } [هٰذَا بَلْغٌ لِلنَّاسِ وَلِيُنْذَرُوا بِهِ وَلِيَعْلَمُوْ اللَّمَا هُوَ اللهُ وَاحِدًا }

# د اسلام عقیدوی نظام [عقیدوی درسونه]

ليكوال

شيخ القران و الحديث محمد ضياء الله «حكيمي» فارغ التحصيل دارالعلوم سرجد و وفاق المدارس العربيه- باكستان





# **ځانگ**رنې

د اسلام عقيدوي نظام [عقيدوي درسونه]

شيخ القرآن والحديث محمد ضياء الله حكيمي

عبدالهادي اثر / ٧٧٢١٢٠٧٠٣

دعوت خپرندویه ټولنه ۱۳۹۳ ل/۲۰۱۴م

١...

لومړی

د کتاب نوم:

ليكوال

کمپوز/ډيزاين چارې

خيرندوي

چاپ کال

چاپشمېر:

چاپوار:

د بيا چاپ حقونه له خپرندويې ټولنې سره خوندي دي.

# د ترلاسه کولو پتې

دعوت کتاب پلورنگی؛ اساقزی مارکیټ، لاندینی پوړ، جلال آباد ښار، افغانستان اړیکشمېرې: ۷۹۲۰۹۷۹۲۵ - ۷۹۴۰۸۷۷۲۰ - ۷۹۲۱۵۰۰۵۱ قوی کتاب پلورنگی؛ اساقزی مارکیټ، لاندینی پوړ، جلال آباد ښار، افغانستان اړیکشمېرې: ۷۷۲۰۹۷۹۲۵ - ۷۸۹۴۳۱۷۱۹ - ۷۹۲۱۵۰۰۵۱

#### اهدا؛

د اسلامي امت لوى اشخاص صحابه كرام (رضي الله تعالى عنهم) مجتهدينو، امامانو، مفسرينو، محدثينو او فقهاء كرامو تدلكدامام ابو حنيفه، امام شافعي، امام مالك، امام احمد، امام بخاري، امام مسلم، امام فخرالدين رازي، علامه ابن كثير، علامه ابن تيميه، ملا على قاري، بانى ديوبند علامه قاسم نانوتوى، شيخ الهند مولانا حسين احمد مدنى، محمد ايوب جان بنوري، شيخ حسن جان المدني په ځانګړي ډول د افغانستان د مقدس جهاد اتل شهیدان لکه استاد عبدالرحيم (نيازي) شهيد استاد عبدالحبيب، شهيد ډاکټر سيد دواؤد خان، شهيد استاد محمد امين، شهيد حفيظ الرحمن، شهيد هاكتر عبدالكريم ادم خان او ورسره يي ملكري بالخصوص زما مرحوم والدمولوى عبدالحكيم رحمه الله چى زما په روزنه كى يى ډيرى هلى ځلی کری او زما مشفقه والده چی په دعاګانو یی زه تر دی حده رسيدلي يم بالاخره د حق د لارې ټولو علما ، دعاتو او مجاهدينو او د اسلام د مبارک دین د عقیدوی او عملی نظام بنوونکو ته دالۍ کووم پداخر کې د خپلو ورونو هريو مفتى عطاءالله (حکيمي) څخه يادونه كوم چى د كتاب په كره كتنه كې يې زيار وويست همدغه راز زمازړه ته رانيږدي ورور ډاکټر قاري ماجد الله (حکيمي) او وراره انجينر واسع الله (حكيميار) څخه چي د كتاب په كمپوز كې يې ډېرې هلى ځلى كړي د الله تعالى څخه ورته اجر او بركتونه غواړ م الله جل جلاله دى دغه كتاب د ټولو لوستونكو لپاره په دنيا او اخرت مفيد والرخوي او زما لپاره دي يي په هغه ورځ چي د خلكو اعمال تلل كيږي د حسناتو په پله کې و ګرځوي امين

حكيمى غفرله-دلوه ١٣٩٧-١٣٩٢ مطابق ربيع الثاني ١٤٣٥

# د ننگرهار د اسلامي پوهنتون نوميالي استاد مفكر اسلام پوهندوي مولوي محمد شريف رحماني حفظه الله تقريظ

## په علمي اثر څو ټکي؛

د اسلامي نړۍ وضعيت يې څرګندوي چې د اسلامي امت د ټولو بدبختيو او ستونزو اساسي لامل له دين څخه انحراف او کوږوالی دی، هغه څه چې مسلمانان يې د پرمختګ له کاروان څخه راستانه کړي او د هغوی بنسټونه يې نړولي دي، اعتقادي کمزورتيا او په روزنيزه تګلاره کې بدلون دی، مسلمانانو د اسلام لارښوونې او په هغې عمل پرېښود، د لوېد يځ تمدن ناولو افکارو او معتقداتو ته يې خپل زړونه پرانيستل

د مسلمانانو د زوال عامل د اسلام له امله نه و ؛ بلکې د مسلمانانو اعتقادي او عملي انحراف مسلمانان له زوال او بربادۍ سره مخامخ کړل، دوی خپلې عقیدې ته وفاد ار او هر رنګ سرښندنې ته تیار دي ؛ مګر د افسوس ځای دی، چې د دوی عملي واقعیت د دوی د عقیدې له غوښتنو سره بشپړ بدلون لري، دوی دین او دنیا ووېشله او دین یې د ژوند له ډګره ګوښه کړ، پیغمبر صلی الله علیه وسلم دغه سپېڅلی دین په عملي ژوند کې تطبیق کړی و ، دغه یوازې د هغه د رسالت دنده نه ؛ بلکې د ټولو پیغمبر انو د رسالت موخه د دین غلبه او اقامه و ه.

له همدغه امله تاسې گورئ، چې د مسلمانانو په عملي او فكري ژوند بېلا بېلو تمدنونو يرغل راوړى، چې هلته صنعت قوت او حكمت په خپل كنترول كې لري، چې په نتيجه كې مسلمانان نه يوازې دا چې كمزوري؛ بلكې د هغوى عقيده، اخلاق او افكار يې له تزلزل سره

مخامخ کړل

هرکله چې اسلامي امت د شلمې پېړۍ در شل ته ورسېد ، د داسې جسد حيثيت يې درلود ، چې ساه ورڅخه و تلې وي ، د اسلامي د ولتونو حالت د اسې و ؛ لکه چې يو ښکار د بېلا بېلو ښکاريانو تر هجوم لاندې رغلي وي

واقعیت دا دی، چې د اسلام دښمنانو داسې یو پلان ترتیب کړ؛ چې اسلامي تمدن له منځه یوسي او د هغوی بېدار مغزونه بمبار او علمي شتمنۍ او اثار یې لوټ کاندي، د دوو پېړیو دننه د مسلمانانو په عقیدې او اخلاقو یرغلوشو او د دوی د ژوند کنترول یې په خپل لاس کې واخیست، شراب څښل، رشوت، عیاشي، بې حیایي، استبداد، ظلم، فساد، وژنه او د ځواک د لاسته راوړلو کورنۍ شخړې په کې پیل شوی

د عقيدې د انحراف او د عقيدې او عمل ترمنځ د بېلتون په نتيجه كې ديـن لـه سياسـته جـلا او د سـيكولرېزم، لبرالېـزم، كمـونېزم او نشنلېزم ميكروبونه اسلامي امت ته رادننه شول

د اسلام د نسمنانو مسلمان قام له الله تعالى، رسول الله صلى الله عليه وسلماو د الله تعالى د وروستني پيغام قرآن كريم سره نا اشنا و كرځول، زه باور لرم چې د دغو درې مؤمن به شيانو د مينې او معرفت له امله به مور سرلوړى قام جوړ شو.

ما چې کله د ګران مولوي ضياء الله حکيمي علمي اثر ولوست، ډېر خوښ شوم، د افغانستان تاريخ شاهد دی، زموږ زياتره ديني علماء قلموال نه و، نو په همدې بنسټ يې تر وفاته وروسته علم هم په قبر کې ورسره ښخ شوی، خو د شکر ځای دی، د اسلامي انقلاب له برکته قلموال علماء لرو، ما دغه علمي اثر له سره تر پايه وکوت، ډېر ګټور مطالب يې په کې ځای پر ځای کړي دي، په ځانګړي توګه د ايمان د

اساساتو د څېړنې ترڅنګ يې زوړ او نوی جاهليت هم څېړلی، دا ځکه چې تُعرف الاشياء بأضدادها زه له اوږدې مودې د خپل ولس په ستونزو فکر کوم

زما په اند تر ټولو ستره ستونزه يې اعتقادي جهل دی، که موږيې په حل کې بريالی شو ، نورې ستونزې به په خپله په تدريجي توګه حل کړای شي.

زموږ په تېر تراث کې د عقیدې په هکله اساسي کتاب نه لرو ، شرح عقاید شته؛ مګر هغه زموږ او سني ځوان نسل ته په درد نه خوری؛ ځکه تحلیل یې فلسفي او کلامي دی ، داسې کتابونه چې سلیس او ساده او په ملي ژبه لیکل شوي وي ، ډېر لږ او له نشت سره برابر دي

زموږ مظلوم او هو ډيالی ملت چې په پنځو لسيزو کې دننه د نړۍ خونړيو دوو زبرځواکونو سخت وځپه، بيارغاونې ته سخت اړ دی، زه په خپل وار ښاغلي حکيمي ته د دې علمي اثر د بشپړتيا مبارکي وايم، په قلم او ژوند يې برکت شه، زه درانه لوستونکي د کتاب لوستلو ته رابولم او د الله تعالى له درباره ورته د نورو علمي برياوو غوښتونکی يه

والسلام پوهندوی مولوي محمد شریف رحماني جلالکوټ- درونټه د استادانو فامیلي د استادانو فامیلي

#### سريزه

درنو لوستونكود علم عقايدلپاره استدلال صرف په هغه دلايلوسره كېږي چې ثبوت يې دشارع څخه قطعي اويقيني وي او معنى يې هم قطعي اويقيني وي او معنى يې قطعي قطعي اويقيني وي، يعنې د قرآنكريم په ايت چې معنى يې قطعي او متفق عليه وي او د بلې معنى احتمال پكې نه وي او يا په هغه متواترو او مشاهيرو احاديثو چې معنى يې قطعي وي او د وضاحت لپاره د عقايد و د كتابونو څخه استدلال كېږي چې د اهل سنة و الجماعة علما د همد غه نصوصو څخه مرتب كړي؛ لكه شرح عقائيدنسغي، العقيده الواسطيه، شرح عقيده الطحاويه، فقه اكبر، كتاب التوحيد د امام بخاري او د اسې نور او د ا ځكه چې د هرې مسئلې چې د هرفن سره تعلق وي د همغه فن كتاب ته به مراجعه كېږي كد عباداتو لكه لمونځ، روژه، زكات، حج او د اسې نورو په اړه د

څېړنې اواستدلال ضرورت پيداشي نود فقهي كتابونولكه كنز، شرح وقايد، هدايد، شامى، عالمگيري وغيره تدبه رجوع كېږي ځكدد عبادتي مسايلواو احكامومرجع فقهي كتابونه دي او كه د تفسير په اړه ضرورت پیداشی دمفسرینو کتابونه لکه ابن کثیر، ابن جریر، روح المعاني، قرطبى وغيره تهبه رجوع كهداى شي كه دحديث په اړه ضرورتوى داحاديثو كتابونو لكه بخارى، مسلم، ترمذي وغيره ته به رجوع كېري او كه دجرح او تعديل دراوي په اړه وي د همدغه علماو ، كتابونو تەلكەمىزان الاعتدال، لسان الميزان وغيره چى پەنقدد رجالو كى كاركري رجوع كېري يعنى دهرفن الكه نحو ، صرف، منطق، بلاغت وغيره خپل خپل مرجع وي خلاصه دا چې دهرفن په اړه به خپله مرجع ليدل كېداىشى ددې بحث څخه مقصد دا دى چې بعضى خلک د عقايدودمسئلي په استدلال كي هم فقهي كتابونه وړاندي كوي او دا كمزوري دعلم ده يادعقيدې په استدلال كي اشعار، رسالي، د بزرگانو خوبونه، منامات، فارسى اوعربي نظمونه وړاندې كوي

د فقهي په کتابونو کې چې کوم بحث دعقيدې راځي هغوی هم استدلال د عقايدو د کتابونو څخه کوي

څرنګه چې دحدیث حواله دفقه په کتاب کې لیدل یا د تفسیر حواله دفقه په کتاب کې لیدل یا د تفسیر حواله دفقه په کتاب کې لیدل دفقه په کتاب کې لیدل صحیح نه دي همدا راز دعقاید و د مسایلولپاره خپّل مراجع دي دا هم باید و وایو چې عقیدوي مسایل محل دا جتهاد او تقلیدنه دي،

عقيد وي مسايل صدرف منصوصي او اجساعي وي اجتهاد او تقليد دفقهي عملي مسايلو ځاى دي مرقات شرح مشكوة ليكي چې عقيد وي مسايل به صرف په قطعي د لايلو ثابتېږي (٥ جلد صفحه ٣٣٣) تفسير بيضاوي هم د سورة يونس ٢٨ ايات لاندې ليكي:

لا بد للعقايد من دلايل قاطعة و ان التقليد فيها غير سائع.

ژباړه د عقایدو لباره هغه دلایل ضروري دي چې قطعي وي او تقلید په هغه کې جایز نه دۍ

پهدې کتاب کې هم داسلام دمبارک دین په اصولي اوضروري عقیدوي مسایلوبحث شوي دي چې هغه د صحیح عقیدې او ایمان لپاره ضروري دي

لك ه توحيد د الله تعالى، رسالت، قيامت، ملايك وغيره همدا رنگه دغه كتاب داهل السنة والجماعة دم ذهب او عقيدې مطابق دى نو د تائيد په خاطر كله كله د علمااهل السنة نظر پكې رانقل كېږي

# په دې کتاب کې

# بسُم اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْم

الحمدلله العلى المعبود الغفور الودود الذي شهد بوجوده وتوحيده وصفاته كل موجود اوضح لنا سبله وكلفنا بالايمان به كما هو بالسمائه وصفاته وارسل رسلا وانبياء ليخرج الناس بهم من ظلمة العقيدة والعمل الى نور التوحيد واليقين وجعل اخرهم وخاتمهم سيدنا وسيد ولد ادم صاحب الشفاعة العظمى والمقام المحمود نبينا محمدعبد الله ورسوله المصطفى قاسم الحوض المورود صلواة الله وسلامه وبركاته عليه وعلى اله وصحبه الذين تعلموا العقيدة الصحيحة من مشكوة نبوته فصاروا كالنجوم لجميع الناس الى اليوم الموعود اما

لهحمد درود او سلام څخه بعد.

د الله متعال كريم شكر گذاريم چې د خپلو گرانو مومنو مجاهدو مسلمانانو ورونو د ډېر خبرتيا په خاطر د يوې داسې مسئلې په هكله قلم را اخلم چې الله سبحانه و تعالى د دې مسئلې د وضاحت لپاره په هره زمانه كې انبيا ، كرام عليهم السلام رالېږلى دي

او هغه مسئله د ايمان او عقيدې ده ، عقيده د ټولو عباداتو او عملي مکلفيتونو په سر کې قرار لري او په اسلامي شريعت بلکې په ټولو اسماني الهي دينونو کې لومړنۍ موضوع او د بنده لومړی مکلفيت دی نور عبادات معاملات وغيره ټول د عقيدې څخه وروسته دي کله چې بنده ايمان راوړي بيا په اعمالو مکلف ګرځي يعنې هر بنده لومړی د قرآن او سنت په رڼا کې په صحيح عقيده مکلف دی

د عقیدې په اړه د اسلامي امت علما ، بې شمېره لیکنی کړی دي د غه لیکنی په مختلفو زمانو کې او په متعددو ژبو کې شوي دي خو د هری زمانې د تقاضا مناسب دلایل عقلیه او مهمې فرقې په کې ذکر دي چې دا هره لیکنه په دې اړه د قدر وړ او جدا جدا اهمیت لري موږ په دې کتاب کې هم د اسلام عقیده په لنډ ډول د مختصرو دلایلو سره څیړلی ده او دا په دې خاطر چې لوستونکي ور څخه د بحث او مناقشی په وخت کې مستفید شي د دې کتاب خصوصیات دا دی

دغه کتاپ په دوه بابونو مشتمل دي اول باب په دوويشت (۲۲) درسونو کی د اسلامي عقیدی څېړنه ده؛ دوهم باب د باطلو نظریو پېژندنه څېړې چې دا هم په درې فصلونو او دیارلس (۱۳) درسونو کې پهلاندې ډول ترتیب شوئ

> اول فصل، باطل اديان دوهم فصل، باطله مفكورې

دریم فصل، باطله فرقی په اخر د کتاب کی ماخذونه

لومړى خصوصيت د عقيدې د بيان تر څنګ عقلي د لايل څيړي او په نقلي مقاماتو کې په ايت او حديث باندې استد لال کوي ځينې و خت د معنى په تايد کې د علماء اقو ال نقل کوي

دوهم خصوصیت دا دی چې په دې کتاب کې د مسلمه امت اتفاقي عقیده بیان شوی او هغه جزئ او فرعي او غیر ضروري مسایل چې د کفر او اسلام د تحقق لامل نه دي د بحث څخه ډډه شوی ده.

هرېيم خصوصيت دادى چې د دې كتاب په اخرنۍ برخه كې ځينې مهمې او موجو ده فرقې او باطل اديان او باطلې مفكورې تر څېړنې لاندې نيول شوي او دا په دې خاطر چې د باطل څخه ځان خبرول حتمي او ضروري دي تر څود ترديد لپاره ځان برابر كړل شي او څېره يې خلكو ته بربنډه شي چې كوم نا خبره مسلمان پرې دهو كه نه شي.

جامع احمکام القرآن د قرطبي هم ليگلي چې د باطل څخه ځانونه خبرول ضروري دی لپاره د تردید.

خلورم خصوصیت دادی چې په دې کتاب کې د مجادلی او مناقشی په طرز بحث نه دی شوی، البته د بعضو کفارو او باطلو فرقو هفه اعتراضات چې داسلام پر عقیدوی نظام وارد شوي ځواب شوي دي حکیمي غفرله

# لومړی باب اسلامي عقیده

#### لومړی درس عقاید

عربي کلمه ده دجمع صيغه ده مفرد يې عقيدة راځي او دعقد د لفظ څخه مشتق دى عقد مصدردى جمع يې عقود راځي معنى يې تړل او يو شي ته غوټه ورکول دي ددې مادي څخه عقده همراځي چې جمع يې عقد په ضمې دعين او فتحې دقاف سره دى څرنګه چې د هر لغت او اصطلاح ترمنځ مناسبت وي نوبايد په وجه د تسميې کې و وايو چې عقايدته هم ځکه عقايد ويل کېږي چې معتقد (عقيده لرونکي) انسان يوې خبرې ته چې دده په ذهن حقه ښکاري زړه کې غوټه ورکړي ده.

تفسيرقرطبي همد اوفوا بالعقود ايتلاندې ورته بحث کړۍ غوټه ورکول دوه ډوله دي:

۱. په حسي شيانو کې لکه يو پړي سره بل پړي تړل

۲. په معنوي شيانو کې هم راځي لکه يوه څېره بلې خبرې سره يازړه سره تړل

ددې وجه معنوي چارو کې استعمال موندل لکه عقد بيع، عقد سلم، عقد نکاح وغيره دلته بايد واضح کړو چې د عقايد صيغه علما د جمع استعمالوي او اکثره يې مفرد نه استعمالوي د هغې خبرې دوه وجې کېدای شي.

۱ د اسلام عقیده ده اوبل د کفر د ډلو مختلف عقاید دي چې هغه د باطلو عقیدو پېژندل هم ضروري دي لپاره د تردید اوځان ساتلو نوځکه ورته عقاید (ډېري عقیدې) وایي.

۲. او یا دا چې د اسلام عقاید دمؤمن به د تعداد او کثرت په بنا ورته جمع صیغه استعمالېږي لکه ایمان او عقیده په الله تعالی عقیده په ملایکو عقیده په پیغمبرانو او داسې نورو ، نوځکه ورته عقاید وایي.

اوپه اصطلاح كې علم عقايد عبارت دي د هغه علم څخه چې بحث كوي د الله تعالى د ذات اوصفاتو او توحيد او د ټولو مؤمن به اشيا څخه چې نجات وركوونكي دي د شكونو و همونو او تيارو څخه لپاره د كاميابۍ د دارينو.

#### د عقاید د علم موضوع:

د الله تعالى ذات اوصفات دي او كوم چې د دې سره تعلق لري

#### د عقاید د علم غرض:

د صحیح اوریښتنې عقیدې پېژندنه لپاره د کامیابۍ د دنیا او اخرت

#### دوهم درس

د عقايدو په علم کې په ټولوعقيدوي شيانو پوهېدل او علم حاصلول مقصددی ځکه د علم څخه غيرهيڅ عقيده په اسلام کې صحت نلري په هر مؤمن به علم راوړل د ايمان د صحت لپاره شرط دي او په جهل سره څوک معذور هم نه گڼل کېږي لکه شرح د فقه اکبر ليکي (ولا يعذر بالوقف فيه)
(صـ ۲۵) نو علم او معرفت د عقيدې شرط شمېرل کېږي د ا چې علم
ضروري دي نو د علم د حصول لپاره انسان ته الله سبحانه و تعالى د وه
قوتونه ورکړي دي يو قسم د انسان د نفس په د اخل کې او بل خارج د نفس
څخه چې هغه خبرصاد ق او وحى ده. په لاندې نقشه کې خلاصه کو و.

# داخل في النفس خارج عن النفس طاهري باطني وحي خبرصادق دمخلوق سامعه باصره شامه ذايقه لامسه جلي ( قرانكريم ) خفي (سنت واهمه حافظه عقل خيال متصرف

#### وحي په دوه ډوله ده:

جلي اوخفي.

جلي وحى قرآنكريم اوخفي وحى احاديث درسول الله صلى الله عليه وسلم دي څرنګ چې ظاهري پنځه واړه قوتونه دعقل لاندې دي همدارنګه عقل بيا دوحى تابع دي وحى هغه قوي مرجع دعلم دي چې پكې نقصان او خطانه شي واقع

Scanned by CamScanner

كېداى په خلاف د حواس خمسه (پينځ كوني حواس) او عقل چې د نقصان او خطا څخه نه خالي كېږي په همدې بناد اسلامي عقيدې اصلي او بنيادي مرجع چې عالم اسلام پرې استدلال كوي همد غه وحې ده.

پېرداسې علوم شته چې انساني عقل پکې بي کاره دي او عقل يې د درک څخه عاجزدي لکه مخکېني تېر شوي واقعات چې په غير د صادق خبر څخه نه شي معلومېدای يار اروان حالات د قبر ثواب عذاب د قيامت دورځي احوال پل صراط ميزان و زن داعمالو وغيره په غير دوحی نه شي معلومېدای نوالله تعالی انسان ته په همد غه صادق خبر (چې وحی ده) سره هغه څه و روه ښودل چې انسان پرې د وحی څخه مخکې نه پوهېده.

که دهغو قومونو اوملیتونو چې په وحی عقیده نلري عقاید و ته ځیر شو نو ښکاره به و ګورو چې هغوی په دې مسایلو کې څومره په تیارو کې پراته دي او دخپله اټکل څخه هغه بي دلیله خبرې کوي چې انسان ورپورې خاندي ځکه هغوی په هغه څه کې عقل کارولی چې هغه د عقل داستعمال ځای ندي

لاندې مثال داخبره ښه واضحه کوي دانسان د خلقت په اړه دهريه او کمونستان عقيده لري چې دمادي د طبيعي تکامل په نتيجه کې منځ ته راغلی دي.

داخبره دوی په هیخ علمی سند نشی ثابتولای دوی په داسی ځای کې عقل استعمال کړی چې عقل یې ددرک څخه عاجزدی داپه غیر دصادق خبر یعنې وحی څخه ممکن ندی عالم اسلام داخبره په وحی معلوموی چې انسانان دادم اولاده ده اوادم الله تعالی د خاورو څخه پیداکړی دی حدیث مبارک چې وحی ده داسې هدایت کوي:

[كلكم من ادم وادم من تراب]

ژباړه ټول د ادم اولاده ياستى او ادم د خاورو څخه پيدا شوى، دا چې د وحى اوصادق خبرمقام په عقل او چټ اولوړدي د اسلامي عقيدې علماوايي چې نقل يعنې وحى راشي عقل به پرېښودل کېږي او په همدغه بناچې قياس په مقابل د نص کې مردود دې او په مقابل د وحى کې قياس او عقل کارول لومړى ځل لپاره ابليس کړي دي چې په دې سبب لعنتي شو.

دالله تعالى ددې وحى او امر چې (اسجدوا لادَمَ) په مقابل كې داسې عقل اوقياس صادركړ چې، زه د اور پيدا او ادم دختي څخه، ايا زه دختي څخه پيداشوي ته سجده و كړم؟ نو ابليس لعنتي و ګرځيده ځكه عقل يې په مقابل دوحى كې استعمال كړ، چې د عقل مرتبه دوحى څخه لاندي وه نومعلومه شوه هغه خلك چې استدلال په وحى نه كوي په تيارو آو ګړنګونو كې غورځيدلي او د ناپوهۍ ښكار شوي دي

عقل اګرکه د الله لوی نعمت دي خودانسان په رهنمايي کې کفايت نه کوي کله چې وحی نه وه انسان خپل رب (پروردګار)نه پېژنده انسان حلال حرام.. نه پېژندل چې بله بيلګه يې په انساني جامعه کې بنت پرستي وه. دوی د الله تعالى د عبادت طريقه او د هغه حقوق نه پېژندل

نوځکه په شرک او د شرک په تياره کې پراته وه اګرکه عقل وه خوددغه تفصيل لپاره صادق خبر او رهنمايي ضروري وه نواله تعالى مهرباني وکړه او د پيغمرانو عليه السلام به رالېږلوسره يې دغه مشکل حل کړ. دعقل سره دوحی داسې مشال دي لکه سترګوسره رڼاد انسان منزل ته رسېدولپاره دوه خبرې ضروري دي سترګې او رڼايي که سترګې وي او رڼايي نه وي هم انسان مزل نه شي کولای او که رڼايي وي او سترګې نه وي بياهم نه شي رسېدلي. همدارنګه که عقل وي او وحی نه وي، نورڼانه شته انسان لارنه شي پيداکولای او که و حی وي او عقل نه وي انسان شته انسان لارنه شي پيداکولای او که وحی وي او عقل نه وي انسان

لبوني ويبياهم وحى څخه نه شي مستفيد كېدا ي

مخکې مو د علم دحصول په آسبابو کې ذکرکړل چې دوهم قوي سبب دعلم چې الله تعالى انسان ته ورکړي عقل دي دا چې عقل هرانسان په پروغير مرئيي (نه ليدل شوي) شيانو کې استعمالوي او د اسلام څخه ناخبره اوبي عقيدې خلکولپاره لمړني استدلال په عقل کېږي او په عقلي دلايلو کې د قناعت ورکولو څخه بعد نقل او وحی وړاندې کېږي نو په د غه بناد د غه رسالي لمړني او ضروري موضوع چې هغه د اسلامي عقيدې او د ټولو پيغمبرانو عليه السلام د د عوت مرکزي مسئله وه هغه د الله تعالى د ذات صفاتو او تو چيد د معرفت مسئله ده.

موږبهلومړىلوستونكوتهدمشتنمونه خروارپه توګه په اوله موضوع كې د الله سبحانه و تعالى دموجوديت عقلي د لايلوو څېړو بيابه په نورومسايلو عقلي او نقلي د لايل ذكر كړو چې همد غه مسئله باندې يقين ته په اسلامي شريعت كې ايمان په الله تعالى ويل كېږي نوضروري ده چې د ايمان د لفظ معنى او څېړنه و كړوبيا د لايلو ته لاړشو.

#### درېيم درس

#### ايمان

ایماند افعال وزن دی د باب افعال څخه د مصدرصیغه ده، مجرد یې امن راځي دلفظ معنی یې ده (اعطا لامن) یعنې یوشي تدامن ورکول خو په عام لغت کې د تصدیق په معنی راځي او داځکه چې تصدیق هم دبل چا ویناته امن ورکول دی د تکذیب (درواغود نسبت) څخه اکثره یې چې په صله کې لام راشي د تصدیق معنی ورکوي لکه

[وَمَا اَنْتَ بِمُؤْمِن لُنَا] (١)

ژباړه او ته زموږد خبرو تصديق كونكى نه يې. او چې په صله كې (با) راشي شرعي معنى وركوي لكه [الذين يُؤمِنُونَ بالغَيْب] (٢)

ژباړه دا (مومنان) هغه خلک دي چې ايمان لري (تصديق) کوي په غيبو او په اصطلاح د شريعت کې عبارت دي له هو التصديق بماجاء به الرسول صلي الله عليه و سلم من عند الله تعالى بالقلب في جميع ماعلم بالضرورة مجيه به من عند الله تعالى.

شرح عقايد ونبراس صفحه (٣٩٢) اونبراس دمواقف په حواله داسې عبارت نقل کوي

الايمان تصديق الرسول فيما علم مجيّه بـه ضرورة فتفصيلافيماعلم تفصيلا واجمالا فيما علم اجمالا والاقراربه.

يعنې دايمان شرعي معنى داده چې پيغمبر صلى الله عليه وسلم ريښتني منل په ټولو هغه امورو كې چې د هغه راتلل پرې معلوم شوي، نو په تفصيلي ځايونو كې اجمالي او په اجمالي ځايونو كې اجمالي او په همد غه خبره د ژبې اقرار كول دي يعنې هر څه چې مو و ته پيغمبر عليه السلام اجمالي ښو د لي اجمالي منل او چې تفصيلي يې ښو د لي تفصيلي منل او چې تفصيلي يې ښو د لي تفصيلي منل او د همد غې خبرې اقرار كول د ي

شرح عقايد ليكي:

هو التصديق بالقلب و انما الاقرار شرط لاجراء الاحكام في الدنيا. ايمان دزره تصديق دى او دژبې اقرار داحكامو دنيوي داجرا الپاره

۱. يوسف/۱۷

۲. البقره ۲

شرط دي لکه دويني او مال حرمت او د جنازي دلمونخ دصحت و غيره لپاره په همدغه و جه داضطرار په حالت کې افرار سقوط قبلوي نو ځکه وايو چې ايمان فقط دزړه تصديق دي خو تصديق باطني امر دي نو د دې لپاره چې په ټولنه کې پرې و پېژندل شي او د اسلام احکام پرې جاري شي نو د ژبې افرار شرط دي

لحكدنواهل السنة والجماعة وابي

هو الاقرار باللسان والتصديق بالقلب.

د نفس ايمان په ترکيب کې اهل السنة دوه شيان ضروري گڼي تصديق اواقرار خکه چې تصديق بسيط دی تجزيه نه قبلوي اوبل ايمان کامل دی چې په ترکيب کې يې درې شيان ضروري دي تصديق، اقرار اوعمل صالح ايمان چې مطلق ذکر شي همد غه درې شيانو څخه عبارت دي خواهل السنة داهم وايي چې اعمال صالحه يعنې نېک عمل فرايض، واجبات ترسره کول او د ګناه څخه ځان ساتل داصل ايمان په اجزا ،کې داخل ندي بلکې دايمان کامل اجزا ،دي په دې خبره په ايتونو کې عطف داعمال صالحه په ايمان هم د لالت کوي لکه

[الله الدين أمَنُوا وعملوا الصّلحت](١)

اودمعطوف اومعطوف عليه په منځ کې مغايرت هم وي او مناسبتهم وي ددې مسلک په بنااهل السنة وايي چې د نېکواعمالو په پرېښودو مسلمان د اسلام څخه نه خارجېږي بلکې په ايمان کامل کې نقصان راځي چې هغه د عمل جز نقصاني کېږي يقين هغه راسخ او جازم علم دي چې شکه او شبهه نه قبلوي د يقين څخه لاندې ظن او د ظن څخه لاندې شک او وهم دي

١. العصر ٢/

كەيقىن كې تجزيەراشى بىيا بەدرجى د ظناو شك تەرابىكتەشى چې پەايمانىياتو كې كار نەوركوي خكەايمانلىيارە دىقىن مرتبە ضروري وي يقين هم درې مرحلي لري لومړى علم اليقين دوهم عين اليقين درېيم حق اليقين دى، علم اليقين هغه دى چې په ريښتيني خبرونو (اخبار صادقه) ثابت وي، عين اليقين هغه دى چې يو شى په ستر كو وليدل شي

حق اليقين هغه دى چې كله ترې شخص متلذذ (خوند اخستونكى)
شي د مثال په تو گه چې يو سړي مڼه نه وي ليدلي او څوك يې د مڼي په
كميت او كيفيت خبر كړي نو ذهن كې په دې اړه علم راشي دا علم اليقين
دى چې سا يې كله په ستر گو و گوري دا حالت د عين اليقين دي چې د
علم اليفين سره برابر دي او كله كه ترې خوراك و كړي يا عملا مستفيد
شي دا بيا د حق اليقين مرحله ده همد غه مراتب د غام مومن او د اوليا ،
الله او پيغمبرانو عليهم السلام په نسبت تقسيم دي چې علم اليقين د
عامو عين اليقين د خاصو اوليا ، الله او حق اليقين د پيغمبرانو عليهم
السلام په اړه وي

دا هم باید ووایو چې ایمان د کسبیاتو یعنې کسبي او اختیاري چارو د جملې څخه دي ځکه همدغه اختیاري چاړې په اسلام کې د ثواب او عذاب مدار دي چې تکلیف ورپورې تړلی کېږي

دايمان په تعريف كېلاندې مذاهب اختلاف لري جمهور علما حاهل السنة په دې نظر دي چې ايمان تصديق اقرار او عمل څخه عبارت دي همد غه را په دامام شافعي، احمد بن حنبل او زاعي، اسحق بن راهو په او ټولوم حد ثينو رحمهم الله ده خو په اهل السنة كې امام طحاوي دامام ابو حنيفه رحمه الله قول داسې نقل كوي چې ايمان د زړه تصديق او د ژبې اقرار دى او ځينې علما بيا اقرار صرف ركن زايد ګني او اصل ايمان فقط

تصدیق گڼي (لکه مخکې چې تېرشو) همدغه مسلک دابومنصور ماتوریدي دي خوددوي ترمنځ دغه اختلاف لفظي دي ځکه چې مهورعلما ، چې کوم تعریف دایمان کوي داد کامل او منجی (نجات ورکونکي) ایمان تعریف دی اوامام ابو حنیفه رحمه الله چې د ایمان کوم تعریف کوي چې هغه تصدیق او اقرار دی دا د اصل (نفس) ایمان تعریف دی ځکه چې دواړه مسلکه په دې متفق دي چې مرتکب د ګناه نه کافر کېږي بلکې فاسق (ګناه گار) دي او د فسق او کفر ترمنځ نسبت د عام و خاص مطلق دی ، ځکه هر کافر فاسق دي او هر فاسق کافر ندی البته کله که دمومن په مقابل کې استعمال شي بیاترې کافر مراد وي لکه

[أَفَمَنْ كَانَ مُؤْمِنًا كُمَنْ كَانَ فَاسِقًا] (١)

دا د اهل السنة نظريه ده ځينې فرقې لکه کراميه و ايي ايمان فقط اقرار دي.

جهمیه اوقدریه وایی ایمان فقط معرفت دی، مرجئه وایی چې ایمان فقط تصدیق او اقرار دی ، خوارج وایی چې ایمان تصدیق اقرار او عمل دی د کرامیه دمسلک دی اومعتزله وایی چې ایمان تصدیق اقرار او عمل دی د کرامیه دمسلک بطلان واضح دی ځکه که ایمان صرف اقرار وی نوبیابه منافقین هم مومنان شی حال دا چې دا نظریه د قرآن کریم څخه خلاف ده د جهمیه اوقدریه مسلک هم باطل دی ځکه که صرف معرفت دایمان لپاره کافی وی نواهل کتاب (یهود او نصاری) به هم مومنان وی الله تعالی د دوی په هکله فرمایی:

[يَعْرِفُوْنَهُ كَمَا يَعْرِفُوْنَ ٱبْنَاءَهُمْ] (٢)

١. السجده / ١٨

٧. البقرة / ١٤٢

دوى داسېنبي كريم صلى الله عليه و سلم پېژني لكه خپل زامن چې پېژني نوصرف معرفت ايمان نشي كېدلى همدار از كه د ااصل و منل شي فرعون او ابليس به هم مومنان و منل شي.

د مرجئه مسلک هم باطل دی چې دوی وایي تصدیق او اقرار کافي او کامل ایمان دی نو ګناه مومن ته هیڅ ضررنه رسوي لکه کافرته چې نېکي فایده نه رسوي دامسلک هم دقرآن کریم او احادیثو څخه خلاف دي ځکه په هري ګناه مومن ته هم و عیدونه راغلي دي او هم ور ته حدودات تعین شوي دي داددې څر ګند ثبوت دی چې مومن ته ګناه ضرر رسوي البته ضرربه یې په خپله اندازه وي د خوار جواو معتزلو د مسلک څخه داسې څر ګند ېږي چې دایمان په ترکیب کې درې شیان اصل دي اقرار تصدیق او عمل که یو پکې هم نه وي نوشخص دایمان څخه و ځي په هد غه بناه که څوک عمل صالح ترک کړي د دوی په نزد مومن ندي معتزله یې په کفر کې د اخل نه ګڼي په منزله بین المئزلتین باندې قول کوي او خوار جیې د اخل في الکفر ګڼي.

ر نوځکه علامه طحاوي ليکي:

والايمان هوالاقرار باللسان والتصديق بالجنان.

بياليكي:

والايمان واحد واهله في اصله سواء والتفاضل بينهم بالخشيه والتقي ومخالفة الهوى وملازمة الاولى. (مخ ٣٧٣)

ژباړه ایمان اقرار په ژبه او تصدیق په زړه دی او ایمان یودی اولرونکي دایمان په اصل دایمان کې برابر دي خوتفاضل او یو پربل بهترو الي داهل ایمان په منځ کې په تقوی پرهیزګاري او دخواهشاتو په مخالفت کې دي

## د ایمان زیادت او نقصان:

د ايمانزيادت په ډېرواياتونو کې راغلي دي خو موږد ټولو څخه صرف په لاندې يو ايت اکتفا کوو:

[وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ أَيْتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا](')

رُباره: او کله چې ولوستل شي په هغوي (مومنانو) اياتونه د هغه (الله تعالى) نو زيات شي ايمان د هغوۍ

پهدېایت کریمه کې د ایمان فقط زیادت ذکر شوی چې مستلزم د نقصان دی ځکه کوم شی چې زیادت کوي هغه نقصان هم کوي، د زیاتو علما، په نظر په دې ایت کې زیادت د مرکب ایمان مراد دی چې رجع یې نېک عمل ته کېږي لکه چې امام بخاري رحمه الله په خپل صحیح کې همداسې ذکر کوي ((وهو قول وفعل ویزید وینقص)) چې ایمان وینا او عمل دی زیاتېږي او کمېږي او په دې اړه یې د زیادت ایاتو نه هم رانقل کړي دي د امام بخاري رحمه الله مقصد مرکب ایمان دی د (وهو قول وفعل) عبارت پرې صریح دلیل دی کوم علما، چې په زیادت او نقصان د ایمان قائل نه دي د هغو ن مقصد بسیط (نفس) ایمان دی لکه د شرح عقاید محشی نبراس لیکي (الایمان لایزید ولا ینقص ص ۴۰۰) او د اځکه چې یقین او تصدیق نه تجزیه کېږي او اعمال تجزیه کېږي

داهل السنة ځينې علماء د ايمان زيادت اونقصان قوت اوضعف ته راجع کوي چې د قوت څخه تعبير په زيادت شوي دي او د ضعف څخه تعبير په نقصان شوي دي اګرکه ضعف او قوت د کيف او زيادت او نقصان د کم د مقولې څخه دي خو يو د بل په معنی کې استعمالېږي او يا دا چې زيادت د ايمان څخه مراد د اجمالي ايمان تفصيل دی يعنې زيادت د

١. الانفال /٢

مؤمن به او دا د پیغمبرعلیه السلام په مبارک دور کې کېده چې څومره
ایاتونه به نازلېدل هغومره به پرې مؤمنانو ایمان ساته نودمؤمن به زیادت
دایمان زیادت دي اویاد هغه جدید الاسلام(نوي مسلمان شوي)
مؤمنانو په حق کې اوس هم کېدای شي چې د څومره مؤمن به شیانو څخه
خبرېږي هومره به یې ایمان زیاتېږي تر دې چې تکمیل شی بل قول دا دی
چې زیادت څخه مراد کشرت د زماني دي چې څومره زیاته زمانه په
یومؤمن تې وېږي هغومره یې د تصدیق زمانه زیاتېږي تروفات پورې
اوداهم د زیادت یوقسم دي یعنې په ایمان دوامداري

# **څلورم درس**

#### د ایمان او اسلام ترمنځ فرق

ایمان دلغت په لحاظ تصدیق او اسلام انقیاد یعنی غاړه ایښودلوته وایي دواړه دیوباب څخه دمصدرصغي دي خوپه شرع کې دواړه لازم اوملزوم دي یعنې ترمنځ یې تلازم دي دیوبنده دنجات لپاره دواړه ضروري دي دعقاید علما ، په دې اړه درې مشهور مسلکه لري لومړی دا چې د دواړو ترمنځ تلازم دی لکه شرح عقیدة الطحاویه لیکي:

فلايوجدايمان بلااسلام ولااسلا بلاايمان وهماكالظهرمع البطن.

دواړه داسې دي لکه شا او خېټه فرق يې په لاندې ايـاتونو کې تشـريح کوو.

[قَالَتِ الْأَعْرَابُ أُمَنَّا قُلْ لُمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُوْلُوا اَسْلَمْنَا](١)

ژباړه: اعرابيان وايي چې موږ ايمان راوړي دي ته (ای پيغمبره) ورته ووايه چې تاسې ايمان ندي راوړي بلکې داسې ووايي چې موږ اسلام

١ الحجرات ١٤٠

راورىدۍ

ايمان عبارت دعقيدوي باطني اموراتو څخه دي او اسلام دعملي اوظاهري اموراتوڅخه عبارت دي يوظاهراوبل باطن چې په همدې ايت كې همدغه فرق تداشاره ده او په دې بل ايت كې تلازم تد أشاره ده

[فَأَخْرَجْنَا مَنْ كَانَ فِيْهَا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ 0 فَـمَا وَجَـدْنَا فِيْهَا غَيْرُ بَيْت مِّنَ الْمُسْلِمِينَ 0] (')

ژباړه نوموږوويستل هغه خلک چې په دې کلي کې دمؤمنانو څخه وه (كلي دلوط عليه السيلام) خوونه مونيده مو دپه دې كلي كي ديوكوردمسلمانانو څخه غيربل كور.

نو پەدې ايت كې تلازم تې اشارەدە.

شرح عقيدة الطحاويه ليكي چي ايمان او اسلام چي كله په يوځاي كې ذكرشي جلا جلامعني يې مراد وي او كله چې يو ېو ذكرشي بيامتلازم

[اذا اجتمعاتفرقــا واذا تفرقـا اجتمعا\_هكـذافي عقيدة اطحاوية](مخ٣٩٣)

دا چې اسلام ظاهري او ايمان باطني انقياد دي د جبرئيل عليه السلام حديث مشهوركي هم ورته اشاره شوي ده چې كله يې دپيغمبرعليه السلام څخه پوښتنه و کړه چې دايمان په اړه خبر راکړه؟

ويى فرمايل:

ان تومن بالله وملايكته وكتبه ورسله

ژباړه دا چې ته تصديق و کړې په الله تعالى او د هغه په ملايکو <sup>او د</sup> هغه په کتابونو اود هغه په رسولانو.

١. الذاريات/٢٥-٢٣

په دې برخه کې باطني امور ورته ياد کړل او چې کله يې د اسلام په اړه پوښتنه و کړه وه يې فرمايل:

ان تشهدان لااله الاالله وان محمدا رسول الله وتقيم الصلوة وتوتى الزكوة وتصوم رمضان وتحج البيت الخ.

یعنی چې ته محواهي و کړی چې لایق د عبادت بل څوک نشته سوا د الله تعالی څخه او محمد صلی الله علیه واسلم د الله تعالی رسول دی او ته لمونځ قائم کړی او درمضان روژه ونیسی او د بیت الله حج ادا کړی او په دې برخه کې ظاهري امورات ورته یاد کړل

دوهم مسلک دا دی چې ایمان او اسلام مترادف دي درېیم دا چې ایمان د اسلام یوه برخه ده ځکه چې په کامل انقیاد کې د زړه انقیاد هم داخل دي چې تصدیق دي نو په دې بنا ویلاي شو چې ایمان د اسلام هغه برخه ده چې د باطني امورو سره تعلق لري او عام ظاهري انقیاد ته هم شامل دي لکه حدیث د جبریئل کې ذکر شو او همد غه حدیث کافي دي په دې باب کې.

#### پنځم درس د ايمان اضدادَ<sup>تِيم</sup>ر

د ايمان دصحت لپاره دايمان داضداداو ماتونکو څخه ځان ساتل شرط دي دايمان مشهور منافي او اضداد په لاندې ډول دي

- -تمسخراواستهزاءدمؤمنبه پورې
- قطعى او يقيني حرام لكه غلا ، زنا وغيره حلال <sup>مح</sup>نل
  - غيرالله ته د عبادت په حق معتقد کېدل
- -توهین اوبي حرمتي دمؤمن به (په ایمان راوړل شوی اصل)

- توهين او بى حرمتى د شعائر الله (د دين ننسى لكه كعبه)

- د دين په ضرورياتو کې له يو شي څخه انکار

د شرعي نصوصو معناگانی د الله تعالی او د هغه د پيغمبر (صلی الله عليه وسلم) د مراد څخه غير په خپل مزاج سره تعبيرول لکه د ملحدينو، قاديانيانو او غالي روافضو د قرآنکريم په نصوصو کې تحريفي معناګانی د داسې شخص اقرار کول فائده نه لري

د الله تعالى د رحمت څخه نا اميده كېدل

- د الله تعالى د عذاب څخه ځان په امن کې گڼل

كه د ذكر شوو اضدادو څخه يو ضد هم په يو شخص كې ومندل شي د

هغداقرار معتبرنددي

بر عكس دايمان دصحت لپاره لاندې خبرې ضروري دي

-معرفت دهرمؤمن به

- تصدیق او یقین د زره

-اقرار د ژبي

- تعظیم د شعائر الله او د هر مؤمن به

- اخلاص په کلمه توحید کی

- د الله تعالى اود رسول صلى الله عليه وسلم او امرو ته انقياد

- كفر بالطاغوت اودغير الله د عبادت اود اغيارو د باطلو قوانينود انقياد څخه ځان ژغورنه

-محبت د الله تعالى اود هغه د پيغمبر صلى الله عليه وسلم اود ټولو مؤمن به شيانو سره

-دايمان دنواقضاتواو اضدادو څخه ځان ساتل

# شپږم درس

## د الله تعالى په موجوديت دلايل

د اسلامي عقيدې اوله موضوع د الله سبحانه و تعالى په وجود عقيده لرل دي اهل اسلام عقيده لري چې الله سبحانه و تعالى د ټول نظام ځمكو ، اسمانونو اوپه دې كې موجود ټولو مخلوقاتو خالق ، رب ، مالك او مدبر دى د عدم څخه يې مخلوق په حكم منځته راوړې يعنې مخكې هيڅ مخلوق او هيڅ موجود وجود نه درلو ده د غه لمړنى مخلوق كه د متعد دو نظرونو او عقيدو خاوندان ترې په هرشي تعبير كوي لكه متكلمېن ورته (جز لا يتجزى) او د هريه ورته ما ده او سائنس پوهان ورته اتوم يا ذره وايي الله تعالى موجود يت ډېر روښانه دى او د لايل په حكم منځته راوړى دى د الله تعالى موجود يت ډېر روښانه دى او د لايل په كې د احاطى لاندې نه راځي البته د لوسېتونكو د توجه لپاره يو څو د مشت نمويى خروار په ډول به يادونه ترې و كړو.

۱ مخلوق د اسم مفعول صيغه ده معنى يې ده پيداكړل شوي، هر پيدا كړل شوي پيداكوونكي غواړي مو ږپه علم صرف كې هم لولو چې مفعول هغه ته وايي چې فعل او اثر د فاعل پرې وار د شوي وي لكه مضروب و هل شوي نو و هو نكي به يې خامخاوي مضروب په غير د ضارب څخه او مخلوق په غير د خالق څخه هيڅ و خت عقل نه مني نو معلومه شوه چې د امخلوق هم خالق لري چې د خالق د فعل اثر پرې و اقع شوي وي

۲. لکه څرنګه چې يوه کوټه ديومعماريعنې جوړونکي په وجود دليل وي اګر که موږد هغې جوړونکي نه وي ليدلي صرف د کوټي شتوالي د جوړونکي په شتوالي د لالت کوي همدارنګه اسباب او الات لکه موټر د خپل جوړونکي په وجود او صنعت د لالت کوي چې دغه موټر هم يو مصنو چ دی او هـر مصنو ع صانع لـري همدارنګه داځمکه ، اسمان او کاينات هم مصنو ع دي صانع لـري چې هغه الله سبحانه و تعالى دى

یعنی مصنوع یوازې د صانع موجودیت ندبلکې د هغه صفات هم په ګوته کوي مثلاً که موټر و ګورو نوهمد غه دوه خبرې به په نظر راشي چې یوده ې موټر جوړوونکي او دوهم د جوړوونکي ښه صفت، هو ښیار توب، پوهه او زیرکتیا همدا رازد مخلوقاتو و جود د الله تعالی و جود او ښه انتظام او حسن نظم د هغه د صفت او کما ل دلیل دی

۳. پدکایناتوکې اشرف مخلوق انسان دي، انسان سمع، بصر، اراده تفکر، خندا، ژړا او داسې نور صفات لري د دې صفاتو مادي مصادر نشته دا صفات د خارج څخه په کې ایښودل شوي خامخا ایښودونکی لري چې هغه الله تعالى دى

۴. پەكايناتو كې موجودەشيان پەدوە دولەدي.

الفدساكن

ب،متحرک

پهساکنشیانو کې د سکون او په متحرک شیانو کې د حرکت مرجع پکار وي یعنې متحرک محرک غواړي مثلاً یو موټر د موټروان څخه غیر و کشتۍ د کشتیبان خخه غیر او یو طیاره د پیلوټ څخه غیر حرکت نه شي کولی په حرکت کې حرکت ورکونکی ته محتاج دي همدارنګه سپو دمۍ، لمر او نور سیارات متحرک دي حرکت ورکونکی ضرور لري دا حرکت د مخلوق د اختیار څخه و تلی دی دغه حرکت لپاره یو محرک ضرور شته چې هغه الله تعالی دی، د دې دلیل په تایئد د فزیک لاندېنی اصل د یادولو وړ دی چې قوه هغه شی دی چې د صدور او تولید مرکز غواړي تر څو ساکن جسم متحرک او متحرک جسم ساکن کړي بنا په ذکر شوو سیاراتو د حرکت قوه د یو ذات له طرفه و قع شوی ده.

همدا رازموږ ګورو کاينات د يو منظم نظام لاندې چلېږي لکه بادونه بارانونه د نباتاتوزرغونه يو قانون او نظام لري چې د هغه قانون او

نظام موافق روان دي باران و رول وريخ رانقل كول باد بندول د انسانانو په اختيار كې نه دي بلكې د يو غيبي نظام تابع دي چې هغه نظام چلوونكي الله تعالى دي

۲. موږپه خپل چاپيريال کې دسترګولاندې نظام ديوې ښايسته کو ټي په شکل کې ګورو لاند ي ځمکه پاس اسمان، ځمکه فرش اسمان د چت حيثيت لري اولمر، سپوږمۍ، ستوري پکې د چراغ کارورکوي زموږپه لاس جوړه شوی کو ټه هم همد غه درې شيانو ته ضرورت لري چې فرش، چت اورڼادي نو ددې وړی کو ټي مجازي جوړونکی خامخاهمد غه انسان دي نودد غه لوی کو ټي حقيقي جوړونکي هم شته دي چې هغه الله تعالى دې

۷ د يوشپونکي څخه چاپوښتنه وکړه دکايناتو خالق په څه شي معلومېدای شي؟

شپونکي په ځواب کې داسې وويل.

زه په دې لار روان يم داوښانو بچکي ګورم ددې څخه معلومېږي چې په دې لاره اوښتللي دي او د قدمونو چاپونه ګورم ددې څخه معلومېږي چې چې سړي هم په دې لاره تللي دي، نو چې بچکي داوښانو موجو د يت اوقدمونه يې د خاوندانو په موجو د يت لارښونه کوي نوځمکه اسمانونه به څرنګه د خپل جوړونکي په وجو د د لالت نه کوي؟

۸ دحیواناتواونباتاتودژوندنظام لکه دحیواناتو توالددنباتاتوشنه کېدل دخپل وخت اومیعادسره سم او د دې لپاره هم خپل وخت او زمان مقررول د مخلوق له اختیار څخه و تلې خبره ده داهم دیو دات نظام جوړونکي په وجود د لالت کوي چې د هغه ترواک او اختیار لاندې اداره کېږي، ځکه هر قانون قانون جوړوونکی غواړي چې هغه الله تعالی دی ۹. نباتات دوه ډوله دی اول هغه چې په تنه او چتېږي لکه توت، مڼه،

زردالو، شفتالو اوداسې نوراوځينې يې په ځيلي سره په منځ ځي لکه مندوانه، خربوزه، کدو وغیره که نظرو کروهندوانه، خربوزه او کدولوی ري لوي اجسام لري اوغټوزن لري که چېرې د اپه لويو ونو کې لکه د توټيه شان ونه كې زرغونه كېداى نودخلكودورلاندې كېناستل به دخطر څخه چى وواو همدغه ميوه كه په ځمكه را پرېوتي نو خرابيده او داستفادى وړېدنه وي نودي لپاره په ځمکه دځيلي په ډول انتظام و شواووړو ميوه جاتوته دلوی دداوتني په دول انتظام و شود اکارهم مخلوقاتوندي کړی ضروريوذات شته چې داترتيب يې جوړکړي دي چې هغه الله تعالى دي ١٠ كه انسان دخپل خلقت بهيرت دزيرشي چې اول نطف بياعلقه بيادغوښې ټوټداوبياديو طفل په شکل دنياته راتلل اوبيايو قوي انسان ترې جوړېدل ددې خبرې يوښکاره ثبوت دی چې دغه انسان يو خالق لري چې د دغه بهيراو د خلقت په جريان کې لاس لري يعنې د دې بهير تر شا د يو فاعل مختارواك شته بياكه دانسانانو په لاسونو كې بندونه په هرمقام خپل مفصل لکه دمت، مړوند د ګوتو بندونه او د لاس په سرکې نوکان په يومنظم ډول جوړېدل همدارنګه د خولي د غاښونوښکلي ترتيب چې مخامخ غانبونه تېره چې دخوراک په وخت کې د چاقو په څېرکارکوي اود ژامني غانسونه پلن اولوى لوى كېدل چې دميچن په څېردميد، كولووظيفه اجراكوي داپه يومنظم نظام جوړېدل چې انسان پخپله دا كارنشي كولاى خامخاديونظام برابرونكي يدموجوديت دلالت

اولارښونه کوي چې هغه الله تعالى دي

۱۱ د شهدو د مچۍ په کوچني جسم کې دوه متضادي کارخاني
د شهدواوزهرو موجودي دي چې په ليشه کې زهراو په خوله کې شهدلرې
او يو د بل ضددى او يو د بل سره نه خلط کېږي خامخادانظام د قوي
د وړونکي په وجود دليل دي خلاصه دا ده چې موږ په دې ارت او پراخه

نظام کې د پالني اثار ګورو د مخلوق د اختيار څخه و تلي د نظام چليدل ګورو د اهر څه د قوانينو او ضو ابطو د لاندې ترسره کېدل په ستر ګو ګورو

لکهباران، هوا، دلمر، سپوږمۍ، ستورواونوروسیاراتو حرکت د نباتاتو د زرغونې اوحیواناتوپالنه دیوقانون له مخي ترسره کېږي او هرڅه لپاره ټاکلي میعاد او وخت ګورود دې ټول نظام ترشاخامخادیوې هستۍ وجوک شته چې هغه الله سبحانه و تعالی دي همدغه عقلي دلایل په نقل کې هم ګورو چې په دغه لاندې ایت کې نقلاخلاصه کېږي

[اِنُّ فِي خَلْقِ السُّمُوتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ الْيُلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِيْ فَيَ الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا اَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مُاءٍ فَاخْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثُ فِيْهَا مِنْ كُلُّ دَابَّةٍ وُتَـصْرِيْفِ الرِّيْحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخُرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَآيْتِ لُقَوْم يُعْقِلُونَ ۞ (١)

دِ بِحَثْدُ اودِدُوالِي دَ خُوَفَ حُخَّهُ پِرهُمدُغِهُ حُودُلايلُ اكتفاءكوو.

#### - اووم درس

### د منکرینو د اعتراضاتو ځوابونه

د الله سبحانه و تعالى دموجوديت څخه منکرين دااعتراض کوي چې که چېرې خکاي په نظام کې موجودوي نوزموږ په حرکاتو به يې اغيزه کوله لکه زموږ د لاس، پښو خوزول ګرځيدل خوراک، څښاک وينادازموږ په اختيارکې دي په دې کې د کوم نامري ذات تصرف او په دې اختيار کې د هغه اثرنه وينو.

خواب دا دی چې انسان په ژوند کې دوه ډوله حرکات ګوري يو اختياري

١. اليقره / ١٧٤

الله تبارک و تعالی انسان ته په بعضو چارو کې اختیار و رکړی دی، چې هغه د امتحان او ابتلا د دورې د تکمیل په منظور ترې نشی سلب کېدای، تر څو انسان په خپل اختیار د خیریا شرکار و کړی او د ابتلا دوره تکمیل کړی چې ثواب او عذاب پرې مرتب شی او بعضې غیر اختیاری لکه مرض، صحت، مړه کېدل، ژوندي کېدل، خوشحالي، خفګان وغیره کې اختیار ندی و رکړی چې د اهر څه دیو فاعل مختار ذات په تصر ضرد لالت کوی که په همد غه اختیاری اعضاء کې دیو عضوی مرکز صد مه و ګوری بیا هم انسان اختیار د لاسه و رکوی د ادیوغیبی ذات په و چود شکاره دلیل دی

۲. دهریه اومنکرین دااعتراض هم کوی چې ټول نظام طبیعیت مِنځ ته راوړی دی چې دیوطبیعی تصادم پیداواردی اخواب – مخکې مو واضع کړه چې په نظام کې هر څه د قانون او اصولو سره سم تر سره کېږي د هر څه لپاره ټاکلی لائحه ګورو حیوانات نباتات هر څه د قانون او لائحی سره سم خپل مدار ته رسېږي او د هر یو د پیدایښت او پالنې اړتیا او د رقع لپاره مقرارات ګورو چې دا د یو قانون چوړونکی څخه غیر ممکن نه دي نو دطبیعي تصادف نظریه باطله ده همدا رازد طبیعیت په اړه موږ پوښتنا کوو چې طعیت معدوم دی که موجود ؟

که معدوم (ناموجود) وي نو دا څرنګه کېدای شي چې يو شی په خپل موجود نه وي او بل شی موجود کړي؟ او که طبيعيت موجود وي نو بيا پوښتنه دا ده چې طبيعيت د علم قدرت ژوند اراده او داسې نور صفات لري که نه؟

كه دا صفات ندلري نو بيا ممكن ندده چې يو شى بى علمه بى قدرته او بى ژونده شى داسې مخلوق منځته راوړي چې هغه مخلوق دى بيا دا صفات ولري او كه دغه صفات بيا طبيعيت ته ومنل شي نو بيا هغه الله

تعالى دى چې دهريه د نوم په ايښو دو كې خطاء دي دوى ورته طبيعيت او موږورته الله تعالى وايو.

#### د طبيعيت تعريف

علامه جورجاني په کتاب التعریفات کې د طبیعیت تعریف داسې کوي

[الطبيعية عبارة عن القوة السارية في الاجسام بها يصل الجسم الى كماله الطبعي] (مخ٢١)

ژباړه طبيعيت عبارت دی د هغه قوت څخه چې په جسم کې داخل او ساري وي او په سبب يې جسم خپل فطري کمال ته رسېږي همدا رازد کتور هويدي په خپل کتاب الوجود الحق کې د طبيعيت تعريف داسې کوي

طبيعيت په لغت کې خوي او خلقت ته وايي او په اصطلاح کې دوه مفهومه لري

۱. (اشیاء بذاتها) پخپله موجودات لکه حیوانات، نباتات. اوداسې ور

۲. دا چې طبیعیت عبارت دی د شیانو د صفاتو څخه لکه ګرموای، یخوالی، حرکت او سکون .. او داسې نور بنا ، په دغه دواړو تعریفونو د دهریو نظرید باطله ده ځکه که طبیعیت د یو شی د ذات څخه عبارت شی نو بیا څرنګه کېدای شی چې یو شی دی هم خالق او هم مخلوق وي دا بنکاره باطله نظریه ده په دې کې دور او تسلسل راځي او دور او تسلسل باطل دی، ځکه دور عبارت دی د داسې حالت څخه چې یو شی د بل لپاره خالق وي او هما غه مخلوق بېرته د ده لپاره خالق شي او تسلسل عبارت دی د غیرمتناهي کېدو څخه او که طبیعیت صفت ومنل شي نو صفت خو موصوف څخه غیر موصوف څخه غیر موصوف څخه غیر مستقل د ول د موصوف څخه غیر م

موجوديداى نه سي لكه علم صفت د عالم دى قدرت صفت د قادر دى همداسې ژړا او خندا مستقل نه وي د يو موصوف څخه صادرېږي نو بيا ممكن نه ده چې صفت ذات منځته راوړي چې بيا هغه ذات نور متعدد صفات همولري بلكې برعكس د طبيعيت غوښتنې به لاندې ډول دي

۱ دا نظام خامخا يو چا منځته راوړي

۲. د انظام د يو هدف په خاطر منځته راوړل شوی

٣. نظام اداره كونكى لري

۴ نظام په چلولو کې د چلونکي يووالي غواړي تر څو په نظام کې فساد چې د طبيعيت خلاف دي رامنځته نه شي

دهريد او كمونستان داهم وايي چې د مخلوق منشاء همدا ماده ده كوم خالق ندلري او ندهم د منځه ځي فقط حالت يې د يو څخه بل ته تغير كوي ماده تـلوه او تـل بـه وي پـه همد غـه بناء د كمونيستانو نظريسي تـه ماترياليستي فلسفه وايي

ځواب د کمیونستانو او دهریانو دغه نظریه هم باطل او غلطه ده حکه د ساینس په هیڅ برخه کې د مادې تعریف داسې نه دی شوی چې تل وه او تل به وي بلکې ماده په خپله یو مرکب اصل دی چې د متعد دو اتومونو څخه منځته راځي چې د غه اتومونه متعد دې اجزاوی د پروتون، نیوترون او الیکترو لري همد غه حالت د مادې ترکیب او حدوث په ګوته کوي او هر مرکب د فلسفې په نظر حادث وي قدیم نه شی کېدای

ساينس پوهان ماده داسې تعريفوي.

ماده هغه محسوس شی دی چې وزن حجم او کتله ولري د فضا يوه برخه اشغال کړي په مختلفو حالاتو د جامد مايع او غاز په توګه فزيکی او کيمياوي تغيرات لري بيا د متعددو مادو څخه مختلف مواد او عناصر جوړ چې لکه هايدرو جن او اکسيجن دوه مادي غازونه دي په

تعامل او ترکیب سره بهی د اوبو په نسوم مرکب مناده منځته راځي او اکسیجن او هاید روجن خپل خواص د لاسه ورکوي د مادې فنا هم واضع ده چې بو مثال بې نور دی چې د خپل ټاکلی اندازي څخه وروسته سرعت سرعت سره مثلاشي او د منځه ځي نو دا جالت د مادې د قدم (همېشوالي) نظر په تکذیبوی

د فلسفې د نظره لاندې خبرې غلطي او نامعقولددي

۱. جوړ شوی بغیر د جوړونکی څخه

۲. تسلسل یا غیر متناهی کهدل

۳ دور بعنې يو شي بل پورې موقوف کول او هغه بل شي بېرته د اول پورې موقوف کول

۴.محل د حوا د ثو حادث نه منل یعنې چې په کوم شي تغیرات راځي هغه دایمې منل 🔪

بنا زمود دعوه دا ده چې ماده حادث ده او د حدوث عوامل د مادې د کتلی سره تړاو لري مثلا د مادې حرکت چې د حرکت د مغه ولی ساکن وه؟ او د سکون څخه د مغه چېرته وه؟ حرکت ته چا اړ کړله؟ د دې حرکت باعث د حرکت څخه د مغه چېرې وو؟ همدارنگه په ماده کې د حیات صفت چا او د کوم مرجع څخه ایښودی ځکه مړه توکې په ژوند یو نه بدلېږي بلکې د ژندی مادی څخه چې د حیات صفت په کې وي ژوندي پیدا کېږي همدا رازد حیات او ژوند تعریف څرنګه کېدای شی؟

دا واضع ده چې ژوند يو خارجي حکم دی چې عبارت د روح او د جسد د پيوست کېدو څخه هر انسان او د پيوست کېدو څخه هر انسان او هره فلسفه عاجزه ده او همدغه اصل ته قرآنکريم پخوا اشاره کړې ده

[قُلِ الرُّوحُ مِنْ اَمْرِ رَبِيٌّ وَمَا اَوْتِيْتُمْ مُنَ الْعِلْمِ اِلَّا قَلِيلًا ۞ (١) ژباړه: ورتداواید چې روح زما د ربد امر څخه دی او تاسو تدند دی درکړی شوی له علم څخه مګر کم

د كمونيستي فلسفې بله شبهه داده چې انسان د مادې طبيعي او متكامل حالت څخه عبارت دى د لكونو كلونو په تېرېدو سره ماده په حركت راغله او د حركت څخه وروسته حيوان او بالاخره د تكامل په حالت كې د انسان په بڼه څرګنده شوه دا فلسفه هم غلطه او باطله ده كه همداسې وي نودا فلسفه د لاندې سوالونو سره مخ كېږي چې بيا يې د ځواب څخه عاجزه ده.

لومړی دا چې په نظام کې ولې ساکنې ما دې شته؟ دو هم دا چې هره ساکنه ما ده ولی په حرکت نه راځي؟

درېيم دا چې هره متحرکه ماده په طبيعي ډول د انسان په بڼه څرګنده شي او په همدغه طبيعي مسير کې د هری ما دی څخه انسان جوړ شي؟ څلورم د حيواناتو متعدد ډولونه لکه غوا او ښ، اس .. او داسې نور

موجو ندوی ولی ذی روح متعدد او متنوع شو؟

پینځم دا چې ولي دا ټول د انسان مسخر ګرځیدلي؟

که همداسې وی نو هر متحرک په يو مسير او رديف کې په يو تشکل څرګند شوی وی او د انسان لپاره يې د تسخير علاقه موجود نه وی؟

دهريان وايي چې په خدای عقيد و لرل د پخوانيو زمانو عقيده وه چې د جهالت دور وه او خلک په هيڅ نه پو هېدل چې د پېښو عوامل ورته معلوم نه وه لکه زلزله بادونه مرګ وغيره نو دا به يې يو نامر ئي ذات ته منسوبول او ويل به يې چې دا هر څه خدای جل جلاله کوي مګر اوس

۱. بنی اسرائیل ۸۵/

ګورو د علم په سبب په نوي اکتشافي اسبابو کې ددې هري پېښې سبب معلوم شو نو ځکه د خدای جل جلا له عقیده صحت نده؟

خواب د د هریانو او کمیونستانو دغه نظر په هم سراسر باطله او غلطه ده ځکه په نظام کې موږد پالني اثار ګورو او په نظام کې د پالونکي د لاس نښې ګورو همدا رازګورو چې دلته هر څه د مضبوطو قوانینو او اصولو سره سم تر سره کېږي د ضرورت په وخت باران کېږي باد راالوځي د خلکو مشکل رفع کېدو اسباب ګورو ماشوم د مور د پيدايشت په وخت کې د مور د سيني څخه شيدي سکي د ماشوم د لوږي مخنيوي کېږي

نبات په خپلوخت سره سم زرغونه او په مدار مدار لوېږي او هره برخه یې د مخلوق د اړتیا ایو خلا اډکوي داني غلي انسان خوري واښه ګیاه حیوانات خوري ددغه بهیر تر شا د یو فاعل مختار ذات د موجودیت څخه غیر تصور نشي کېدای نو داسې نه ده چې دغه غیر اختیاري چاری خلکو د بی علمی څخه نامرئیي ذات ته منسوب کړیاد ورېځې د حرکت د باران د وریدو د لمر حرکت د شپې او ورځی اختلاف د بادونو تغیراتو او عوامل څه دي او د جالخوا اداره کېږي واضح ده چې د یو ذات لخوا اداره کېږي واضح ده چې د یو ذات لخوا اداره کېږي چې هغه الله تعالی دی

د اسلامي عقيدې مخالفين په مومنانو دااعتراض کوي چې تاسو وايي چې دا هرڅه الله تعالى پيدا کړي نوالله چاپيدا کړي دي؟

خواب که چېرته موږه ي سوال ته ځير شودادشيطان يوه وسوسه ده چې خپلو اوليا اوليا اوليا اوليا اوليا اوليا القا کوي (په زړه کې اچوي) ځکه چې الله تعالى خالق دي او خالق هغه ته وايي چې نورشيان پيداکوي دي چاپيداکړي نه وي، دوى په دغه بي عقله سوال سره خالق څخه مخلوق چاپيداکړي نه وي، دوى په دغه بي عقله سوال سره خالق څخه مخلوق جوړوي چې الله سبحانه و تعالى هم خالق او هم مخلوق ګڼي که داسوال

څېړنې لاندې ونيول شي نودابه دور او تسلسل ته ورسېږي هغه داسې چې خالق به بل خالق او هغه به بل خالق او هغه به بل خالق ترلايتناهي سلسلې پورې روانه وي چې دغه تسلسل باطل او واضح البطلان دي

اوکچېرته دا ووايي چې خالق مخلوق او مخلوق خالق پيدا کړي وي نودا دور دي چې يو دبل لپاره څنګه خالق کېداي شي؟

دورهمباطل دى، نودامعلومه شوه چې الله تعالى په خپله خالق دي چاپيداكړي نه دي اوټول مخلوقات الله تعالى پيداكړي دي الله تعالى نه ابتدا ، اونه انتها ، لري نه زوال اونه حدوث لري دانسان عقل د الله تعالى د ذات په كيفيت كې كارنه شي كولاى رسول الله صلى الله عليه وسلم موږته همد غسي فرمايي چې شيطان به درته داهم ووايي چې الله چاپيداكړي تاسو په الله پورې پنا وغواړئ يعنې (اعوذ بالله) ووايي.

دحدیث عبارت دا دی

[قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَأْتِي الشَّيْطَانُ أَحَدَكُمْ فَيَقُولُ مَنْ خَلَقَ كَذَا مَنْ خَلَقَ كَذَا مَنْ خَلَقَ كَذَا حَتَّى يَقُولَ مَنْ خَلَقَ رَبُكَ فَإِذَا بَلَغَهُ فَلْيَسْتَعِذْ بِاللَّهُ وَلْيَنْتُه] متفق عليه (')

ژباړه دابوهريره څخه روايت دي چې رسول الله صلی الله عليه وسلم فرمايلی شيطان به يوکس ته په تاسو کې راشي ورته به وايي چې دا چاپيداکړی؟ دا چاپيداکړي تر دې چې ورته به ووايي چې ستارب چا پيداکړي؟ نوکله چې دې ځای ته راورسېږي په الله پورې دي پنا ونيسي او داسې فکر دې پرېږدي

بل حديث كي دا هم راغلي

[فَقُولُوا (اللَّهُ أَحَدٌ اللَّهُ الصَّمَدُ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوا أَحَدٌ)]

<sup>· .</sup> مشكوة صفحه ١٩ كتاب الايمان

يعنې داسې دي ووايي چې الله يو دى الله چاته متحتاج نه دي او هرشي الله ته محتاج دي څه شي يې زېږولي نه دي او دچاڅخه زېږېدلى ندي او ورسره برابر څه شي نه شته بيا دي درې کرته چپ خواته لاړي تو کړي او الله ته دي پنا ويسي د شيطان رټل شوي څخه (مشکوة صفحه ۱۹ حواله ابو داو د).

وروسته به دَلله جلت عظمته دصفاتو په بحث كې راشي چې الله تعالى دمخلوق دصفاتو څخه منزه او پاك دي بايد بيا هم او و آيو چې الله تعالى ابتدا، انتهاء، حدوث زوال، مرض، ذكوريت، انوثيت يعنې نارينه والي، ښځينه والي، ستوماني، خطاء، نسيان، جهل، زېږېدنه زوجيت، نسب، تشبيه، خوراك، څښاك، لباس وغيره څخه منزه او پاك دي ځكه داصفات د مخلوق دي

# اتم درس عرش او فوقیت

اهل السنة والجماعت عقيده لري ؛ چې عرش داوو اسمانونولوح قلم او کرسي څخه پورته دی يعنې زموږ څخه فوق چې کوم اسمان دی ددې څخه پورته اووه اسمانونه په همدې ترتيب چې د ځمکې او اسمان تر منځ څومره فاصله ده د د اووه څومره فاصله ده د د اووه اسمانونو څخه پورته لوح، قلم او کرسي ده چې داټول د الله تعالى مخلوقات دي او ددې ټولو څخه پورته بيا عرش دي چې عرش هم د الله تعالى مخلوق دى

الله تعالى فوق العرش يعني دعرش څخه فوق دى بلاكيف استواعلى العرش د الله سبحانه و تعالى بلاكيف (په غير د څرنګوالي ) صفت دى كمايليق بشانه (څنګه يې چې د شان سره لايق دى) په ډېر روايتونو كې

ثبوت راغلى دي

امام مالك رحمه الله فرمايي:

[الاستوامعلوم والكيفية مجهوله والايمان به واجب والسوال عنها بدعة]

ژباړه: استوای معلوم دی څرنګوالی یې نامعلوم دی ایمان په استوای واجب دی او د کیفیت پوښتنه یې بدعت دۍ

او د الله تعالى معيت دمخلوق سره هم ثابت دي

الله تعالى فرمايي:

[وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ] (')

ژباړه او هغه د تاسو سره دی چې هر چېرته ياستي.

پەدې اړه شرح عقيدة الطحاويه ليكي:

(والعرش والكرسى حق وهو مستغن عن العرش ومادونه محيط بكل شئ وفوقه صـ٣١٠)

ژباړه او الله تعالى د عرش اوغير عرش څخه بى پروا دى (حاجت) نه لري په هر شي محيط دى او د هر شي څخه فوق دى - دلته دوه خبرې قابل د فكردي ۱ دا چې د الله تعالى فوقيت د مخلوق د فوقيت سره تشبيه نه كړل شي ۲ او دوهم دا چې الله تعالى د حلول څخه منزه دي لكه د حلول عقيده چې د بعضې نصارى وه نو الله تعالى د مخلوق څخه جد ا دى په دې معنى الله سبحانه و تعالى عرش ته ضرورت نلري ځكه عرش مخلوق د ي (كما مره).

اهل السنة تاويل او تمثيل نه كوي وايي كما يليق بشانه دا د ټولو صفاتو په باره كې داهل سنت نظر دي همدارنګه د الله تعالى په ذات كې

١. الحديد /۴

سوچ او فكر كول منع دي ځكه دانسان عقل محدود او كمزوري دي صرف ايمان اويقين كفايت كوي محد ود عقل به په لامحدود ذات كې څنكه كارو كړي؟

استوای علی العرش) په ډېرو اياتونو ثابت ده خو دا متشابهات دي د ډېر بحث په کې ونه شي همدومره اجمالي وينا کافي ده زياته څېړنه په کې خطر لري

### نهم درس

## د الله سبحانه و تعالى توحيد

دمخه موولوستل چې په الله تعالى ايمان لرل دوه خبروته چې په وجود د الله او په توحيد د الله دي شامل دي

تر دېځايه مود الله دموجوديت دلايل په مختصر ډول و څېړل اوس د الله تعالى د يو والي چې په خپلو ټولو حقوقو كې يوازي او برخدار نه لري

دلايل څېړل کېږي چې عبارت د توحيد څخه دی يعنې د توحيد تعريف اواقسام او دلايل تربحث لاندې نيول کېږي ترڅو مکمل واضاحت د مسئلي وشي.

د توحید لفظ په عربي لغت کې د تفعیل په وزن دمصدرصیغه ده په لغت کې وید لفظ په عربي لغت کې د تفعیل په وزن دمصدرصیغه ده په لغت کې ویل کېږي یوشي یو ګڼل یا د یوشي په یووالي حکم کول یا د یووالي نسبت کول یوشي ته م

او په اصطلاح کې د الله تعالى ذات پاک او مجرد ګڼل دي د خپل الوهيت په ټولو خصوصياتو کې د شرکت څخه په همدې ترتيب ابو المنتهي هم تعريف کړی دی ليک:

(تجريدالـذات الالهيـة عـن كـل مايتصـورفي الافهـام ويتخيـل في الاوهام والاذهان، صـ٣)

يعنې الهي ذات مجرداوپاک ګڼل دي دهرهغه شي څخه چې په وهم اوخيال کې ګرځي او تصوريې کوي او په اوهامو او اذهانو کې متخيل کېږي اسم فاعل يې اسر فاعل يې اسم فاعل يې اسرکراځي او ضديې اسم فاعل يې مشرک راځي

توحيد د ټولو اسماني کتابونو او په ځانګړي ډول د قرآنېکريم مرکزي . و ضو عده.

الله جل جلاله فرمايي:

[هٰذَا بَلْغٌ لَلنَّاسِ وَلِيُنْذَرُوا بِهِ وَلِيَعْلَمُوَّا أَنْمًا هُوَ اِلْهٌ وَاحِدً] (١) ٣

ژباړه دا پندادې د خلکو لپاره او (د دېلپاره راغلی) چې خلک پرې او وېرول شي او په دې خبره پوی شئ چې هغه الله يو دۍ

د معاذ بن جبل رضى الله عنه په روايت شوي مرفوع حديث كي هم ذكر راغلى [حَقَّ اللهُ أَنْ يَعْبُدُوهُ، وَلا يُشْرِكُوا به شَيْئًا] (٢).

ژباړه نبي عليه السلام معاذ بن جبل ته و فرمايل حق د الله تعالى په خپلو بنده ګانو دادې چې يوازې د ده عبادت و کړي او هيڅ شي ورسره شريک جوړنه کړۍ

ملا علي قاري هم ليكي: [القرآن كله ورد في التوحيد] (") ژباړه: يعنې قرآنكريم ټول په توحيد كې راغلى دا چې شرك په كبيره كناهونو كې لو په كناه ده او (من اكبرالكبائر) دى

۱. ابراهیم/۵۲

۲.مشکوة

<sup>3.</sup> شرح فقه اکبر صـ 18

نوالله تعالى د دغه مسئلې دوضاحت لپاره وخت په وخت پيغمبران الېولي دي

پەدى ارە اللە تعالى فرمايى،

[وَلَقَـٰدْ بَعَثْنَـا فِي كُـلِّ أُمْـةٍ رَسُـولًا أَنِ اعْبُـدُوا اللهُ وَاجْتَنِبُـوا الطَّاعُوتَ] (')

ژباړه او بېشکه موږ لېږلی په هر امت کې رسول په دې خبره چې د الله تعالى بنده محيو کړي او د طاغوت (باطلو خدايانو) څخه ځانونه وژغوري

پدبل ایت کی هم وضاحت دی

[وَمَا َ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُولِ إِلَّا نُـوْحِيَّ اِلَيْهِ أَنَّهُ لَا اِلْهَ اِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ 0] (٢)

ژباړه موږله تا څخه مخکې هیڅ یوپیغمبر ندی لېږلی مګر هریو ته موږوحی کړې ده چې لایق دبنده ګۍ بل څوک نه شته غیر له ما څخه نو ما یو ومنئ په بنده ګۍ سره

ابن عباس څخه نقل راغلي:

(كلـما ورد في القـرآن مـن العبـادة فمعنـاه التوحيـد، كمـالينعلـي هامش|لجلالينصـ۴)

ژباړه هر عبادت قرآنکريم کې راغلي معني يې توحيددۍ

ځرنګه چې دا ډېره اوږده اوضروري مسئله ده چې مدار د کفر او ايمان همدغه مسئله ده ، نوله دې وجې څخه شيطان کوښښ کوي چې د الله تعالى بنده ګان شرک کې مبتلا کړي او د توحيد د فطري لارې څخه يې

١. النحل / ٣٢

٢. الانبيآء / ٢٥

منحرف كړي په همدغه اساس ډېر امتونه دابليس پراغوا دشرك اوكنر ښكارشوي دي مختلف شيان يې ورته ښايسته كړي دي او د هرشي څخه يې لكه دبتانو ، لمر ، سپوږمۍ ، ستورو ، تېږو ، ونو ، بوټو ، قبرونو اور ... او كله د يو شي او كله د بل شي څخه يې ورته اله (خداى) جوړ كړى دى د ټولو څخه دمخه د شرك لومړنى قسم چې دنيا كې منځ ته راغلي دى هغه دبت پرستۍ په شكل په بشري جامعه كې دابليس په اضلال شروع شوى دبت پرستۍ په شكل په بشري جامعه كې دابليس په اضلال شروع شوى دى هغه هم د نوح عليه السلام د قوم څخه چې يغوث، يعوق، و د ، سواع او نسر داپنځه بتان خلكو په خدايتوب ونيول له دې څخه مخكې په انسانيت كې هيڅ قسم شرك نه و ، وروسته يې بيا شكلونه متعدد اوبدل رابدل شو چې همدغه مضمون ته د قرآنكريم په يو ايات كې اشاره هم شوي ده.

[وَمَا كَانَ النَّاسُ اِلَّا أُمَّةُ وَّاحِدَةً فَاخْتَلَفُوا] (١)

زيات مفسرين په دې نظر دي چې مخکې خلک په يوامت او يو دين و ، چې هغه توحيد دي بيا يې اختلاف په توحيد کې وکړ چې بعضې خلکو شرک وکړ نوبيا الله تعالى پيغمبران راولېږل او د شرک مقابله يې وکړه او زياتو خلکو ته يې د دغه خراب مرض څخه نجات و رکړ.

الله سبحانه و تعالى د گناهونو په فهرست كې په شرك ډېر خفه كېږي ځكه چې دا ديو څر گند حقيقت او انساني فطرت څخه انحراف دى او لوى ظلم دى ځكه كه د شرك دعقيدې سره يو انسان مړشي الله سبحانه و تعالى ور ته بښنه هم نكوي

الله تعالى فرمايي.

[اِنُّ اللهُ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَٰلِكَ لِمَنْ يُشَاّءُ] ( ٰ )

۱. يونس/ ۱۹

ژباړه: بېشکه الله نه بېني دا چې شرک ورسره جوړکړی شي او له دي څخه غير بېنه کوي چې چاته و غواړي، د توحيد په اصل مفهوم کې په امت کې ځينې فرقې تېر وتي او په خپل ګومان يې هر شي د توحيد منافي ګڼلی مثلا معتزله چې الله تعالى ته صفات ثابتول يې هم شرک وګڼه او ځانونه يې په اصحاب العدل والتوحيد ونومول او يا لکه خوارج چې د مشرکينو په اړه نازل شوي اياتونه په مؤمنانو تطبيقوي مګر موږ به د اهل السنة والجماعة موقف چې د توحيد په اصلي مفهوم ولاړ دى په لنډ ډول وڅېرو.

عقل هم وايي چې د کايناتو متصرف او د نظام اداره کوونکي بايد يو

که چېرته متعدد وي نوبيادانظام به مختل او فاسد ګرځيدلي وي د تعدد ادني افراد دوه دي

كه دوه الهه په كايناتوكې موجو دشي نويو به ديوكار د كولو اوبل به دنه كولو اراده كولى نو خامخا به نظام كې خلل راتله كه چېرې يو وه وايي چې زه داكاركوم نو هغله بل يې مخه نيوې شي كنه؟

كه چېرته د ده مخه وه نيسي او قدرت ولري چې هغه بل كمزوري او عاجز كو كمزوري اله نه شي كېداى ځكه اله كمزوري نه وي كمزوري نه وي . كمزوري نه وي .

که چېرته یې دا نشي عاجز کولی او د هغې د ارادې مخنیوی نشي کولی نوبیا دا بل کمزوری او عاجز کېږي چې الدنشي کېدلی، نومعلومه شوه چې الدد کایناتو یو دی کله چې ثابته شوه چې دوه الدندي نوپورته تعدد په خپله نفي شو.

١. النسآء / ۴۸

همدارنگه په نقلي دلايلوكي هم قرآن كريم فرمايي: [لُوْ كَانَ فيهما الهَةُ إِلَّا اللهُ لَفَسَدَتَا] (')

ژباره: کدپدځمکداو اسمانونو کې نور خدایان وی د الله تعالی څخه غیر نو دواړه به فاسد شوی وای

په دنیوي چارو کې هم موږیووالی ګورو چې اشتراک د هغې چارو په اختلال او فساد تمامېږي مثلا که د یو موټر دوه موټروانان وي او یا د یوې کشتۍ دوه کشتیبانان وي یا د یو مسجد په یولمونځ کې دوه امامان مخکې شي څرګنده خبره ده چې د دې چارونظام به خرابېږي او په دې شیانو کې به فساد راځي

همدا رازپه دې کايناتو کې هم که د الله تعالى سره په يوه کوچني برخه کې دچا اشتراکوي، نونظام په حتما خراب شوى وى د الله توحيد دانسان د فطرت غوښتنه ده ددې لارې څخه انحراف د فطرت انساني څخه انحراف شمېرل کېږي

د توحید متعدد ډولونه دي چې دعقایدو علماو هرچا دخپل علمي تبحر په بنا اقساموته متعدد نومونه ورکړي دي چې هریوي په خپل ځای صحیح دی لکه د الله تعالی د ذات توحید ، د اسماء صفاتو ، د عباداتو او احکاموتوحید چې بیایې هریویې په جلا جلا څانګو وېشلی لکه د صفاتو په توحید کې توحید في التصرف في الاستعاذه في الرقي وغیره موږ دلته فقط د شرح عقیده الطحاویه عبارت چې لنډ دی اکتفا کوو داسې لیکې: [فان التوحید یتضمن ثلاث انواع احد ها الکلام في الصفات والثاني توحید الربوبیة وبیان ان الله وحده خالق کل شيء والثالث توحید الهیته وهو استحقاقه سبحانه وتعالی ان یعبدوحده

١ الانسآء / ٣

شریک له](۱)

توحيدمتضمن د درې ډولونو دي

۱ په صفاتوکې توحید

٢ توحيد دربوبيت او ددې بيان چې الله تعالى يوازې خالق دهرشي

دي

۳ توحید دالوهیت دي یعنې دا چې الله سبحانه و تعالى يوازې مستحق د عبادت دي چې برخه دار او شریک پکې نلري او عبادت د الله سبحانه حق دی، یعنې الله سبحانه و تعالى د عبادت د ټولو ډولونو حقدار

نۍ

عبادت دو ه ډوله دی:

١ بدني عبادت

۲.مالی عبادت

بدني په درې برخو و ېشل کېږي:

۱ قلبی

۲.لسانی

۳.عملی

قبي چې دزړه سره تعلق لري لکه ايمانيات اعتقاديات خو ف تو کل تواضع وغيره

اساني چې د ژبې څخه صادرېږي لکه دعا ذکر تلاوت وغيره

عطي دنورواعضاو څخه صادرېږي لکه لمونځ، روژه، رکوع، قيام،

فاعده، سجده او قتال في سبيل الله وغيره.

. ۲. مالي عبادات لكه زكات، عشر، دحج مصارف، صدقات دنذر

اشرعقيده الطحاويه صفحه ٧٧

اموال وغيره

ددې ټولو عباداتوحقداريوازې الله سبحانه دی، که په دې عباداتو کې يوه برخه چاغيرالله ته ورکړه شرک به وي (شرک في العبادت دي) دمکې مشرکين د الله دربوبيت او خالقيت په توحيد قايلوه د الوهيت او عبادت توحيد څخه انکار کاوه د دوی ددغه عقيدې حکايت قرآن کريم په ډېرو مقاماتو کې کړي دي په يو مقام کې داسې فرمايي:

[وَلَيِنْ سَالْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمُوتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُوْلُنَّ اللَّهُ] (١)

ژباړه ای پیغمبره که ته ددغه مشرکانو څخه پوښتنه وکړي چې ځمکه او اسمانونه چا پیداکړي دوی به خامخا ووايي چې الله

دې ته ورته بېشماره ايتونو څخه معلومېږي چې دربوبيت په توحيد مشرکين قايل و ه خو د الوهيت د توحيد څخه يې انکار کاوه لکه د دوی د غه د الوهيت د توحيد څخه انکار په بل ځای کې قرآن کريم حکايت کړي دی فرمايي:

[أَجَعَلَ الْأَلِيهَةَ الْسِهَا وُاحِدًا إِنَّ هٰذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ ٥] (٢)

مشركينوبهويل.. چې ايا دي پيغمبر دېر الهه يواله ګرځولي دي داخوعجيب شي دي

يعني الله تعالى يوازې الدمنل دوى تدنا اشنا ښكارېده، نوځكه يې ورڅخه انكاركاوه او د لاالد الاالله منلوته تيارنه وه چې په لااله الاالله كې د الوهيت د توحيد اقراردي

قرآنكريم فرمايي: [اذَا قَيْلَ لَهُمْ لاَ اللهَ الْا اللهُ يَسْتَكْبِرُوْنَ [0] (")

١. لقين / ٢٥

۲. ص / ۵

٣. الصفت/٢٥

ژباړه کله چې مشرکینو ته وویل شي چې اله بل نه شته سوا د الله نعالي څخه دوی ددغه خبرې د منلو څخه کبرکوي (نه بې مني).

دالوهیت توحید مستلزم دی در بوبیت او خالقیت توحید ته نوځکه قرآنکریم لوم پی دوی ته دالوهیت د توحید منلولپاره ددلیل په توګه در بوبیت او خالقیت توحید و پاندې کوي هغه څوک چې رب او خالق وي هغه به اله هم وي دعوه داده چې اله به هغه څوک وي چې هغه پیداکونکي او پالونکي وي نوپیداکوونکي او پالونکي خودمشرکینو په عقیده هم بل څوک ندي سوا د الله تعالی څخه نو اله به هم الله سبحانه و تعالی وي ځکه دوی په دې معترف وه چې زمو بربتان خالقان او پالونکي نه دي په دې معنی چې باران و رول رزق نازلول د مخلوق پیداکول داټول الله سبحانه و تعالی کړي دي نو چې داکارونه چاکړي دي هماغه به یوازې اله هم وي دوی فقط د پیغمبری دعوت په مقابل کې دوه باطل دلیلونه و ړاندې کول چې قرآنکریم ترې د اسې یا دونه کوي

١. [وَجَدُنَا عَلَيْهِ أَبَآءَنَا] (١)

ژباړه موږ خپل پلاران په دې کارليدلي دي

٢. [هَٰؤُلَاءِ شُفَعَآؤُنَا عَنْدَاللَّه] (٢)

ژباړه دوى زموږ سفارشيان دي د الله تعالى پر وړاندې

په دغه دو اړو خبرو کې دوی سره هیڅ قسم عقلي او اسماني دلیل نه وه بلکې داهرڅه یې د خپل ګومان مطابق کول حال دا چې د قرآنکریم دعوه داوه.

[وَالْهُكُمْ اللهُ وَاحدٌ لاَ اللهُ الله هُوَ] (")

المآئده ۱۰۴۸

۲ یونس / ۱۸

۲.البقود / ۱۲۳

رباړه: اله ستاسويو اله دي نشته بل اله سواد همدغه الله څخه دلته دوه خبرې قابل دغوردي

١. الوهيت الله تعالى ته ثابتول دي

۲. الوهيت منحصر کول دي د الله تعالى د ذات پورې او دغير څخه يې نفي کول دي

مشركينود الله الوهيت هم منه اودابي تسليموله چې الله تعالى اله دي خودغير څخه يې د الوهيت نفي نه كولم او د اضروري خبره ده لكه څرنګه چې الوهيت الله ته ثابتول د ايمان ركن دى همدارنګه دغير څخه يې نفي كول ضروري او د ايمان بل ركن دي

همدغه دوهم جزدمشر کینوسره دمومنانو متنازع فیه (نزاع ټکی) گرځیدلي وه چې مشرکین یې منلوته تیارنه وو او دي ته دقرآنکریم په اصطلاح کې کفربالطاغوت وایي دطاغوت څخه یعنې شرکې الهه او شرکې قوانینو څخه انکار دایمان شرعي لپاره حتمي او ضروري اصل دي قرآنکریم فرمایی:

[فَمَنْ يُكُفُرْ بِالطَّاعُوْتِ وَيُؤْمِنْ بِاللهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوةِ الْوُثْقَى] (')
د همدغې اصل په بنا دالوهيت د توحيدلپاره چې دامستلزم د
توحيد دربوبيت دي اوبرعکس ندي يعنې دربوبيت توحيد مستلزم د
توحيدالوهيت نه دي

زموږد توحید په کلمه کې دهمدغه دواړو لویو مقصدونو په نظرکې نیولوپه خاطرداسې الفاظ په خلص ډول راوړل شوي چې لااله الاالله یولفظ داله په کلمه کې راوړل دوهم نفي دالوهیت دغیرالله څخه اوانحصار دالوهیت د ذات د الله تعالی پورې

١٠ البقره / ٢٥٧

داله لفظ په خپله درب په توحید دلالت کوي او په نفي اثبات سره په کې حصر راوړل شوی که داکلمات داسې راوړل شوي واي چې الله اله - يعنې الله اله دي نو دا دواړه مقصده پکې نه ځای کېدل مخکې مو مکر را ذکر کړل چې قرآنکریم مشرکینو ته همد غه دلیل زیات ذکر کوي چې څوک ربوي خالق وي هغه به اله هم وي لاندې ایا تونو کې غور سره معلومېږي (افَمَنْ يَخْلُقُ کَمَنْ لا يَخْلُقُ] (')

بلاايت:

[اِنَّ الَّذِيْنَ تَدْعُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ لَنْ يَخْلُقُوْا ذُبَابًا وَلَوِ اجْتَمَعُوْا لَهُ] (٢) بِلَايتُ

[اعْبُدُوْا رَبِّكُمُ الَّذِيْ خَلَقَكُمْ] (٣)

او داسې نور ...

دا او دېته ورته ايتونو کې چې دلته د ټولو دليکلو ګنجايش نه شته دي دې وضاحت کوي چې اله يو ازې الله تعالى دي اوبل هيڅ شي اله نه دي اونه کېدای شي اونه الله تعالى د خپل الوهيت په خصائصو کې برخه ورکوي اونه پرې څوک جبري سفار شي شته دي اونه هم الله تعالى د چاڅخه م جبورې ي

الديوعربي كلمه ده چې تعريف يې د عقايدو علماء او مفسرين داسې كوي

[كل ماياله اليه الناس ويتضرعون لديه في حوايجهم ومشاكلهم ويعتقدون بان له سلطة غيبية في دفع المضاروجلب المنافع

النحل ١٧

٢ العج ٧٣

۲ البقره ۲۱

استقلالاووساطة في مالايقدرعليـه النـاس في دايـرة الاسـباب العاديـة عندهم، شرح منار](')

هـر هغـهالـهدي چـې خلـک ورتـه عـاجزياوتضرع کـوي پـه خپلوحاجاتواومشکلاتو کې او پـه هکلـه يـې داسې عقيده ولـري چې يقينادايوغيبي سـلطه لـري پـه دفع د ضررونواوور کولودمنافعو کې ياداسې چې همدغه اله په دغه چارو کې يوازې اومستقل وګڼي چې پـه خپلـه يـې کوي او يـا دا چې دبـل پـه واسطه يـې کوي چې بـل ذات ورتـه اختياردالو هيت د خصائصوور کړي وي يعنې پـه هغه چارو کې چې عام خلک د هغې پـه کولو توان نه لري پـه دايره داسبابو کې يعنې داسبابو څخه فوق چارو کې متصرف وي (اسباب د عقايد و څخه جداخبره ده) پـه پـورتـه ذکرشوي عبارت کې داله پـه تعريف کې دادوه خبرې پـه خصوصي ډول پـه ذکرشوي عبارت کې داله پـه تعريف کې دادوه خبرې پـه خصوصي ډول پـه ذهن کې کېنول پـه کاردي

١. اله غيبي سلطه لري

 اسبابو څخه فوق ورته تضرع و کړي شي همدغه يې په حل قادرو ګڼل شي نو همد غه ذات بيا پالونکي او پيدا کونکي وي او همدغه حقد ار د بند ګۍ دي چې خلک ورته عاجزي و کړي

نوځکه په کلمه طیبه کې هم دلارب الاالله، لاخالق الاالله وغیره عبار تونو پرځای دلااله الاالله په څېرښایسته او جامع الفاظ ځای شوي دي چې په ټول مفهوم مکمل کلمات دي د کلمې سره داڅو خبرې دایمان د تحقق لپاره ضرورې دي:

١. دكلمي صحيح الفاظ

۲. د کلمې په معنی اومفهوم پوهېدل

۱. قرطبی ج ۱ صـ۷۳

۳.دکلمي اقرار

۴ دکلمی اخلاص

٥ محبت او ادب

۲ تسلیمېدل

۷ اوهغه څه چې د کلمې مربوط او د دين د ضرورياتو څخه وي پرې افرارکول دي

۸ دکلمې د منافي او اضدادو او د هر هغه شي څخه چې د کفر شعار ويځان ساتل، که څوک کلمه طيبه لولي او په معنی يې نه پوهېږي داسې شخص د الله تعالى په نزد ايمان خاوند نه دى

[من اتى بالكلمة الطيبة من غيرملاحظ معناهالايعدمومناعنـد الله تعالى]

دا خبره تفسير روح المعانى د قرآنكريم د دې ايات لاندې ذكركړى. [وَاذْكُرْ رَّبُكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا] (١)

نومعلومه شوه کې په مطلب او مفهوم ځان پوهول ضروري دي د دې څخه معلومه شوه چې الله تعالى اله او حاکم اعلى دى چې حکم يې په دوه برخو وېشل کېږي.

١.تكويني حكم

۲. تشریعی حکم

فرآنکريم دغه دو اړه ډوله حکمونه الله تعالى ته خاص کړي دي په دې عبارت

﴿ [أَلَا لَهُ الْحُكُمُ] ( ۗ )

۱ آلاعراف / ۲۰۵ ۲ آلانعام /۲۲ ژباړه يعنې حكم صرف الله جل جلاله لپاره دي

اوبياداسي صراحت كوي

[وُلَا يُشْرِكُ في حُكْمِهَ أَحَدُا0] (`)

مطلب دا دى چې الله تعالى په خپل حكم كې چاته برخه نه وركوي كله چې حكم مطلق ذكرشي دواړه ډوله ترې مرادېږي

حکم تکوینی هغه حکم دی چې کله یې الله تعالی صادر کړي بیامخلوق په کې اختیارندلري لکه باران کول باران بندول، ژوندي کول مړه کول، مریض کول صحت ورکول داکارونه بل څوک نه شی کولای

حكم تشريعي هغه حكم دى چې الله تعالى يې صادر كړي اويو قانون راولېږي مخلوق ته يې د كولو اختياروي لكه حلالول، حرامول، فرض كول، لازم كول داد الله تعالى د تشريعي احكامو څخه دي

قانون جوړونه د الله تعالى دالوهيت حق او خصوصيت دي څرنګه چې معلومه ده چې الله تعالى دمخلوق په پيداکولو کې يو ازې دي

نودقانون په رالېږلو کې به هم يوازې حقد اروي نوغيرالله دقانون د جوړوني حق نلري د الله دقانون څخه غير نورقوانين لکه ديموکراسي، ديموکراتيک، يوناني فلسفه، د بشرد حقوقواعلاميه، د پارلمانونو د خوا جوړ شوي قوانين، د طاغوتي قوانيو څخه ګڼل کېږي چې ترڅو ترې يوانسان انکار ونه کړي ايمان يې په الله تعالى نه صحيح کېږي الله تعالى نه صحيح کېږي

[وَمَنْ لُمْ يَحْكُمْ بِمَا اَنْزَلَ اللهُ فَأُولُمِكَ هُمُ الْكُفِرُوْنَ [()) كسه حسوك و الله تعسالي و رالبسول شسوى كتساب و حاكميت

١. الكهف/ ١٦

٢. المائدة ٢٠

دحقانیت عقیده و نلسري کافردی خوکه څوک یې دحقانیت دحاکمیت عقیده لسري خوعمل کې سست دي نوبياب کافر نه وي خو ګناه ګار او مر تکب دګناه کبیره به وي

د تحلیال او تحسریم واکیدوازې د الله تعالی په حکم صورت نیسی د نصاری یدوه ډله په همدغه عقیده د اسماني شریعت څخه خارج شوه چې خپل باطل پرست پیران او باطل علما عیم په خدایتوب و نیدول الله تعالی ترې داسې حکایت کوي فرمایي:

[اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ ٱرْبَابًا مُنْ دُوْنِ اللَّهِ] (١)

ژباړه: دوی خپل علما اوپيران په خدايتوبنيولي د الله تعالى څخه پر

كله چې عدي ابن حاتم چې مخكې نصراني و ه بيا مسلمان شو دهمدغه ايات په اړه زمو و د پيغمبر صلى الله عليه وسلم څخه پوښتنه و كړه او عرض يې و كړو چې مو و خو د پيرانو او عالمانو عبادت نه كولو نو پيغمبر عليه السلام و فرمايل

آلَـيْسَ يُحَرِّمُ وَنَ مَا أَحَـلُ اللَّهُ فَتُحَرِّمُونَـهُ وَيُحِلُـونَ مَا حَـرَّمَ اللَّهُ،
 فَتَحلُونَهُ؟"فَقُلْتُ: بَلَى، قَالَ:"فَتلْكَ عِبَادَتُهُمْ] (')

رباره: ایانه و هغوی چې د الله حلال به یې حرامول او تاسو به حرام کڼل او د الله تعالی حرام به یې حلالو ل تاسوبه حلال کڼل نوماوویل هوهمداسې وو نووی فرمایل همداد هغوی عبادت وو.

۱. التوبد/۳۱

٢ ترمذي ٢ جلد حفحه ۴٠ احمد ، بهيقي او ابن جرير

نومعلومه شوه چې شريعت جوړونه يوازې د الله تعالي حت دی خلاصه دا دی چې د طاغو تي الهه و څخه انکرار کو دی چې د الاالله کې دا اقسرار موجودي

#### د اله صفات

د اله څو صفات قرآن کريم ذکر کړي دي:

۱. عام تصرف (بشپرواک)

۲. قدرت مطلقه

٣. مشيت نافذه

۴. علم محیط (بشپر علم)

چېلاند ي اياتونه پرې وضاحت کوي.

[لَهُ مَا في السَّمُوْتِ وَمَا في الْأَرْضِ وَمَا بَيْـنَـهُمَا] (\) تصرف اوملكيت عامد

[اِنَّ اللهُ عَلَي كُلُ شَىء قَدِيرٌ O] (١) پر هر خه قادر دي دلته قدرت كامله دى

[اِذَا اَرَادَ شَيْئًا اَنْ يُقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ [0] (") مشيتنا فَدُوجِيُ اراده يينافذه ده.

[وُانُ اللهُ قَدْ أَحَاطَ بِكُلُ شَيْءٍ عِلْمًا ٥] (٢) محيط اوبشپر علم

<sup>7/26.1</sup> 

٢. البقره / ٢٠

۳. پس/۸۲

۴. الطلاق/ ۱۲

داد الله سبحانه و تعالى دالوهيت خصوصيات دي چې غيرد الله تعالى څخه يې بل څوک نلري، د الله تعالى علم په غيب او ښکاره محيط او کامل دى غيب عبارت د هر هغه شي څخه دى چې د انسان حواس يې د درک څخه عاجز وي قرآنکريم د غيب درې مرحلى ذکر کړي

١. علم الغيب

٢. اطلاع بالغيب

٣. ايمان بالغيب

- دعلم الغيب په اړه قرآن کريم ذکر کوي

[لًا يَعْلَمُ مَنْ في السَّمْوٰتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ الَّا اللَّهُ] (١)

ژباړه نه پوهېږي هغه څوک چې په اسمانوو او په ځمکو کې دی په غیب مګریوازې الله تعالی

او بې شماره ايتونه او احاديث پکې شته چې د ټولو ذکر کول دموضوع داوږدوالي سبب کېږي

- اطلاع بالغیب: دا د انبیاء علیهم السلام خصوصیت دی او د هغوی معجزه ده الله تعالی فرمایی:

[وَمَا كَانَ اللّٰهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَي الْغَيْبِ وَلَكِنَ اللّٰهَ يَجْتَبِى مِنْ رُّسُلِهِ مَنْ يُشَاءُ] (')

ژباړه او نه دی الله تعالی چې اطلاع درکړي تاسو ته په غیب لیکن الله تعالی غوره کوي (د دې اطلاع لپاره) د خپلو رسولانو څخه چې چا ته وغواړي

دغداطلاع يا اظهار ديو غيبي خبر چې الله تعالى كوم نبي تـ دوكړي

١٠ النمل/٢٥

۲.آل عمران / ۱۷۹

دادنبي پدحق كې اعجاز وي اود الله تعالى دعلم غيب دليل دي كلد چې نبي تداطلاع وشي چې وحى ده بيا يې خلكو ته په ښودلو كې بخلند كوي الله تعالى فرمايي:

[وَمَا هُوَ عَلَيَ الْغَيْبِ بِضَنِينٌ [( )

ژباړه: او نه دی نبي د غیب (وحی) په ښو دلو کې بخل کونکی د اطلاع بالغیب داسې مثال دی لکه یو چا ته چې د کوم لرې ځای څخه تیلیفون راشي هغه شخص بیا نورو خلکو ته خبر ورکوي

- ايمان بالغيب: په مغيباتو عقيد ه درلودل دمومن مكلفيت اوخاصيت دي چې دا اصل د ايمانياتو له جملې څخه دي

قرآنكريم فرمايي:

[الَّذِيْنَ يُؤْمِنُوْنَ بِالْغَيْبِ] (٢)

ژباړه: او دا (مؤمنان) هغه خلک دي چې ايمان لري په غيبو باندې ديادوني و ړده چې کفر اوشرک په حقيقي ډول هغه دي چې دالله تعالى د دين يعنې مومن به اصل څخه انکار وشي او د دين دضرورياتو څخه د يو ضروري مسئلې څخه د اسې انکار وشي چې نه تاويل او نه هم د بلې معنى احتمال پکې وي لکه د الله تعالى د و جو د يا تو حيد څخه انکار و کړاي شي يا د پيغمبر، قرآن کريم د کوم سورت يا ايت و غيره څخه انکار وشي په بعضو احاديثو اورواياتو کې په ځينې اعمالو د کفر او شرک اطلاق شوي دي چې هغه په زجر او تهديد حمل دي لکه لاندې مبارک احاديث

- [مَنْ تَرَكَ الصَّلاَةَ مُتَعَمِّدًا فَقَدْ كَفَر] چې عمل يې عمل د كفر دي خو

١. التكوير / ٢۴

٢. البقره ٢

ك پداستحلال حمل شي نوبيا خوظاهره ده.

- [مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللهِ فَقَدْ أَشْرَكَ] خلص مطلب دا دى چې دغيرالله په نوم قسميا د رياً لپاره نېک عمل يا داسې نورو اعمالو په سبب د كفر او شرک الفاظ په زجر او تهديد حمل دي دا په هغه حالت كې چې دا لوهيت عقده دغير الله و نلر ي

هغه كفر اوشرك تري مراد نه دي چې مرتكب يې د اسلام د دايري څخه خارجېږي او جنازه پرې صحت و نلري، د ااګر كه لوى ګناهونه دي خوهغه لوى كفر ترې نه مرادېږي يالكه د بنده نوم چې عبد پكې غير الله ته مضاف شوى دى لكه عبد الرسول، عبد الحسن، وغيره ... چې خلاف شرع الفاظ دي

پەلوي كفر او شرك لاندې امور مرتب دي.

١. نكاح يى دمسلمان سره نه كېږي

۲ دمسلمان څخه يو تر بله ميراث نه وړي

٣ دمسلمان دوستي ورسره جواز نلري

۴. مسلمان يې په قتال مکلف ګرځي

٥ مرتكب بي مباح الدم محرخي

۲ جنازه پرې نه صحيح کېږي

٧ دمسلمانانو په هديره کې تدفين ندصحيح کېږي

٨ دلاس ذبيحه يې نه حلالېږي

۹ سلام اچول پريناجايز دي

۱۰ اوبالاخره دايمي جهنمي دي كددنيا كې توبه وندباسي د اخبري پدلوى كفر مرتب دي (اعاذنا الله من ذالك).

### لسم درس

### د قبرونو زيارت

د قبرونو زيارت جايز بلكې يو مستحب امر دى ځكه پيغمبر عليه السلام څخه په قولي او فعلي احايثو كې مقبرو ته تلل ثابت دي په يو قولى حديث كى فرمايى:

[كُنْتُ نَهَيْتُكُمْ عَنْ زِيَارَة الْقُبُورِ الْأَ فَزُورُوهَا]

ژباړه: ما تاسې د قبرونو د زيارت کولو څخه منع کولای، خبردار اوسئ چې زيارت د قبرونو کوئ

خو په دې اړه افراط او تفريط ناروا عمل دى لکه لاندې حديث د مشكوة شريف ترې منع كوي:

[لا تَجْلسُوا عَلَى الْقُبُورِ وَلاَ تُصَلُّوا إلَيْهَا]

ژباړه: په قبرونو د پاسه مه کینۍ او د قبرونو په طرف لمونځ مه کوی، په دې حدیث کې د قبرونو د بی حرمتۍ څخه او په احترام کې د تجاوز څخه منع معلومېږي

افراط او تفریط (زیادت او کمبود) پهامت کې د ځینو سرکشو ډلو لکه روافضو لخوا رامنځته شو لکه د قبرونو څخه کومک غوښتل او د هغوی په تصرف عقیده ساتل چې دا څرګند تجاوز دی د نفع او ضرر مالک او په کایناتو کې متصرف یوازې الله تعالی دی

الله تعالى خبل نبي ته داسې فرمايي:

[قُلْ لَا اَمْلكُ لنَفْسيْ نَفْعًا وُلَا ضَرًّا] (`)

ژباړه ورته او ايه ای پيغمبره ، چې زه مالک نه يم د خپل څان لپاره د نفع او نه د ضرر.

١ الاعراف ١٨٨

همدارنگه علامه ابن کثیر مرفوع حدیث نقل کړی چې په کې دا الفاظ راغلي:

[من زعم ان الله تعالى جعل للعباد من الامر شنا فقد كفر] (') ژباړه: كه چا داسې گومان وكړ چې الله تعالى خپلو بنده گانو ته په خپلو چارو كې برخه وركړې ده بېشكه كفريې وكړ.

امام فخرالدين رازي د سورة يونس ١٨ ايات لاندې داسې ليکي:

ونظيره في هذاالزمان اشتغال كثير من العوام بتعظيم قبورالاكابر اعتقاد انهم اذا عظموا قبورهم فانهم يكونون لهم شفعاء عند الله] (٢)

ژباړه: د دې (شرکي عقيدې) مشل د دې زمانه کې دا دی چې مشغولېدل د ډېرو عوامو خلکو دی په تعظيم د قبرونو د نېکانو په دې عقيده که دوی د هغوی د قبرونو تعظيم و کړي بيا به د قبرونو خاوندان د الله تعالى پر وړاندې د دوی سفارش کونکی شي يعنې د دوی دا عمل ورته دی د مشرکينو دی وينا ته چې قرآنکريم ترې حکايت کوي [هٔ وُلاً عِ

د اسلامي امت فقها ، په دې اړه فقهي کتابونو کې هم تفصيل ورکړي چې يو څو نمونې نقل کوو علامه ابن نجيم ليکي:

[ومن ظن ان الميت يتصرف في الامور دون الله و اعتقاده ذالك كفر، بحر الرائق باب قبيل الاعتكاف، ما لابد منه] (<sup>\*</sup>)

ژباړه: که چا ګومان و کړ چې مړی په چارو کې د الله تعالى څخه غير

<sup>194-19</sup> 

۲. ج ا س ۲۲۷

٣. يونس / ١٨

۴. د قاضى ثناء الله صد ٧٧، احسن الفتاوى ج ١ ص ٣٧ مئاة مسايل ص ٨٤

تصرف کوي د اعقیده دده کفر دي

همدارنكه علامه عبدالحي لكهنوي رحمه الدليكي

[ان في الهبجة امورالاتصح ومبالغات في شان الشيخ عبدالقادر لا يتعلق الا بالربوبية] (')

ژباړه بهجه نوم کتاب کې ډېري خبرې دي چې صحت نلري او همدارنګه ډېر مبالغات په باره د عبدالقادر جیلاني کې راغلي چې د هغه تعلق د خدایتوب صفاتو سره دي دا واضحه خبره ده چې زمو و په کلو او و و طنو نو کې همداسې درواغجنې قیصې د عبدالقادر جیلاني په شان کې جوړې شوي چې په ویلو یې انسان ګناهګار چې او په اعتقادیې ایمان خرابېږي همدارنګه روح المعاني ددې ایت (وابتغو الیه الوسیلة).

پەذىل كې داسېلىكي:

[قـدرایناکثیرامن النـاس عـلی هـذه الصـفة التـی وصـف الله تعـالی بهاالمشرکین یهشون لذکرالاموات ویستغیثوابهم ویطلبون منهم]

ژباړه موږ ډېر خلک په هغه صفت وليدل چې الله تعالى دمشر کينو په حق کې ذکر کړي چې دمړو د يادولو په وخت کې غور څېږي او د هغوى څخه غوښتنې کوي

شاه ولي الله هم ليكي

[ومنهاانهم كانوايستعينون بغيرالله في حيوايجهم من شفعاء المريض و غناء الفقير و ينذرون لهم] (٢)

ژباړه د شرکي اموراتو څخه داهم وه چې هغوی به دغيرالله څخه کومک غوښته په خپلوحاجتونو کې چې شفا دمريض اوغنا د فقيروه

١ الشيخ عبد القادرجيلاني لايتعلق الابالربوبية الاثار المرفوعة - ٥٦

٧ حجد الدالبالغدج١

اوهغوى تدبديي نذرونه هم منل

زموږپه ځينوعلاقو کې په هديرو کې څوک څاروي څروي د قبرونو دې اله کړځي نجاست هم کوي او خلک پرې ګرځي راګرځي چې داهم ناروا دی او په ځينې علاقو کې عرسونه پکې کېږي قوالان او ډمان پکې ډولونه و هي چرس پکې څښل کېږي او د قوالۍ په نامه پکې باطل او د روغ اشعارلوستل کېږي د ښخو هجوم سالانه تلين پکې وي د قبرونو جاروګاني په ځانونو و هي ملنګان او چرسيان پکې ناست وي د قبرونو د خاوندانو په نامه نذرونه د خلکو څخه غواړي، د هديرو د ونو بوټو څخه بندونه جوړوي غاړو کې اچوي او د هرصالح او نېک شخص بوټو څخه بندونه جوړوي غاړو کې اچوي او د هرصالح او نېک شخص قبر د جلا مرض د ذمه د ار په نامه مسمى کوي او هلته مريضان و ډي مصرف پرې کوي او عقيده لري چې زموږد امريض د فلاني باباد قبر په عهده کې دی

ځينې قبرونه يادوي چې دا د لېونو د جوړولو لپاره دي د فالجلپاره د دزيړي مرض لپاره او داد فلان فلان در دلپاره دي چې داټول ناروا او غير اسلامي دودونه دي او عقيدې ته ضرر رسوي

### دم او تعوید

دم تعویذاوساختونه دمریض لپاره جایزاوصحیح دی خوپه دې شرط چې د الله تعالی په اسماء حسنی یا په ایاتونو ، ماثوره او جایزو الفاظو سره وي په عربي ژبه وي او د تاثیر عقیده هم د الله تعالی څخه وي او په مطلب، مفهوم باندې یې پوهېدلي شي لاندې د لایلو کې غورو کړۍ دمسلم شریف حدیث دي:

[لاَ بَأْسَ بِالرُّقَى مَا لَمْ يَكُنْ فِيهِ شِرْكٌ] (')

ژباړه باک نهلري هغه دمونه چې پکې شرک نهوي

ملاعلي قاري حنفى ليكي: ان ماكان من الرقية بغيراسماءالله تع<sub>الي</sub> وصفاته وكلامه اوبغيراللساني العربي منهية.

قال ابن حجروبتحريم الرقية بغيرالعربي صرحت المةالمذاهب الاربعة(<sup>٢</sup>)

د پورته عبارت څخه دا معلومه شوه چې د الله د اسما ، صفاتو او کلام څخه غیر او هم په غیر د عربي لسان څخه رقیه نارواده ځینې نور علما، عربیت شرط نه ګڼي خو ممکن چې رقیه (دم) لپاره عربیت ضروري او لیکلو لپاره نه وي خو په اتفاق سره یې په معنی پوهېدل ضروري دي اکام المرجان د اسی لیکی:

[ويجوزان يكتب للمصاب وغيره من المرضى شئ من كتاب الله عزوجل بالمدادالمباح ويغسل ويسقي كمانص على ذالك الامام احمدر حمه الله وغيره واجتح بمارواه باسنادعن ابن عباس انه كان يكتب لمن اصابها الطلق كلمات الكرب وايتين من كتاب الله عزوجل](۲)

ژباړه روا دی چې مریض لپاره د الله د کتاب څخه څه حصه ولیکل شي په جایزرنګ اوبیاو مینځل شي په مریض و څکول شي لکه په همدې خبرې امام احمد رحمه الله هم صراحت کړي دي او استدلال یې په هغه حدیث کړي دي چې ابن عباس څخه یې روایت کړي دي چې هغه به بعضې

١. مسلم جلد٢ صفحه٢٢٢

۲ مرقات جلدا صفحه ۱۷۲

٣ صفحه ١٠٤ هكذا مشكوة

کلمات او دوه ایاتونه دمشکلاتو دحل لپاره لیکل د هغه زنانه لپاره چې دولادت په تکلیف کې به وه.

د بحث لنډيزدا دی چې دم تعويذ او ساخت يو قسم جايز دی اوبل قسم يې حرام دي لنډمطلب دا دی چې هغه دم تعويذ چې کفري کلمات پکې وي د توحيد عقيدې سره تضاد وي حرام او ناجايز دي او که داسې نه وي بيا درست دي

استعاده د توحید یوقسم هغه الله ته ځان سپارل دي یعنې په الله تعالی پورې پنا نیول دي قرآن کریم هم همدغه حکم موږ ته کوي (فاستعذ بالله). ژباړه پناه وغواړه په الله تعالى باندې، غیرالله پورې مافوق الاسباب پنانیول ناروا دی د توحید دعقیدې خلاف دی؛ لکه د جاهلیت په زمانه

پ يون درو دل قسم پنا په جنياتو او پيريانو نيوله

قرآن كريم يي داسي حكايت كوي

[كَانَ رِجَالٌ مِّنَ الْإِنْسِ يَعُوْذُوْنَ بِرِجَالٍ مِّنَ الْجِنِّ] (')

ژباړه او بېشکه د انسانانو سړي وو چې پناه به يې نيوله د پيريانو په سړيو ، البته د اسبابو د لاندې يو انسان د بل څخه پناه اخستلي شي.

د شرح عقیده الطحاویه د تقسیم سره سم توحید پهلاندې نقشه کې خلاصه کوو.

#### توحيد



دالوهيت د توحيد تفصيل موذكر كړ چې هغه عبارت دي داستحقاق اوتفرد د عبادت څخه خاص الله تعالى ته

الجزاع

دربوبیت یعنی د عالم دیالنی اوپیداکولو دصفت توحید هم بیان شو چې په دې برخه کې مشرکینو هم اعتراف کاوه دا هم یاد ساتل په کار دی چې د مکې مشرکین او یا نور مشرک قومونه فقط د الوهیت د توحید څخه په انکار کافر نه وو بلکې د ډېرو نورو ضروریاتو د دین لکه قیامت, پیغمبران، کتابونو... او داسې نورو څخه یې هم انکار کاوه.

د اسما او صفاتو توحيد اهل سنت والجماعت عقيد ه لري چې الله سبحانه و تعالى په خپلو نومونو او صفاتو كې هم يو ازې دي هيڅ يو صفت په هغه معنى چې الله ته دي غير الله ته په هغه معنى ثابت ندي كه څوک داعقيده لري چې غير الله ته يې په همد غه معنى ثابت و مني داعمل شرک دي

اشتراک لفظي يا اسمي جدا خبره ده اشتراک لفظي دي ته وايي چې يولفظ د الله تعالى په صفاتو کې هم راغلي وي او دمخلوق په صفاتو کې هم استعمال شوي وي لکه لفظ د سميع، بصير وغيره چې د الله تعالى صفت هم دى او مخلوق ته يې هم نسبت شوي دى د لته په هر جانب کې جدا جدا معنى اخستل کېږي

شرح عقيدة الطحاويدليكي

[صفات المخلوق كما يليق به وصفا الخالق كما يليق به] (`)

ژباړه صفات د مخلوق هغسې دي چې د شان سره يې لايق دي او صفات د خالق هغې دي چې د هغه د شان سره وړ دي اشتراک اسمي شائع او جايز دي

په اسماء اوصفاتو کې فرق د عقایدو بعضي علما دافرق کوي چې اسما جمع د اسم ده، د هغه مشتق لفظ څخه عبا رت دي چې مصدر ولري

4-1

اوصفات دصفت جمع ده همدغه مشتق او یا مصدر څخه عبارت دي لکه قادراو قدرت چې قادر د الله اسم او قدرت یې صفت دي مثلا همدا رازسمیع اوسمع، بصیر اوبصر عالم او علم وغیره چې یوېي اسم اوبل یې صفت دي اوځینې په غیر دمصدرې معنی دي لکه ید استواء، عین، نفس وغیره.

دالله تعالى صفات توقيفي دي يعنې صرف په قرآن كريم يا په هغه صحيح حديث كې چې د هغې ثبوت د پيغمبر څخه راغلي وي ثابتېږي درېيمه لاره د الله تعالى د اسم او صفت د معرفت نشته نه په عقل نه په قياس او نه د چا په خيال سره كېداى شي.

كه څوك داكاروكړي دېته الحاد في اسماء الله (د الله تعالى په نومونو كې كګلېچ) ويل كېږي الحاد في اسماء الله په ډېرو ډولونو دي چې دا يې هم يوقسم دى.

په دې سره ديونان د فلسفي او فلاسفه او حکما مسلک ترديد شو چې هغوی د الله په صفاتو کې د ځانه جوړشوي الفاظ استعمالوي لکه عقل فعال، عقل عاشر، علت يزدان طبيعيت ماده و غيره.

همدارنگه له خپله ځانه په الله تعالى كوم نوم ايښودل هم ناجايز او منع دى اهل سنة والجماعة عقيده لري چې موږد الله تعالى په ټولو صفاتو عقيده لرو بلاتاويل، بلاتمثيل، بلاتكييف، بلاتشبيه او بلا تعطيل د الله تعالى صفات لكه استوا على العرش، يد، وجه، نفس، كلام، نزول، رحمت، غضب، قبض، بسط وغيره د الله تعالى بلاكيف صفات دي تاويل پكې نه كوو او هم تشبيه او تعطيل هم پكې نه كوو.

دا د الله تعالى صفات دې كمايليق بشانه (څنګه يې چې د شان سره لاين وي) د كيف په لحاظ متشابه دي او دغه صفات په معنى حسي عرفي هم نه حمل كوي په فقه اكبر كې د امام ابو حنيفه رحمه ند د ينده چې [لايقال ان يده قدرته اوان عينه علمه لان فيه ابطال الصفة وهوقول اهل القدروالاعتزال] (')

ژباړه داسې ويل جايز نه دي چې د (يد) څخه د قدرت مراد دی او يا د (عين) څخه يې علم مراد دی ځکه په دې و ينا کې صفت له منځه وړل دي چې د ا مسلک د قدريه او معتزله دۍ

تاويل په صفاتو کې تاويل عبارت دي د يوې معنى څخه و بلې معنى ته د يو لفظ اړولو څخه لکه ديد څخه قدرت اخيستل او داسې نور چې منع ديۍ

تمثیل د الله تعالى د يو صفت د مخلوق د صفت سره هم مثل كول دي تشبه د مخلوق د صفاتوسره هم شبه او مشابه كول دى

د تمثيل او تشبيه ترمنځ لو غوندې فرق دى ايضاح الادله داسې يكي:

[المثلية تقتضى المساوات في كل الصفات والتشبيه لايقتضه بـل يكفي لاطلاقه المساوات في بعضه] (٢)

تمثيل او مثليت تقاضا كوي ديو صفت د بل مخلوقي صفت سره په ټولوصفا تو كې او تشبيه د ټولو تقاضانه كوي بلكې د دې د اطلاق لپاره په ځينې اوصافو كې مساوات كفايت كوي

تكييف څرنګوالي او كيفيت بيانولو ته وايي. تعطيل صفات معطل كول او ورڅخه انكار كولو ته وايي.

١. ابوالمنتهي صفحه٣٢

# د خداي لفظ

په بعضوعجمي ژبوكې د الله تعالى په هكله بعضي الفاظ استعمالېږي لكه لفظ دخداى، خداوند، كردګار، نګهبان وغيره چې استعمال يې ددوه وجو څخه جايز دى

۱. دا چې دا د بعضو صفاتو معنى كېداى شي

الله تعالى فجازالقول به وكذالك كل شي ء ذكره العربية من صفات الله تعالى فجازالقول به وكذالك كل شي ء ذكره العلماء بغيرالعربية من الله تعالى فجازالقول به وكذالك كل شي ء ذكره العلما وبغيرالعربية من السماء الله تعالى فجازالقول به فيجوز ان يقول خداى تعالى توانا هست] (')

محشى ليكي:

[هي اللغات التي كانت غير العربية افغانية كانت اوهندية اوتركية اوفارسية] (١)

هرهغه شي چې علما ، په فارسي يعنې غير عربي سره ذكر كوي دا وينا جايز ده همدارنګه علما ، چې د عربي ژبې څخه غير د الله تعالى اسما يادوي په دې لفظ سره قول جايز دى نو روا دى چې لفظ د خداى تعالى توانا دي وويل شي حاشيه زياتوي همد غه راز كه افغاني ياهندي تركي يافارسي ژبه وي هم صحيح دى امام رازي هم په جواز قول ليكلى داسې ليكي: [معناه واجب الوجود] (۲)

ژباړه: د خدای معنی واجب الوجود (وجود ضروري) ده شيخ

<sup>1.</sup> Yazio. 1

۲. صفحه ۱۰۲ حاشد۲

۲ جا ص۱۳۳

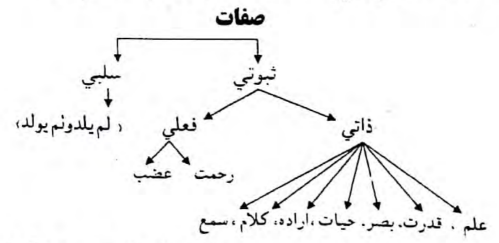
عبدالسلام صاحب په خپل تفسير احسن الکلام کې هم د خدای د لفظ اطلاق په الله تعالى جايز ښو دلى دى (بنى اسرائيل سورة ١١٠ ايات).

#### صفات د الله تعالى په دوه ډوله دى ثبوتي او سلبي

ئبوتى چې الله ته يې نسبت د شته والي شوي وي او ثابت وي لکه رحمت، غضب، علم، قدرت، حيات وغيره

ذاتي هغهصفات دي چې د دغه صفاتو په اضداد والله نه موصوف کېږي لکه علم د الله صفت دي خو د علم ضد جهل راخي چې الله ترې منزه او پاک دي او د اسې نور.

فعلي هغه صفات دي چې د هغې صفاتو اضداد هم الله تعالى ته ثابت وي لکه رحمت او غضب قبض اوبسط احيا ، اماتت او داسې نور دېته صفات الافعال هم وايي د صفاتو خلاصه په لاندې نقشه کې ګورو



د عقايدو ځينې علما وايي چې د الله تعالى ذاتي صفات اود دي يعنې د ټولو ذاتي صفاتو رجع دغو (٧) صفاتو ته کېږي که څه همنو .

ذاني صفات شته دي او دلته حصر په ۷ کې مراد نه دي او دا هم کېدای شي چې مشهور پکې همد غه ۷ صفات وي د الله تعالى صفات او اسماء پېرزيات دي په خاص اندازه کې منحصر ندي لکه د مسند احمد د يو حديث څخه هم معلومېږي چې پيغمبر کريم څخه يوه دعا د پرېشانۍ د دنع لپاره ثابت ده په هغه دعا کې دا هم دي:

اسئلک بکل اسم هـو لک سـمیت بـه نفسک اوعلمتـه احـدا مـن خلقک اواستاثرت به في علم الغیب عندک] (۱)

ژباړه زه له تا څخه سوال کوم ستا په هر هغه نوم چې ستا لپاره دی تا پرې خپل ځان مسمی کړی او یا دی یو چاته په خپل مخلوق کې ښودلی او یا ستا په خپل علم غیب کې دی، تا پرې ځان په خپل علم غیب کې غوره کړی دی، ددې مسنون دعا څخه معلومېږي چې د الله تعالی صفات پېرزیات دی او په یو خاص انداز کې منحصرندی د ترمذی شریف هغه حدیث چې ابواب الد عوات کې په صحیح او حسن سند نقل کړی دی او په هغه حدیث کې دا راغلي دی:

[ان لله تسعة وتسعين اسما عاية غيرواحدة من احصاهادخل الجنة](١)

مطلبدا دى چې د الله سبحانه و تعالى يو كم سل داسې نو مونه شته كه چازده كړل نو جنت ته به داخل شي علما ، د دې حديث په مقصد كې ډېركلام كړى دي خپله محشي د ترمذي داسې ليكي:

أوهل المرادبهذالعدادحصرالاسهاءفي هذه العدداوهي اكتر أوهل المرادبهذالعدادحصرالاسهاءفي هذه العمهورللثاني...]

۱ روادر این مشکوة صفحه ۲۱۲ ۲ جلد۲ صفحه ۱۸۸

ژباړه ایا مراد په دې عدد (۹۹) حصر د اسما ، دی په دې عدد کې ۱ او که زیات دی او عدد فقط د دې لپاره مخصوص شوي که چاهمدومره عدد باد کړل جنت ته به داخل شي همدغه دو همه خبره د جمهورو علما ، قول دی صفات د الله په همدغه عدد کې منحصر ندي نورهم شته دي بیالیکي دی صفات د الله په همدغه عدد کې منحصر ندي نورهم شته دي بیالیکي اوسدا للذریعة انها لا توخذ بالقیاس قاله الطبري اوانهاوان کثرت فکلها ترجع لهذا لعدد]

یا خو دلته عدد په دې خاطر ذکر شوي چې څوک دخپله ځانه د الله تعالى لپاره کوم نوم جوړنه کړي او دا ذريعه بنده شي ځکه چې داخبره په قياس او عقل نه موندل کېږي داخبره طبري کړي ده او يا دا چې نومونه د الله سبحانه و تعالى اګر که زيات دي خود ټولورجع همدغه (۹۹) ته کېږي جلد ۲ صفحه ۸۹ حاشيه ترمذي دا احتمال هم شته چې نومونه (۹۹) او صفات زيات وي (واند اعلم).

### یوولسم درس په ملایکو ایمان

ملایک جمع د ملک ده اهل السنة و الجماعة په دې عقیده دي چې دا هغه عالم دی چې د مغیباتو د جملې څخه دی، پیریان یې د اور څخه انسان یې د خاوري څخه او ملایک یې د نور څخه پیدا کړي دي په همدې توګه ملایک د الله تعالی عزتمند او پاک بنده ګان دي د نارینه او ښځینه و الي څخه پاک دي، خوراک، څښاک، خوب، تولد، په چارو کې سټریا، نسب او شهوت نلري د غه راز په اطاعت د الله تعالی کې مصروف دي معصیت او نافرماني نه کوي

الله تعالى د ملايكو په اړه فرمايي:

إِبَلْ عَبَادٌ مُكْرَمُونَ [0] (')

ژبارد دا د الله تعالى عزتمند بنده گان دي

بل ځای ارشاد دۍ

[لًا يَعْضُوْنَ اللَّهَ مَا اَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُوْنَ مَا يُؤْمَرُوْنَ ۞ [ لا يَعْضُوْنَ اللَّهَ مَا اَمْرَهُمْ

ژباړه نافرماني نه کوي د الله تعالى په هغه څه کې چې دوى ته حکم کوي او کوي هغه څه چې ورته حکم کېږي.

الله تعالى عام بشر ته په دنيا كې د ملايكو د ليدو توان ندى وركړى يوازې په هغه شكل يې ليداى شي چې شكل ته تغير وركړي صرف زمو د پيغمبر صلى الله عليه وسلم ته جبرائيل عليه السلام څو كرت په اصلي شكل راغلى لكه د حرا په غار كې او په سدرة المنتهى كې نور په نامرئي (ناليدل شوى) او متغير شكل راغلى.

ملایک دالله تعالی له طرفه په چارو مسلط دي په مختلف و نکوينو چارو د الله تعالی د امر عملي کولو کې مشغول دي ځينې يې باران، ځينې يې د باد. ځينې يې د روح اخستلو، ځينې د انسانانو په اعمالوليکلو، ځينې د قبر سوال او ځواب، ځينې د جنت او دوزخ په څوکېداري مؤظف دي ملايک خپل نومونه هه لري خو د دوی نومونه په شرع پورې موقوف دي، جبرائيل، ميکائل، اسرافيل او ملک الموت عليهم السلام دي چې ورته مقرب ملايک هم ويل کېږي

همدارنګ په رواياتو کې د جنت د څوکېدارنوم رضوان او ددوزخ څوکېدارنوم مالک ښودل شوی دی او د قبر څوکېدار نومونه نکير منکر ښودل شوي دي او د اعمالو د ليکونکو په صفت کې کرام کاتبين ښودل

١ الانبيآء / ٢٧

۲. التحريم / ۲

شويدي

د اهل السنة والجماعة عقيده د ملايكو په اړه په لاندې ډول خلاصه شوى:

۱. د نورڅخه پیدا شوي

۲. مذكر او مؤنث ندي

٣. خوراک څښاک بلکي د بشري تقاضا څخه پاک دي

۴. په مختلفو حسنه اشکالو جوړېدای شي

۵. د نسب څخه پاک دی

۲. معصیت نه کوي

۷. عزتمند بنده گان دی

٨. عام بشريې په دنيا كې د ليدو توان نلري

۹. نومونه يې په ورود د شرعي پورې موقوف دي

۱۰. د انسانانو خيرخواه او دعاګوي دي

# دولسم درس

#### ايمان بالكتاب

اهل السنت والجماعت پدې عقيده دي چې د الله سبحانه ونعالي د انسانانو د هدايت لپاره پيغمبرانو عليهم السلام ته کتابونه رالېږلي دي د احق دي چې مشهوريې څلوردي عبارت دي له

١. تورات ٢. انجيل ٣. زبور ۴. قرآن كريم

ځينې صحايف يې هم انبياؤ عليهم السلام ته ورکړي مخکې کتابونه لکه تورات، زبور، انجيل په عبراني او سرياني ژبه راغلي وو او قرآن کريم په عربي ژبه راغلي دي. د قرآن کريم څو خصوصيتونه دي چې په لاندې ډول ترې يا دونه شوي ده. ۱ عربیت ۲ اعجاز ۳. حفاظت د الله سبحانه و تعالی ۴. تدریجی نزول ۵ ناسخ کېدل

د نورو کتابونوپه اړه الله سبحانه و تعالى د حفاظت و عده نه وه کړي بلکې د هغې د حفاظت مسؤليت يې د هغه امت د عالمانو په غاړه وه لکه الله سبحانه و تعالى و ر ته په دې ايات کريمه کې د اسې اشاره شوي ده:

[بِمَا اسْتُحْفظُوا مِنْ كِتْبِ اللَّهِ] (')

ژباره له دوى څخه د ساتنې غوښنه شوې وه.

دالله تعالى د كتاب او د قرآنكريم د حفاظت ذمه واري پخپله الله

تعالى كړې ده فرمايي:

[ْوَانَّا لَهُ لَحْفظُوْنَ۞] ( ۗ )

ژباړه موږد دې کتاب ساتونکي يو.

ددغې امتونوخپل دغه مسؤلیت په پوره ډول سرته ونه رساوه او ددغې امتونوخپل دغه مسؤلیت په پوره ډول سرته ونه رساوه او بعضې عالمانو پدې کتابونو کې دوه ډوله تحریفات و کړل چې لومړی لفظي او دوهم یې معنوي تحریف وو ، په انجیل کې د تحریف یو شکل د انجیل نسبت مختلفو اشخاصو ته کول او متعدد نومونه پرې ایښودل دی لکه

١ انجيل يوحنا

۲. انجیل متی

٣. انجيل مرقوس

۴. انجيل لوقا

په داسې حال کې چې اسماني انجيل په دې نومونو نومول شوى نه

ا لمائده ۴۴

٢ العجر ٩

وه، که دغه اناجیل ولیدل شی نو زیات شرک او د توحید د عقیدې منافی بحثونه په کې شته اهل السنة والجماعة د اعقیده لري چې مو و په هغه تورات چې په موسی علیه السلام او په هغه زبور چې په داؤد علیه السلام او په هغه انجیل چې په عیسی علیه السلام نازل شوی ایمان لرو، له همدې کبله مو و عقیده لرو چې قرآن کریم نظم او معنی د هر قسم تحریف، زیاد ت، او نقصان څخه محفوظ دی او دا هغه کتاب دی چې الله سبحانه و تعالی په محمد رسول الله صلی الله عیله و سلم په (۲۳) کالوکې نازل کړي دی.

د قرآن لفظ د مصدر صیغه ده مهموز لفظ دی په معنی د اسم مفعول یعنی مقرؤ معنی یی ده لوستل او لوستلی شوی، دا یی مشهور نوم دی او همدغه یی لغوی معنی ده، د قرآن کریم نور اسما ، (نومونه) هم شته لکه هدی، ذکر، تذکره، برهان، فرقان، نور، کتاب، مبارک بیان، تبیان، رحمت، بیان، فضل او داسی نور او کثرت د اسما ، دلالت کوی په عظمت او فضیلت د مسمی باندی

او په اصطلاح کې دا هغه کتاب دی چې د الله تعالى سبحانه له طرفه د جبرائيل امين عليه السلاء په واسطه په نبي کريم صلى الله عليه و سلم باندې نازل شوي دی نقل يې راغلی موږ ته په تواتر سره بی د شبهی څخه ليکل کېږي په اوراقو کې لوستل کېږي په ژبه او دا نوم دی د نظم ( عبارت ) او معنی دواړو.

بلصفت د قرآنکريم تدريجي نزول دي چې لفظ د (تنزيل) پرې دلالت کوي نورو کتابونو کې دا صفت نه وه بل صفت د دې کتاب دادی چې سابقه کتابونه يې منسوخ کړي دي يعنې ناسخ د سابقه کتابونو دی قرآن کريم کې خپله نسخه هم موجو ده ده يعنې ځينې احکامات په ځينونورو اياتونو سره منسوخ شوي دي د قرآن کريم هدايات د انسان د ژوند په

ساحه كي پينځومهمو برخو ته نقسيمري

١عقيده

٢ اخلاق

٣. عبادات

۴ اقتصاد

۵.سیاست

ددې پينځو خبرو د تاييد لپاره قصصاو امثال منونکو ته زېری د چنت او منکرينو ته زجر د دوزخ ورکوي

د قرآن کريم ايتونه دوه ډولونو ته تقسېږي:

١احكام

۲. اخبار

اخبار دوه ډوله دي

۱. ماضی

۲. مستقبل

احكام هم دوه ډوله دي:

۱. او امر

۲. نواهی

يعنى اخباروكي هغه معلومات انسانانو ته وركوي چي انسانان هغه په عقل ندشي معلومولى لكه پيدايښت د انسان، د كايناتو منځ ته راتلل او وروسته د انسانانو او مخلوقاتو سره څه کېدل پکې شامل دي



#### دیارلسم درس

#### ايمان پر پيغمبرانو عليهم السلام

اهل السنة (اهل اسلام) په دې عقیده لري چې الله سبحانه و تعالی د انسانانو او پیریانو د لارښووني لپاره د انسانانو د جملې څخه ځینې کسان د خپل دین د رسولو لپاره په پیغمبرۍ رالېږلي دي د صحیح روایت پر بنا د ټولو تعداد (۱۲۴۰۰۰) یو لاک څلروېشت زره دی، خو په اسلامي شریعت کې د ټولو د احوالو تفصیل ندي ذکر شوی د دومره قدر انبیاء علیهم السلام په نومونو صراحت شوی چې د هغوی په واقعاتو کې انبیاء علیهم السلام په نومونو صراحت شوی چې د هغوی په واقعاتو کې کافي عبرت موجود دی چې یو ته اجمالي او بل ته یې تفصیلي ایمان وایی.

... الله سبحانه وتعالى فرمايي:

[وَرُسُلاً قَدُ قَصَصْنَهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ وَرُسُلاً لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ] (١)

ژباړه: بعضې رسولان عليهم السلام هغه دي چې د هغوی قصصموږ
تا ته بيان کړي دي او بعضې هغه دي چې د هغوی بيان موږ پر باندې ندی
کړۍ

١١١٠ . ١٢١

او دقصصو د مقصد په اړه فرمايي: [لَقَدْ كَانَ في قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لَأُولِي الْأَلْبَابِ] (')

راده یقینا شته دی په قصصو د دوی کې عبرت د عقلونو خاوندانو لپاره، پر پیغمبرانو کې یو انبیاء او بل رسولان دی د نبی او رسول ترمنځ ځینې علماء په اتحاد قائل دی صرف ترادف د لفظ ګڼی او ځینې نور علماء په مابین د نبی او رسول کې فرق کوی داسې چې نبی عام دی او رسول خاص ګڼی د نبی تعریف داسې کوي

نبي هغه معصوم انسان دی چې الله تعالى د نورو انسانانو د هدايت لپاره رالېږلى وي برابره خبره ده چې نوى كتاب او شريعت ورسره وي او كه نه وي او رسول هغه معصوم انسان دى چې الله تعالى د خلكو د هدايت لپاره د نوي شريعت سره رالېږلى وي (۲)

په دغه بنا په انبيا ، کې د رسولانو تعداد (۳۱۳) ښودل شوی دی، ځينې علما ، بيا نبي خاص او رسول عام ګڼي او هغه دا چې د لغوي معنی په لحاظ د رسول اطلاق په ملايکو هم کېږي او په انسانانو هم کېږي او نې فقط د انسانانو څخه وي

داهل السنة والجماعة عقيده داده چې په مخلوق کې د ټولو لومړي د فضيلت مقام د انبياء عليهم السلام دي انبياء عليهم السلام په ټول مخلوق فضيلت لري نور مخلوقات، لکه ملايک، پيريان، بزرګان، په فضيلت کې ورسره مساوي نه دي

دغه رازد انبیاؤاو رسولانو ترمنځ الله تعالی بعضو ته په بعضو نورو فضیلت ورکړي دي

ا یوسف/۱۱۱ ۲ شرح عقاید صد۱۴

الله تعالى فرمايي:

[تلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَي بَعْض] (١)

ژباړه: دا رسولان دي چې موږ فضيلت ورکړي ځينو ته په ځينو نورو ندې

پەبل خاى كى ارشاد دى

[وَلَقَدُ فَضُلُنَا بَعْضَ النَّبِينَ عَلَي بَعْض] (٢)

ژباړه: موږ بعضو انبياؤ ته فضيلت ورکړي په بعضو نورو باندې

بيا په ټولو انبيا عليهم السلام كې لومړى مقام زموږد نبي محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم دى ، ځكه هر نبي به يو خاص يو قوم ته لېږل كېده د يو خاص وخت پورې خو زموږ نبي عليه السلام د ټولو انسانانو او پيريانو ته د ټولې دنيا لپاره د قيامت تر ورځي پورې نبي او پيغمبر (عليه السلام) راغلى دى

اهل السنة والجماعة په دې عقيده لري چې پيغمبران عليهم السلام د كناه څخه معصوم دي، يعنې هيڅ قسم صغيره او كبيره كناه ترې نه ده صادر شوې، خو كله چې دوى ته دوه داسې كارونه مخى ته راشي چې يو يې جايز او بل يې اولى (غوره) وي او نبي جايز كار وكړي د اولى (غوره) په مقابل كې په دې باندې الله سبحانه و تعالى د طرفه نبي ته زورنه وركول كېږي پر دغه زورنه كې سخت الفاظ راځي لكه د ذنب او معصيت دا د كېږي پر دغه زورنه كې سخت الفاظ راځي لكه د ذنب او معصيت دا د دې له كبله چې د انبيا ، كرام عليهم السلام شان ډېر او چت دى بايد همېشه اولى (غوره) كار وكړي د ((حسنات الابرار سيئات المقربين)) په بنيا د او الله سبحانه په بنيا د او الله سبحانه په بنيا د او الله سبحانه

١. البقره / ٢٥٣

۲. بنی اسرآئیل / ۵۵

وتعالى ته د عاجزى له كبله دا اعمال په خان كناه شمېري، لكه د يونس عليه السلام څخه چې قرآنكريم حكايت كوي (لا الله الا آئت سُبخانك الله الله الا آئت سُبخانك الله كنت من الظلمين ) يا ادم عليه السلام په اړه نقل دي ((قالا رَبّنا ظَلَمْنَا النّهُ سُنَا وَانْ لَمُ تَغْفَرُ لَنَا وَتَرْحَمُنَا لَنَكُوْنَنَ مِنَ الْخُسريُنَ)).

اوهمدارنګه په قيامت کې چې بعضې انبيا ، کرام عليهم السلام د لوی شفاعت څخه معذرت غوښتلو لپاره خپل ځانونه په خلاف اولی کار کې ملامت ګڼي همدارنګه د هر هغه مرض څخه چې په ټولنه کې عيب وي او يا بدني حسن نقصاني کوي لکه ړوندوالی ، شلوالی ... او داسې نورو څخه معصوم دي

تفسير روح المعانى ليكي:

[قال اهل التحقيق انه لا يجوز ان يكون بصفة يستقذره الناس] (') ژباړه: د تحقيق خاوندان وايي چې روا نه دي چې نبي په داسې صفت وګرځي چې خلک ورڅخه نفرت و کړي

دغهرنګه اهل السنة و الجماعة په دې عقيده لري چې انبياء انسانان دي بشر دي د ادم عليه السلام په اولاد کې دي، نه پيريان، نه ملايک او نه بله نوعه ده.

> الله سبحانه وتعالى فرمايي: [وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ الله رِجَالًا نُوْحِيَّ اِلَيْهِمَ] (٢)

ژباړه: موږنه دی لېږلي له تا څخه وړانکدې مګر نارينه چې موږوحی

كولدهغوى تد

په دې ايات کې د رجال لفظ په څو صفاتو دلالت کوي

۱ روح المعانى صـ ۲۰۸ ۲ الانبياء ۷

۱. انسانان ۲. نارینوالی (نو ښځه پیغمبره نه شي جوړېدای) ۳. بلوغ ۴. شجاعت

عقل هم وايي چې انسانانو ته انسان پيغمبر پکار دی چې انسانان يې په اسانۍ سره تابعد اري و کړي د ملايک او پيري په صورت کې دا مشکل نه حل کېږۍ

دغه راز اهل السنة والجماعة دا عقيده لري چې د صفت په لحاظ سره هرنبي نور او رڼا ده.

> دغه صفت ته قرآنكريم اشاره كوي: [قَدْ جَآءَكُمْ مَنَ الله نُورٌ وَكتُبٌ مُبينٌ ٥] (١)

ژباړه بېشکه راغی تاسې ته د الله تعالى له طرفه نور (رڼا) او کتاب اضح

د دېنور څخه مراد د هدايت رڼا ده په همد غه بنا ، (السراج المنير) يعنې (بله ډيوه) زموږد نبي كريم صلى الله عليه وسلم په صفاتو كې راغلي، اهل السنة والجماعة په دې عقيده لري چې اول د انبيا ، عليه السلام ادم عليه السلام او اخري يې زموږ محبوب رسول محمد صلى الله عليه وسلم دى او پيغمبري په رسول الله صلى الله عليه وسلم پاى ته رسېدلى ده.

د دې څخه بعد بل پيغمبر دنيا ته نه راځي دېته ختم النبوت ويل کېږي چې په قرآنکريم، سنت او اجماع د امت ثابت دي

اهل السنة والجماعة عقيده لري چې انبياء عليهم السلام د انسانانو د هدايت لپاره رالېږل شوي دي چې د ټولو انسانانو تعلق د الله تعالى سره جوړ كړي او خلك د هغوى كلكه تابعد اري و كړي

١١ المائده ١٥١

i new v

الله تعالى فرمايي:

[وَمَا اَرْسَلْنَا مِنْ رَّسُولِ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ] (')

ژباړه موږندې رالېږلی هیڅیو پیغمبر مګر د دې په خاطر چې د الله تعالی په حکم یې تابعداري و کړل شي.

دنبي كريم صلى الله عليه وسلم تابعد اري د الله تعالى اطاعت دى د نبي د اطاعت څخه بغير د الله تعالى عبادت ممكن نه دى د غه راز انسانان د نبي په ادب او محبت مكلف دي

په دې اړه ارشاد دی:

[يَائِهُا الَّذِيْنَ اٰمَنُوْا لَا تَرْفَعُوَّا اَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُوْا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضكُمْ لَبَعْض] (٢)

ژباړه ای مؤمنانو مه او چتوی خپل او ازونه د نبي په او از او په وینا کې ورته داسې جهر مه کوی لکه جهر کول د بعضو ستاسو بعضو نورو ته

اهلالسنة والجماعة عقيده لري چې كوم انبياء عليهم السلام په تفصيل را معرفي شوي په هغې تفصيلي ايمان او كوم چې تفصيلي ندي رامعرفي شوي بلكې اجمالي دي په هغه اجمالي ايمان لري

لاندي انبياء عليهم السلام په تفصيل سره په قرآن کريم کې را معرفي

ادم عليه السلام، ادريس عليه السلام، نوح عليه السلام، هود عليه السلام، صالح عليه السلام، ابراهيم عليه السلام، لوط عليه السلام، اسمعيل عليه السلام، يعقوب عليه السلام، يوسف

١ النساء ٢٤

٢ العجرات ٢

عليه السلام، الياس عليه السلام، ايوب عليه السلام، موسى عليه السلام، هارون عليه السلام، داؤد عليه السلام، سليمان عليه السلام، فريا عليه السلام، يحى عليه السلام، يونس عليه السلام، عزير عليه السلام، عبسى عليه السلام او محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم

د يادونې وړ ده چې د انبيا عليهم السلام له جملې څخه عيسي عليه السلام ژوندی او په اسمان کې دی قرب قيامت کې زموږ د نبي کريم عليه السلام د امتي په حيث راښکته کېږي بيا به څلوېښت (۴۰) کاله ژوند کوي

د شرعي دليل څخه غيريو شخص د پيغمبر په نوم نومول دا منع دی لکه زموږ په ځينو علاقو کې د مهترلام په نوم شخص ته پيغمبر ويل...او داسې نور.

په داسې مسايلو کې سکوت او توقف پکار دی، د تېر بحث لنډيز په لانډي ډول دۍ

د اهل السنة والجماعة د نظر خلاصه د انبياء عليهم السلام په باره كي په لاندې ډول ده:

١. ايمان په انبياؤ

۲. ادب او محبت د انبياؤ

٣. عقيده په بشريت د انبياؤ

۴. په عصمت د انبياؤ

٥. فضيلت د انبياؤ

۲. د توقیف د نومونو

٧. ختم نبوت

٨. په اتباعد انبياؤ

٩. په حيات د عيسى عليه السلام او راتلل يې د امتي په حيث

## اوولسم درس د عادت خلاف امورات

د عادت خلاف امورات پددوه ډوله دي.

۱. هغه چې مدار او بناء يې په تعليم و تعلم وي، لکه سحر او جادو.

٢. هغه چې مدار او بناء په تعليم او تعلم نه وي دا شپږ ډوله امورات

۱؛ معجزه معجزه د اعجاز څخه اخستل شوی د اسم فاعل صیغه ده په لغت کې ویل کېږي بل عاجزه کونکی شي ته، معجزې ته ځکه معجزه وایي چې نور خلک عاجزه کوي د خپلې مقابلی څخه، په اصطلاح کې معجزه هر هغه امر خلاف د عادت دی چې په لاس د داسې شخص چې

معجزه هر هغه امر خلاف د عادت دی چې په لاس د داسې شخص چې مدعي د نبوت وي او موافق د دعوی وي صادر شي (شرح عقايد ص ۱۴). د اصرف د پيغمبر څخه صادرېږي، لکه د امساڅخه مار جوړېدل او بېرته امساکېدل يا د حيواناتو خبرې کول او داسي نور.

البته کوم شی چې د عادت د لاندې وي، اګر که د انسان د قدرت څخه خارج وي په اصطلاحی معجزه کې د اخل ندی، لکه د ورېځې څخه باران وریدل، یا نباتات زرغونه کېدل او داسې نور ، دا د الله سبحانه و تعالی د قدرت معجزات او نښی دي خو اصطلاحی معجزات ندی، دغه راز کوم امور چې په کسب او تخنیک د انسان بناء وي لکه او سني عصري الات موټر، کمپيوټر، طیاره ... او هر هغه شی چې مقابله یې ممکنه وي معجزه نه ګڼل کېږۍ

الله تعالى انبياؤ عليهم السلام ته معجزات له دې كبله وركوي چې د خپل نبوت او رسالت د ثبوت لپاره يې د دليل په توګه و كاروي، كله چې

الله تعالى نبي ته معجزه وركړي بيا كولاى شي چې د ضرورت په موقع باندې يې ښكاره كړي ځكه نبوت د عوه او معجزه يې دليل دى

الله سبحانه وتعالى فرمايي

[ وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَنْ يَأْتِيَ بِأَيَةَ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ ] (١)

ژباړه: او نشته هيڅ پيغمبر لپاره چې نښه (معجزه) راوړي د الله تعالى د اذن څخه غير.

۲ ؛ کرامت په لغت کې ویل کېږي شرافت مند کېدل او محترم کېدل چې لغوي معنی ته یې په دې ایت کریمه کې اشاره ده:

[وَلَقَدُ كَرَّمُنَا بَنيَّ أَدَمَ] (٢)

يعنې موږانسان مکرم کړی دی او په اصطلاح کې ويل کېږي هغه امر خلاف د عادت ته چې په لاس د د اسې شخص صادر شي چې تابعد ار په مکمل ډول د اسلامي شريعت وي او د کامل عقل علم او تقوی خاوند وي که څوک دغه کرامت لېوني ته ثابت او مني د ا د شريعت خلاف عقيده ده لکه ځينې خلک چې لېونيان د برخې خاوندان ګڼي.

شرح عقيدة الطحاويه په دې اړه ليکي:

[فمن اعتقد في بعض البله او المولعين تركه لمتابعة الرسول صلى الله عليه وسلم في اقواله وافعاله واحواله الله من اولياءالله تعالى ويفضله على متبعى طريقة الرسول عليه السلام فهو ضال مبتدع مخطئ في اعتقاده](")

ژباړه: که څوک عقيده و لري د ځينو لېونو او بدحالو پداړه چې هغوی

۱. الرعد ۱۸

۲ بنی اسرآئیل ۷۰

<sup>345-5.</sup> 

د پیغمبر علیه السلام اتباع پرېښودی د هغه په اقوالو ، افعالو او احوالو کې چې دا د الله تعالى د دوستانو څخه دی او په تابعد ارو د سنت د پیغمبریې غوره ګڼي دا شخص ګمراه بدعتي او پخپله عقیده کې خطاء

نو كرامت د اولياء الله څخه صادرېږي نه دلېونيانو څخه

اهل السنة والجماعة عقيده لري چې كرامت د اولياء الله ثابت دى د قرآنكريم نبوي احاديثو او اجماع د امت څخه، معتزله د اولياء الله د كرامت څخه انكار كوي او وايي:

که چېرته ولي سره کرامت هو جود وي بيا به د ولي او نبي فرق ونکړل په ؟

خو اهل السنة والجماعة په ځواب كې وايي چې كرامت او معجزه كې لاندې فرقونه دي چې د نبي او ولي فرق پكې واضح دۍ

۱لکه د مخه مو چې ولوستل چې معجزه د مدعي د نبوت څخه صادرېږي چې پيوست په دعوی دی يعنې معجزې سره دعوه او کرامت سره دعوه نه وي

۲. معجزه د نبي سره حتمي او ضروري ده ځکه چې د نبوت اظهار په نبي ضروري دی نو ددعوی سره دليل حتمي وي او ولي اظهار د ولايت نه کوي او که دغه اصطلاحي کرامت ترې صادر نه شي بيا هم د هغه ولايت پخپل حال دی او په ولايت کې څه نقصان نه راځي نو پټيدل يې ښه وي نو د معجزې بنا ، په اظهار او د کرامت په اخفا ، ده.

٣. معجزه چې الله تعالى كله نبي ته وركړي بيا د نبي په اختيار كې وي چې هر وخت يې د ضرورت په موقع ښكاره كړي او كرامت عموماً د اوليا ،الله په اختيار كې نه وي دغه كرامت په ژوند او وروسته دمرګ څخه هه ښكاره كېداى شي ځكه كرامت صادرونكى الله تعالى دى

### صادرونكي اولياء الذندوي

۴. په معجزه کې استمرارهم کېدای شي او کرامت کې استمرار نه وي. اهل السنة والجماعة دا هم وايي چې کرامت د ولي دنبي معجزه وي، د نبي څخه چې د نبوت څخه د مخه کوم کار خارق للعادت (د عادن خلاف) صادر شي د پته ارهاص وايي.

۴: استدارج هغه خارق العادت كار ته وايي چې دداسې شخص ځغه چې مطيع (فرمانبردار) د شريعت نه وي صادر شي، دا د دې په خاطر چې دا شخص په ګناه كې نور هم دا ده و د جزا د زياتوالي سبب يې دا شخص په ګناه كې نور هم دا ده و كارونه صادر ېږي يا د چرسيانو او مېتدعينو څخه

۵؛ معونت دا هم هغه د عادت خلاف امر دی چې د عامو مؤمنانو څخه
 صادرېدای شي لکه د دوی پر دعا باندې باران کېدل او دمصيبت د نع
 کېدل ـ او داسی نور.

او هغه کار چې موافق د دعوی نه وي اهانت ګڼل کېږي ځکه چې دغه شخص د درواغو په دعوه کې په اهانت (سپکوالي) اخته کېږي، د سحر (جادو) بنا، په تعليم وي چې په اسلامي شريعت کې حرام دی خو د الله تعالى په اذن اثر کوي ليکن د شيانو حقيقت نه شي بدلولای، سحر ډېر اقسام لري چې ټول حرام دي او ځينې ډولونه يې کفر دی په همدغه بنا، جمهور علما، د ساحر وژل ضروري ګڼي سحر هم يو مضر عمل دی په همدغه بنا، د کافرانو لخوا زمو و په پيغمبر عليه السلام هم شوی دی خو د نبوت په چارواو په دهن يې ورته اثر نه دی کړی بلکې په دنيوي چارو کې ورته نسيان (هيره) پېښېده، الله تعالى د معود تينو (اخري سورتونه) په نزول سره شفا، ورکړه

ځينې فرقې په نبي باندې د سحر څخه انځار کوي او وايي که په نبې

محروشينو بيا به د كافرانو دا وينا صحيح شي چې مؤمنانو ته يې ويل [إن تَتَبِعُونَ إلا رَجُلا مُسْحُورُ ٥٠] (١)

ژباړه تا سو تابعداري نه کوی مګر د داسې سړي چې سحر پرې شوی ي؟

اهل السنة والجماعة وايي چې په دې ايت كې د مسحور څخه د هغوى مقصد سحر ورښودل شوى دى او يا د سحر په سبب يې عقل خراب شوى په داسې حال كې چې د كافرانو لخوا په سحر هيڅ قسم د هغوى مطلوب اثر نه دى مرتب شوى، كه څوك ور څخه انكار وكړي او اوايي چې په نبي سحر نه دى شوى د ټول هغه احاديثو څخه چې په صحيح اسنادو ثابت دي انكار ته لار پرانزي، دا امور په لاندې شكل كې خلاصه كوو.

#### امور خارقه للعادة

| بلااسا <i>ب</i> | عادتالله          |          | بالاسباب |
|-----------------|-------------------|----------|----------|
| ۱ -معجزه        | ۱یاران            |          |          |
| ۲ - کرامت       | ۲ - لمر راحتل     | کسپتخینک | باتعلم   |
| ۲-ارهاص         | ۳ - سپویومۍ راختل | موټر     | لكمحر    |
| ۴ - استدراج     | ۴ - تباتات        | -        |          |
| ۵ -معونت        |                   |          |          |
| ۲ -اهانت        | 1 1 1 2           |          |          |

### خوارلسم درس ایمان په قضا او قدر

اهل السنة والجماعة عقيده لري چې په كايناتو كې هر څه شوي او څه

۱ بني اسرآئيل / ۴۷

موجود دي او هر څه چې کېږي الله تعالى ته د دى علموه او دا يې په لوح محفوظ کې ليکلي دي او هر څه يې په اندازه کړي وو ، تقدير په قرآن او سنت او په اجماع د امت سره ثابت دى منکر يې د اسلام څخه اوښتى دى \_ قضا ، په لغت کې پوره کېدو ته وايي او قدر په لغت کې اندازه کېدو د شي ته ويل کېږي او په اصطلاح کې د ټولو چارو د دنيا او اخرت کېدو د شي ته ويل کېږي او په اصطلاح کې د ټولو چارو د دنيا او اخرت د الهى علم او ليکنى سره سم ترسره کېدو ته وايي ، هيڅيو شى د تقدير څخه خارج نشته ، خير آوشر نېکي او بدي بلکې تکويني او تشريعي ټولې چارې په تقدير کې شامل دي.

قرآنكريم په دې اړه فرمايي:

[وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوْهُ في الزُّبُرِ ٥] (١)

ِ ژباړه: او هر هغه شي چې دوي يې کوي په صحيفو (لوح محفوظ) کې دي.

همداراز ګڼ شمېر احادیث هم په تقدیر د ایمان ورکولو ترغیب ورکوي لکه نبي کریم علیه السلام فرمایي ((جف القلم بما انت لاق)) یعنې قلم وچ شوی دی په هغه څه چې ته ورسره مخ کېږي، ځینې علما، قضاء او قدریو شی ګڼي او ځینې قدر په لوح محفوظ کې لیکل او د امورو نقشه ترتیبول ګڼي او قضاء په عمل کې پوره کېدو ته وایي مثلا یو انجینر په کاغذ د یو تعمیر نقشه جو ډه کړي او وروسته په هغه نقشه په خارج کې تعیمر بزابر کړي چې لومړی مثال د قدر او دو هم مثال د قضاء دی

د امام ابو حنيفه رحمه الله څخه د تقدير په اړه په فقه اکبر کې نقل شوي

١. القمر ٥٢

إفلا يكون في الدنيا ولا في الاخرة شئ الا بمشية وعلمه وقضائه ولتابته في اللوح المحفوظ] (')

بيا ورپسى ليكي:

[ولكن كتبه بالوصف لا بالحكم]

په دنيا او اخرت كې هيڅيو شي نشته مګر په اراده او علم او قضاء د الله تعالى او په لوح محفوظ كې په ليكنى باندې دي خو دغه ليكنه وصفى ده نه حكمي.

وسفي ليكنه دېته وايي چې وروسته څه كېږي د مخكې څخه د هغه ليكنه الله تعالى په دې ترتيب كړي چې د اسې د اسې به كېږي دا هم د الله تعالى د محيط علم دليل دۍ

حکمي لیکنه دېته وایي چې امر صادر کړي چې داسې داسې دی وشي وځکه په لوح محفوظ کې داسې لیکنه نشته چې په مخلوقاتو جبر لازم شي مشیت د الله تعالی صفت دی، په کایناتو کې چې هر څه تر سره کېږي په مشیت یعنې په اراده د الله تعالی حتی چې مخلوق پخپله اراده کې الله تعالی ته محتاج دی

الذتعالى فرمايي:

[وَمَا تَشَاّءُونَ اِلَّا أَنْ يَشَاّءَ اللَّهُ] ( ۗ )

رسد، پهنېکو او بدو چارو دواړو کې د الله تعالى اراده شته خو په دېنده پهنېکو او بدو چارو دواړه کې د الله تعالى اراده شته خو په نېکو چارو کې يوازې اراده دواړه کې ده د ارادى سره رضا نه لازمېږي خلاف د معتزله او قدريه چې هغوى د بنده په چارو کې د الله تعالى په اراده باندې قائل نه دي هغوى وايي چې بنده په چارو کې د الله تعالى په اراده باندې قائل نه دي هغوى وايي چې

ا شرح فقداکبر صـ ۲۴

٢. الدهر ٢٠

که د بنده په بدو چارو کې د الله تعالى اراده راشي نو بيا به نسبت د قبع الله تعالى ته راشي او الله تعالى د قبح او نسبت د قبح څخه منزه او پاک دی اهل السنة والجماعة وايي چې کسب د قبيح قبيح دی او پيدا کول او اراده د قبيح قبيح قبيح نه وي ځکه چې خلق او اراده د کمال صفات دي او اراده د الله تعالى د تصرف دليل دى په خپل ملکيت کې، نو د انسانانو د المالو خالق هم الله تعالى دى

فرمايي.

[وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ۞] (')

ژباړه تاسې او ستاسې عملونه الله تعالى پيدا كړي، نو خالق الله تعالى او كاسب بنده دى، د تقدير په مسئله كې دوه ډلې خطا شوي دي لومړى قدريه او دوهمه جبريه – قدريه - قدريه د تقدير څخه منكر دي او وايي چې انسان مختار دى او تقدير نشته خو د قدريه مسلك هم د قرآن د ذكر شوو ايتونو او احاديثو خلاف دى او دا دليل يې غلط دى كه تقدير ثابت ومنل شي انسان به مجبور محض شي ځكه تقدير د الله تعالى د محيط علم دليل دى او دانسان اختياريه چارو كې جدا مسئله ده.

جبریه د تقدیر له کبله انسان مجبور محض ګڼي او عقیده لري چې انسان اختیار نه لري، د جبریه مسلک هم غلط دی ؛ ځکه چې که انسان مجبور محض شي نو بیا د قرآن او حدیث ټوله هغه ذخیره به پی فایدې شي چې پر نېک عمل ثواب او پر بد عمل عذاب مرتب کېږي موږ وایو هر څه په کامل علم د الله تعالی کې شته او په لوح محفوظ کې لیکل شوي او د انسان اختیار هم شته بی تقدیره هیڅ شی هم نشته او اختیار د مخلوق هم شته د مؤمن به د معرفت د اندازی څخه غیر د زیات بحث څخه

١ الصافات ٩٢

شريعت منع كړې ده خو په ايمان بالقدر ډېر فوائد اخروي او دنيوي شته لكه اطمينان ډاډ او قناعت په خپله برخه او اخرت كې د لوى اجر او ثواب خه

# پینځلسم درس

#### **د اخرت په ورځ ايمان**

ټولمؤمنان په دې عقیده لري چې حساب او کتاب لپاره چې نېکانو ته دنېکیو بدله او بدانو ته د بدۍ بدله ورکړل شي الله سبحانه و تعالی یوه ورځ مقرر کړی چې دېته د اخرت او یا قیامت ورځ وایي دغه راز دوه شپېلۍ حقی دي چې په اوله شپېلۍ ټول مخلوق مړه او په دوهمه شپېلۍ ټول مخلوقات به بیا راژوندي شي.

قرآن کريم کې داسې ارشاد دۍ

[وَنُفِخَ فَي الضَّوْرِ فَضَعِقَ مَنْ في السَّمَوْتِ وَمَنْ في الْأَرْضِ اِلَّا مَنْ شَـآءَ اللهُ ثُمَّ نُفخَ فَيْه أُخْرَى فَاِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظُرُوْنَ۞] (')

ژباړه او پوکی به وکړی شي په شپېلۍ کې نو بي هوش (مړه) به شي هغه څوک چې په اسمانونو کې دي او هغه څوک چې به ځمکه کې دي مګر هغه څوک چې د الله تعالى خوښه شي، بيا به پوکی وکړی شي بل خل نو ناڅابه به خلک ولاړ وي او ګوري به

د همدې ایت په بناء د جمهورو علماؤمسلک هم دغه دی چې دوه کرته اسرافیل علیه السلام شپېلۍ و هي په اوله شپېلۍ د مخلوقاتو مرګ او په دوهمه شپېلۍ ژوندي کېدل دي دغه به ورځ د قیامت وي چې (۵۰۰۰۰) کالدېداوږده وي، خو پر مؤمنانو به لنډه وي د قیامت په ورځ به عملنامی

١ الزمر ١٨٨

تقسيمېږي چاته پهښى لاس او چا ته په چپ لاس دغه راز پل صراط به د جهنم د پاسه اچول كېږي چې مؤمنان به هم پرې تېرېږي د هر چا د مزل سرعت به د هغه د ايمان په اندازه وي همدارنګه تله د ميزان او وزن د عملې نو به كېږي د چا چې تله د نېكيو درنه شي هغه كامياب او د چاچى د نېكيو تله سپكه شوه هغه به ناكام وي، و زن به د هر چا د عمل كېږي چې د خپل عمل اندازه ورته معلومه شي، بعضې علما ، وايي چې و زن د اعمالو به د هغه مؤمنانو كېږي چې ګناه ګاران وي څوک چې بالكل ګناه نلري د هغوى د اعمالو به هم و زن نه كېږي ، لكه انبيا ، كرام عليهم السلام د اعمالو دغه راز د هغه خلكو د اعمالو به هم و زن نه كېږي چې بالكل نېكي نه لري يعنې د دنيا څخه د كفر په حالت كې تللى وي

يو ځای کې ارشاد دی.

خوراجحداده چې د هرچا د عمل تول به وي او د دې ايت مطلب د کفارو د اعمالو د بې وزنئ څخه بې فايدې کېدل دي چې فائده نه لري، بې شمېره ايا تونه او احاديث د اعمالو په وزن راغلي چې اعمال به تلل کېږي د قوي مسلک په بنا دغه تله به يوه تله وي ډېري نه دي اهل السنة والجماعة وايي چې د اعمالو د وزن په کيفيت موږ نه پوهېږو او ايمان پرې لرو، ځينې ډلې لکه معتزله د اعمالو د وزن څخه انکار کوي، هغوی وايي چې وزن د اجسامو ممکن دی او اعمال اعراض دي او د اعراض وزن ممکن نه دې دو همه دا خبره کوي چې وزن په دې خاطر کېږي چې يو زن معلوم شي پرې معلوم کړاى شي او الله سبحانه و تعالى ته هر څه معلوم نا معلوم شي پرې معلوم کړاى شي او الله سبحانه و تعالى ته هر څه معلوم

١ الكيف/٥٠١

دى نو وزن ته ضرورت نشته سره د معلوماتو تلل عبث كار دى او الله رب الغزت دداسې کارونو د کولو څخه چې عبث وي پاک او منزه دي، دوي يرهغه اياتونو کې چې د اعمالو د وزن په اړه راغلي تاويل کوي او معني پې بې بدلوي او د وزر څخه مراد عدل اخلي، اهل السنة والجماعة وايي چې د پروامورو په کيفيت موږنه پوهېږو نو موږهم د کيفيت د درک څخه عاجزيو، خو الله سبحانه و تعالى قادر دى چې اعراض و تلى.

بله داچی دنیا کی هم د اجسامو او اعرضو تلی شته د اجسامو تلی خو معلوم دي او اعراض د خپل شان سره مناسب تلي لري لکه وخت عرض دى چې پر ساعت تلل كېږي تبه حرارت عرض دى چې پر ترماميتر باندې اندازه کېږي او داسې نور ، نو په قيامت کې به ممکن د اعمالو د شان مناسب تلى وي بعضى اهل السنة والجماعة وايي چي اعراض به الله تعالى اجسام كړي او وزن به يې كړي لكه مرګ عرض دى د قيامت په ورځ به به په شکل مجسم شي او ځينې علماء وايي چې وزن به د عملنامو

ياد سريو کېږۍ

دغهراز اهل السنة والجماعة وايي چې وزن د اعمالو په دې خاطر دي چې عمل كوونكي ته خپل عمل معلوم شي او عمل كوونكي خپل عمل بغبله وكوري او الدسبحانه وتعالى ته هر شه معلوم دي اهل السنة والجماعة په دې عقيده لري چې د قيامت پر ورځ شفاعت د الله سبحانه وتعالى په اذن د گنه گارو مسلمانانو لپاره حق او ثابت دى، شفاعت پــه من د كفارو كي نشته او شفاعت بغير د اذن (حكم) د الله تعالى څخه نشته پرېي شمېره اياتونو كې وضاحت راغلى دۍ

شفاعت كوونكي لاندې كسان دي: انبياء كرام عليهم السلام ٢ ملايک عليهم السلام

۳. شهېدان

۴. عالمان

٥. حافظان

۲. دمؤمنانو مړه شوي اطفال

او شفاعت لاندې درجې لري

۱. يوكس د جهنم مستحق وي او په شفاعت د جهنم څخه خلاص شي

٢. يوكس چې جهنم ته تللي وي او د چا په شفاعت ورته باقي جزا

معافشي.

٣. چې په جهنم کې د جزا تخفيف ورباندې راشي دا شفاعت کله د يو

كافرلپاره هم كېداي شي لكه په حقد ابوطالب كي.

۴. پەجنتكى د ښكتەمقام څخه پورتەمقام تەتلل

 ۵. د ټول امتونو د حساب کتاب د شروع کېدو لپاره شفاعت حق او ثابت دى دېته ته شفاعت عظمي وايي چې دا خصوصيت زموږ د نبي كريم

عليه السلام دى

دغهراز اهلالسنة والجماعة عقيده لري چي حوض كوثر شتهدي دا هغه اوبه دي چې د څکونکي تنده د همېش لپاره ختموي او د دې امت مؤمنانو تدبديي وركوي اهل السنة والجماعة عقيده لري چي چې د قبر سوال او ځواب حق او ثابت دي هغه ملايک په قبر کې سوال کوي د نکير

او منکر پهنوم مسمى دي

دغهراز پدقبركي سوال اوځواب څخه وروسته ثواب يا عذاب ثابت دي په کيفيت يې موږ نه پوهېږو د قبر څخه مراد برزخ دي او برزخ د دنيا او اخرت په مينځ کې حال ته ويل کېږي که مړي په قبر کې وي او که په سيند کېلاهو شي او که په اور وسوځي، ځينې علماء وايي چې معذب روح دي او ثواب هم روح ته وركول كېږي خو راجح قول دادي چې عذاب

یا ثواب روح او جسد دو اړو ته ورکول کېږي البته د روح تعلق د جسد سره شته چې په کیفیت یې موږنه پوهېږو روح یا په علین او یا په سجین کې دی د اراجح مسلک دی، د شهداؤ ارواحو ته د افضیلت حاصل دی چې په جنت کې ځرېږي او په جنت کې جالی او کورونه لري دا مضمون په صحیح حدیث کې راغلی.

د قبر عذاب به قرآنكريم هم ثابت دى لاندې دوه اياتونه پرې د لالت

[وَحَاقَ بِالْ فِرْعَوْنَ سُوْءُ الْعَذَابِ0] (`)

[اَلنَّارُ يُغْرَضُوْنَ عَلَيْهَا غُدُوًا وَعَشِيًا ۚ وَيَوْمَ تَـقُوْمُ السَّاعَةُ اَدْخِلُوۤا اْلَ فرْعَوْنَ اَشَدً الْعَذَابِO] ( ٚ )

پەدېايات كريمه كې فرعونيانو تەدرې ډوله عذاب ذكرشوي دى. ١.ددنيا عذاب د ايت په اوله برخه كې.

۲. د برزخ عذاب د ايت په دو همه برخ کې چې مطلب يې دا دی چې دوی اور ته سحر او ماښام وړاندې کېږي

٣ درېيمه برخه کې د اخرت عذاب ذکر دی، دا ايات د قبر د عذاب په شوت کې صريح دی د (النار يعرضون) د لفظ څخه همدغه د برزخ يا قبر عذاب مراد دی ځکه د اخرت عذاب د ايت پر درېيمه برخه کې ذکر شوۍ دغه راز د نوح عليه السلام د هلاک شوي قوم په اړه داسې فرمايي: [مِمًا خَطِينُ تِهِمُ اُغْرِقُوا فَادْخِلُوا نَارًا] (٣)

مطلب يې دادې چې دوی د ګناهونو په سبب په طوفان کې غرق شو

١. المؤمن / ٤٥

٢. المؤمن / ٤٢

۲۵ نوح ۲۵

ورپسى اور ته داخل شو دلته لفظ (فادخلوا) كې (فا) د تعقيب مع
الوصل لپاره ده چې معنى يې د وروستني عمل د مخكنى سره پيوست
كېدل دي، خلص مقصد يې دادى چې د غرقيدو پسى متصل كوم اور ته
داخل شوي دا د برزخ اور دى ځكه د اخرت عذاب خو وروسته دى د قبر د
عذاب او ثواب په ثبوت كې بېشمېره مشهور احاديث راغلى دې او په
همدې خبره د امت اجماع ده او همداد اهل السنة والجماعة عقيده ده.

#### شپارسم درس

# د بيا ژوندي کېدو ثبوت په قرآني دلايلو

دوه ډوله دلايل قرآنكريم د قيامت د ثبوت لپاره پيش كړي

۱. عقلی

۲. نقلی

عقلي دلايل په څو ډوله دی لومړی په موجودو اشياو استدلال کول د غائبو اشياو د ثبوت لپاره دوهم د نباتاتو په زرغونه استدلال دمړي په ژوندي کولو، دعقلي د لومړی برخې په اړه قرآنکريم کې د انسان په تخليق په دې ډول بحث شوی دۍ

[يَايَهُهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُمْ فِيْ رَيْبِ مِّنَ الْبَعْثِ فَانًا خَلَقْنْكُمْ مِّنْ تُرَابِ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةِ ثُمَّ مِنْ عَلَقَة ثُمَّ مِنْ مُضْغَة مُّخَلَقَة وَّغَيْرٍ مُخَلَقَة لُنْبَيْنَ لَكُمْ وَنُقرُ فِي الْأَرْحَامِ مَا نَشَآءُ إِلَى اَجَلِ مُسَمَّى ثُمَّ نُحْرِجُكُمْ طِفْلًا] (')

معنی داده چې ای انسانانو که تاسو په شک کې یې د دوهمځل ژوندي کېدو څخه (نو نظر و کړئ) چې ما پیدا کړي اوسۍ د خاوری څخه، بیا د نطفی څخه، بیا د وینی د ټوټی څخه او وروسته د غوښی د

١. الحج / ٥

پوتی څخه، بیا مو د طفل په شکل د مور د خېټې څخه راوباسو ((ثُمَّ لَنَکُونُوْا شُیُوخًا)) بیا تاسو بوډاګان شئ ((وَمِنْکُمْ مَّنْ یُتَوَفَیٰ وَمِنْکُمْ مَنْ یُرُدُ الیّ اَزْذَلِ الْعُمْرِ)) ځینې مخکې و فات شی د بوډاو الی څخه او ځینې ارذل العمر (بی کاره عمر) ته رد کړای شی ((ثُمَّ اِنْکُمْ بَعْدَ ذٰلِكَ لَمَیْتُونَ ٥) بیا د دې څخه بعد تاسو مړه کېږئ، بیا به تاسو د قیامت په ورځ راژوندی کېږئ، که دغه ایاتونو ته زیر شو د انسان د خلقت کوم جریان چې په کې ذکر دی دا حاضر او شاهد احوال انسان د خلقت کوم جریان چې په کې ذکر دی دا حاضر او شاهد احوال دی، چې هرچاته د لمر غوندی واضح دی نو غائب حال چې بیا راژوندی کېدل د انسان دی پخپله ثابت دی ځکه چې ډېر احوال په کې شاهد او یو حال په کې شاهد او یو حال په کې غائب دی:

خلاص پەلاندېډولذكركوو:

۱. خلقت د انسان

۲. د تراب

٣. د نسل کثرت د نطفی څخه

۴. تبدیل دنطفی په علقی

۵ تبدیل د علقی په مضغی

۲ تبدیل د مضغی په طفل

٧.دنيا كې پاتى كېدل

۸. بيا مړه کېدل

دااته (۸) احوال شاهد دي ټول انسانان په دې قائل دي څرنګه چې قرآنکريم په دې جريان کې صادق دی نو نهمه خبره چې بيا ژوندي کېدل دي وروسته مرګ څخه په ډېره اسانه طريقه ثابته ده دا ټول د انسان د کلفت د اول څخه تر اخره مکمل جريان دی په ځينو اياتونو کې دا استدلال تفصيلي او ځينې نورو کې اجمالي دی لکه د طه سورة يو ايت

كى اجمالى بيان دى

[منْهَا خَلَقْنْكُمْ وَفَيْهَا نُعِيْدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ] (١)

نو درې حالته شو دوه عالته پکې شاهد يو حالت پکې غائب دی، درېيم قسم عقلي دليل په اړه قرآنکريم داسې فرمايي:

[وَهُوَ الَّذِيْ يُرْسِلُ الرِّيْحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ آَذَاَ اَقَلَتْ سَحَابًا ثِقَالًا سُقْنُهُ لِبَلَد مَّيَّتِ فَاَنْزَلْنَا بِهِ الْمَآءَ فَاَخْرَجُنَا بِهِ مِنْ كُلِّ الثَّمَرْتِ كَذَٰلِكَ نُخْرِجُ الْمَوْتِيْ] (٢)

ژباړه: الله تعالى رالېږي بادونه چې دغه بادونه روان کړي ورېځې بيا مړې ځمکې ته يې موږوشړو نو الله تعالى فرمايي موږپرې مړه ځمکه ژوندۍ کوو ، نو همدغسى به هم د مړو ژوندي کېدل وي، يو ځلى په مړه ځمکه کې يو دانه مثلا غنم يا جوار پراته وي او په هغه باندې اوبه نازل شي، دغه دانه په ځمکه کې خاوري شي بيا ورسته شي يو څه موده وروسته بيا را زرغونه شي او هم هغه دانه بيا په لاس راځي هم پدغه قسم انسان به په ځمکه کې روست شي خاورى به شي په قيامت کې به بيا د همدغى دانى په څېر د ځمکې مخ ته راشي قرآنکريم نباتي دلايل په ډېرو اياتونو کې ذکر کړى چېرته تفصيلي او چېرته اجمالي چې پر همدغه مخکېنى ايات اکتفاء کوو دا عقلي ثابته خبره ده چې د يو شي د دوهم ځل لپاره موجود دول اسان وي د اول ځل د جوړولو څخه ، يعنې چې مخکې د يو شي مثال موجود نه وي او څوک يې وجود ته راوړي دامخلوق ته ګران يو شي مثال موجود نه وي او څوک يې وجود ته راوړي دامخلوق ته ګران يو چې يو کرت يې انسان د نيا ته راوړه نو دوهم ځل په طريق اولى سره نو چې يو کرت يې انسان د نيا ته راوړه نو دوهم ځل په طريق اولى سره نو چې يو کرت يې انسان د نيا ته راوړه نو دوهم ځل په طريق اولى سره

<sup>00/26.1</sup> 

٢. الاعراف ٧٠

دنیا ته راوړی شي او په قرآن کریم کې هم ذکر دی [وَهُوَ اَهُوَنُ عَلَيْهِ] (')

يعنې دا كار الله تعالى ته اسان دى، څلورم عقلي دليل دا هم دى چې الله سبحانه و تعالى په هر څه قادر دى په قدرت كې دا هم دي چې مړى ژوندى كړي د ياسين په سورة كې د مشركينو داعتراض ځواب په لاندې عبارت وركړى شوى دى:

[قُلْ يُحْيِيْهَا الَّذِيِّ اَنْشَاهَا اَوَّلَ مَرَّةٍ، وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقِ عَلَيْمُ O [ ( )

معنى يې داده هَمدغه هډوكى به هُغه څُوك بيا ژُوند كړي چې اول ځلېې پيدا كړى وي ځكه هغه قادر دى، پينځم عقلي دليل دا دى چې عمل بايد خامخا جزاءولري چې دارالعمل وي دارالجزا به هم وي

٢٠ (نقلي دلايل) په قرآنکريم کې د هغه ژوندي شوو مړو واقعات موجود دي چې په دنيا کې الله تعالى د عبرت لپاره خلکو ته ښودلى وه، دغه واقعات قرآنکريم شپږځايونو کې ذکر کړي دي

۱.د سورة البقره ۱۷۳ آیات کې د بنی اسرایئلو مقتول په دنیا کې ژوندی شوې وه دا د (مشت نمونه ای خروار) په ډول ځکه د یو نفس ژوندي کول د ټولو نفسونو د ژوندي کولو دلیل دی، لکه د سورهٔ لقمان په (۱۱) ایات کې راځي:

[مَا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ إِلَّا كَنَفْسِ وَاحِدَةٍ] (")

يعنې ندي ستاسې پيدا کول او ژوندي کول مګر د يو نفس په څېر دي ۲ د بقری سورة په (۵۲) ايات کې د هغه (۷۰) کسانو د ژوندي کېدو ذکر دی چې موسی عليه السلام ځان سره د طور غره ته بوتلي وو

١. الروم / ١٧

۲. پس ۷۹

۲۸ لقعان ۲۸

۳ د پیوې قریبې ژوندي کېدل چې کلی یبې د میرګ د ویسری څخه پرېښو دې وه.

۴. د البقره سورة (۱۵۹) ايات كې ديو شخص مړه كېدل چې اكثره مفسرين يې عزير عليه السلام ګڼي سل كاله د مړينى څخه وروسته بيا ژوندي كېدل ذكر دي

د البقره سورة (۱۴۰) ايات کې ذکر دي د ابراهيم عليه السلام په غوښتنه چې د الله سبحانه و تعالى څخه يې د مړي د ژوندي کېدو کيفيت غوښتى وه، ورته يې اوښو ده چې هغه څلور مرغان مړه کړل او د ابراهيم عليه السلام په حضور د هغې بيا ژوندي کېدل هم ذکر شويدي

۲. د اصحاب کهف راپاسېدل وروسته د (۳۰۹) کاله څخه د قيامت د اثبات نقلي دليل دی قرآنکريم ترې د اسې يادونه کوي:

[ليَعْلَمُوَّا أَنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقٌّ وَأَنَّ السَّاعَةُ لَا رَيْبَ فِيْهَا] (`)

يعنې اصحاب کهف د دې په خاطر را پاسول شو چې خلک پوه شي چې و عده د الله تعالى حقه ده او د قيامت په راتلو کې هيڅ شک نشته دۍ

#### اوولسم درس معراج او اسرا

اهل السنة والجماعة عقيده لري چې اسراء او معراج د نبي كريم صلى الله عليه وسلم حق او ثابت دي

اسرا، د مکې مکرمې د مسجد حرام څخه بيت المقدس پورې چې په شام کې موقعيت لري تللو ته ويل کېږي د اسرا، معنى داده چې الله تعالى

۱ الکهف ۲۱

زوروني كريم صلى الله عليه وسلم د شپې په يوه حصه كې په روح او بدن په وينه د مكې مكرمې څخه مسجد اقصى پورې بوتلى دى او معراج د مسجد اقصى څخه اسمانونو پورې تللو ته ويل كېږي دا هم حق او ثابت دى، دا معجزات زموږ د نبي كريم صلى الله عليه وسلم دى راجحه دا ده چې دغه واقعه د هجرت څخه د مخه په مكه مكرمه كې شوى څوك چې وايي اسراء او معراج په خوب كې ترسره شوي د اهل السنة د عقيدې داروي اسراء د وينسي دي نه د خوب او گورئ د اسراء د البت لاندې (في ظلال القرآن) د علامه سيد قطب، ابن كثير، روح المعاني وغيره ... ځكه خوب خو معجزه نه وي هر څوك يې ليدلى شي اسراء په قرآنكريم ثابت ده او معراج په مشهورو احاديث ثابت دى د اسراء منكر كافر دى او د معراج منكر كافر ندى او د معراج منكر كافر ندى بلكې مبتدع يعنې په عقيده كې بدعتي دى

#### اتلسم درس

## محابه كرام رضي الله تعالى عنهم

اهلااسنة والجماعة عقيده لري چې د انبياؤ عليه مالسلام څخه وروسته غوره خلک زموږد نبي کريم صلى الله عليه وسلم صحابه کرام رضى الله عنهم دي صحابه د صحابي جمع ده په لغت کې د ملګري په معنی دی او په اصطلاح کې هغه شخص ته وايي چې زموږد نبي کريم صلى الله عليه وسلم په ليدو يا مجلس ته جاضريدو د ايمان په حالت کې مشرف شوى وي او په دغه ايمان و فات شوي وي د کومو اصحابو په مکله چې د جنت زېرى راغلي موږ هغوى ته په جنت ګواهي ورکوو بالخصوص هغه لس کسان چې په عشره مېشره يا دېږي

١ ابوبكر صديق رضى الله تعالى عنه

٢. عمر فاروق رضى الله تعالى عنه

٣. عثمان رضى الله تعالى عنه

۴. على رضى الله تعالى عنه

دُبير رضى الله تعالى عنه

٢. طلحه رضى الله تعالى عنه

٧. سعد ابن ابي وقاص رضي الله تعالى عنه

٨ عبد الرحمن ابن عوف رضى الله تعالى عنه

٩. سعيد ابنزيد رضى الله تعالى عنه

١٠. ابو عبيد بن جراح رضى الله تعالى عنه رضى الله تعالى عنه

بيا اهل السنة والجماعة عقيده لري چې دوى كې اول په فضيلت كې ابوبكر صديق رضى الله تعالى عنه دى، يعنې په كوم ترتيب چې دوى خلافت كې ى په هم هغه ترتيب د دوى فضيلت دى دغه راز اهل السنة والجماعة عقيده لري چې د صحابه كرامو څخه خطاء گانى شوي دي چې اكثره د هغې د عفوى زېرى راغلى د اصحابو تر منځ د جنګ په اړه اهل السنة والجماعة وايي چې دا اجتهادي جنګ دى څوك چې په حقه وي د هغه لپاره دوه اجره او كه څوك په خطاء وي د هغه لپاره يو اجر دى لكه د على رضى الله تعالى عنه او معاويه رضى الله عنه تر منځ شخړه، نبراس حاشيه د شرح عقايد د اسې ليكي:

[يصيب بعضهم في الاجتهاد ويخطئ بعضهم والمخطئ في الاجتهاد غير ماخوذ بل ماجور] (')

ژباړه په اجتهاد کې ځينې د دوی حق ته رسېږي او ځينې يې خطاء

<sup>049-0.1</sup> 

کېږې په احتهاد کې تېروتي ګناه ګار نه دې بلکې د اجر مستحق دي اهل المنه والجماعة د ټولو صحابه کرامو سره مینه لري او په خیر یې یا دوي، دوي سره کینه نفاق ګڼي. دوي سره کینه نفاق ګڼي.

## نولسم درس د قیامت علایم

اهل السنة والجماعة د قيامت د هغو ننبو په اړه چې د هغې په هکله د نى كريم صلى الله عليه وسلم وينا په صحيح رواياتو كې راغلى عقيده لري، لكه د دجال راوتل چې دا يو ساحرانسان دى او استدراجا ځينې فارق العادت کار ترې صادرېږي، د ياجوج ماجوج راوتل، د مغرب له طرفه د لمر راختل، د مشرق له طرفه د اور راروانېدل، د ځمکې څخه يو حيوان (دابة الارض) راوتل او په درې ځايونو کې د ځمکې خسف (دوبېدل) اهل السنة و الجماعة عقيده لري چې عيسى عليه السلام په اسان كې ژوندى دى د ملايكو په صفت وخت تېروي او قيامت ته نژدى بهرانكته شياو دجال به دد په لاس هلاك شي عيسى عليه السلام به د دې امت د يو فرد په حيث راځي يعنې د محمدي شريعت به تابعد ار وي عيسى عليه السلام بغير د پلاره د مريم عليها السلام د بدن څخه په تكويني امر الله سبحانه وتعالى پيدا كړى د الله جلاله بنده او پيغمبر دى انسان دى د بني اسرائيلو پيغمبر وه كله چې راښكته شي د اسمان ځغه په ځمکه به (۴۰) کاله ژوند او حکومت کوي بيا به وفات کېږي (لکه مغكې تېرشو) دا مشهور علايم وو ځينې نور علايم هم په رواياتو كې راغلي موږپرې عقيده لرو.

## شلم درس

## د اسلام سياسي نظام

اهل السنة والجماعة دا عقيده لري چې د مسلمانانو لپاره يواماميا خليفه ضرور دى، داسې خليفه چې هغه توان ولري په جاري كولو د حدو دو او د ظالم څخه د مظلوم په حقوقو اخستلو لكه شرح عقايد په دې اړه داسې ليكي (لا بد للمسلمين من امام يقوموا بتنفيذ الاحكام) ژباړه مسلمانانو لپاره داسې يو امام ضرور دى چې د احكام شرعيه په جاري كولو ولاړ وي، دېته په شريعت كې خليفه يا امام هم ويل كېږي، دامام ټاكنه په مسلمانانو فرض كفايي ده لكه په صحيح مسلم كې د عبد الله ن عمرو رضى الله عنهما څخه مرفو عاروايت دى

[من مات وليس في عنقه بيعة مات ميتة الجاهلية]

ژباړه که څوک مړ شو او په غاړه کې د امير بيعت ونلري مرګ يې د جاهليت دی، د دې امام انتخاب به د اهل حل وعقد د رايو په اکثريت انتخاب ېږي چې په اسلامي شريعت کې دېته بيعت وايي دغه بيعت خليفه يا د خليفه استازي ته د لاس ورکول په صورت کې وي

علامهماورديد اماميا خليفهد انعقاد دوه طريقي ذكركري

۱. په اختيار د اهل حل وعقد.

۲. د مخکني امام په عهد او تعین (الاحکام السلطانیه ص ۲۲).
 خو شاه ولی الله صاحب د امام د انتخاب د طریقو پراخوالی ذکر کوي

او وايي چې څلور طريقې دي:

۱ بیعت ۲ استخلاف ۳ شوری ۴ استیلاء

پەدې كې بهترينه طريقه بيعت دى

د اسلام د لومرى خليفه ابوبكر صديق رضى الله تعالى عنه همدغه

طيفه سرسره شوې وه استخلاف د مخکني خليفه لخوا يو شخص د خليفه په حيث نومول دي د استخلاف څخه وروسته عام بيعت ته وړاندې کول دي د دوهم خليفه عمر فاروق رضى الله تعالى عنه خلاف په همد غه طريقه ترسره شوى، چې د شه رى لخوا د امام انتصاب بيا انتخاب او بيعت ته وړاندې کول استيلاء چې يو څوک په زبر دستۍ سره واک ترلاسه کړي دا کار اګر که ممنوع دى خو که مستولى خلافت شرطونه ولري او مکم يې د شريعت خلاف نه وي خلافت يې صحيح او اطاعت يې ضروري دى (از الة الخفاء، احسن الفتاوى ج ۲ ص ۱۴۳).

اهل حلوعقد هغه كسان دي چې لاندې درې صفات ولري الملام د تقوي ٢. تقوي ٢. سياسي پوهم ٣٠ شرعي علم البته د نارينوالي څخه

وروسته

د خليفه صفات په لاندې ډول دي.

۱. اسلام ۲. نارینوالی ۳. بلوغ ۴. عقل ۵. عدل ۲. حریت ۷. استعداد او د تعمل کفایت ۸. د اعضاء سلامتیا

داصفات يه د صحت لهاره شرط دي او ځينې نور صفات يې د فضيلت دي لکه قرشيت، شجاعت، اجتهاد ... داکښراه ل السنة په نظر دا ضروري نه دي ځکه حديث کې راغلي

[اسمعوا واطيعوا ولو عبد حبشي كان راسه زبيبة](`)

ژباړه خېره يې ومنيی او اطاعت يې وکې اګر که حېش مری وي چې سريې د مميز د داني په څېر وي، دغه خليفه چې کله منتخب شي بيا اطاعت فرض دی ځکه قرآنکريم

۱ بخاري

داسي هديت کوي:

[أطيُّغُوا اللَّهُ وَاطيَعُوا الرُّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مَنْكُمْ] (١)

ژباړه اطاعت د الله تعالى وكۍ او اطاعت د پيغمبر وكړۍ او د امر د خاوندانو (چې حكم يې د شريعت خلاف نه وي) او بغاوت يې پر خلاف ناروا دى لكه علامه شامي ليكي:

[ثم اذا وقعت البيعة من اهل ا لحـل والعقـد مـع صـفة مـا ذكـر صـار اماما يفترض طاعته] (۲)

ژباړه کله چې د اهل حل و عقد لخو بيعت واقع شي د هغه صفاتو په نظر کي نيولو سره بيا دغسي شخص امام ګرځېږي چې اطاعت يې فرض کېږي

همدارنګه دده په وجود کې ددوهم خليفه انتخاب هم ناروا دی چې د صحيح مسلم حديث پرې صراحت کوي:

[فَإِنْ جَاءَ أَحَدٌ يُنَازِعُهُ فَاضْرِبُوا عُنْقَ الآخِرِ]

ژباړه: که بل امام راپاسېږي چې د مخکني سره جګړه کوي د وروستني څټ اووهۍ ، همدا رنګه د اهل السنة نظر دادی چې امام به موجود وي غائب به نه وي اوبل دا چې امام به معصوم نه ګڼل کېږي

د پورتني بحث لنډيز:

۱. د امام انتخاب د مسلمانانو حق دی

۲. امام لپاره صفات ضررور دي

٣. د انتخاب حق په مسلمانانو کې د اهل حل وعقد دي

۴. امام به موجود وي

١. النسآء / ٥٩

۲. ج ۵ ص ۲۰۵

۵ معصومیت یی ثابت نددی

۲ په خلاف یې بغاوت حرام دی ۴

۷ اطاعت یې ضرور دی

۸ ددوهم انتخاب ناروا دی

۹ په گناه سره امام نه شي عزل کېدلي

۱۰ د اسلامي خليفه د سيوري لاندې سياسي نظام جوړول فرض دي او دا ځکه چې ډېر شرعي احکام لکه د غل څخه لاس غو څول، زناکار ته سزا ورکول... او داسې نور چې د خليفه څخه غير تر سره کېدای نه شي.

### یووبشتم درس اجتهاد او تقلید

اهل السنة و الجماعة عقيده لري چې مجتهد پخپل اجتهاد كې كله حق ته رسېږي او كله خطاء كېږي حق ته د رسېدو په صورت كې د دوو اجرونو او د خطاء كېدو په صورت كې د يو اجر مستحق ګرځېږي د اممون د صحيح حديث څخه ثابت دى:

[ذَا حَكَمَ الْحَاكِمُ فَاجُتَهَدَ فَلَهُ أَجْرَانِ ، وَإِذَا حَكَمَ فَاجْتَهَدَ فَأَخْطَا فَلَهُ أَجْرًا (')

خواجتهاد په فروعي مسايلو کې وجود لري هغه مسايل چې يا منصوصي نه وي او يا هم نصوص پکې متعارض معلومېږي يا د يو نص (ايات يا حديث) ګڼي معناګانی وي نو بنا په لاندې دوه ډوله مسايلو کې اجتهاد نه وي

۱.عقيدوي

ا بخاري ج ا صـ١٠٩٢

#### ۲.منصوصی

اجتهاد د صحابه کرامو او تابعینو پهدور کې هم موجود وه چې په لاندې واقعه کې ښه واضح کېږي

نبي کريم صلی الله عليه وسلم يو ځل د صحابه کرامو يو ټولی د مدينې طيبې څخه د بنو قريظه کلي ته ولېږه او ورته يې و فرمايل چې هيڅ څوک به ۶ مازد يګر لمونځ نه کوي مګر په بنو قريظه کې، يعنې د مازد يګر لمونځ بنو قريظه ته ورسوي، دغه سفر دوی د ماسپښين د لمانځه څخه وروسته شروع کړد لارې يو حد ته چې ورسېدل لمونځ قضا، کېدو ته نږدی شو د صحابه کرامو ټولي په دوه برخو تقسيم شو لومړی برخه يې هغه وه چې د مازيګر لمونځ يې په لار کې و کړ او دو همه برخه يې هغه وه چې لمونځ يې په لار کې و کړ او دو همه برخه يې هغه وه چې لمونځ يې قضاء کړ او په بنو قريظه کې قضايي راوګرځولو دغه دواړه ډلو په حپل مينځ کې مباحثه و کړه او هغه داسې چې هريوې ځان په حق ګڼه لومړی ډلې استد لال کوو چې لمونځ بايد قضاء نکړو اود نبي کريم عليه السلام امر دا وه چې نبي کريم عليه السلام امر دا وه چې بنو قريظه ته لمونځ رسولی دی، يعنې موږ پر حق يو، دوی چې کله دغه جريان نبي کريم عليه السلام ته بيان کړو و و يې هم ملامت نه کړه ځکه په اجتهاد بنا وی (بخاري ۲۰۵۹).

دوهم دليل يې دا حديث دى نبي كربم صلى الله عليه وسلم معاذ رضى الله عنه يمن ته د والي يعنې د يو قاضي په صفت ولېږه بيا يې ور څخه پوښتنه و كړه چې ته به فيصله په څه كوى؟ هغه وويل چې د الله سبحانه و تعالى په كتاب نبي كريم عليه السلام ورته و فرمايل كه د الله تعالى په كتاب كې د ونه مونده؟ نو هغه اويل چې په سنت د رسول الله عليه السلام كې به يې گورم بيا يې ورته و و فرمايل كه په سنت كې دى بيا نه مونده؟ نو

هغهورته وویل چې په خپله رایئ به اجتهاد کوم، نو نبي کريم صلی الله عليه وسلم ډېر خوشحاله شو او داسې يې و فرمايل ثنا ده هغه الله تعالى ته چې د الله تعالى د رسول صلى الله عليه و سلم استازي ته يې توفيق ورکړی د هغې خبرې په طرف چې هغه ته خوښه ده (ابو داؤد باب اجتهاد الرای).

د دې حدیث څخه اجتهاد او تقلید داسې ثابتېږي چې کله معاذ رضی اله عنه په قرآنکریم او سنت کې یوه مسئله پیدا نکړي نو بیا به اجتهاد کړي او خلک به د ده تقلید کوي، ځکه د قرآن او سنت څخه ځینې مسایل په صراحت معلومېږي لکه د غلا، زنا حراموالی... او داسې نور او ځینې داستنباط په ډول معلومېږي چې دا کار فقط د مجتهد دی چې بیا یې په عامو خلکو تقلید او اتباع لازم ده، اجتهاد د اسلامي شریعت د مسایلو منل شوی اصل دی چې ډېر مسایل پرې معلومېږي

تقليد پەدوە ډولەدى:

۱.محمود

٢. مذموميا (جايز او ناجايز).

۱ جايزيا محمود تقليد دېته وايي چې کله صحيح صريج نص موجود نه وي په يو مسئله کې او د يو عالم مجتهد په قول په ښه ګومان عمل وکړی شي چې دغه قول د دې مجتهد د يو صحيح قياس په سبب د نص صحيح څخه استنباط کړی وي

۲ ناجايزيا مذموم تقليد دې ته وايي چې د قرآن او سنت د صريح او قطعي نص په مقابل کې د بل چا وينا د ځان لپاره دليل جوړ کړي

علماءپر اوو (٧) طبقاتو وېشل شوي دي.

۱. مجتهدین په شرعه کې لکه څلور امامان... او داسې نور.

المجتهدين بدمذهب كي لكدامام أبو يوسف أو محمد رحمها الله

٣. مجتهدين په هغه مسايلو کې چې په هغه کې د امام څخه روايت نه وي راغلى لکه ابو جعفر طحاوي خصاف ابو الحسن کرخى قاضي خان ۴. هغه علماء چې تخريج د مسايلو کوي او په خپله مقلدين وي لک امام فخر الدين رازي رحمه الله

خاوندان د ترجیح، لکدابولحسن الکدوري، مصنف د هداید
 ۸ هغه مقلدین علماء چې قدرت لري په تمینزد مسایلو د قوي او ضعیف څخه لکه مصنف د کنز او وقایه

٧ هغه مقلدین چې په پورتني اموراتو تواننه لري لکه عام مقلد علماء کرام چې د فتوی ورکولو په وخت کې د کر شوو علماؤ اقوالو ته مراجعه کوي

د فقهي مسايلو ماخذ قرآن كريم او نبوي سنت او اجماع دامت او د مجتهدينو صحيح قياس دي

تر دې ځایده کتاب لومړی باب پای ته ورسېده اوس په دوهم باب کې د بعضو مهمو باطلو فرقو ، باطلو ادیانو او باطلو مفکورو عقاید په مختصر ډول تر څېړنۍ لاندې نیسو که څه هم زموږ مقصد انحصار نه دی ځکه باطل ادیان او فرقې نورې هم شته که څوک نورو معلومات تر لاسه کوي نو په دې اړه دی لویو مصادرو ته لکه شناخت ادیان و مذاهب معاصر ، الادیان و الفرق ، الملل والنحل ... او داسې نورو ته دی مراجعه وکړي

## دوهم باب تمهید

د فرقو د عقايدو پېژندنه

داسلام د مبارک دين له نظره فرقه بازي او ډلې ډلې کېدل ناروا عمل

دۍ

قرآنكريم كي الله تعالى فرمايي:

[وَاعْتَصِمُوْا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيْعًا وَّلَا تَفَرَّقُوْا] (`)

معنى دَاده دَ الله سبحانه و تعالى په كتاب منګولي ولږوئ او ډلې ډلې مهكېږئ

بل ځای هم ارشاد دی

[َوَلَا تَكُوْنُوْا مِنَ الْمُشْرِكِينَ٥ مِنَ الَّذِيْنَ فَرَقُوْا دِيْنَهُمْ وَكَانُوْا شِيعًا ﴿ كُلُ حَزْبُ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُوْنَ ٥] (٢)

ډلې ډلې کېدل آګر که غیر مشروع عمل دی بیاهم په دې امت کې به ډلې جوړېږي چې د هري ډلې عقیدوي تګلاره د بلې ډلې څخه جلا ده ترآنکریم د بعضو ډلو چې پر هغه زمانه کې موجود وی عقاید ښکاره کړي او نومونه یې یاد کړي

> ۱۰۳/آل عمران / ۱۰۳ ۲. الزوم / ۳۲-۳۲

د هغوي څخه مشهوري ډلې يې په لاندې ډول دي.

۱. یهود

۲. نصاری

۳. مجوس

۴. صائبين

مشرکین

تفسیر د علامه قرطبي لیکلي چې هر دیني پوه انسان باندې لازم دي پېژندل د ټولو باطلو فرقو لپاره د دې چې پر هغوی باندې رد لپاره ځان تیار او اماده کړي ځکه الله سبحانه و تعالی نبي کریم صلی الله علیه و سلم او د هغه اصحابه کرام ته د مخالفینو د عقیدو څخه خبر ورکړی وه، په دې امت کې ډله ډله کېدل واضح او ثابت حقیقت دی

ورطبي جلد ۱۳ صـ ۲۳ تحت ايت ۱۳۹) ترمذي كې حديث شريف دعبد الله بن عمرو رضى الله عنه څخه په حسن او صحيح سند سره روايت كړي شوى چې نبي كريم صلى الله عليه وسلم فرمايلي دي چې يهود (۷۱) او زما امت به په (۷۳) فرقو ووېشل شي د حديث عبارت دادى:

[وَإِنَّ بَنِي إِسْرَائِيلَ تَفَرَّقَتْ عَلَى ثِنْتَينِ وَسَبْعِينَ مِلَّةٌ وَتَفْتَرِقُ أُمَّتِي عَلَى ثَنْتَينِ وَسَبْعِينَ مِلَّةٌ وَتَفْتَرِقُ أُمَّتِي عَلَى ثَلَاثَ وَسَبْعِينَ مِلَّةٌ كُلُّهُمْ في النَّارِ إِلَّا مِلَّةٌ وَاحِدَةٌ قَالُوا وَمَنْ هِيَ يَا رَسُولَ اللَّهُ قَالَ مَا أَنَا عَلَيْه وَأُصْحَابِي](١)

او بېشکه بني اسرائيل (۷۲) ډلو باندې وېشل شوي وو او زما امت به (۷۳) درې او يا ډلو باندې او وېشل شي په هغوی کې به صرف يوه ډله جنتي وي صحابه کرامو پوښتنه و کړه هغه ډله به څوک وي يا رسول الله

۱. زواه الترمذي

صلى الدعليه وسلم؟ نو ويې فرمايل دا هغه ډله ده چې په كوم دين زه او زما اصحاب ولاړ دي

د حدیث درجه داده دا حدیث حسن دی ځکه شواهدیې زیات دي تر دې چې حاکم ورته علی شرط مسلم هم وایي (جلد ۱ ص ۱۲۸) علما ، په دې حدیث کې بحث کړیدی چې ایا د امت دعوت کافراو مسلمان دواړه مراد دی که صرف امت اجابت یعنې مسلمان؟ زیات علما ، دا غوره کوي چې دلته مراد امت اجابت دی بیا د دغو فرقو په اسبابو او اقسامو کې علما ، منعدد نظرونه لري او هر عالم د خپل تحقیق له مخی د حدیث مصداق ښودلی دی عبد القادر جیلاني د حمه الله تعالی په غنیة الطالبین کې لیکلی چې د دې فرقو لس اصول دي

١.اهلالسنة ٢.خوارج

٣.شيعه ۴. معتزله

۵.مرجئه ۲.مشبه

۷ جهمیه ۸ ضراریه

۹ نجارید

۱۰ کلابیه چې دا هره فرقه په ډېرو فرقو وېشل شوی چې مجموعه (۷۳) کېږي عبدالکريم شهرستاني الملل و النحل کې بنيادي اصول څلور ښايي

آ.قدریه ۲.خوارج

٣ روافض ۴. صفاتيه

دا هره ډله په ډېرو ډلو وېشل شوي چې مجموعه (۷۳) کېږي ملا علی قاري حنفي رحمه الله په مرقات جلد ۱ صد ۴۱۸ کې داسې ليکلي (اعلم ان اصول البدع کما نقل في المواقف ثمانية) اصول د بدعا تولکه څرنګه چې په مواقف کې ذکر شوي دي (۸) اته دي بيا يې داسې يا دوي

المعتزله چې دا (۲۰) شل فرقې دي شيعه دا هم (۲۲) فرقې دي خوارج دا هم (۲۰) فرقې دي جبريه (۱) يوه هم (۲۰) فرقې دي جبريه (۱) يوه هم (۲۰) فرقې دي جبريه (۱) يوه اهل فرقه ده دا ټولې دوه او يا (۷۲) او يوه اهل السنة و الجماعة چې دا درې او يا (۷۳) شوی

سوال دا پیدا کېږي چې فرقې خو د دې څخه زیاتی هم شته؟ ځواب دادی چې دلته مراد بنیادي ډلې دي په اصولي توګه (۷۳) دي بیا که هره فرقه په څانګو وېشل کېږي هغه جدا خبره ده علامه شاطبي رحمه الله فرمایي غوره داده چې د دې فرقو تعیین ونه کړل شي بلکې په علاماتو سره پېژندل کېږي د دغه فرقو څخه ځان ساتل ضروري دي او د ځان ساتلو په خاطر او حق د د فاع په خاطر یې په دغه نوټ کې لیکنه ضروري ګڼم

دا چې فرقې ولي منځ ته راغلی علماء د امت د دې لپاره متعدد اسباب او عوامل ښايي چې د ځينو خلاصه يې په لاندې تو ګه ذکر کېږي چې دوه ډوله سببونه شته دی يو دا خل په امت اسلامي کې او بل خارج د امت اسلامي.

داخلي عوامل يې څلور شيان کېدلي شي:

١. جهالت

٢: هواي النفس

٣. د رواج او دودونو پيروي

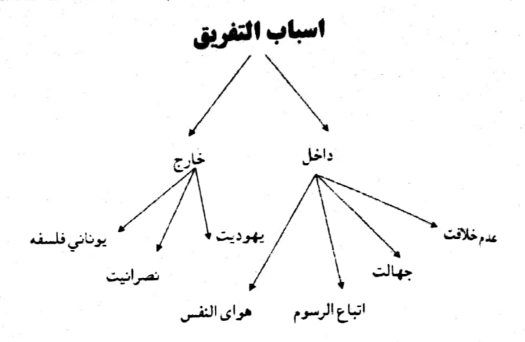
۴ عدم خلافت اسلامي او خارجي عوامل يې هم درې دي

۱. پهوديت

۲. نصرانیت

۳. د یونان فلسفه او منطق

په لاندې نقشه کې اسباب التغريق (د فرقو اسباب) ښودل شوي دي البته دا اسباب په تتبع او تالاس ښودل شوي نور اسباب هم کېدای شي



کهداخلي عواملو ته ځیر شو نو پوهېږو چې د خلافت اسلامي نه موجودیت د تفرقه بازئ او اختلاف ستر عامل دی که خلیفه موجود وی نومومنان به د یو قاید د اطاعت په وجه یو او متفق وای او دا د خلیفه د اولو او مهمو وظائفو څخه دي چې عام مومنان یې په اطاعت مکلف دي که راشده خلافت ته نظر و کړو نو د اسلامي امت د یو والي لپاره د هغوی سرستر خدمتونه تر ستر ګو کېږي چې امت یې یو ساتلي وه تر دې چې د فران کریم د (۷) قراتونو چې اصلا د دې امت د سهولت لپاره راغلي وه فرچې کله د اختلاف سبب جوړېده نو په همدغه بنا د د بېیم راشد خلیفه خو چې کله د اختلاف سبب جوړېده نو په همدغه بنا د د بېیم راشد خلیفه سیدنا عثمان بن عفان رضی الله تعالی عنه نور (۲) شپږ قراتونه له منځه بوړل او په یو قراءت یې قرآن کریم ولیکه چې موجوده مصحف کې موجود دی که چېرته اوس هم خلیفه موجود شي نو د اسلام په مبارک د ین موجوده کې خلیفه ته ډېر صلاحیت حاصل دی و به کولای شي چې موجوده ګونونه مذهبونه شاذ و نادر مسلکونه به ختم کړي او ټول مسلمانان به په یو، طریقه لمونځ عبادت او نور اعمال تر سره کوي خو د خلافت نه په یو، طریقه لمونځ عبادت او نور اعمال تر سره کوي خو د خلافت نه

موجودیت د تفرقې ستر سبب دی چې امت کې یې فرقې رامنځ ته کړي او هیڅ یو د بل اطاعت نه کوي او هري څوک په خپل مزاج روان دی

#### جهالت

همدارنګه په دین نه پوهېدل هم د فرقه واریت ستر سبب دی چې زیات رسومات او رواجونه یې رامنځته کړي دي چې د هر رواج څخه مستقل مسلک جوړ شوی چې عام خلک یې تابع دي

#### هوی نفس

نفس خواهشات او غوښتنې که دی سبب او عامل ته وګورو هم پوهېږو چې کوم خلک په دین پوهېږي خو عمل پرې نه کوي او د نفس خواهش پرې غالب وي هغوی هم په دین کې دځانونو لپاره سهولتونه لټوي او په صریحو نصوصو او مسایلو کې د خپلو خواهشاتو مطابق تاویلونه کوي او نصوص په خپل طرف اړوي همدغه علت هم په امت کې په سترو سترو فرقو منتج شوي دی

## بهرني عوامل

که خارجي عوامل او اسباب وګورو هم پوهېږو چې د اسلام تر ټولو ستر دښمنان يهود او نصاری دي دوی په خپله په دې مرض مبتلا شوي چې (۱۷۱ و ۷۲) فرقې وو دغه مرض يې اسلامي امت ته هم را داخل کړ تر دې چې کفري تنظيمونه يې په مسلمانانو کې جوړ کړل بالخصوص په دور حاضر کې چې دغه وظيفه او س د دوی مستشرقين پر غاړه لري که الله تعالى ته منظور وه زما مستقل کتاب چې (يهوديت بنياد د کميونېزم

دى) نوم کتاب کې به تفصيل و کړم او د يونان بى مفهومه فلسفه هم په تغريق د اسلامي امت کې ستر عامل دى چې معتزله، قدريه، جبريه، يې منځ ته راوړل که لې غور و کړو د سابقه معتزله ټول عقيدوي اصطلاحات ه هدغه بى مفهومه فلسفې څخه اخبستل شوي مثلاً حوهر، عرض، کلي جزي ... وغيره معتزله به ويل چې عمل عرض دى او اعراض نه شي تلل کېداى ځکه وزن او تول د جواهرو کېداى شي او داسې نور دوى عقل په وحى مقدم و ګڼه او فرقه يې جوړه کړه موږ دلته ټولي فرقې د څېړنې لاندې نيسو فقط مهمې فرقې چې حالاً وجود لري او عام اسلامي امت ته يې ضرر متوجه دى تر بحث لاندې نيسو تر څو لوستونکي بيدار وي او معلومات يې ډېر شي.

دغه فرقى ځينې كفري دي لكه كميونېزم، يهوديت، نصرانيت، صهيونېزم، هندويزم، بودايزم، قاديانيت، منكرين حديث، بعض اهل تشيع... وغيره او ځينې نور يې بى لارې فرقې چې اسلام ته ځانونه منسوب گڼي او خطري حالت كې قرار لري ذكر كوو لكه بريلويت، منكرين فقه ومنكرين تقليد والمذهب... وغيره ددغه فرقو په پېژندنه كې ژيات معلومات د (شناخت اديان) كتاب څخه اخستل شوي او (الملل والنحل) د علامه شهرستاني او نورو كتابونو څڅه

## اول فصل

لومړی درس باطل ادیان

#### هندويېزم

هندویېزم هند د ادیانو په کثرت شهرت لري پر سلګونو باطل مذهبونه په کې شته دی خو د هند مشهور مذهب همدغه هندویئزم دی چې د تاریخ پر لحاظ ډېره اوږده سابقه لري که څه هم دقیق و ختیې معلوم نه دی خو د تاریخ له نظره تقریباً درې زره (۳۰۰۰) کاله مخکې چې په هندو ستان آریایان قابض شوي د دغه بت پر ست مسلک بنیا د هلته ایښو دل شوي، د تاریخ علما و ایي چې د عیسوي مېلاد څخه تخمیناً (۸) اته پېړۍ د مخه پر برهمیه یا د شوچی برهما ته یې نسبت کېده او دغه لفظ په سانسکریتي ژبه د خدای معنی ورکوي، د دې دین مشرانو عقیده لرله چې همدغه برهما اله (خدای) دی چې حواس یې د درک کولو څخه عاجز دي د دوی مهم عقاید دا دي

١. دوى اكثريت په درې الهه (خدايانو) معتقد دي، چې پر لاندې ډول

دي

۱ براهما = چې دا د عالم پيداكونكى ګڼي. ۲ فشنو = دا دعالم ساتونكى او حافظ ګڼي. ٣ سيفا - دا د عالم فنا كونكي ميني.

د دوى په عقيده د مثلث ډوله الهه څخه برسيره نور واړه الهه هم شته چې د نظام د جد ا جد ا چارو لپاره دي

۲ د غوا تقدس او عبادت کوي

۳ د بيا راژوندي کېدو څخه انکار کوي

۴ دوی وایي چې د ښداو بدو اعمالو په ارتکاب جزا ورکول کېږي خو داکار په دنيوي ژوند کې پوره کېږي

د ارواحو په تناسخ عقیده لري، تناسخ دېته ویل کېږي چې کله انسان و مري (مړ) شي او روح ترې جلا شي نو که دغه انسان نېک کارونه کړي وي، پر بل جسد کې دغه روح په اسوده او ارام ډول اچول کېږي او دا د مخکې نېک عمل ښه بدله ده او که ناوړه او بد اعمال یې کړي وي نو بل کرت یې روح په بل جسد کې په نا ارامه او معذب ډول اچول کېږي چې دا یې مجازات دی او په پایي کې د دوی روح د برهما د عنصر سره یو ځایي کېږي او د مجازات څخه خلاصېږي

هندويېزم په طبقاتي نظام بناء دی چې د غه طبقات پر لاندې توګه نوموي

۱ براهمه يا رجال الدين = دا د دوى روحاني طبقه ده چې خلک يې خدمت کوي

۲ کاستریا = دا سپاهیان دي چې براهمه ته تحائف وړاندې کوي

۳ وېشيا= دا د کسبونو خاوندان دي زراعت، تجارت، صنعت... ترسره کوي

۴ سودرا = دا طبقه د م درې طبقو د خدمت لپاره پيدا شوي ګڼي. هندوينزم په لاندې هېوادونو کې پيروان لري

اصلي مركزيې هندوستان دى خو په چين، تبت، كوريا او ځينې

## اسلامي هېوادونو كې د اقليتونو پرڅېر ژوند لري

## دوهم درس سیکهزم

د دې فرقې مؤسس ګورونانک (غورو) نومی شخص دی چې په ګورو (غورو) شهرت لري چې معنی يې ښوونکی دی د (۱۴۲۹م) کال په شااو خوا د لاهور په مضافاتو کې پيدا شوی دی په شروع کې د هندو مسلک تابعد اړوه کله چې د ځوانۍ مرحلی ته ورسېده د يو افغاني زعيم په حيث په سلطان پور کې وظيفه درلو ده په متعد دو علومو کې مطالعه او حصول درلو ده او د ډېرو تاريخی ځايونو څخه يې هم ليدنه و کړه بيا يې داسې دعوه و کړه چې ده پرور د ګار ليدلی دی او د بشر د دعوت حکم يې ورته کړی دی او د غه شعار يې ورکاوه چې نه هندو نه مسلمان د (۱۵۳۹م) شا و خوا کې په هندي پنجاب کې مړ شوی

د نوموړي د مرګ څخه بعد (۱۰) لس تنه خليفه ګان يو په بل پسی د دې مسلک د اشاعت لپاره تعين شوي دی چې اخرنی يی غوبند سنګه وه نوموړي (۱۲۷۵ – ۱۷۰۸ م) پورې ژوندی وه چې د خليفه ګانو د تعين سلسله يې لغوه اعلان کړه، د دې څخه وروسته د دې مسلک رهبران د مهراجاتا په نوم ياديدل چې د دې جملې څخه مشهور مهراجاتا رانجيت سنګه وه په (۱۸۳۹ م) کې مړ شوی دی، نوموړی د برطانيې د استعمار په وخت کې د هند مربوط په ډېرو علاقو کې صلاحيت هم درلوده، د دوی عقايد په لاندې توګه دي

۱. دوي هم د يو خداي د عبادت قائل دي

۲. د بت پرستۍ مخالفت کوي

٣ دوى د پروردگار په هكله همغه د هندوانو او مسلمانانو نومونه

استعمالوي لکه واه محورو، والجاب، الخالق الحق او داسې نور. ۴ د خنزيرغوښه او شراب مباح محني او د هندوانو د موافقت په خاطر دغواغوښه حرامه محني.

د دوی د دین پینځه اصول دي چې په کورمکي ژبه کې په کاف شروع لېږي

١ وېښته پرېښودل

۲ لاس کې بنګړي اچول

٣ نېكر اچول

۴ وړه ږومنځ ساتل (د وېښتانو د برابرولو په خاطر)

٥ وړه چاړه ځان سره ساتل

۲ دوی گورو ته د پروردگار څخه وروسته په مرتبه معتقد دی

۷ دوی وایي د هر سیکهي مذهب معلم روح بل تدانتقال مومي، دوی لاندي کتابونه لري

آوي گرنت د اددوي د ديني اشعارو مجموعه ده چې د دى مذهب پينځه اولو معلمانو تاليف كړې ده تقريباً شپږ زره (٢٠٠٠) اشعار لري بيا (١٥٥) اشعار په كې د دوى اخر معلم غوبند سنګه ور زيات كړي په اخري پېړۍ كې نور كتابونه هم په كې وليكل شو لكه راحت نامه چې د خواصو په تعاليمو او تقليدونو مشتمله ده درېيم كتاب هم لري (كرنته صاحب) په نوم په كورمكي ژبه دى، په هندوستان، پاكستان، افغانستان، سري په نوم په كورمكي ژبه دى، په هندوستان، پاكستان، افغانستان، سري لنكاكې ګڼ تعداد پيروان لري خو مجموعه تعداد د دوى اټكل شوى دى د (۱۵) ميلېونو څخه زيات نه دى ((شناخت اديان ص ۳۱۴ – ۳۲۵)).

## درېيم درس بودايېزم

بودایېزمېت پرست هندي دین دی چې یو تن چې اصل نوم یې سدهارتا جوتاما وه او په بودا شهرت لري، د بودا معنی په پوه سره شوی ده او دا د شرقي اسیا په هېواد نیپال کې د عیسوی مېلاد څخه (۲) پېړی د مخه تېر شوي دی تاریخ لیکي نوموړی په (۱۹) کلنۍ کې واده و کې خو په (۲۲) کلنۍ کې بنځه پرېښوده او ویي ویل چې د انساني شخړو اصلي عامل شهواني قوه ده باید زهد او ددنیا د بي رغبتۍ زند ګي غوره شي وروسته یې بیا خپل مستقل مسلک جوړ کې چې زیات تابعدار یې پیدا شو، لنډه دا چې کله بودا مړ شو نو پیروانو یې وویل چې بودا د ځمکي وظیفه سر ته ورسوله اوس اسمان ته ولاړ خو دنیا ته به بیا راځي چې امنیت او برکت به راولي او دا هم وایي چې د نور څخه پیدا شوی دی او د مخلوق څخه به حساب اخلي، د بودا په تعلیماتو کې درې خبرې د خپلو مخلوق څخه به حساب اخلي، د بودا په تعلیماتو کې درې خبرې د خپلو پیروانو ته پاتي دي چې دا درې واړه سر چینه د فساد یې ښودله

١. خواهشاتو ته تسليمېدل

۲. د اشيا، په جمع کولو کې بد نيتي

٣. د شيانو د حقايقو نه پېژندل او غبي کېدل

بودايي په دوه برخو وېشل شوئ

۱. متدین

۲.متمدن

بيا دا مذهب په دوه برخو تقسيم دى شمالي، جنوبي د شمالي مذهب پيروان وايي چې بودا خداى دى او ځينې وايي چې بودا د خداى ځوي او همدغه به بشر ته د شر او غم څخه نجات ورکوي او د بشر ټول ګناهو نه به پرغاړه اخلي او دا هم وايي چې بودا په هغه وخت کې منځ ته راغي چې کله روح القدس په مايا عذراکې (چې د بودا موروه) حلول و کړ او وايي چې دا اله (خدای) دی، بودايان هم د طبقاتي نظام په الغا حکم کوي او د زهد په نوم په تنبلۍ راضي دي

بودايان مهم درې كتابوندلري

١. مجموعه قوانين بودا

۲ مجموعه خطبه ها بودا

٣. اصول المذهب

او په لاندې هېوادونو کې پيروان لري کوريا ، چين ، جاپان ، نيپال ، تېت ، منګوليا ، اندنيزيا ، کمبوډيا ، لاوس ، برما ... او داسې نور (۱).

## خلورم درس معاصر پهود

د يهودو معاصرې فرقې او د دوى اهدافو د تحقق آلات د مسلمانانو د يهودي كولو او يا د اسلام څخه د منحرف كولو لپاره تر ټولو لوى كار چې كوي مستشرقين دي، نو ضروري ده چې دغه اصطلاح و څېړو چې مفهوم يې واضح شي، مستشرق د استشراق د لفظ څخه چې د شرق څخه اخيستل شوى جوړ دى، دا د هغې غربي مفكرينو او ليكوالانو څخه عبارت دي چې د شرق علوم، تمدن، مذهب او دين د څېړنى لاندې نيسى

۱. الاديان والفرق صـ ۲۲ – ۲۸

خود دوی دغه څېړنه بیا د اسلامي افکارومعتقداتواقتصاد او کلتورد څېړلو پورې محدوده شوه دوی د فکري استعمار وظیفه پر غاړه لري، دا حرکت خو اوږده سابقه لري چې تقریباً لس پېړۍ د مخه په اروپا کې د نصراني راهبانو په واسطه هغه وخت منځته راغي چې د اسلام د فتوحاتو لړی په اروپا کې په چټکۍ مخکې روانه وه او دوی پر ویره کې شو ، خو د وخت پر تېرېدو سره یې شکلونه او د کار ترتیب متغیر کېږي د (۱۷۸۷ م) کال څخه را پدېخوا یې په لندن ، امریکا ، فرانسه کې ډېري موسسې جو ډې کړي او داد دې په خاطر چې شرقي تحقیقاتو ته وسعت ورکړي خو په اوسني دور کې دا وسعت ډېر قوي شوي چې د لاندې وسائلو څخه کار اخلي

- ۱. مجلى او اخبارونه
  - ٢. كانفرانسونه
  - ٣. سيمينارونه
  - ۴ تلويزيونونه
- ۵. پر ګڼ تعداد کې د ايف ايم (FM) راديو ګانې
- ۲. د خیریدموسساتو پهنوم پروژي او انجوګانی (NGO)
- ۷ شخصي مکاتب او پوهنتونونه ۸ د کومک په نامه ناجایزه شیان هدیه کول ... وغیره

#### د فعاليت څرنگوالي

۱. د بیان د ازادۍ پر نوم په خلکو کې د دین او اسلامي کلتور پر

خلاف زهرجن تبليغات كوي او خلكو تدجرات وركوي چې پـه تــدريجي ډول اسلامي كلتور له منځه يوسي

۲ د خلکو ازادي پر هره معني حتى عقيدوي ازادي

۳. اسلام د نورو اديانو سره يو عام دين معرفي كول قطعه نظر د حق اود باطل څخه

۴ د باطلو ادیانو سره د خلکو کرکداونفرت کمول

۵ د اسلام په محاسنو لکه حجاب، اسلامي لباس.. او داسې نورو عيبونه لګول

داسلام د مبارک دین پر خلاف پر عام اسلامي امت کې شکونه پیدا کول همدارنګه قومي، ژبني، نژادي، مذهبي اختلاف پیداکول او د اکثریت پر مقابل کې اقلیتونه تقویه کول او بالاخره نظامي استعمار ته لاره هوارول، که څوک په دې اړه ډېر معلومات غواړي لاندې کتابونو ته دی مراجعه و کړي

١. شناخت اديان ومذا هب معاصره.

٢ الاستشراق والمستشرقين د المصطفى السباعي ليكند

۳.د اسلامي امت ستر مفكر زاهدي احمدزي كتاب (۱).

۴.داشوک کولن یانک چاپ شوی مرکه چې پر خپله مستشرق وه بیا مسلمان شو... او داسې نه رمراجع دي

١ فكري استعمار

#### پینځم درس

#### صهيونېزم

صهیون د بیت المقدس په جنوب کې یو غر دی چې یهود ددغه غر پر احترام او تقدس عقیده لري نو ځکه پر همدغه نوم ویادول شو، صهیونېزم یو یهودي تنظیم دی هدف یې د یهودو غلبه او حاکمیت دی او دوی د حکومت پر ټوله دنیا بیا راګرځول دي

د احرکت په نوي شکل پر کال (۱۸۰۲م) کې جوړ شوی چې بيا هر تزل يهودي پر (۱۸۹۷م) کال کې د سويس په بال ښار کې نوی حرکت پر همدغه خاطر شروع کړ چې د يهو دو مشرانو د نړی د نيولو لپاره نوي پلانونه (د صهيونو حکما د پروتو کولونو) په نامه يوه مصوبه رامنځته کړه

د دوی هدفونه دوه اړخونه لرۍ

۱. ديني۲. سياسي

پريهوديلارښونو عمل او يهودو کې ديني غيرت راپارول تر څو فلسطين ته راستانه شي او خپل مسلک نافد کړي، په سياسي اړخ کې هدف فلسطين يهودي کول دي چې حکومت يې رسميت پيداکړي او بين المللي حمايت تر لاسه کړی دوی ځينې نوري وړي وړي شبکې هم لري چې د خپلو اهدافو لپاره ترې کار اخلي مهمه شبکه د يهودي صهيونېزم ماسونيت يا (Free Mason) دی چې غولونکی معنی يې ازاد معمار دی و ددوی زعم دا دی چې د سليمان عليه السلام هيکل به جوړوي چې دا به

نړى كې د دوى د تسلط رمز او نښه وي دوى د خلكو د غولولو لپاره غينې اصطلاح گانى كاروي لكه خپلواكى، ورورولي، مساوات د خپلواكى تر شعار لاندې نورو اديانو سره جګړه كوي د ورور ولى تر شعار لاندې د يهودو سره د نورو قومونو كركه او نفرت كمول غواړي د مساوات تر عنوان لاندې اقتصادي مساوات رامنځ ته كوي لكه د خلكو مالونه ځمكې جائد ادونه غصبول وغيره free masom يا (ماسونيت) لاندې اهداف لري:

۱ پرنړيواله سطحه د لاديني (سيکولر) حکومتونه جوړول چې د پهودو د سلطی لاندې وي تر څو د لوی پهودي نظام د تاسېس پر وخت کې له منځه وړل اسان وي

۲. د ثابته ادیانو سره جګړه.

٣ د الحادي او كفري حكومتونو حمايه كول او تقويه كول

نهایی هدف یې د لویې اسرایئلي دولت جوړول او پر قدس کې د یهودو هغه منتظر باچا (یهو ذا) چې د دوی پر عقیده د داؤد علیه السلام د نسل څخه دی قدرت ته رسول او تاج ورپر سر کول او په دې ترتیب د ټولی نړې مسخر کول دۍ

Free Mason يا ماسونيت ددغه اهدافو لپاره لاندې وسائل پر كار اچوي

۱ پرنړيواله سطحه د ځوانانو د بی دینه کولو لپاره د ګډا ، موسیقۍ ، شرابو ، لهولعب، وسائل ته په کول ، د سپورټي لوبو په عنوان بی مفهومه اوبې فایدې لوبی رواجول

۲. د فحاشی او رقص فلموند او اسباب برابرول

۳. پر باطلو دروغجنو سياسي احزابو کې عضويت ورکول چې د دې لارې د يهودو د ګټو مخنيوې ونهشي

۴. د خلکو تر مینځ نوې نوې ټولني جو ړول

۵ خلکو کې د چوکۍ قدرت شوق پیدا کول چې د قدرت لیوانیان
 شی او خپلو کې سره دښمنۍ ته تیار شی.

۲. پر مخفي ډول د اسلام پوهان د نورونظامي شبكاتو پر لاس وژل
 عقايد بي په لاندې ډول دي:

يهود د الله سبحانه وتعالى پر هكله داسي عقيده لري

١. دوى وابي چې الله تعالى زوي نيولي.

٢. دوى وابى الله سبحانه وتعالى فقير او مودِ اغنياءيو.

۳ دوی وایي لاس د الله سبحانه و تعالى بند دى تړل شوي يعنې (څه نه ورکوي).

۴. دوی زموږ پر پیغمبر علیه السلام او قرآنکریم عقیده نه لري

ه دوی وایي الله سبحانه و تعالی دا سمانونو او ځمکو په پیدا کولو ستومانه شوي، د الله سبحانه و تعالی پر حق کې دوی داسې بي ادبي او ګستاخي کوي چې قلم یې پر نقل کولو شرمېږي، د شمس الحق افغاني صاحب علوم القرآن د کتو وړ دی چې پر هغې کې د یهودو د کتابونو حوالی پر تفصیل سره نقل شوي

كه څوك د ډېرو معلوماتو شوق لري، نو مراجعه دې ورته و كړي

## شپږم هوس نصاری

نعاری دا دله د عیسی علیه السلام د راتلو څخه بعد منځته راغلی او د عیسی علیه السلام د اسمان ته د ختلو څخه بعد یې خپل انجیل نعریف کړ او پر څو برخو یې د متی، یوحنا ، مرقس، لوقا ، وغیره سره تفسیم کړ او د توحید څخه شرک ته واوختل ، یهود او نصاری پر خپل منځ کې هم دښمني درلوده پر همد غه وجه یهود هم پر انجیل کې د س او نعریف (لاس وهنه ، ګډ و ډ کول) و کړ یو تن سینټ پال یهودي پر انجیل کې د شرابو په نسبت د تحلیل او جواز زیادت داخل کړ او د خنز حلالوالي یې په کې هم ور زیات کړ ، دوی د همد غه تحریف شوي او د منځه تللی ادیانو د اتباع دعوه کوي پر متعددو نومونو یاد ېږي لکه نصاری ، اهل کتاب ، ځانونو ته مسیحیان هم وایي ګواکې مسیح علیه السلام ته ځانونه منسیوي صلیبیان ، انګریزان ، دا ټول د دوی متعدد القاب دي چې د هرلقب یې جدا جدا و جه ده د دوی عقاید پر لاندې ډول دي

ا پرتئلیث عقیده (درې خدایان، الله سبحانه و تعالی، بي بي مریم علیها السلام، مسیح علیه السلام).

۲. د ابنیت عقیده (د عیسی علیه السلام پر هکله د خدای د زوی الي عقیده لري، سبحانه و تعالی).

۳ د صلیب د تقدس او احترام عقیده لري په دې خاطر چې د دوی زعم د اندې د د کناهونو د کناهونو د کناهونو د کناهونو

د کفاری پرخاطریهودو په دار ځړولي دی، د تثلیث د عقیدې وضاحت د ا دی چې دوی عقیده لري چې الله سبحانه و تعالی درې حالته لري چې دوی ورته اقانیم ثلاثه وایي.

اله الاب يعني هغه اله (خدای) چې پلار دی چې هغه لاهوتي يعنې د خدايتوب خويونه لري هغه الله تعالى دى

اله الابن يعني هغه اله چې زوي دی هغه ناسوتي يعنې بشري خصائص لري چې هغه عيسى عليه السلام دۍ

روح القدس يعنې چې د اله او بشر تر منځ از دو اجى خصائص لري او دا هغه اله (خداى) دى چې پر بي بي مريم عليها السلام كې يې حلول كړى دى.

د نصاري مشهورې معاصرې فرقې دا لاندې درې دي

۱ کاتولیسکه پسر مسیحی او صلیبی عقیده کی داخلک اکثریست لسری او د دوی پیسروان د نسورو ډلسو پسر نسسبت زیات دی د دوی مرکز پسه روم کی او زیاتره یسی پسه عامه اروپ اکی دی دوی دا سسی عقیده لسری چسی السه الابسن، السه الاب، روح القدس خدای دی، خووایسی چسی السه الابسن د خدائتوب پسر خصوصیتونو کسی د السه الاب پسسره برابسر دی او روح القدس د دې دواړو څخسه را جسلا شسوی دی، دوی عیسی علیسه السلام ته د خدای د زوی نسبت کوی

۲. ارتسودکس دوی هسم پسه شسرقي روم کسې واقسع دي پخسواني مرکسزيسې د فلسسطين بسار وه د دوی زيساتره پيسروان

به شمالي او غربسي آسسيا كسى او شسرقي اروپسا كسى استوكن دي او عقيده يسم پسه لانسدې ډول ده ، چسې السه الاب د السه الاب خخسه را جدا شسوى دى

۱۹. پروتسستافته د دوی د عقیدی زیساتره پیسروان پسه شمالی امریکا او اروپاکئی استوگندی دوی هم د تثلیث عقیده لسری ابتداکی د مسلمانانو د توحید عقیدی ته مایل وو خو د عامی صلیبی نهی د فشار پر سبب پسر تثلیت معتقد دی د پروتستانت کلسیا د تاریخ پوهانو پسر نظر پسر همتقد دی د پروتستانت کلسیا د تاریخ پوهانو پسر نظر پسر نسالو شرائی تاسبس او جو په که هموانیت د نهی پسروان لسری د مشال نصرانیت د نهی پسر زیباتره هموادونو کی پیسروان لسری د مشال په توگه امریکا ، اروپا ، افریقایی هموادونه لکه مصر، سودان، تانزانیا ، مسراکش، شسرقی اسیا کی هم موجود دی (۱).

١. الاديان والفرن مـ ٤٧ - ٢٨ عند م باديان صـ ٥٧٢ - ٨٨٠

# دوهم فصل باطلي مفكوري

#### اووم درس

#### . کمیونېزم

کمیونېزم کمیونېزم دین نه بلکې یوه باطله مفکوره ده، موډ په دې وړو کي کتاب کې د کمیونېزم فلسفه په هر اړخیز ډول د څېړنې لاندې نه نیسو چې بحث پرې اوږد نه شي فقط ضروري خبرې د لوستونکو او زده کونکو مخی ته ږدو تر څو بی خبره پاتی نه شي د علامه شهرستاني مشهور کتاب (الملل والنحل) د کمیونېزم بنیاد د (۱۴) پېړۍ د مخه په فارس (ایران) کې ښودلی خو دغه ګوند په معاصرو اوقاتو او وروستنۍ پېړۍ کې د کارل مارکس یهودي چې د المان بزدله او تنبل اوسېدونکی وه له خوا او بیا د بل مشهور یهودي لینن له خوا په شرقي نړۍ کې ترقي و کړه او د دوی د عقیدوي تګلارې لپاره یې زیات تعداد و ګړي و و ژل او نور یې د دغه باطلې مفکوري پر قبلولو مجبور کړل

كميونېزم پهلاندې هېوادونو كې پيروان درلودل (روسيه، چين، المان، افغانستان، پاكستان، عراق، ايران. مصر، ليبيا، وغيره...) دوى

وندي عقايد لري

١ پرالله سبحانه وتعالى عقيده ندلري

۲ دوی طبیعي ماده د ژوند اساس ګڼي او وایي دا ماده نه خالق لري او نه متصرف

۳ دوی د ټولو مغیباتو لکه ملایک، جنت، دوزخ، حشر او نشر، حساب کتاب، جزا، پیریان وغیره څخه انکار کوی

كميونېزم پر درې اصولو ولاړ دى

١. الحاد

۲. مادیت

٣. اشتراكيت

١ الحادد دين څخه خلک منحرف کول او بي دينې نوښتل

۲. مادیت هر څه لپاره ماده اصل ګڼل چې خالق و نلري او ماده اصل د هرشي وي او وايي حالت يې د يو څخه بل ته اوړي خو ماده همېش وه او همېش به وي همد غه اصل ته ماتريالستي فلسفه وايي او د خپلې عقيدې مخالفو ته ايډيالسټ يا روحاني حالت خوښونکي وايي

۳ اشتواکیت دوی د فردی مالکیت پر منځه وړلو باور لري او وایي چې د انساني ژوند د شخړو او لانجو ستر عامل او د طبقاتي ژوند یوازېنې لامل فردي مالکیت دی باید فرد دهیڅ شي واکدار نه وي او هر څه د خلکو تر منځ مشترګ وي بالخصوص درې شیان ښځه، مال، ځمکه باید مشترک وي، کمونیستان د تاریخ او زمانې پر جبر قائل دي دوی وایي دا د تاریخ جبر دی چې بېرته به انسانان د کمون لولي حالت ته

راګرځي (د بورژوازۍ څخه وروسته) هلته چې د انسانانو تر منځ هر څه مشترک او فردي مالکيت نه وه او انسان ځنګلي ژوند درلوده

د کمونیستي انقلاب د نړیوال پروګرام په سر کې دوه ستر هېوادونه چین او پخواني شوروي اتحاد وه.

#### اتم درس

#### نشنلبزم

نسنلېزم د قوميت مفكوره په اروپا كې د لومړى ځل لپاره د (۱۹) پېړۍ په اوږدو كې را منځته شوه او عربي هېوادونو ته را نقل شوه چې بيا د استعمار ګرانو پر واسطه نورو اسلامي هېوادونو لكه پاكستان، افغانستان، ايران وغيره ته را انتقال شوه د دوى عقايد پر لاندې ډول دي

۱. دوى قوميت او قومي تعصب پر ديني ورورولۍ مقدم گڼي.

۲ دوی وایي چې د قومیت د خوریدو لپاره تر ټولو قوي عوامل ژبه، نسل، نژاد ، ځمکه ګډ دو دونه او قومي عنعنات دي

۳. دوی شعار لري چې خدای، وطن، ملت خو دا د اسلام له منځه وړلو لپاره يوه خداع (دو که) او مکر دی چې عوام خلک غولوي تر څو وطني او قومي ورورولي په اسلامي ورورولۍ مخکې کړي

۴. دوی دین د سیاست څخه جدا ګڼي

۵ دوی د مسایلو حل قومي، عنعنات او ګډې جرګې ګڼي. ۲ دوی د وضعي قوانینو په جوړولو باور لري

۷ دوی موسیقي جايز ګڼي.

۸ دوی په ډیمو کراسۍ عقیده لري

پیموکراسي لفظ دوی داسې تعریف کړی چې د خلکو واکمني، (پیمو = Demo / کراسي = Cracy) دوه جدا جدا الفاظو څخه مرکب امتزاجی لفظ دی دا لفظ مجمل دی او خطرناک هم دی، د خلکو - د کوموخلکو؟ څه شکل او څه ترتیب واکمني؟ او پر کومه طریقه واکمني؟ او پر کومه طریقه واکمني؟ او د څه لپاره واکمني؟ د خلکو غوښتنې او خواهشات خو پر ډېرو ډولونو دي خلکو کې خو عالم او جاهل، مطیع او فاسق، مومن او کافر، بولونو دی خلکو کې خو عالم او جاهل، مطیع او فاسق، مومن او کافر، بنځه او نر، بالغ او نا بالغ ... ټول داخل دي دوی کوم خلک ښايي؟ او دغه یوناني کلمه دوی ولی د خپلې مذهبي ژبې عربي او یا قومي ژبې پښتو پرځای غوره کړې ده ؟ دا خو اجنبي (پردی) فرهنګ دی د دقیق غور او پرځای غوره کړې ده ؟ دا خو اجنبي (پردی) فرهنګ دی د دقیق غور او ناکمه دوروسته معلومېږي چې ډیمو کراسي په څلور اصلو ولاړه ده

١. اكثريت مطلقه

۲. تقنین

۳.ازادي

۴ سیکولرستي يعنې دين او سياست جد اګڼل چې هر يو اصل يی د اسلام خلاف دی مختصر يې په لاندې ډول شرح کوو.

اکثریت مطلق اکثریت د قرآن کریم په ډېرو ایا تونو کې غندل شوی الله تعالی فرمایي (وان تطع اکثر من فی الارض یضلوک عن سبیل الله) ژباړه که د خلکو د اکثریت پیروي دی و کړه نو د خدای تعالی د لارې څخه به دی بې لارې کړي

قفین قانون جوړونه یا حلالول او حرامول د الله تعالی حق دی، خو په هیمو کراسۍ کې عام ولس د خپلو استازو پواسطه د قانون جوړونه صحیح محنی چې دا شرک فی الحکم التشریعی دی - الله تعالی فرمایي دام لهم شرکا و شرعوا لهم من الدین ما لم یاذن بها الله) ژباړه - ایا دوی لپاره برخه داران دی چې دوی ته دین او (قانون) جوړوي هغه چې الله تعالی اجازه نه ده ورکړۍ

**ازادي په څل**ور برخو ده

۱ ملکیت ازادي چې هر څوک هر قسم مال د هری لارې ګټلی شي او په دې سره کپیټلیزم رامنځته کېږي

۲ د ښځو ازادي چې د حجاب او ستر مسئله په کې مطرح ند ده.

۳. د بيان ازادي چې اسلام هم د هر قسم بيان اجازه نه ده ورکړۍ

۴. د ادیانو ازادي چې اسلام بل دین ته د تللو اجازه نه ورکوي او کفر یی ګڼی، خو ډیموکراسي اجازه ورکوي

سيكوليريزم دين د سياست څخه جد الخڼل چې دا هم د اسلام سره په تصادم او ټكر كې دى نو نيشنلزم كاملا د اسلام پر خلاف صليبي حركت دى چې ځانونه ترې ساتل د ايمان د تحقق لپاره شرط دي

> نهم درس سوسیالیزم

سوسياليزم: په شروع کې سوسياليزم فقط د فيو ډاليزم او سرمايه

ه ارانه نظام پر ضد رامنځته شوې وه او دعوه يې فقط د خلکو ترمنځ خنني پر مساوي توګه وېشل وو خو وروسته مارکس د مستقل نظام پر ئكل بدل كرچي عقايد اخلاق كلتور فرهنگ او ټول په كې داخل شو، نو و او او مرحلي دي و او سوسياليزم ديو فكر دوه مرحلي دي . فيوداليزميا سرمايه دارانه نظام بشرته دهر قسم اقتصادي محتو او د متعددو لارو څخه مال حاصلول صحيح ګڼې او فرديې د بي مهاره او ښ پخېرخوشي کړي دې تر څو د مالونو تراکم ازاد وي د کميونېزم سوسياليستي ارخ فرد د ملكيت څخه محروم مخني او فيو ډاليزم يي ازاد كني يو طرف تدافراط او بل طرف تد تفريط دى، خو د اسلام مبارك دين شرندد فردي مالكيت اجازه په محدوده او شرعى اندازه وركړې ده چې الملامد مبارك دين اقتصادي ارخ پر عدل او انصاف ولار دى چي فردي مالكيت او اجتماعي ملكيت دواړو لپاره اصول لري د سوسياليزم په كيفيت كي د كميونېزم او نشنليزم نظرونه جدا دي او هريو دغه اصطلاح بهجدا جدا بنه وړاندې کوي

## درېيم فصل باطلې فرقې

نهم درس قادیانیت

قادیاند هندستان د پنجاب یوه سیمه ده دغه دله د برطانوی استعمار پر وخت کې د یو تن مرزا غلام احمد قادیاني له خوا په (۱۹۹م) پېړۍ کې منځته راغله غلام احمد د غلام مرتضی زوي د عطاء محمد لمسي چې په (۱۸۴۰م) کې زېږېدلی وه او پر دغه کورنۍ کې د نگریزانو او د سکهانو سره پر دوستۍ او کومک کې شهرت لري، فادیاني په (۱۹۰۸م) کې د یوې مباهلی پر اثر په طاعون مرض په کناراب کې د یوې مباهلی پر اثر په طاعون مرض په کناراب کې هلاک شو نوموړی په (۱۹۰۱م) کې د بشپړ نبوت (پیغمبری) دعوه و کړه، قادیانیان لاندې عقاید لري

۱. دوی د غلام احمد پر پیغمبرۍ عقیده لري

۲. د ختم نبوت څخه انکار کوي

۳. دوی پر داسې يو اله (خدای) عقيده لري چې د بشر پر صفاتو متصف کېږي لکه خوب، خوراک، سهوه، جماع وغيره.

۴ دوی يو خپل کتاب لري چې قرآن سره يې برابر ګڼي په نامه د (کتاب

المبين) چې پر كفرياتو مشتمل دى

٥ دوى د قاديان سيمه د حرمينو شريفينو څخه غوره کڼي.

۲ دوی د قادیان کلنی کانفرانس فرض مینی.

۷ دوی د برطانوي حکومت پيروي د خپل دين نيمايي ګڼي.

۸ دوی جهاد لغوه محني، دوی ته احمدیه، مرزائه هم وایي چې هره ډله یې د نوم یوې برخې ته منسوبېږي، د دوی مراکز خو ډېر زیات دي خو مهم یې لاندې دي لکه پاکستان، هندوستان، امریکا، افریقا... او داسې نور.

#### لسم درس

#### يرويزيه يا احمديه

پرویزید یا احمدید دوی خان ته قرآنید (اهل قرآن) دلدهم وایي

که څه هم د انکار حدیث حرکت په دو همه هجري (۲ هـ) پېړی کې د ځینې فرقو لخوا رامنځته شوی وه ، خو د (۱۳ هـ) پېړی په شروع د (۱۹۰۲ هـ) کې د یو تن علام نبي چې په عبد الله چکړالوی شهرت لري لخوا په پخواني هند کې د برطانوي استعمار په وخت کې د مستقل مسلک په شکل رامنځته شوه ، بیا د دغی فرقې په تقویه کې یو تن احمد پرویز ډېر زیار اوویست ، نو ځکه په پرویزیه هم شهرت لري د دې فرقې په خپرولو کې ډېرو نورو کسانو لکه سید احمد خان ، چراغ علی ، احمد دین تستري ، اسلم راجپورې کار کړی دۍ

د دوي عقايد پهلاندې ډول دي

۱. دوی وایي چې قرآن کافي دی او د نبی کریم علیه السلام د احادیث څخه انکار کوي

۲. دوی د نبي کريم عليه السلام د معجزاتو او د اوليا الله د کراماتو څخه انکار کوي

٣. د قبر د عذاب او ثواب سوال او خواب څخه انکار کوي

۴. د شفاعت د نبي كريم عليه السلام څخه هم انكار كوي

۵. دوی وایي چې انسان د عمر پوخوالي تـه ورسېږي بیـا اصولي هدایت ته ضرورت نه لري

۲ دوی پر جنت او دوزخ عقیده نه لري او دو اړه تمثیلي صورتونه بولي او ځینې نوریې وایي چې پر دنیا کې ارام ژوند جنت او مشقتي ژوند دوزخ دۍ

۷ د کمیونستانو په څېر پر اشتراکي نظام قابل دي چې فردي ملکيت ردوۍ

۸ دوی قرآنکریم کې د خپــل خــواهش مطــابق تحریفــي معناګـانی بیانوي

دوى هم څلور ډلې دي.

۱. اهلذکر

۲. امت مسلمه

٣ طلوع اسلام

۴. تحریک تعمیرانسانیت، دغه ډله په هند او پاکسدان کې زیات پیروان لري (شناخت ادیان صه).

## پوولسم درس

## شيعه كان

تشیع په لغت کې یو بل سره د کومک او همکارۍ په معنی سره راغي، خو په اصطلاحي لحاظ هغه فرقه ده چې د علي رضی الله تعالی عنه او اهل بیتو د محبت دعوه کونکي او د اهل السنة څخه جدا ګڼل کېږي اهل تشیع خو ډېري زیاتي فرقې دي خود مشهور او معاصرو فرقو پراړه به یې دلته مختصر یا د اشت و کړو.

#### امامیه یا اثنا عشره

هدغه په معاصر وخت کې د شیعه ګانو لویه ډله ده په اوسني ایران کې د یو دولت پر شکل وجود لري د پخوا څخه د روافضو پر نوم شهرت لري د الومړنۍ ډله ده چې د یهو دو بالخصوص عبد الله بن سبا یهو دي پرلاس د عثمان رضی الله تعالی عنه د شهادت څخه وروسته د علي رضی الله تعالی عنه د شهادت څخه وروسته د علي رضی الله تعالی عنه په خلافت کې رامنځته شوه، د دوی پر ضد د خوارجو ډله هم پر همدغه وخت کې پیدا شوه، دوی ته امامید، اثنا عشریه، جعفریه هموايي، امامیه ورته ځکه وایي چې امامان فقط (۱۲) تنه ګڼي چې لاندې به یې ذکر راشي او امامت منصوصي ګڼي، دا چې امامان فقط (۱۲) تنه ګڼو ځکه ورته اثنا عشریه وایي او جعفر صادق ته ځانونه منسوبوي نو ځکه ورته جعفریه هم ویل کېږي

دغدامامان د دوی په لاندې ډول ښايي: ۱ علي رضي الله تعالى عنه ٢. حسن بن علي رضى الله تعالى عنه

٣. حسين بن على رضى الله تعالى عنه

۴. علي بن حسين (زين العابدين)

4 محمد بن على الباقر

٢. جعفر بن محمد الصادق

٧. موسى بن جعفر الكاظم

٨. علي بن موسى الرضاء

٩. محمد بن على الجواد

١٠. علي بن محمد الهادي

١١. حسن بن على العسكري

١٢. محمد بن حسن المهدي (رحمهم الله تعالى)

كە خەھىمدا د اسلامي امت خصوصاً د اھل السنة د جملې څخه سپېڅلى خلک دي، خو شيعه گان ورته ځانونه په دوراغو منسوبوي

او همدغه محمد بن حسن دوی امام غانب او منتظر گنی، دوی عقیده لری چی امام غانب ژوندی دی او پت دی او بعضی غالی (سرکشه) روافض و ایی چی پوره قرآن کریم د امام غائب سره دی او عللی رضی الله تعالی عنه خلیفه بلافصل گنی، نو په همدی بنا د دری (۳) راشده خلیفه گانو ابوبکر، عمر فاروق او عثمان رضی الله تعالی عنهم د خلافت څخه انکار کوی او ټول صحابه کرام رضی الله تعالی عنهم پر بیعت د همدی دری خلفاء ملامت بولی، دوی امام د پیغمبر په څېر معصوم گنی او امامت د نبوت پر شان گنی د امامیه عقاید نوم کتاب (ضد ۲۷) کی لیکلی

ونعتفد ان الامام كالنبى يجب ان يكون معصوماً من جميع الرذائل والفواحش ما ظهر منها وما بطن من سن الطفولية الى الموت عمدا و سهواكما يجب ان يكون معصوماً من السهو والخطاء والنسيان (صـ ٧٧ عقايد اماميه) ترجمه – مون عقيده لرو چې امام معصوم دى د پيغمبر په شان واجب دي چې معصوم به وي د ټولو غلطيو او فواحشو ښكاره او پتو څخه د ماشومتوب څخه تر مرګه پورې قصدا او سهوا (هر قسم ګناه څخه) داسې به معصوم وي لكه څرنګه چې معصوم دى د سهوى خطاء او هيريدو څخه د دې عقيدې بطلان واضح او ښكاره دى

د پورتني عبارت څخه د دوي عقايد پهلاندې ډول څرګندېږي

۱. امامت منصوصی ګڼل

٢ امام معصوم محيل

٣ امام د پيغمبر په شان ګڼل

۴ امام غائب ژوندی منل

٥. امام بلا فصل علي رضى الله تعالى عنه منل

۲ رجعت همدا رازپه رجعت عقیده لري معنی دا چې ځینې مړه شوي اشخاص دوباره (دو همه پلا) دنیا ته راځي نو دوه ډوله خلکو ته رجعت ثابت مني ډېر نېکان او ډېر شریران (بدان).

۷ تقید یعنی خبره پټول او دروغ ویل حتی ځینې وخت یې واجب ګڼي اود تقي د جواز نسبت جعفر صادق ته کوي چې (من لا تقیة له لا دین له) یعنې څوک چې تقیدنه کوي هغه دین نه لري، چې دا د دوی په جعفر صادق باندې افترا ده.

۸ متعه نکاح متعه نکاح د دوی د عقیدې بل اصل دی (د پیسو په مقابل کې د لنډ وخت لپاره د یوې ښځې څخه استفاده کول).

#### اسماطيه

دشیعه گانو بله غالي (سرکشه) ډله اسماعلیه ده چې ځانونه اسمعیل بن جعفر صادق ته منسوبوي او دده پر امامت کلکه عقیده لري، دوی په تعلیمیه، باطنیه، سبعیه، هم مسمی (نومول) دي دا ډله هم په عراق کې منځته راغله

تعلیمید دا ورته ځکه وایي چې دوی وایي چې تعلیم فقط د امام معصوم څخه کېدای شي نه د بل چا څخه، نو د اجتهاد څخه انکار کوي باطنید دا ورته ځکه وایي چې دوی عقیده لري چې عام خلک ظاهري او امام باطنی علم لري

سبعیه دا ورته ځکه وایي چې دوی د نظام تاثیر په (۷) او و سیاراتو پورې ګڼي او یا پر (۷) او و دورونو عقیده لري، د اسماعلیه فرقې نورې وړی ډلې هم شته، خو معاصر شاخ یې اغاخانیه ده، د دې فرقې مؤسس حسن علي شاه دی چې (۷) زامن یې درلو دل چې د ده د مړینی وروسته یې ددغه فرقې مشري کوله دا فرقه په (۱۹ م) پېړی کې په درېیمه لسیزه کې په ایران کې ښکاره شوه، د انګریزانو سره یې اړه قائمه کړه او مشر ته یې د اغاخان لقب ورکړ.

د دوی عقاید پهلاندې ډول دي

۱ دوی د اغاخان پر تقدس عقیده لری

۲ دخپلو مالونو پینځمه (۱/۵) برخداغاخان تدورکوي

٣ دوى عقيده لري چې اغاخان هر څه كوي د الله تعالى له طرفه دي

په دوی کې نورې فرقې هم شته لکه نصیرید، چې ځانونه د محمد بن نصیر پیروان ګڼي او عقاید یې په لاندې ډول دی

۱ د علي رضى الله تعالى عنه په الوهيت (خدايتوب) عقيده لري او وايي چې علي رضى الله تعالى عنه په وريځو كې ژوندى دى بريښنا يې خدا ده او رعد (تالنده) د ده او از دى

۲ په دوی کې ځينې بيا عقيده لري چې علي رضي الله تعالى عنه په سپوږمۍ يا لمر کې حلول کړی دی

٣ ديعث بعد الموت (بيا را ژوندي كېدو) څخه انكار كوي،

۴ په تناسخ د ارواحو عقيده لري

۵ دوی د شهادت کلمه درې حرف د يا دوي (ع، م، س) ع، علي، م، محمد صلى الله تعالى عليه و سلم، س، سلمان

۲. پینځه لمونځونه پینځه نومونه یادول ګڼي. علي، حسن، حسین، محسن، فاطمه و همدا نومونه د او د س او جنابت د لری کولو لپاره کا في
 ګڼي.

٧. جهاد فقط په دښمنانو لغنت ګڼي.

دوى سرچينه د اثنا عشريه څخه ده

دشیعه گانو دلی په هند ، سوریه ، ایران ، عراق ، لبنان ، پاکستان .. او

داسې نوروکې هم موجود دي (۱)

## دولسم درس

#### بريلويان

بريلويان د اډله د هندوستان د بريال په علاقه کې د برطانوي استعمار په دور کې د احمدرضاخان د تقي علي خان د ځوي له خوا په (۱۳۴۰ هـق-۱۹۲۲ م) په شا او خوا کې منځته راغله، نوموړی د مرزا غلام احمد قادياني د مشر ورور مرزا غلام قادر بيګ شاګر د وه، دوی ځانونه اهل السنة والجماعة او حتی حنفی مذهبه ګڼي خو لوی فساد يې د اهل السنة والجماعة د عقيدې څخه انحراف دی، چې عقايد يې په لاندې ډول دي

۱. نبي كريم عليه السلام په هر ځاى او هر وخت كې حاضر او ناظر كڼي.

۲. دوی وایی نبی کریم علیه السلام علم غیب عطاءی لری

۳. دوی نبي کريم عليه السلام (مختار کل) يعنې د دنيا او اخرت د ټولو چارو واکدار ګڼي.

۴. اولياء الله كه مره هم وي د عالم تصرف كونكى يم كني.

دوی عقیده لري چې نبي کريم عليه السلام ذاتا نور دی او شکل يې د بشريت ده. د بشر دی يا جامه يې د بشريت ده.

١ الاديان والفرق صـ ٨٥. شناخت اديان صـ

۲ دوی د ټولو مخلوقاتو د ذات ماده او عنصر پيغمبري نور ګڼي. ۷ اولياؤ ته غائبانه او از کول او رامد د کول دوی جايز بلکې د ثواب کار ګڼې

۸ د بزرگانو قبرونه د مرض او د صحت ذمه و ار گڼي.

۹ دوی د نېکانو پر قبرونو د عرس په نامه جشن جوړوي او د خپل مسلک اهم جزء بې ګڼې

۱۰ دوی د یو پیر څخه بیعت داسې ګڼي چې پیر به معصوم ګڼل کېږي او پر ګناه به یې سکوت کېږي

۱۱. په ذکر کې رقص (ګڼه)، قضاء عمري، قوالي، پر هديرو د چرسيانو بي لمانځه خلکو راټولېدل د دوې د مسلک مهم اجزا دي، په اشعارو خوبونو او کمزورو رسالو استدلال کوي او که څوک پر دغه ذکر شوو مسايلو کې د دوې مخالف وي هغوی ته غلط نسبتونه کوي ورته بي لارې او وهابي وايي دا فرقه په هند، پاکستان د افغانستان په ځينې منطقو کې، برطانيه، ترکيه کې وجود لري خو پر پاکستان او ترکيه کې زيات پيروان لري د دوې کتابونه، الفجر الصادق، اليواقيت والجواهر، المدارج السنية د کتو ور دې

# ديارلسم درس جماعة المسلمين

دا هم پداوسني پاکستان کې تقریباً (۴) لسیزی د مخه په رواني پېړۍ

(١٩٧٥م) كي ديوتن مسعود احمد لدخوا منځته راغله

نوموړي داسې عقايد لري:

۱. ټول مسلمانان چې د امير سره يې بيعت نه دی کړی ګمراه دي

٢ مذاهب اربعه په باطلو فرقو كې شماري

٣ د مسلم او مسلمان د لفظ تر منځ مصنوعي فرق كوي

۴. خپل مشر شرعي امير گڼي.

٥. دوى ټول مسلمانان غلط او په فرقو كې داخل ګڼي.

دوى ته ورته د پاكستان د كراچۍ په ښار كې يوه بله ډله هم موجود ده چې كېپټن ډاكټر عثماني يې مشري كوي د دوى سره په عقيده كې سره ورته دي البته دوى د عذاب قبر ، شفاعت او په زياتو مشهورو احاديثو ثابت اموراتو څخه انكار كولو كې ترې جدا دي

# کړلیک

سریزه / الف **لومړی باب اسلامي عقیده لومړی درس** / ۱ عقاید / ۱ د عقاید د علم موضوع / ۲ د عقاید د علم غرض / ۲ **د عقاید** د علم غرض / ۲ **د علم اسباب** / ۳ وحی په دوه ډوله ده / ۳

هربیم دوس / ۲ ایمان / ۲ د ایمان زیادت او نقصان / ۱۲ خگورم درس / ۱۵ د ایمان او اسلام ترمنخ فرق / ۱۳ بنځم درس / ۱۵ د ایمان اضد اد / ۱۵ شپوم درس / ۱۷ د الله تعالی په موجودیت دلایل / ۱۷ اووم درس / ۱۷ د منکرینو د اعتراضاتو خوابوند / ۱۸ د طبیعیت تعریف / ۲۳ عرش او فوقیت / ۲۹

د الدسبحاندو تعالى توحيد /37 قلبي/27 لساني/27 عملي/27 حكم تكويني/44 حكم تكويني/44

نهم درس ۱۳۱/

حکمٰ تشریعي/۴۴ د الدصفات/۴۲

اطلاع بالغيب/4

ايمان بالغيب/ 48 لسم درس 🗸 🌣 د قبرونو زیارت / ۵۰ دم او تعوید / ۵۳ استعاذه / ۵۵ توحيد / ۵۵ تاویل/۵۸ تمثيل/ ٥٨ تشبه/ ۵۸ تكييف/۵۸ تعطيل / ٥٨ د خدای لفظ / ۵۸ صفات د الله تعالى په دوه ډوله دى ثبوتي او سلبي / ٧٠ ثبوتي/٢٠ سلبي/٢٠ ذاتي/۲۰ فعلی /۲۰ صفات/۲۰ يوولسم درس /۲۲ پدملایکو ایمان/۲۲ **دولسم د**رس / ۲۴ ايمان بالكتاب / ٢۴ قرآن كريم / ٧٨

هیارلسم درس / ۲۸ أيمان پر پيغمبرانو عليهم السلام / ٧٨ اوولسم درس 🗥 🗸 د عادتخلاف امورات/۷۵ معجزه / ۷۵ کرامت/۷۲ استدارج / ۷۸ معونت / ۷۸ امور خارقه للعادة / ٧٩ **خوارلسم درس / 27** ایمان په قضا او قدر / ۷۹ وصفى ليكند/٨١ حكمى ليكنه/٨١ جبريد/۸۲ بینخلسم درس / ۸۳ د آخرت په ورځ ايمان / ۸۳ شپارسم درس / ۸۸ د بيا ژوندي کېدو ثبوت په قرآني دلايلو / ۸۸ اوولسم درس /۹۲ معراج او اسرا /۹۲ اتلسم درس / ۹۳ صحابه كرام رضى الله تعالى عنهم ٩٣/ نولسم درس /۹۵

د قیامتعلایم/۹۵ شلم درس / ۹۲ د اسلام سياسي نظام / ٩٦ پووېشتم درس / ۹۹ اجتهاد او تقلید / ۹۹ دوهم باب تمهيد د فرقو د عقايدو پېژندنه/ ۱۰۳ اسباب التفريق/١٠٧ جهالت/ ۱۰۸ هوی نفس / ۱۰۸ بهرني عوامل/ ١٠٨ اول فصل لومړي درس باطل ادیان/۱۱۰ هندویېزم/۱۱۰ دوهم درس /۱۱۲ سیکهزم/۱۱۲ درېيم درس /۱۱۴ بودايېزم/۱۱۴ خلورم درس / ۱۱۵ معاصريهود / ۱۱۵ د فعالیت څرنګوالي / ۱۱۲

پینگم درس / ۱۱۸ صهیونېزم / ۱۱۸ شپږم درس /۱۲۱ نصاری / ۱۲۱ الدالاب/١٣٢ الدالابن/١٣٢ روح القدس / ۱۲۲ کاتولیک / ۱۲۲ ارتودكس/١٣٢ پروتستانت/۱۲۳ دوهم فصل باطلي مفكوري اووم درس /۱۲۴ کمیونېزم/ ۱۲۴ الحاد / ١٢٥ مادیت/۱۲۵ اشتراكيت/١٢٥ اتم درس / ۱۲۲ نشنلېزم/ ۱۲۲ اكثريت/١٣٧ تقنين / ۱۲۸ ازادي/ ۱۲۸ سيكوليريزم/١٢٨

نهم هرس / ۱۲۸ سوسياليزم/ ١٢٨ مرييم فصل باملكي فوقي نهم هوس /۱۳۰ قادیانیت/۱۳۰ لسم هرس /۱۳۱ پرویزیدیا احمدید/۱۳۱ يوولسم درس / ۱۳۳ شيعه گان/ ١٣٣ امامیدیا اثناعشره / ۱۳۳ اسماعليد/ ١٣٧ هولسم دوس / ۱۳۸ بریلویان / ۱۳۸ دیارلسم مرس / ۱۳۹ جماعة المسلمين/ ١٣٩ ماخذوند/۱۴۱

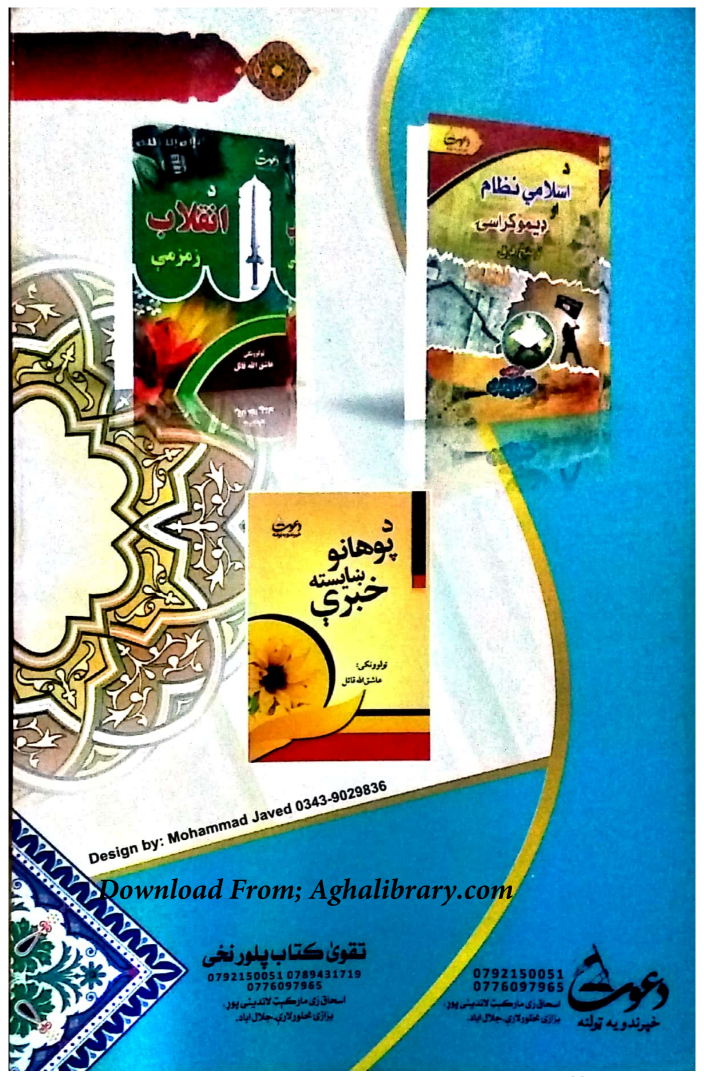
## Download From; Aghalibrary.com

## ماخذونه

- شناخت اديان ومذاهب معاصر
  - الاديان والفرق
  - آكام المرجان
    - ادله کامله
- داسلامي تعليميي مركسزد
- عقايدو منتخب كتساب
  - التعريفات
  - الوجودالحق
    - ازالة الخفاء
  - ا احسن الفتاوي
  - و مرقات شرح مشكوة
  - الاستشراق والمستشرقون
    - فكرى استعمار
    - اسلامينهضت
  - داشو کولین یانک مرکه
    - اليواقيت والجواهر
      - المدارج السنيه
        - ماتهمسائل
          - مالابدمنه
      - الآئار المرفوعه

- ا قرآنکریم
  - بخاری
  - ا مسلم
  - ترمذی
  - مشكوة
- ابن کثیر
- تفسيركبير
- تفسیربیضاوی
- تفسیر قرطبی
  - روح المعاني
  - في ظلاالقران
    - شرحعقائد
  - حاشیه نبراس
- شرح عقيدة الطحاويه
  - شرح فقه اکبر
    - ابوالمنتهى
  - فتاویشامیه
    - البحرالرائق
  - الاحكام السلطانيه
    - المللوالنحل

Download From; Aghalibrary.com



Scanned by CamScanner