ىەدارى

نوشتة ماكسيم رودنسون ترجمة محسن ثلاثي

Download from: aghalibrary.com



نوشتة ماكسيم رودنسون ترجمة محسن ثلاثى

للاء وسرمايه دارى

اسلام سرمايهدارى

نوشته ماكسيم رودنسون

ترجمه محسن ثلاثى

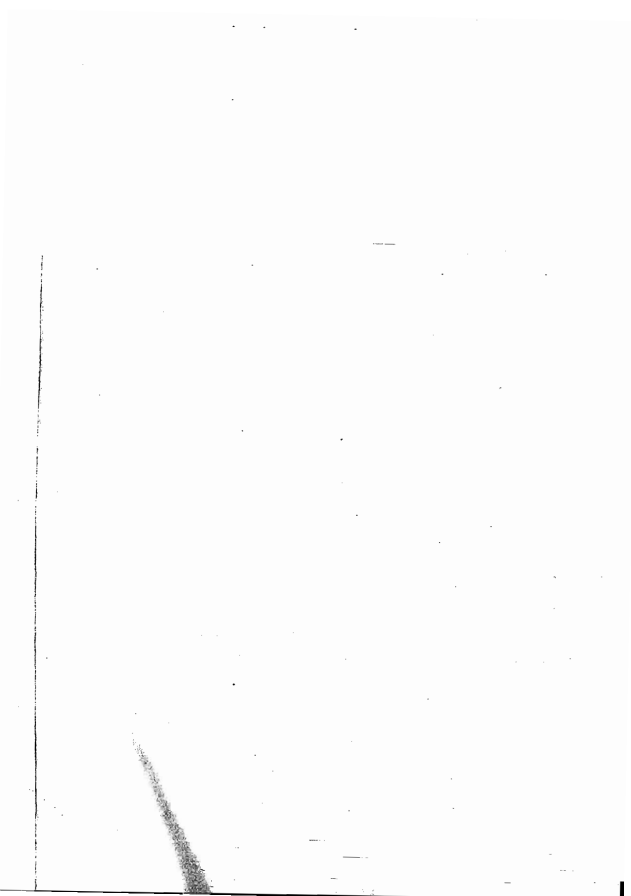


تهران، ۱۳۵۸



**شرکت سهامی کتا بهای جیبی** رودنیون، ماکیم اسلام و میرمایه داری عنوان فرا نیوی: Islam et Capitalisme ترجمهٔ محین ثلاثی چاپ اول: ۱۳۵۸ حق چاپ محفوظ است. تقدیم به دوان دوست از دست دفتهام منوچهر محمدی شجاع که همت آغازگری ترجمهٔ این کتاب از آن او بود.

.



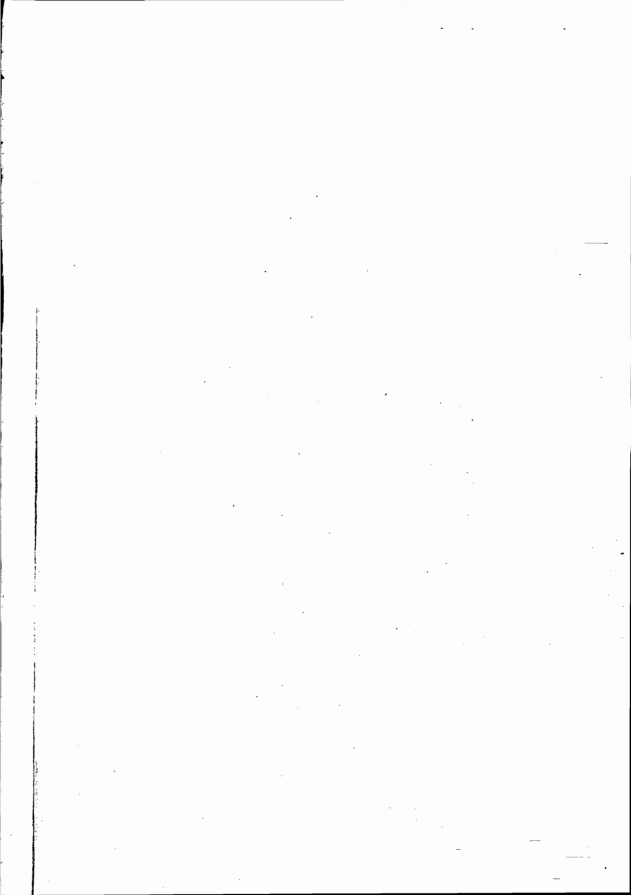
| •    |     |
|------|-----|
| فسما | A#9 |
|      | 76  |
|      |     |

| سه  | یا دداشت با شر                                                     |
|-----|--------------------------------------------------------------------|
| ۵   | <u>پ</u> یشگفتار                                                   |
| 19  | ۱. طرح مسئله                                                       |
| **  | ۲. اسلام برچه حکم میدهد                                            |
| ۵۰  | ۳. عمل اقتصادی در جهان قرون وسطایی اسلامی                          |
| ۱۰۸ | ۴. تأثیر ایدئولوژی اسلام در حوزهٔ اقتصادی                          |
| 104 | <ol> <li>۵. اسلام و سرمایه داری در کشورهای اسلامی امروز</li> </ol> |
| 234 | s. نتیجه گیریها و چشم <b>اندازه</b> ا                              |
|     |                                                                    |

یادداشتها و مراجع

197

.



# یادداشت ناشر

ما کسیم رودنسون در این کتاب، برداشتهای تازمای از سیر سرمایه داری در اسلام دارد که طبعاً همهٔ آنها نمی تواند مقبول و موافق نظر صاحبنظران مسلمان و غیر مسلمانی که در همین زمینه تحقیق و تألیف کردهاند، باشد. چنانکه خود مؤلف به بعضی از پاسخگوییها و انتقادهایی که بعضی محققان مسلمان عرب از این کتاب به عمل آوردهاند، در حواشی پایان کتاب اشاره کرده است.

بی مناسبت نیست که در این مختصر، بخشی از مقالهٔ محققانهٔ آقای دکتر حمید عنایت را، تحت عنوان «دیـن و دنیا» (ازکتاب جهانی از خود بیگانه، تهران، فرمند، ۱۳۰۳، ص ۲۰۰۰،) نقل کنیم. مطالعهٔ متن کامل مقالهٔ «دین و دنیا» را به همهٔ صاحبنظران و علاقه مندان توصیه می کنیم.

\*\*\*

...درگذشته، روشنفکرانی که از میان مسلمانان در علل عقب ساندگی ملتهای خود و ترقی اروپاییان تا اندازهای ژرف بین شدهاند به رابطهٔ میان دین و نظام اجتماعی توجه داشتهاند و خاصه بر تجربهٔ اروپاییان در اصلاح دین خود نظرگماردهاند و آن را از لحاظ سه بدعت عمدهای که در اصول فکری مسیحیان آورده است سیعنی منع هرگونه واسطه میان خالق و مخلوق، دخالت عقل در ایمان و کوشش برای بهبود معاش سعلت ترقی اروپاییان دانستهاند. و این بدعتها به طور مجمل همان عواسلی است که به نظر «ویر» پروتستانها را پیشگامان نظام سرمایه داری غرب ساخته است.

نظر وبر» در میان متفکر ان اروپایی موافقان و مخالفان سرسخت داشته و شاید بتوان گفت که مناقشاتی که دربارهٔ آن روی داده امروزه یکی از مباحث مهم علوم اجتماعی است. در میان مخالفان غیرمار کسیست او برخی نظر او را از این لحاظ نادرست می دانند که اختصاص به مذهب پروتستان ندارد، چنانکه «ورنر زومبارت» Werner می دانند که اختصاص به مذهب پروتستان ندارد، چنانکه «ورنر زومبارت» Werner می دانند که اختصاص به مذهب پروتستان ندارد، چنانکه «ورنر زومبارت» Merner می دانند که اختصاص به مذهب پروتستان ندارد، چنانکه «ورنر زومبارت» Amintore Fanfani رشد سرمایه داری بازنموده است، یا «آمینتوره فانفانی» مادق می داند. برخی اقتصاددان ایتالیایی عین دلایل او را دربارهٔ مذهب کاتولیک صادق می داند. برخی نیز مانند «تونی» R.H.Tawney متفکر انگلیسی میانه رو بودند وبا بررسی کنش و واکنش متقابل دین و اجتماع به روی یکدیگر کوشیده اند تا توانایی عوامل اقتصادی را به تغییر اصول دینی از یکسو و تأثیر اصلاح عقاید دینی را در پروراندن

سه

روحيهٔ سرمايهداري از سوي ديگر ثابت کنند.

و اما تازهترین فصلی که بر این مناقشه افزوده شده به قلم «ما کسیم رودنسون» و اما تازهترین فصلی که بر این مناقشه افزوده شده به قلم «ما کسیم رودنسون»، در کتاب Maxime Rodinson اسلام و سرمایه دادی است. «رودنسون» متفکری مار کسیست است. ولی مار کسیسم او آنچنانک خود می گوید بر سیاق «مار کسیسم مبتذل» نیست و از اینرو می کوشد تا در شناخت علمی رابطهٔ دین با کوشش اقتصادی (که فقط یکی از موضوعات اصلی بحث اوست) از هرگونه تحکم و جزمیت – که باز به گفتهٔ او شیوهٔ مار کسیستهای استالین مآب است – بیرهیزد و مسأله را بر زمینهٔ مسألهٔ اساسی تر و مهم تری مطرح می کند که امروزه در برابر همهٔ کشورهای «جهان سوم» قرار دارد و آن تعیین چگونگی روش این کشورها در برابر میراث تمدن و فرهنگ خویش است. آیا کشورهای جهان سوم برای رفع عقب -ماندگی و احراز برابری با کشورهای پیشرفته و صنعتی باید سن و ارزشهای دیرین خود را رها کنند؟

پاسخ این سئوال طبعاً بستگی به آن دارد که سنن و ارزشهای کهن این ملل تا چه اندازه مسؤول عقب ماندگی آنها بوده است. «رودنسون» می کوشد تا این سئوال را در مورد خاص اسلام پاسخ دهد و جالب این است که پاسخ او اگرچه مسلمانان را محکوم می کند اسلام را از این تهمت پالکسی دارد که مشوق درماندگی و نادانی و فقر در میان پیروان خود بوده است زیرا در ضمن رد نظریهٔ «وبر»نشان می دهد که اسلام به همان اندازهٔ دین پروتستان، آموزندهٔ تعقل و سختکوشی و پاسدار شخصیت و شرف انسان و راهنمای او به اصلاح زندگی مادی علاوه بر زندگی معنوی خویش است و خلاصه همهٔ شرایط ذهنی رشد سرمایه داری و ترقی مادی را در تعلیم اسلامی نیز می توان یافت. بهتر است دلایل او را در این باره به اختصار ملاحظه کنیم.

«رودنسون» یکایک خصوصیات مهم مذهب پروتستان را که به گمان «وبر» موجد روحیهٔ سرمایهداری بوده است دربارهٔ اسلام می سنجد و نخست از عقل شروع می کند و می گوید که اسلام نیز دیانت عقل است و پیروان خود را به تعقل فرا میخواند. در قرآن لغت عقل پنجاه بار به کار رفته و سیزده بار در پایان هر استدلال، عبارت «افلا تعقلون» (آیا مگر تعقل نمی کنید؟) یا «افلا تفقهون» (آیا مگر نمی فهمید؟) تکرار شده است. کافران، مانند مرتجعان همهٔ قرنها، کسانی هستند که پیام محمد (ص) را به میزان عقل نمی سنجند بلکه شیوه کهن گذشتگان را حقیقت کامل می پندارند. ولمی البته عقل همه جا به کار نمی آید و به شناخت هرچیز توانا نیست زیرا برخی از امور است که برای انسان ناشناختنی است و در اینجاست که ایمان لازم می آید تا در پرتو آن، آدمیزادگان از علمی که خداوند به پیامبر خود ابلاغ کرده است فیض گیزند.

بهاین ایراد که ایمان هیچگاه با عقل سازگار نیست «رودنسون» دو پاسخ میدهد: نخست آنکه در اسلام باز این عقل انسان است که باید اسوری راکه تحت حکومت ایمان درمیآید باز شناسد و حدود ایمان را معین کند،و دوم آنکه ایمان ناگزیر مقتضای وجود همهٔ ادیان است، و با اینوصف مسیحیت و یهود بیش از اسلام، عقل را فرمانبردار ایمان ساختهاند. در پاسخ کسانی که عقیده بهقضاوقدر را در اسلام مانع حس ابتكار و دوق فعالیت و همت به پیشرفت اجتماعی می دانند، «رودنسون» نظیر همین دلایل را سی آورد وگذشته از آنکه آیاتی را در خود قرآن ناسخ آن میداند تحول بزرگی را که اسلام از این حیث در معتقدان و پیروانش -سبب شده است یادآور سی شود-اعراب جاهلی نیز به تقدیر ایمان داشتند ولی آن را عمل نیروهایی کور و بیرحم میدانستند که رفتارشان دگرگونی ناپذیر بود و کارهای انسان هیچ گونه تأثیری بر آنها نداشت؛ اما در نظر اسلام، نیروی حاکم بر سرنوشت انسان، خدای یگانه است که آگاه و مهربان و دادگر و داناست و نیکوکاری و پارسایی انسان را با رستگاری پاداش سیدهد. وانگهی عین استدلال «تونی» را دربارهٔ تعالیم قدری «کالون»، از پیشوایان پروتستان، دربارهٔ اسلام نیز صادق می توان دانست. «کالون» چنانکه میدانیم حکومت تقدیر الهی را بر زندگی و کارهای انسان مطلق وگزیرناپذیر میداند و معتقد است که خداوند برای هر یک از بندگان خود در این جهان وظیفهای و حرفهای مقدر کرده است و انسان نهبا عبادت بلکه با ايفاي اين وظيفه و خدمت بهخلق، ايمان خويش را بهخدا ثابت می کند و در روز حساب رستگار در می آید. به عقیدهٔ «تونی» همین اعتقاد به منشأ الهي و تقدس اخـلاقي حرفه ها بود كه باعث شد تا پروتستان ها كار بازرگاني و سوداگری را جدی بگیرند و در آن کامیاب شوند. اگر اعتقاد بهقضاوقدر در مذهب پروتستان مي تواند انگيزهٔ تکاپو و پيشرفت انسان باشد چرا در اسلام نتواند؟ بهعلاوه اسلام دین عمل نیز هست و پیروان خود را بهجهاد و دلیری و سرسختی در برابر دشمنان فرسان میدهد و از مؤمنان چشمداردکه کوشا و پیکارجو و مؤثر در تحولات جامعهٔ خود باشند. مگر زندگی پیامبر اسلام خود سراسر کوشش و ييكارو ايمان به توفيق الهي نبود؟ حقيقت امر آن است كه اعتقاد شرقيان به قضاو ـ قدر بیشتر معلول بی نصیبی ایشان از حقوق و آزادیهای سیاسی و نیز ضعف اقتصادی بوده است تا حاصل معتقدات و اوامر ديني.

«رودنسون» توجه اسلام را بهبازرگانیگواه دیگری بر سازگاری آن با ترقی مادی میداند. برخی از ادیان، انسان را از سوداگری باز میدارند و او را درکسب رزق فقط به توکل بهخدا اندرز میدهند و سودجویی را از رذایل میشمارند. اما اسلام سوداگری راکاری پرارج میداند و فقط نیرنگ و بهرهکشی و خاصه رباخواری را نهی میکند و بهمسلمانان میگویدکه نصیب خود را از دنیا فراسوش نکنند (سوره قصص آیهٔ ۷۷)، حتی در بورد رباخواری که تحریم آن در اسلام یکی از موانع عمدهٔ رونق معاملات و رشد فعالیتهای اقتصادی بهشمار میآید، «رودنسون» یادآور می شود که علاوه بر آنکه مسلمانان از دیرباز برای ارتکاب آن به حیل شرعی متوسل می شدهاند از آغاز قرن نوزدهم دولتهایشان رسماً مقرراتی در تجویز آن وضع کردهاند، چنانکه در سال ۱۸۰۱ طی فرمانی از طرف دولت عثمانی، نرخ بهره در قلمرو آن به هشت درصد معین شد و از آن پس درکشورهای مسلمان یکی پس از دیگری بانکهایی که اجازهٔ دادن وام با بهره را داشتند به وجود آمد و در مواردی نیز فتاوی علماء بر آنها صحه گذاشت.

در برابر خصوصیات دیگری هم که «وبر» در مذهب پروتستان موافق رشد روحیه سرمایهداری می یابد «رودنسون» به همین شیوه از اسلام شواهدی می آورد، مثلا دربارهٔ وجود قانون مدون و نمونهٔ اعلای آن در اروپا یعنی حقوقروم و نیز سازمانهای اداری کاردان ومدبر که به عقیدهٔ «ویر» درمغرب رشدسرمایه داری راتسریع کرده است میگوید که مسلمانان از آغاز تاریخ خود قوانین جامع و مدون به شکل شريعت اسلامي داشتهاند و حال آنكه اروپاييان فقط پس از قرون وسطى به حقوق روم روی آوردند و در فرانسه تا زمان انقلاب کبیر ۱۷۸۹، نظام حقوقی تابع عرف و عادت بود و از این پرمعنی تر، انگلستان که زادگاه سرمایه داری دانسته می شود هیچگاه حقوق روم را نپذیرفته است. نذور و صدقات نیز که در برخی موارد آشکارا پرورندهٔ خوی دریوزگی وگدامنشی و بازدارنـدهٔ جنبشهای سودمند اجتماعی بوده است همچنان که «رودنسون» میگوید اختصاص بهاسلام ندارد و بهصور گوناگون در ادیان دیگر نیز یافت میشود. و سرانجام دربارهٔ یکی دیگر از نتایج تعالیم پروتستانها یعنی اصالت فرد یا فردیت که به عقیدهٔ «ویر» از ارکان اصلی نظام سرسایهداری است، اگر چه «رودنسون» سخنی نمیگوید، لیکن شواهد، دست کم از نوع آنچه در این باره مذهب پروتستان یاد کردهاند در تأیید مدعای کلی او در ایس باره نیز بسیارست، از آن جمله در اسلام هم انسان به سبب آنکه می تواند مستقیماً با آفریدگار خود رابطهٔ معنوی و قلبی داشته باشد و در عبادا ت خویش بهحضور یا نظارت روحانیان نیاز ندارد و در خویشتن احساس اطمینان و شخصیت می کند. احترام و کرامت انسان بهعنوان «اشرف مخلوقات» در تعالیم قرآنسی حقیقتی آشکار است و همچنانکه«همایون کبیر»متفکر مسلمان معاصر هند میگوید، بسیاری از مکاتب فلسفی اسلامی، و از آن میان، مکاتب شهودی و وجودی تأکید کردهاند که فرد انسان صرفاً جزیی در عرض اجنزاء دیگر دستگاه کاینات نیست بلکه مقامی ارجمند و خاص خود دارد.

احتجاجهای «رودنسون» رویهمرفته منطقی است جنز اینکه گاه کارش به غلو می کشد و میخواهد هر جنبه از تعالیم قرآنی و سنت اسلامی را مشوق سرمایه داری یا فعالیت اقتصادی به شیوهٔ سرمایه داری Capitalistique جلوه دهد. در این قسمتها یافتن دلیل از قرآن و سنت در رد نظریات او دشوار نیست و نمونه ای از این گونه دلایل را مثلا در نوشته های مصطفی السباعی رهبر پیشین اخوان المسلمین سوريه مي توان يافت؛ أگر «رودنسون» بهراه افراط رفته، السباعي به تفريط گراييده و كوشيده است تا مطابقت كامل شريعت و عرف اسلامي را با سوسياليسم ثابت كند. اما یکی از نتایج کتاب «رودنسون» که بهبحث ما مربوط میشود پاسخ منفی او به سئوالی است که در آغاز این مقاله دربارهٔ سهم اسلام در موجبات عقب انتادگی ملل مسلمان طرح کردهایم. «رودنسون» می گوید که خیر، ریشهٔ درد این ملتها در خود اسلام نيست و اسلام در شكل اصيل خود، خاصه در قياس با مذهب پروتستان، هیچگونه مغایرتی با پیشرفت مادی ندارد و تعالیم آن بالقوه انگیزهٔ جنبش و تکاپو و پیکار انسان در راه بهبود زندگی خویش بوده است. این پاسخ با آنکه در اساس خود منفی است نتیجهای مثبت دارد زیرا تا اندازهای معلوم می کند که توصیهٔ برخی از روشنفکران درکشورهای مسلمان به لزوم نفی مطلق سنن و ارزشهای اسلامی در کوشش برای پی افکندن زندگی نو نادرست است و بر آگاهی کامل از حقیقت اسلام استوار نیست. البته نشان دادن ایس که اسری درگذشته علت واماندگی و انحطاط نیوده است الزاماً اثبات آن امر بهعنوان عامل تام و مطلق جنبش و پیشرفت در زمان ما نیست. و امروزه در میان ملتهای مسلمان کم نیستند روشنفکرانی که میراث اسلامی خود را عزیز میدارند و چه بسا از ایمان و اخلاص دینی در زندگی اجتماعی امروز نیز بهرمىندند و در عین حال، نقص و نارسایی قواعد ديني يا ضرورت تطبيق آنها را با مسايل جهان نو انكار نمي كنند. ولي گفتن اين كه ارزشها و سنن گذشته را نباید سراسر از روی تعصب پذیرفت بلکه باید هشیارانه خوب و بد را در آنهاگزین کرد، ضرورت شناسایی آنها را آشکارتر میسازد. و شناسایی حقیقی این ارزشها و سنن با پژوهش در آنها از سر کنجکاوی و یا بلهوسی و تفنن يا تقليد فرق دارد.

اما یک پرسش هنوز باقی است و آن این که اگر اسلام بالقوه همهٔ شرایط پیشرفت را در آیین خوددارا است چرا بالفعل سبب پیشرفت و توانگری مسلمانان نشده است؟ پاسخ سادهٔ «رودنسون» به این پرسش آن است که ملتهای مسلمان هیچگاه اسلام را به شکل اصیل و حقیقی خود به کار نبسته اند. پاسخ عمیق تر او، به مسألهٔ کلی رابطهٔ فکر با تحولات اجتماعی برمی گردد. در اینجا «روش تحلیل علمی تاریخ» راهنمای «رودنسون» است. وی می گوید که فکر، تنها هنگامی بر روی دادهای محیط خود مؤثر می شود که با اوضاع و مقتضیات اجتماعی آن سازگار درآید و در حقیقت از آن ریشه گرفته باشد. فکر اجتماعی به هر حال از دو نوع خارج نیست. یا هدف آن توجیه اوضاع موجود و دفاع از منافع و ارزشهای گروهی نارج نیست. یا هدف آن توجیه اوضاع موجود و دفاع از منافع و ارزشهای گروهی ماری زاره است، کمه در این صورت آن را مسلکی idéologique (به معنای اخص این واژه) می خوانیم، و یا خیالپردازانه utopique و جویندهٔ کمال است؛ یعنی هدفش برانداختن نظام موجود و نفی ارزشها و سنن موروثی است. افکار نموع اول آشکارا تابع کیفیات و احوال اجتماعیاند. افکار نوع دوم زیز تنها هنگامی در تاریخ پیروز شده اند که به صورت جنبشهای بزرگ اجتماعی درآمده و از این راه

هفت

با نیازها و خواستهای مردم زمانه هماهنگ شدهاند. این افکار هراندازه در مرحلهٔ ظهور، از تأثیر اوضاع اجتماعی برکنار و فرآوردههای خا لص ذهن محض و مجرد آدمی باشند، شیوهٔ درك و تفسیر و اجرای آنها تمابع نوسانات اجتماعی بوده است. پس در هر حال، ایمن روابط اجتماعی حخاصه روابط تمولیدی – است کمه سرنوشت اندیشه ها را معین می کند نه برعکس.

آموزشهای کمالجویانهٔ اسلامی نیز به همین گونه در جریان عمل از زندگی عمومی مسلمانان جهان اثر پذیرفته و بهتدریج از شکل اصلی خود دور شده است. اسلام، بدانگونه که اعراب قرن اول هجری آصولش را دریافته و «زیسته»اند، با اسلام قرن پنجم، باز بهسبب تغییر شیوهٔ اندیشه وکردار مسلمانان، فرقهای شگرف دارد. دگرگونی سازمانهای اجتماعی جزیرةالعرب در قرن هفتم سیلادی، نارضاییها و تضادهای بزرگ در سیان اعراب پدید آورد و آنان را آمادهٔ پذیرش پیام محمد (ص) کرد. چگونگی این پیام خود محصول شخصیت پیامبر و نهضتهای فکری پیش از او و نیز اوضاع اجتماعی زمان او بود. پیروزی اسلام فقط در سایهٔ نبوغ . پیامبر و تموانسایی او به تطبیق آسوزشهای خلود با مقتضیات اجتماعی زمان ممكمن گشت ــو باز بهعقیدهٔ رودنسون ــهمین مقتضیات اجتماعی بود كه راه كشور. گشاییهای اسلام را هموارکرد. در همهٔ این احوال مسلمانان اندیشه های خود را با تحولات اجتماعی سازگار می کردند. و بدینسان بود که زودتر از اروپاییان به تأسیس اشکال ابتدایی نظام سرمایهداری و از آن جمله «بازار مشترك» بزرگ اسلامی توفیق یافتند. این بازار بیش از بازار اسپراطوری روم خصوصیت «کاپیتالیستی» داشت زیرا در آن، اهمیت سرسایه های خصوصی در پیشرفت اقتصادى جامعه بيشتر ازسهم دولت بود.

برای دانستن اینکه چرا با وجود اینهمه، مسلمانان بعداً از پیشرفت باز ایستادند و در سراشیب انحطاط افتادند، باید یک اصل مهم را درکار تحقیق، راهنمای خود سازیم و آن پرهیز ازکاربرد مفاهیم جامعه شناسی غربی در تحلیل تاریخ جامعهٔ اسلامی است. بهعقیدهٔ رودنسون علت یا علل این انحطاط را تنها با فرضیهٔ «تحول یک خطی روابط تولید کشاورزی» نمیتوان شناخت، یعنی نباید پنداشت که مطابق نظریهٔ کلی مارکس دربارهٔ سیر تحول جوامع از بندگی به منظماً یکی پس از دیگری آمده است. هیچیک از این سراحل را نمیتوان به نحو منظماً یکی پس از دیگری آمده است. هیچیک از این سراحل را نمیتوان به نحو مطلق دارای نظام بندگی یا فئودالیته یا حتی شیوهٔ تولید خاص آسیایی دانست زیرا مطلق دارای نظام بندگی یا فئودالیته یا حتی شیوهٔ تولید خاص آسیایی دانست زیرا معلق دارای نظام بندگی یا فئودالیته یا حتی شیوهٔ تولید خاص آسیایی دانست زیرا مطلق دارای نظام بندگی یا فئودالیته یا حتی شیوهٔ تولید خاص آسیایی دانست زیرا مطلق دارای نظام بندگی یا فئودالیته یا حتی شیوهٔ تولید خاص آسیایی دانست زیرا معلق دارای نظام بندگی یا فئودالیته یا حتی شیوهٔ تولید خاص آسیایی دانست زیرا معلق دارای نظام بندگی یا فئودالیته یا حتی شیوهٔ تولید خاص آسیایی دانست زیرا مالی دارای نظام بندگی یا فئودالیته یا حتی شیوهٔ تولید خاص آسیایی دانست زیرا مالی دارای نظام بندگی یا فئودالیته یا حتی شیوهٔ تولید خاص آسیایی دانست زیرا مالی دارای نظام بندگی یا فئودالیته یا حتی شیوهٔ تولید خاص آسیایی دانست زیرا مالی دارای نظام بندگی یا فرودایت مالی مالی مارکس خاص آسیایی دانست زیرا بات و اما علل انحطاط را «رودنسون» فهرستوار در این جمله برمی شرد: «اگر وگسترش نداد، اگر درکشورهای اسلامی تسلط سلسله مراتب اشراف و نظامیان مانع از شرکت کافی این بورژوازی در قدرت سیاسی شد، اگر شهر به اندازهٔ کافی

هشت

بر روستا تسلط نیافت، اگر سرمایهٔ کارگاهی (درکشورهای اسلامی) بهاندازهٔ اروپا و ژاپون افزایش پیدا نکرد، اگر تراکم ابتدایی سرمایه هیچگاه بهسطح اروپایی نرسید، همهٔ اینها علتی جز دین اسلام داشته است».

از میان این علل شاید مهم تر از همه، محرومیت سوداگران شهری از قدرت سیاسی کافی بود که یکی از خصوصیات دیرین جوامع کهن شرقی به شمار میرفته است و دلیل آن نیز این است که پایهٔ حقیقی قدرت در این جوامع همیشه زمینداری بوده است ندسرمایهٔ بازرگانی. وانگهی اتحاد نظامیان زمیندار و بازرگانان بزرگ وضع بورژوازی را ضعیف تر سی کرد. در کتاب قلایخ ایران نوشتهٔ «پیگولوسکایا» وگروه دیگری از ایرانشناسان شوروی، ایس خصوصیت در مورد ایران چنین توصیف شده است:

«فئودالها... با شرکتهای بزرگ بازرگانی و تجار عمدهفروش که به تجارت خارجی و ترانزیتی مشغول بودند ارتباط داشتند و بخشی از عواید حاصله از مالالاجارهٔ املاك را به شركتهای بزرگ تجاری می سیردند و اینان سهم سود ایشان را بهصورت کالا و بیشتر بصورت منسوجات میپرداختند. اینگونه نزدیکی بعضی از دسته های فئودال با تجار بزرگ یک پدیدهٔ خاص تاریخ ایران و بسیاری از کشورهای مجاور آن در مشرق زمین بوده است. بدین سبب در اینجا برخلاف آنچه در دوران قرون وسطی در اروپای غربی جریان داشت ـــتجار بزرگ قطب مخالف فأودالها نبودند و با ايشان سبارزه نمي كردند و بر عكس بهاتفاق فأودالها عليه نهضت پيشهوران و بينوايان شهري به پيكار مي پرداختند. بالنتيجه چون نیروهای اجتماعی در ایران به این شکل صف آرایی کرده بودند سازمانهای صنفی پیشهوران شهرهای ایران خیلی ضعیفتر از شهرهای اروپای غربی بودند و نتوانستند انحصار صنفي را در شهرها برقرارکنند و نمي توانستند نرخ محصولات پیشهوران را بینانچه در مغرب متداول بوده بهمیل خود در بازار معین کنند. از منابع تاریخی چنین برمیآید که چون صنف نانوایان کوشید در شهر غزنه قیمت جدیدی برای نان وضع کند سلطان محمود غزنوی امرکردکه رئیس صنف ایشان را بەزىر ياي پىلان بىفكىند.»

مىيينيم كه معتقدات دينى مردم در برقرارى اين روابط اجتماعى اندك تأثيرى هم نداشته است. عوامل ديگر انحطاط مسلمانان يعنى ضعف حكومت شهرها بر روستاها و متراكم نشدن كافى سرمايه، كه رودنسون از آنها نام مىبرد ولى از چگونگى پيدا شدن آنها چيزى نمىگويد، بيگمان خود معلول بىآرامشى و ناايمنى روزافزون جوامع اسلامى بر اثر كشمكش هاى سياسى يا هجوم بيگانگان بود و اينها نيز از زمانى آغاز شد كه به گفتهٔ ابن خلدون، نظام حكومت مسلمانان از «خلافت» يعنى حكومت دينى به صورت «ملك» يعنى حكومت مسلمانان از «خلافت» ديگر را نيز بايد بر فهرست «رودنسون» از علل انحطاط مسلمانان بيفزاييم كه يكى معنوى و ديگرى مادى است. عامل معنوى، غفلت دانشمندان و متفكران از رسالت اجتماعی خود و خدمت چاکرانهٔ آنها در دستگاههای صاحبان قدرت بود و همین عیب بودکه رادمردی چون غزالی را برمیانگیخت تا بگوید: «علماء امانت. داران پیغمبرانند تا با امراء مخالطتنکنند و چون کردند خیانت کردند در امانت... دشمن ترین علماء نزد خدای تعالی علمااندکه بنزدیک امراء شوند.» فقدان ذوق تحقیق و ابتکار و خاصه اختراع فنی را تا اندازهٔ بسیار باید معلول همین عیب دانست.

عامل مادی، نبودن منابع کافی آب و عدم امکان توسعهٔ کشاورزی بوده است.

و اما نقص بزرگ کار «رودنسون» آن است که اهمیت تأثیر ایمان را بر کردار\_ مسلمانان کمگرفته است این نقص در بسیاری از نمونه های دیگر شیوهٔ «تحلیل علمی تاریخ» که رودنسون خود را پیرو آن میداند دیده می شود.

در آثار پیروان این شیوه، ارزش ایمانگاه به پایهٔ پست ترین وجه زندگی فردی و اجتماعی انسان تنزل مییابد. ولی به گمان ما نیاز آدمی به ایمان، از مهمترین مشخصات سرنوشت اوست و برآوردن این نیاز، اغلب انگیزهٔ کارهای مؤثر اجتماعی خواه خوب و خواه بد است. درجهٔ ایمان هرکس به عقیدهاش یکی از عوامل کامیایی یا شکست او در پیش برد آن عقیده است.

«اریکفروم» Erich Fromm روانکاو روشن بین آمریکایی هنگامی که در نوشته هایش از اهمیت دین سخن میگوید مقصودش تظاهر اجتماعی همین ایمان بهشکل عام خود است: «هیچ کس نیست که بهدینی نیازمند نباشد و حدودی برای جهت یابی و موضوعی برای دلبستگی خویش نخواهد.» مهم نیست که ایمان او چه اصولی و چه آثاری دارد، «انسان سمکن است جانداران یا درختان یا بتهای زرین یا سنگی یا خدایی نادیدنی یا مردی ربانی یا پیشوایی شیطانصفت را بیرستد؛ سی تواند نیا کان یا ملت یا طبقه یا حزب خود یا پول و کامیابی را بپرستد؛ دین او سمکن است سرچشمهٔ آبادانی یا مایهٔ تباهی یا عشق یا سیادتیا برادری باشد، دین او سمکن است نیروی عقل او را بیرورد یا آن را فلج کند؛او خود سمکن است از مجموعهٔ معتقداتش بهعنوان دین، ممتاز از معتقدات غیر دینی آگاه باشد و ممکن است برعکس فکرکند که هیچ دینی ندارد و معنای دلبستگ<u>ی خود ر</u>ا به غایاتی ظاهراً غیردینی مانند قدرت و پول یاکامیابی فقط نشانهٔ علاقه بهامور عملی و موافق مصلحت بداند. مسأله بر سر اين نيست كه انسان دين دارد يا ندارد، بلكه ایس است کسه کسدام دیس را دارد، آن یک را کسه به تکاسل او یاری می کند و نیروهای خاص انسانی اش را می پروراند یا آن یک را که فلج کنندهٔ این نيروهاست.»

توضیح سقوط و اعتلاء هر دین تنها بر اساس سازگاری یا ناسازگاری آن با مقتضیات اجتماعی و بیتوجه بهانگیزههای-روانی یا آرمانی همانقدر یکسوبینانه وگمراه کننده است که بخواهیم فداکاریهای فوق انسانی مجاهدان کشورهایی چون الجزایـر یا ویتنام را فقط معلول ساده و مستقیم ستمهای استعمارگران غربی بدانیم و حال آنکه این فداکاریها به همان اندازه که نشانهٔ واکنش این سلتها در برابر تباهکاریهای استعمار بوده از ایمان پرشور آنها به پاکی و ارجمندی مقصود خویش برمیخاسته است.

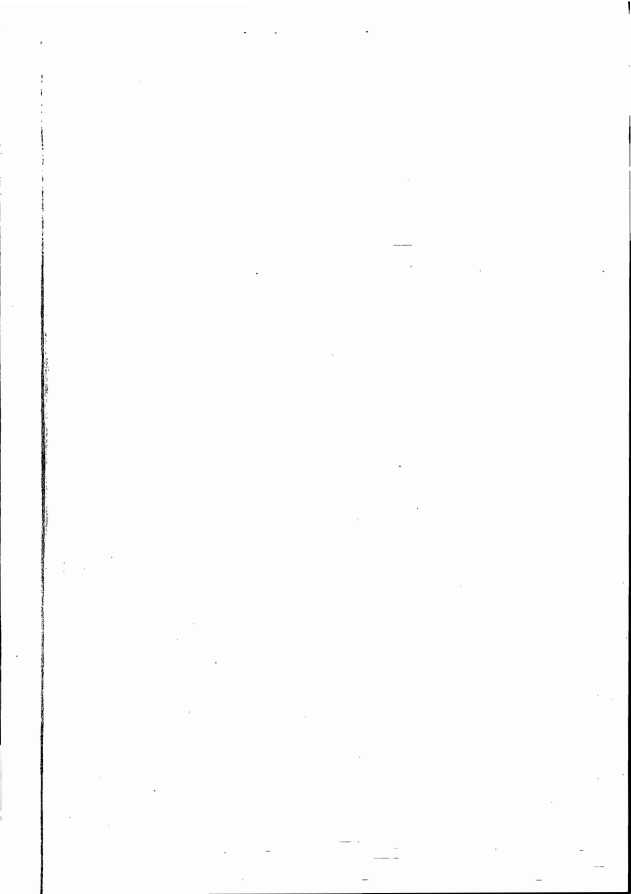
«اندیشه (یا نظریه) همین که تودههای مردم را فراگیرد بهنیروی مادی بدل میشود.» شرط آنکه این عبارت معروف دربارهٔ یک جنبش فکری مصداق یابد آن است که تودههای مردم با احراز یقین بر درستی اندیشههایی که پذیرفتهاند آمادهٔ هرگونه کوششی در راه پیروزی آن باشند. بی داشتن آن یقین و این آمادگی هیچ اندیشهای در تاریخ، ملتها را به جنبش مؤثر برنینگیخته است.

•

· · · · ·

.

.



پیشگفتار

این کتاب ازسوی یک جامعه شناس متخصص در بررسیهای اسلامی بدین آرزوی والا نوشته شده است تا در خدمت روشنفکران کشورهایی که به تمدن و اعتقاد اسلامی وابسته اند به کار آید و آنان را در فهم وضعیتشان یاری کند. این بدین معنی نیست که من به دلیل «اروپایی بودن» خود را برتر می انگارم و در دانش یا عقل از همهٔ این روشنفکران بهترم. من داعیهٔ این گونه امتیاز را ندارم. قضیه تنها اینست که مقتضیاتی مرا قادر ساخته است تا زودتر از آنان از برخی موانع اجتماعی که برسر راه فهم آنان از مسائل خودشان قرارگرفته بودند، بگریزم. من این بخت مساعد را دارا بودم که آزادانه به کسب دانش گذشتهٔ آنان دسترسی افسانه هایی که مانع فهم وضع کنونی این کشورها هستند، خلاص کنم. باید افسانه هایی که مانع فهم وضع کنونی این کشورها هستند، خلاص کنم. باید می در میوشی هستند، بی پرده بگویم. این آزادی ایست که باید بهای آن همچون پرده پوشی هستند، بی پرده بگویم. این آزادی ایست که باید بهای آن همچون هرآزادی دیگری پرداخته شود، اما در مورد من این بها چندانگرآف نیست، حال آنکه آنها عموماً باید بهایی بسیار سنگینتر از من زرمن در ختر میون

به همین بیان، کتاب من درصدد یاری دادن به خوانندگان اروپایی نیز هست. من متعهد به مسلک جهان سوم نیستم، مسلکی که اکنون در محفل های چپی سختگسترش دارد، و برای این که درکنگو یا جایی مانند آن زاده نشدهام، برسرو سینهٔ خود نمیزنم. با این همه، مسائل جهان سوم براستی از اهمیتسترگی برخوردارند و بررسی ها و علایق من در این سیسال واندی اخیر درمورد ناحیهٔ

🔗 اسلام و سرمایهدادی

مهمی از جهان سوم که ضمن داشتن مسائل ویژهٔ خویش با کشورهای دیگر این جهان مسائل مشترک دارد، دانش خاصی به من بخشیده است. من ایدههایی را پیش روی خواننده مینهم که بررسی و تفکر من برایم حاصل کرده است. این برخواننده است که داوری کند و آنچه را که درست میبیند بپسندد. هیچ کس کلید همهٔ قفل ها را ندارد.

یک پیشگفتاربه چه کار می تواند آید؟می تواند به معرفی کتاب به گونه ای کلی بپردازد و بیان کند که چگونه نویسنده به موضوع خویش راه برده است و تا آنجا که ممکن است از سوء تفاهمها جلوگیری کند. نویسندگان وحتی مردم بطور عام بخاطر انجام ندادن کاری که هرگزمتعهد به انجام دادن آن نشده اند، سرزنش نمی شوند.

این کتاب ندیک متن تاریخ اقتصادی جهان اسلام است و ندرئوس متداول چنین کتاب هایی را تشکیل می دهد. از قضا، متأسفم که چنین کتاب و رئوس مطالبی دردسترس نیست[1]. در مورد نکات ویژه ای که به نظر من اهمیت بنیادی داشتند، تاآنجا که دانش من اجازه می داد از حقایقی که تا کنون در بررسیهای تاریخی محقق گشته اند، درواقع گلچینی بدست داده ام. به سخنی دیگر، آنچه در این کتاب خواهید یافت، اساساً توصیف کامل یا نا کاملی از حقایق متنوع موجود نیست. مراجعی که در پایان کتاب ذکر شده اند هر جا که نیاز پیش آید، به آنان که بخواهند درمورد این جزئیات اطلاع به دست آورند، کتابها و مقاله های مربوط را نشان خواهند داد.

قصد من نوشتن یک بررسی نظری بوده است، این به چه معنی است؟ من کار خود را با حقایقی آغاز می کنم که با تحقیق علمی محقق گشته اند، حقایقی که کوشیده ام تا آنجا که ممکن است از طریق کاربرد دانش خویش از زبانها و آشنایی کم وییش بافنون بررسیهای خاورشناسی، تاریخ و جامعه شناسی، نسبت به آنها خود را مطلع نگاهدارم. بالاتر ازهمه، کوشیده ام تا در زمینهٔ مسائل عام، یادقیقتر بگویم در زمینهٔ آن مسائل عامی که به نظر من بسیار مهم نموده اند، نتایجی به دست آورم. در تیپ شناسی عمومی نظامهای تولید و توزیع کالاها، جهان اسلام (در مراحل گوناگون تاریخش) به کجا تعلق دارد؟ آیا پاسخهایی که می توان بدین پرسش داد، ما را به فهم بهتر تکاملی که در درون هریک 1. Typology از این نظامها صورت می پذیرد و همچنین تکامل یک نظام به نظام دیگر، قادر می سازند؟ آیا این پاسخ ها می توانند درمورد عوامل این تحول یا تحولات آگاهی ما را بیشتر سازند؟ آیا اینها می توانند روابط میان حقایق اقتصادی و جنبه های دیگر فرهنگ کلی یک جامعه، بویژه جنبه های اید ئولوژیک، و ازاین میان دین را روشنتر سازند؟

این مسلئلی وسیع را می توان متعلق <u>به حوز</u>هٔ فلسفهٔ تاریخ یا جامعه شناسی دانست. در اینجا مسئلهٔ اصطلاحات به نظر من اهمیت چندانی ندارد. آنچه که اساسی است، اینست که این مسائل وجود دارند.

همچنین روشن است که این مسائل درست بدلیل خصلت عامشان اهمیت جدلی پیدا می کنند. باوجود احترام به متخصصان باید گفت که مسائل یاد شده از نظرسیاسی اهمیت دارند. این نکته براین دلالت نمی کند که حل این مسائل ضرورتاً به یک تلقی یا فعالیت سیاسی بستگی دارد و نه این که هر کسی که بااین مسائل سرو کاردارد ناگزیر به قبول یک دیدگاه خاص است. این برای فعالیت علمی (که در آن زمان فلسفه خوانده می شد) بداقبالی بزرگی بود که مدتها ساخته و پرداختهٔ الهیات بود. اگر اکنون این فعالیت به دست ایدئولوژی سیاسی که جای الهیات را گرفته است افتاده باشد، آن بداقبالی هنوز نه کمتر از گذشته باید وجود داشته باشد. کوششهای این چنینی (که خود من نیز در آن شرکت داشته ام) برای کار علمی و حتی برای سیاست نیز نتایج بدی به بار آورده است. نیازی به درنگ برسر این مبحث نیست، حقایق به اندازهٔ کافی روشنند.

یک نگرش سیاسی روشن باید تنها آنچه را که نتایج تحقیق درمورد این مسائل به دست می دهد، در نظرگیرد. حتی به مصلحت این نگرش است که این تحقیق تا آنجا که ممکن است مستقل باشد. از این گذشته، هر ایدئولوژی سیاسی اجتماعی باید بوسیلهٔ مواد درست ساخته آید. رهبران و فعالان سیاسی، شهروندانی که برآنند تا راه خود را در هزارتوی واقعیتها و ایدهها بیابند، غالباً – به عنوان مبنای تصمیم هایشان – ایده ها، تلقی ها و مفاهیمی رامی پذیرند که بطرز اسفنا کی نادرستند. این امر تا اندازهٔ زیادی ناگزیر است. در این قضی<u>ه</u> به هر حال، قصور آنان که می دانند و می توانستند در انتقال دانسته های خویش به دیگران کوشش بیشتری بکنند، نقش بزرگی بازی می کند. متخصصانی

### اسلام و سرما یه داری

11 11 19

که بدین افسانههایی که قبول عام یافتهاند لبخند میزنند ودهن کجیمی کنند (قضایایی که به حوزهٔ تخصصی آنها راجعند، از آنجا که خود این متخصصان در ارتباط با هر چیز دیگر به «عموم» تعلق دارند)، باید بدانند که آنها همیشه از مسؤولیت این نابخردیها مبرا نیستند.

من بخوبی براین نکته آگاهم که در اینجا قضیهٔ ایدههایی مطرح است که قدرت آنها مبتنی بریک نیروی عاطفی است و نمیتوان آنها را باهرگونه استدلال، تجربه یا اطلاعی متزلزل کرد. اما این قضیه هرگز حاوی بیشتر از نیمی از حقیقت نبوده است. آشنا ساختن یک وجدان کمی مطلع تر و روشن تر با یک جزم ایدئولوژیک،وظیفه ایست که هنوز ارزش آن را دارد که کسی عهدهدار آن گردد و این وظیفه چندان بیهوده نیست که فرد باوجود داشتن امکانات انجام

مسترکوی می التی که آمروکانه شرط لیو (مالموکی کرای و از استار هاره و او چرکاری که استرو می قند از اینشداروردیانی که چرمت اینامی دادی او را استیزی

می کنند، چندان آزاد نیست. بهر حال، در اینجا نیز قدرتی که این نیروی زیانبار می کنند، چندان آزاد نیست. بهر حال، در اینجا نیز قدرتی که این نیروی زیانبار اعمال می کند، چندان که ایدئولوژی پردازان تصور می کنند، کامل نیست. دستیایی به درجه ای از عینیت، ممکن است. این که عینیت کامل و دلخواه دست نیافتنی است، نمی تواند برای تن دردادن فرد به یک نظارت ایدئولوژیک کامل بر تفکرش، بهانه ای پذیرفتنی باشد. این درست مانند اینست که از ترس افتادن در چاله خود را در چاه انداخته باشیم.

کتاب من خصلتی نظری دارد و از همین روی جدلی است. نتایجی که من بدان دست یافتدام براستی با نظرهایی که قبول عام یافتداند، ناسازگارند. تا آنجا که میتوانستدام، کوشیدهام تا از تصریح در زمینهٔ مفاهیمی که مرا به نوشتن چیزی منجر بهزیان افراد می کشاند، پرهیز کنم. شاید که همیشه در این زمینه کامکار نبودهام. جنگ قوانینی از آن خود دارد که حتی در نبرد اندیشه ها نیز مصداق پیدا می کند و شخص را همیشه به راههایی می کشاند که دلخواه او نیست. سخت است که جدلی را برعلیه شخصی به پیش کشیم، بی آنکه او را رنجانیده باشیم. من نیزسخت بدین جبر متقاعد شده ام، جبری که براعمال و افکار انسانها حاکم است و آنها را وامی دارد که درکنه وجود شان مخالفان شان را

## پیشگفتار ۹

خوار دارند. در هر قضیهای من این جبر را فرایاد مخالفان و خوانندگان خود میآورم.

من بویژه به اسطورههایی-تاخته ام که در میان عامهٔ مسلمانان سخت رواج دارند. بی گمان، بدین جهت مردم بسیاری در جهان مسلمان مرا به انگیزه های پنهانی و دشمنانهٔ نوع فاشیستی یا استعماری متهم می کنند. فکر می کنم تلقیهای سیاسی ای که من پذیرفته ام، خود پاسخ شایسته ای در برابر چنین افتراهایی فراهم می کنند. در پشت رضایت به ایده های پذیرفته شده است که این نفرت ها و پیشد اوری ها خود را پنهان می سازند. از این گذشته، به برخی از اسطوره های اروپایی نیز به همان شدت تاخته ام.

کوشش برای «ترکیب دانش دقیق حقایق اساسی» با «ظریفت معینی برای تعميم»، همچنانکه من انجام دادهام، مشکلی بنیادی دربرداردکه همگان همیشه آن را درنمی یابند. من نمی دانم که آیا به گونهٔ کم و بیش رضایتمندانه ای از عهدهٔ این مشکل برآمده ام یا نه. کتاب هایی از این دست در میان معماهایی دست و پا میزنند که حل آنها بسیار دشوار است، معماهایی که متخصصان درمورد آنها بارها بدین رأی میدهند که نمی توان از عهدهٔ حلشان برآمد. این متخصصان یا از روی نومیدی یا برعکس کاملاً با خرسندی بدین رضایت میدهند که تنها برای شمار معدودی از خوانندگانی که دربارهٔ مسائل تخصصی آنها اطلاع کافی دارند، چیز بنویسند. من کوشیدهامتا از نوشتن آنگونه کتابی که متخصصان از پرخواننده بودن آن تأسف میخورند پرهیز کنم، از آن نوع کتابهایی که نظریهپردازیهای سخیف را براساس حقایقی برگرفته از جزء بسیار کوچکی از آن حوزهای که نظریه در جستجوی پوشاندن آن است شاملند و یا شامل قیاس به همان سانگستاخانهٔ قضاوت های جزئی با مفاهیم کلی هستند (چه این مفاهیم،معتبر باشند،چه نباشند)بیآنکهحقایق موجودرادر نظرگرفته باشند. از آن وراجی های فلسفی۔ادبی ای که همان متخصصان بحق نکو هیدهشان می دانند سخنی نمی گوییم، همان نوشته هایی که به سبک کاذب مقاله رونقی پیدا کردهاند. بهرحال،رواج وسیع این نوع رساله های کلی چونان که متخصصان تصور می کنند (يا بەنظر مىآيدكە اينچنين تصور مىكنند) بىراين دلالت نمىكندكە از کوشش درجهت تع<del>می</del>م باید دست کشید یا اصولاً چنین کوششهایی همیشه بیگاه

• 1 اسلام و سرما به داری

است و تنها اتلاف وقت برای دستیابی به هدفهایی است که ذاتاً دست نیافتنی هستند. عامهٔ مردم، متخصصان در رشته های دیگر و حتی کارورزان عملی در پهنهٔ فعالیت اجتماعی به سنتزهایی نیازدارند، حتی اگر این سنتزها بناگزیر ناکامل باشند. اگر متخصصان چنین سنتزهایی را فراهم نکنند، این مردم به مراجع غیرصالحتری روی خواهند آورد که نتایج آن اسفناک خواهد بود. از اینگذشته، خود پیشرفت دانش ایجاب می کند که کوششهایی برزمینهٔ کارهای تحقیقی سنجیدهای که در جریان است، انجام گیرد.

آنان که دوستدار تعمیم هستند نیز به سهم خویش – وغالباً برحق – گلههایی دارند. آنها این حق را دارند که براین تأکید ورزند که هر کسی که درگیر چنین کوششهای مخاطرهآمیزی می شود، دربارهٔ تحول ایده های کلی و شیوهٔ راهیایی به سائلی که اندیشهٔ جدید مطرح کرده است و درمورد مسائل اساسیی که استنباطی باید دربارهٔ آنها به عمل آید، دست کم تصوری پیدا خواهد کرد. دقیقاً، اشکال بزرگ اینست که باید بدون از دست دادن تماس با تحقیقات تخصصی، بازمان پیش رفت. این یک اشکال عملی است که من برای پرهیز از تسلیم شدن بدان، در صدد قائل شدن حقی برای خود برآمده ام ساید برقابلیت ها و ظرفیت های خویش برای کار، بس تکیه کرده ام. همهٔ آنچه که می توانم بگویم اینست که من این کوشش را صادقانه و بدون فریبکاری انجام داده ام.

سرانجام، مردمی که علاقهمند این قضایا هستند، این حق را دارند که خودشان را تابع یک فضل فروشی غیرضروری ندانند. از اینروی، در طول بحث خویش تنها واقعیاتی را به کار بردهام که دقیقاً برای مقاصد من ضروری بودند. یادداشت هایی که در این کتاب است (خواننده آزاد است بدان مراجعه نکند) تنها بدین منظور آورده شدهاند تا برای آنان که اعتراض به گفته های من دارند، امکان بازبینی و آزمون نقل قولهای من فراهم شود و به کسانی که خواستار کسب اطلاعات بیشتری در زمینهٔ نکاتی که قادربه پرداختن کامل آنها نبودهام باشند، کمکی کرده شود. در برخی از موارد، این یادداشتها شامل بعثهای فشرده ایست دربارهٔ قضایایی که اهمیت درجهٔ دوم دارند، و ممکن بود که مخل مبحث اصلی گردند.

مسئلهٔ دیگری باقی میماند که بنظر من در اینجا باید تبیینی از-آن بدست

#### پیشگفتار (

دهم. این کتاب تحقیقی عالماً و عامداً جهتگیریمار کسیستیدارد.برخلاف آنچه که بسیاری ممکن است تصور کنند، این بدان معنا نیست که من بررسی خویش را برپایهٔ جزمهای نهچندان معتبر وبنیادهای مشکو کاستوار ساختهام، بلکه تنهابدین معناکه کوشیدهام تامسائل مورد بررسی خویشرا در پرتو برخی از فرضیه های تاریخی اجتماعی عامی به تعمق کشم که بنظر من این فرضیه ها به کل رشتهٔ تحقیقی که درمورد آن هنوز بررسی\_علمیدر آغاز کار است جهت می بخشند، فرضیه هایی که به اعتقاد من از سوی دانشی که تاکنون بدست آوردهایم تأیید شدهاند. من در تأیید این فرضیه ها برهانی را که برپایهٔ واقعیات موجود استوار نباشد و یا از تعقل معمول در تحقیق های علمی مایه نگرفته باشد به پیش نمی کشم و آماده ام تا هرگاه که واقعیات یا تعقل علمی بیهوده بودن این فرضیات را به من نشان دهند، از آنها دست شویم. از این گذشته نمی توانم بپذیرم که شخص بتواند بدون چنین فرضیات بسیطیگامهای بلندی در راه تعمیم بردارد. آنهایی که مدعی هستند می توانند بدون چنین فرضیاتی کار کنند سرانجام کارشان بدانباشتن نامعقول واقعیات خواهد کشید و یابگوندای غالبتر، فرضیات گوناگونی را بدون آگاهی داشتن بدانها بکار میبرند، فرضیاتی که بنظر من برای ساختن نظامهای غالباً دقیق مقوله هایشان پایه های چندان استواری را فراهم نمىسازند.

دراین باره نیاز است تا بیشتر از آنچه که گفته شده است سخنی چندگفته آید. ضد مار کسیستها از پیش می دانند که این کتاب دربرگیرندهٔ آن دست تلقی هایی است که آنها (گهگاه حقاً) می نکوهند، تلقی هایی که براستی نباید در این کتاب پیدا شوند. ازسوی دیگر، مار کسیستها، نیمه مار کسیستها ومار کسیستهای بدلی که در جهان سوم و در چپ اروپایی فراوانند، نومید خواهند شد از این که در این کتاب آن تلقی هایی را که اینان بر حسب عادت از مفهوم مار کسیسم جدایی ناپذیر می انگارند، نمی یا بند.

بیست، صد، و بلکه هزار نوع مارکسیسم وجود دارد. مارکس بسیار چیزها گفته است و بسیار ساده است که درکارهای او برای تأیید هر نظری یک چیزی پیداکرد، درست همچنانکه اینکار را میتوان در انجیل نیز انجام داد: «خود شیطان نیز میتواند برای رسیدن بهمنظور خویش کتاب مقدس بخواند».

## ۱۲ اسلام و سرمایه داری

برخلاف آنچه که یک نویسندهٔ سرشناس مرا بدان متهم کرده است، مدعی نیستم که دریافت من از جهتگیری مارکسیستی، تنها دریافت درست ازآن است؛ و باز برخلاف آنچه که یکی دیگر از نویسندگان برجسته مرا بدان سرزنش کرده است، برای خود چنان مرجعیتی قایل نیستم که کسی را طرد کنم. خود من یک فرد طرد شده هستم. تنها خواست من این است که حق آن را داشته-باشم که خط اندیشهٔ خودم را مشخص سازم. حتی آمادگی آن را دارم که اعلام کنم خود مارکس نیز ممکن بود با این خط اندیشه یکسره موافقت نکند.

مار کسیسم من یک مار کسیسم نهادی شده نیست. مار کسیسم نهادی شده به تعبیر سارتر قطعاً تثبیت شده نیست، مگر بیک معنا. کارهای مهمی در پرتو (یا درسایهٔ) مارکسیسم درکشورهای کمونیستی و حتی در جاهای دیگر --برای مثال در فرانسه –انجام گرفته است. خواهید دید که من از برخی از این کارها در این کتاب سود جستهام. اما یک رشته از محرمات هست که برسر راه رهیایی آزادانیه بهمسائل بزرگ (و گاه حتی مسائل کوچک) قیرار میگیرند، محرساتی کمه تنها همان یک رامصل مقرر شده در جنزم عقیدتی را برای این مسائل مجاز سی دارند. یا دست کم شخص باید هم درسورد قالب و هم درمورد محتوا احتیاطهای بسیاری را رعایت کند که پرواز آزادانهٔ اندیشهٔ او را بسختی ببند می کشند. بسیاری از اذهان قوی در کشورهای کمونیستی از طریق «دوگونه اندیشی» باطناً ازاین بندهای آزاداندیشی می گریزند، روشی که درکشورهایی که ایدئولوژی دولتی برآنها غلبه دارد، سنت شدهاست. من در کشور فرانسه نیازی نمی بینم که خود را مجبور به انتخاذ چنین روشی سازم، روشی که علی رغم آنچه که ممکن است دیگران بگویند، عواقب کم وبیش هولنا کی برای جنبش آزادانهٔ اندیشه ها دارند. امتیاز موردستایش قرارگرفتن کتاب من یا حتی صرفاً مورد نقل قول قرارگرفتن آن در برخی از روزنامه ها بنظر من ارزش آنرا ندارد که خود را بهچنین روشی متعهد سازم.

من دوستان پیشین خود را درک می کنم. غالباً بدا<u>ن</u>ها احترام میگذارم و گاه ستایششانمی کنم که وقف به یک قضیه،وابستگی به یک گروه یا متابعت از جوانیشان را بر بیان آزادانهٔ اندیشهٔشان مقدم داشتهاند، بدون آنکه همیشه

1. Institutionalized

3. Double-think

\_

2. Taboos

دریابند که محدودیتهایی که آنان می پذیرند غالباً به جلوگیری از رشد اندیشهٔ شان می انجامد. من سرانجام بدین نتیجه رسیده ام که تا آنجا که به شخص من مربوط است، آن قضیه ارزش این فدا کاری را ندارد.

این کتاب به مقوله ای که من آنرا مارکسیسم عملگرا خوانده ام نیز تعلق ندارد، یعنی همان مارکسیسمی که مارکسیسم نهادی شده را در برمیگیرد ولی از آن گسترده تو است. در این مقوله انواعی از اید نولوژیهای مارکسیستی را جای میدهم که بروظایف عمل اجتماعی تکیه می کنند –وظایفی که گر چه گوناگونند اما در چشم کسانی که معتقد بدین نظرها هستند همیشه اهمیت اصلی دارند و عموماً باید همهٔ فعالیتهای نظری و عقلی را تابع این وظایف ساخت. این بدان معنا نیست که من سودمندی برخی از این وظایف را انکار می کنم.گرچه، بهرحال، کوچکی گروههایی که مجسم کنندهٔ این ایدئولوژیها هستند (جدا از سازمانهای کمونیست که متعلق به مقوله ای هستند که پیش از این مطرح شد) غالباً آنها را از نشان دادن ویژگیهای نامطبوع مارکسیسم نهادی شده مبرا میسازد — بـویژه از بـار سنگین جزم عقیدتی، و از ذهن «رسمی» کـادرهایی که برای قضایای روشنفکری قانون تعیین می کنند و از اظهار خطمشی قدرتی که از یکسوی برای اذهان صمیمی اکراهآور است و از سوی دیگر برای کسانی که به قدرت درهر كجاكه باشد احترام مى گذارند جذاب است – با اينهمه، اين گروهها در درون خود یک صورت ابتدایی و جنینی از رشد همان مارکسیسم نهادی شده را می پرورانند. اینان بناگزیر به «بازتولید» همان ممیزات گرایش دارند. در برخی از سوارد برای فعالیت شانارزش قائلم و بی امید نیستم که در پارهای از موارد محدود، از جمله بسهم خویش، با شرکت در فعالیتهای ستیزگرانه و رادیکال خدمتی بدانها بکنم. بهرحال نه برآن هستم که از آن آرزوهای تخیلیای که تقریباً بگونهای گریزناپذیر از این گرایشها برمی خیزند طرف داری کنم و نه می خواهم که کار علمی خویش را تابع مقاصد این گروهها سازم.

بستگی میان حقیقت و عمل مسئلـهٔ جـدی و پیچیدهای است کـه مارکسیستها تاکنون تنها پاسخی بسیار سطحی– وآنهم بـهسود عملسیاسی– بدان دادهاند.

1. Pragmatic

۴ اسلام و سرمایهدادی

من ادعا نمی کنم کمه می توانم در سه جمله این مسئله را حل کنم. من صرفاً معتقدم که یادآور شده ام که راه جستجوی حقیقت غالباً ازطریق وابستگی مستقیم به عمل سیاسی سد شده است و این قضیه حتی دربهترین موارد آن نیز رخ داده است تاچه رسد به بدترین موارد آن. از این گذشته، سرانجام باید گفت که در تحلیل نهایی حتی بسود سیاستمداران است که فعالیتی که بموازات عمل شخصی شاف-انجام می گیرد منحصراً متوجه کشف حقیقت باشد. یک برداشت عملگرا وجدلی' محدود از امور، معمولاً به توهماتی می انجام که سرانجامی مرگبار خواهند داشت.

سرانجام بایدگفت مارکسیسمی که من تحت تأثیر آن هستم، آن مارکسیسم فلسفیای نیست که بویژه در فرانسه باب روز است. در اینجا سوء تفاهم نشود، من در اصل یک پوزیتیویست نیستم. من به سودمندی، بایستگی و سرشت بنیادی و گریزناپذیر تأسل فلسفی ایمان آوردهام. آنقدر کور نیستم که پیش فرضهای<sup>۲</sup> ضمنی پنهان شده در هرکار تحقیقی رانبینم، حتی اگر این کار تحقیقی هدفی کاملا<sup>۳</sup> عینی داشته باشد. بویژه، این نکته بروشنی آشکار است که شیوهٔ علمی مارکس از مداقه های فلسفیای که او آغاز کرده بود متأثر شده بود. با اینهمه، حوزهٔ گستردهای از دانش اندوزی بجای می ماند که می توان و باید با تعویق موقتی این پیش فرضهای فلسفی و بر طبق روشهایی که می توان (دست کم در اصول) به تأیید همهٔ محققان علیوغم تفاوت دیدگاههای فلسفی شان و سانید، در درون ایک فرهنگ خاص، آن را کشف کرد. این همان حوزهای از علم است که حتی اندیشمند فلسفی ای چون سارتر نیز قبول دارد که در آن تنها روش پوزیتیویستی را باید دنبال کرد.

علیرغم آنچه که ممکن است مارکسیستها بگویند، مسألهای وجود دارد که ویژهٔ علومانسانی یا علوم اجتماعی و یا جامعه شناسی به وسیعترین معنای آن تحت هرناسی که می توان بدین رشته داد می باشد. در این حوزه است که مارکس حضور قوانین خاصی را اثبات کرد، کشف های معینی نمود و فرضیاتی را به پیش کشید که به بیان دقیق، مستقل از تلقی فلسفی او بودند، و متفکران مکتبهای گوناگون فلسفی می توانند با آنها موافقت کنند. در این حوزه است کسه من کارکنونی خویش را قرار می دهم. برای یک فیلسوف، و حتی یک فیلسوف

1. Polemic 2. Presuppositions

پیشکفتار ۱۵

مارکسیست، زیانآور است که بدین حوزهٔ تحقیقگامگذارد. همچنانک غالباً این کار را انجام میدهد. بیآنکه دردسر آشنایی با مفاهیم، روشها ومسائل ویژهٔ آن را برخود روا دارد.

استنتاج مستقیم نتایجی مربوط به سائل ویژهٔ جامعه شناسی یا تاریخ از یک تز فلسفی عام – حتی اگر درست ترین تز باشد – بدون توسل به قوانین یا تداومهایی که بگونهٔ متمایزی تاریخی – اجتماعی هستند، بدون در نظرگرفتن انبوه داده های تجربی یا تعمیمهای جزئی ای که از سوی محققان گردآوری شده اند، و بدون روشهای خاصی که این محققان ساخته و پرداخته اند کمتر ممکن است شخص را به دستیابی بینشهای درخشان واندیشه برانگیز اننده ای نایل سازد. معمولاً چنین استنتاجی تنها به کشف هایی پیش پاافتاده، بی اساس و حتی مزخرف می انجامد. گفته بودند، فیلسوفی که تازه وارد ورشو شده بود و با شگفتی از یک روشنفکر لهستانی می پرسید: «شما در یک کشور سوسیالیست هستید. آیا باز هم احساس از خود بیگانگی می کنید؟»

گرچه دلایل بسیاری برای ستودن مارکس هست، اما من دلیل زیر را از همه مهمتر میدانم. او بعنوان یک فیلسوف تشخیص دادکه پیش از مطرح ساختن طرحهای درستی در مورد تکامل اجتماعی باید زمان درازی را برای دست یافتن بهاقتصاد سیاسی، تاریخ اجتماعی و آنچه که امروز جامعهشناسی میخوانیم – ویا علومانسانی– اختصاص داد و این کار را او بهانجام رسانید.

من بهوحدت مارکسیسم اعتقاد ندارم. در میان ایدههای مارکسیستی تمایز. هایی میان یک رهیابی فلسفی، برخی پیشنهادهای جامعه شناختی و اله<u>ام</u> ایدئولوژیک تشخیص میدهم. بیگمان نوعی بستگی میان این عناصر در اندیشهٔ مارکس و حتی در سرشت امور وجود دارد. اما از دیدگاه روش شناسی این عناصر را میتوان از هم جداکرد. در اینجا من رهیابی فلسفی را به یکسوی مینهم، گرچه می پذیرم که این کار برای برداشت من از یک فعالگرایی<sup>ا</sup> رادیکال چه دشواریهایی ببار خواهد آورد. این براستی بدان معناست که بر خلاف خود مارکس درصدد آن باشیم که آرمانی را براندیشیم که ضرورت<del>اً از</del>

1. Activism

#### اسلام و سرما یه داری

سوى واقعيت ايجاب نشدهباشد.

در اينجا من كارخودرا يكسرهو يا تقريباً يكسرهبرپايهٔ تزهاي جامعهشناختي یا تاریخی-- اجتماعی ساخته و پرداختهٔ مارکس استوار می کنم، تزهایی که بنظر من استوارانه تثبيت شدهاند و در سطح علمي از سوى همهٔ انديشمندان ِپ<del>ذی</del>رفته آمدهانـد. این گفته بمعنای انکار موانع <del>اید</del>ئولوژیکی نیست که بر سر راه پدیرش عام این تزها ایستاده بودهاند و هنوز هم ایستادهاند. موانع ایدئولوژیکی بر سر راه پذیرش قانون سقوط اجسام نیز وجود داشتند. بهرحال برای اینکه دریابیم که این تزها چه بنیاد علمی استواری دارند، کافی است نگاه کنیم که امروزه تا چه حدی این تزها بگوندای متداول از سوی محافلی که از همه سر۔ سخت تر با فلسفه و ایدئولوژی مار کسیستی مخالفند پذیرفته آمدند. درست است که این تزها هنوز نه تنها میان ایدئولوژی پردازان بلکه در میان پژوهندگان نیز مورد مخالفت قرار می گیرند (این کتاب نمونه های بیشماری از این مورد را نشان خواهد داد)، اما با اینهمه همینگروه (حتی آنهایی که از همه بیشتر با این تزها در زمینهٔ نظری مخالفند) دست کم ناچار شدهاند مقدار زیادی از این تزها را هضم کنند، هر چند که گاه منشأ آنها را فراموش می کنند. پژوهندگان عادیای که علاقه ای به نظریه ندارند، معمولاً برمینای ایده های عامی که نخستين بار ازسوى ماركسيسم مطرح شدهاند كارمي كنند، ايدههايي كه نخست سخت مورد حمله قرار گرفته بودند اما سرانجام به هیئت دارایی مشتر کعلم درآمده اند.

5

「夏」

A Contraction of the second

من اصطلاح «ایدئولوژی مارکسیستی» را در مورد گروه ایدئولوژیکی بکار می برم که در پیرامون ارزشهای نهاده شده از سوی مارکس و سنت مارکسیستی گروهبندی شدهاند، ارزشهایی که حتی از سوی مارکسیستهایی که بیشتر ازهمه آنهاراباخرده گیریهای شان درعمل لگدمال کردهاند، ستوده شدهاند.در واقع این ارزشها بهیچروی اختصاصاً مارکسیستی نیستند، بلکه ارزشهایی جهانی هستند که پیش از مارکس از سوی ایدئولوژی بشر دوستانهٔ لیبرال (بهاصطلاح مانهایم) سدهٔ هیجدهم عنوان شده بودند. این ارزشها از یک سنت اخلاقی طولانی فلسفی و جزئاً دینی ارخاستهاند. من بدین ارزشها آگاهانه وفادار ماندهام. آیا درکتایی که میخواهد یک اثر علمی باشد، باید این ارزشها را در نظرگرفت؟ آری، تا آنجا که این کتاب علیه مغاهیمی که در مقابله با حقایق

## پيشگفتار ۲

علمی و با الهام از ایدئولوژیهای دشمنانه بقصد حمله به ارزشهای ستوده شده از سوی مارکس مطرح می شوند، می جنگد: برای مثال بیشتر از همه علیه ایدئولوژی ای که به ارزشهای «ملی» یا «گروهی» (البته در اینجا اجتماعات مذهبی منظور است) برتری مطلق می دهد.

بهمین دلیل است که هنوز اعلام مار کسیست بودن درزمینهٔ بررسیهای تاریخی – اجتماعی اهمیت دارد. این نظر مورد اعتراض آن دسته از تاریخنگاران و جامعه شناسان خوبی قرارگرفته است که فکر می کنند همهٔ عناصر معتبر در تزهای مارکسیستی در علم بصورت عام تجسم یافته اند. بی گمان همچنانکه پیش از این گفته شده است، این اعتراض تا اندازهٔ زیادی درست است. اما در بسیاری از بخش های علوم انسانی، بویژه در بخشهایی که از همه بیشتر برای رشد وراجی-های ادبی – فلسفی غیرمسؤول مساعدند و در قسمت تعمیم (جایی که محققان غیر مجهز بآسانی گرایش به تأکید بر فلسفهٔ نادرست دارند؛ و یا همچنانکه انگلس پیدا کنند، خود بخودی فلسفه نادرست دارند؛ و یا همچنانکه انگلس بخشهایی که مستقیماً با ایدئولوژیهای متنازع سرو کار دارند، یک گرایش ضد این گرایشی خود را محسوس می مازد – و از آنجا که می ترسم این گرایش که چنین گرایشی خود را محسوس می سازد – و از آنجا که می ترسم این گرایش مدت زمان درازی ادامه یابد – اعلام مارکسیست بودن در این زمینه موجه مدت زمان درازی ادامه یابد – اعلام مارکسیست بودن در این زمینه موجه این.

دوستان بسیاری که در مورد مسائل مطرح شده در این کتاب با آنها بحث داشته م به من یاری رسانده اند. تنها می توانم به گونهٔ همگانی از آنها سپاسگزاری کنم. شمار این دوستان بیشتر از آن است که فهرست شان کنم و ذکرگزینشی از آنها ممکن است حق بعضی را پایمال کند. آنها خوب می دانند که تا چه اندازه سپاسگزارشان هستم و به همین اندازه سپاسگزار کسانی هستم که مرا در بوجود آوردن این کتاب یاری کرده اند – از همه بیشتر همسرم و نیز ژان لا کوتور که نخستین کسی بود که پیشنهاد کرد چند سطری را که برای طرح در یک مباحثه دربارهٔ این موضوع نوشته بودم به سطح یک مقاله برسانم – همین مقاله بود که بعدها به صورت این کتاب درآمد. من مایهٔ اصلی این کتاب را طی یک رشته

#### ۱۸ اسلام و سرمایهداری

سخنرانی در دانشکدهٔ هنرهای الجزیره مطرح کردهام و مباحثات ناشی از این سخنرانیها نیز برای من بسیار سودمند افتاد.

من بهتر از هر کس دیگری کمبودهای این بررسی را باز می شناسم – بررسی ای که هدفش بسیار بلند پروازانه است. همچنین به ضعف دانش خود بیش از آن وقوف دارم که بتوانم از احساس رضایت خاطری که جهل به بسیاری از این نویسندگان مقاله های جسارت آمیز می بخشد، برخوردار باشم. عذر من در و می دیدم که هیچ کس اینما را به شیوه ای دریافتنی و نیز مبتنی بر یک اسناد به حد کفایت درست و وسیع به علاقه مندان ارائه نکرده است. آرزومندم که دیگران بتوانند کاری بهتر از من انجام دهند. شاید دست کم، همچنانکه یک ترانهٔ محلی فنلاندی می گوید، توانسته باش مراه را برای خوانندگان برجسته تر، مردانی با آوازهای غنی تر از میان جوانان نسلی که هم اکنون پرورش می یابد، یعنی نسل آینده»، باز کنم. طرح مسأله

یک چیزاکنون برای همهٔ ما روشن است: مسئلهٔ کشورهای توسعه نیافته، مسأله تضاد فزاینده میان جهان برخوردار و سیرجوامع صنعتی و جهان گرسنه ای که در آن بقیهٔ نوع بشر به تنازع بقا می پردازد، یکی از دویاسه مسألهٔ اصلی زمانهٔ ما به شمار می آید. در بحث از این قضیه، انبوهی از پرسش های حیاتی دیگر هر یک به نوبهٔ خویش مطرح می شوند. سراسر این جهانی که جهان سوم خوانده می شود، اسیر این آرزو گشته است که هرچه زودتر، و دست کم در برخی از جهات، با جهان صنعتی در یکی از دوصورت آن، یا درآمیزه ای از هر دو همطراز گردد. این در واقع بر چه چیزی دلالت می کند؟ برای دستیابی به آن برخورداری رشک انگیز کشوره ای صنعتی تا کجا لازم است در این جریان همطراز شدن پیش رفت؟ آیا در این راه باید تا آنجا پیش رفت که ارزش هایی را که سخت گرامی هستند، ارزش هایی که ویژگی، فردیت وهویت مردم مورد بحث را می سازند، قربانی کرد؟ اما اگر همین ارزش ها (یا دست کم برخی از آنها) درست همان عوامل مسؤول این عقب ماندگی باشند، عقب ماندگی ای که اکنون سخت آشکارا

این مسأله به گونهٔ گسترده ای مورد بحث قرارگرفته است، با همان حرارت و احساسی که تنها در مورد چیزی که واقعاً برای هرکسی اهمیت داشته باشد، برانگیخته می شود. این امر بویژه در مورد آن بخش قابل توجهی از کشورهای توسعه نیافته که جهان مسلمان را تشکیل می دهند، صادق است یا به بیانی دقیقتر، جهانی که دین اسلام در این چند قرن گذشته برآن حاکم بوده است (زیرا نمی توان

## • ۲ اسلام و سرما به داری

دراین مورد چندان دقیق بود: این درست همان وحدت این جهان در هر سطحی است که قضیهٔ مورد بحث را تشکیل می دهد). در سراسر این کشورها بحث در پیرامون چند ایدهٔ اصلی دور می زند: توسعهٔ اقتصادی، سوسیالیسم، سرمایه داری، ملت، اسلام – چگونه می توان میان این مفاهیم گوناگون ارتباط برقرار کرد؟ سیاست به بی میانجی ترین، عملیترین و روزمره ترین معنایش، می خواهد تا این پرسش روشن گردد و پاسخ های آن داده شود. فرمانروایان بر وفق پاسخهایی که بدین پرسش می دهند عمل می کنند و نیز ایدئولوژی پردازان وسیاست پیشگان نیز برنامه های خود را بروفق این پاسخ ها مطرح می سازند (حال می خواهد این پاسخ ها ضمنی باشد یا صریح، بدقت اندیشیده شده باشد یا از احساسات تند الهام گرفته باشد، نظری یا مصلحتی باشد).

از این گذشته، در بررسی این قضیه شخص بزودی با مسائلی درگیر می شود که از دورهٔ کنونی فرا می گذرند و انسان را به بحثهایی با خصلت نظری تر و بنیادی تر می کشانند. چیستند آن پیوستگیها و روابط دقیق میان فعالیت اقتصادی، فعالیت سیاسی، اید تولوژی (اید تولوژی دینی یا جز آن) و سنت فرهنگی؟ در اینجا نظریه ها را متعارض می یابیم: فیلسوفان، جامعه شناسان و پژوهندگان در این بازی وارد می شوند و هر یک نظریه های خود را به پیش می کشند، نظریه هایی که بی گمان جزئی از آنها از واقعیات مورد بررسی شان (یا واقعیاتی که می بایست مورد بررسی آنها قرار گرفته باشند، اما با اینهمه، این نظریه ها از سوداها، علائق و آرزوهای محافلی که اینان در آنها زندگی می کنند، مایدای گرفته اند و تحت تأثیر شیوهٔ تفکری هستند که از سوی اسلافشان بدانان سپرده شده است وگاه نیز (بیشتر از آنچه تصور می رود) صرف آرزوی گل کردن در یک سالن، محل سخنرانی یا تالار اجتماعات در این نظریه ها بی تأثیر نبوده است. با این مالن، محل سخنرانی یا تالار اجتماعات در این نظریه ها بی تأثیر نبوده است. با ینهمه، در اینجا می توان آن گرایشهای عالی ای را که به نسبت فهم ما از پدیدهٔ جامعهٔ بشری، همیشه در تعارض با یکدیگر بوده اند، کشف کرد.

این کتاب که برآنست تا در روشن گردانیدن این مسائل سهمی داشته باشد، هم پدیده های زمانهٔ معاصر را در نظر دارد و هم قضایای بنیادی بزرگ را. گرچه من بدین مسائل تنها از زاویهٔ خاصی راهیابی کرده ام بااین همه طی نوشتن، این نکته دستگیرم گشت که هر چیزی به پرسش کشیده می شد.

## طرح مسأله ۲۱

«اسلام و سرمایهداری» مسألهای بود که از سوی مسلمانان و خاورشناسان، اقتصاددانان و تاریخنگاران اروپا به بحث کشیده شده بود. این بحث چندان بی مبنا نبود. مسلمانان، یا به دلیل اعتقاد دینی و یا از روی ملیت گرایی (یا به هر دودلیل)، بر اینگرایش بودند تا نشان دهند که در سنت دینی آنها چیزی که با اقتباس روش های اقتصادی نوین و پیشرو مخالف باشد نبوده است [1] یا به گونه ای دیگر سمی خواستند نشان دهند که این سنت به سود عدالت اجتماعی و اقتصادی گرایش داشت [7]. برخی از پژوهندگان اروپایی که دوستدار اسلام هستند نیز از یکی از این دونظر پشتیبانی می کنند [س]. به عکس، آنان که دشمن اسلامند (کسانی که از سویگروهی از سیاسی نویسانی که دربارهٔ این موضوع چیزی نمیدانند حمایت میشوند) می کوشند تا نشان دهند که این دین با بازداشتن گروندگان خود از دستزدن به هرگونه ابتکار اقتصادی، آنها را بهر کود محکوم می کند [٤] -- یا به دیگر سخن، (که تعبیری دیگر از همان نظریه است) به نظرآنها اسلام مسلمانان را ناگزیر به اتحاد ا هریمنی باکمونیسم می کشاند که این خود نیزذاتاً شر است [م]. نتیجهای که باید گرفته شود اینست که این مردم (مسلمانان) باید بخاطر پیشرفت تمدن به تعبيرعام، بسختي كوبيده شوند، بايد اين نكته در نظرگرفته شود كه همهٔ اين نظرها هر چه هم که با یکدیگر تعارض داشته باشند، همانا بریک پیش فرض ضمنی مشترک استوارند. این نظرها فرض را بر این می گیرند که انسانهای یک دوره و منطقهٔ معین و کل حامعه ها از یک آیین ' از پیش تشکیل شدهای ک مستقل از آنها شکل گرفته است، بیچون و چرا اطاعت می کنند، و این که اینان از فرمان های این آیین پیروی می کنند (و خودشان را در روح این آیین غرقه مىسازند)، بدون آن كه اين فرمانها دستخوش دگرگونى ذاتى اى گردند يا آنكه این انسان ها آنها را با شرایط زندگی و شیوه های اندیشهٔ ملازم با این شرایط سازگارسازند. بهنظر من چنین مینماید که این پیش فرضی که معمولاً ممکن است مدافعان این نظرها حتی از آن آگاه نباشند، کل مسئلهٔ این بحث را تحریف می کند. با اینهمه، از آنجا که همه با این پیشفرض موافق نخواهند بود، بدون در نظرگرفتن این اعتراض بنیانی، ایده های این کسان را خواهم آزمود.

1. doctrine

## ۲۲ اسلام و سرمایه داری

تنها تنی چنداز نویسندگان جدی[۲] که بیشتر ملهماز مار کسیسم هستند، به شیوه ای هم بیطرفانه و هم سازگار با ایدهٔ جامعه شناختی درست تری از رابطهٔ آیینهای اید تولوژیک با واقعیتهای اجتماعی بی بدین مسأله نگاه کرده اند [۷]. براستی، چرا سرمایه داری در زمانه های نوین بر اروپا چیرگی یافته است و (از جمله کشورهای دیگر) در کشورهای مسلمان موفق نبوده است؟ و نیز چرا سرمایه داری اروپایی توانسته است اینچنین آسان در جهان اسلام رخنه کند؟ در گذشته و اکنون، آیا اسلام یا دست کم سنت فرهنگی کشورهای مسلمان با سرمایه داری موافق بوده است (یا موافق می باشد)، یا با سوسیالیسم و یا با اقتصاد عقب ماندهٔ نوع فئودالی؟ یا اینکه اسلام آنهایی را که تحت تأثیر آنند، به دیک جهت یکسره متفاوت و بسوی یک نظام اقتصادی جدید مختص اسلام می راند؟

### سرما یه داری چیست؟

ممکن است عجیب به نظرآید که بیشتر آنان که به مسأله سرمایه داری پرداخته اند (که خود یک لشکرند) یک بار درنگ نکرده اند تا این مفهومی را که بکار می برده اند تعریف کنند. در واقع تنها برای آن کسانی که تصور ساده ای از پژوهندگان و پژوهش دارند، این امر عجیب می نماید. یکی از روش های خوشایند تاریک اندیشان امروزین، سوء استفاده از ابهامی است که عمد آمی ـ گذارند مفاهیمی که بکار می برند، در آن ابهام باقی بمانند. در مقابله با این گرایش ما باید به قرن هجدهم برگردیم و به امعان نظر متفکران این قرن اشاره کنیم که می گفتند همیشه شخص باید نخست واژه هایی را که بکار می برد تعریف کند و سپس آنها را تنها به معنایی که در تعریف شان آمده است بکار برد و این لازمهٔ هر کار علمی با ارزش است.

باید این نکته را بروشنی دانست که اصطلاح «سرمایهداری» بهدو معنای متفاوت بکار رفته است: دقیقتر بگوییم، سرمایهداری بهانواع وسیع و متنوعی از

1. Obscurantists

## طرح مسأله 🛛 ۲۳

معانی بکار برده شده است که می توان همهٔ آنها را به دو حوزهٔ معنایی متفاوت گروهبندی کرد، بیشتر مباحثاتی را که در پیرامون این پرسش درگرفته اند -- که آیا، برای مثال، جامعهٔ کلاسیک روزگار باستان، سرمایه داری را به خود دیده است یا نه -- می توان به خلط مبحث میان این دوگروه معنایی نسبت داد.

از یکسوی، اصطلاح «سرمایهداری» برای تشخیص برخی از نهادهای اقتصادی بطور جداگانه، یا ترکیبی از تعدادی از این نهادها، بکار برده شدم است، یا به نحوی دیگر به حالتی از ذهن اطلاق می شود که با عملیاتی که در چارچوب این نهادها انجام می گیرند ملازم است و الها مبخش این اعمال می -باشد. در همهٔ این موارد، نویسندگانی که این مفهوم را بدین شیوه بکار بردند، چنین تصور نمی کردند که این مفهوم ضرورتاً کل جامعه را در بر ـ می گیرد. نهادهای سرمایه داری یا ذهنیت سرمایه داری می تواند با نهادها یا نهیت نوع دیگری در درون همان جامعه همراه باشد. نهادهای سرمایه داری می توانند به عنوان «نهادهای اقلیت» در چنین جامعه ای وجود داشته باشند. از مملهٔ نهادها و ویژگیهای ذهنیای که دست کم جزئی از نوع سرمایه دارانه هستند، این نهادها ذکر شده اند: مالکیت خصوصی وسایل تولید، کسب آزاد، تلاش برای سود به عنوان انگیزهٔ اصلی فعالیت اقتصادی، تولید برای بازار، و نظایر اینها.

از سوی دیگر، توصیف «سرمایهدارانه» بر کل جامعه نیز اطلاقگشته است، جامعهای که در آن نهادها و ذهنیت سرمایهدارانهای که تعریف کردیم، تسلط داشته باشند. این توصیف بویژه بر جامعهٔ اروپای غربی (با دنبالهٔ آمریکایی آن) از تاریخی که از یک نویسنده تا نویسندهٔ دیگر تفاوت پیدا می کند – از آغاز قرن نوزدهم، از قرن شانزدهم و غیره – اطلاق شده است وگاه بر جامعههای دیگری چون امپراطوری رم در دورهای معین [۸].

با توجه به اینکه نخستین و مقدم ترین مفهوم مورد بحث دستخوش این همه تعریفهای نامتجانس است، بحث دربارهٔ چنین مسأله ای آشکارا دشوار است. برعکس، بسیار ساده خواهد بود اگر یک تعریف خاص را بپذیریم – همچنانکه بسیاری از مارکسیستهای جزمی پذیرفته اند – و قضیه را بر مبنای این تعریف

۲۴ اسلام و سرما یه داری

بررسی کنیم. برای مثال، شخص می تواند اثبات کند که جامعهٔ معینی بدین معنا سرمایه دارانه نیست. اما این استدلال دست کم آن کسانی را که به تعریف دیگری از سرمایه داری معتقدند، مجاب نمی کند. از این گذشته، باید تصدیق کرد (گرچه مار کسیستهای جزمی این نکته را نمی پذیرند) که هیچ تعریفی در نفس خویش «علمی» تر از تعریف دیگر نیست. در هر بحث علمی هر کسی آزاد است که آن تعریفی را که بهتر می داند برگزیند، به شرط آن که آن تعریف منطقاً جامع و مانع باشد و او نیز در سراسر بحث خویش بدان وفادار ساند. آموزشی یا تناسب کمتر یا بیشتر برخی از تعاریف در مباحثه و تحقیق، اهمیتی اساسی دارد. پس بهتر است تعاریفی را بکار بریم که آن تعاریف حدود مفاهیمی را که در تحلیل کنه پدیده ها مفیدند، مشخص سازند.

گزینشی باید در اینجا انجام گیرد. من تعریفهایی را برگزیدهام که بهچارچوب اندیشهٔ اقتصادی و جامعه شناختی مارکسیستی تعلق دارند و بهرحال در این جا به وجه تمایز بیشتری نیاز است؛ مارکس و مارکسیستها اصطلاح «سرمایه -داری» و «سرمایه دارانه» را منسجمتر از بسیاری از غیرمارکسیستها بکار برده اند. با اینهمه، این نیز درست است که آنها این اصطلاحات را هم بر نهادهای اقتصادی خاص و هم برجامعهٔ اروپای جدید اطلاق کردند، جامعه ای که در آن این نهادها به درجهٔ بسیار بالایی تکامل یافته بودند. پس در نوشته های مارکسیستی نیز می توان کاربرد این اصطلاحات را به دو معنای متفاوت (گرچه با ارتباط نزدیک) تشخیص داد. این تفاوت در میان مفاهیمی خالی از اهمیت نیست [۹]. برای آنکه میان این مفاهیم تمایز قائل شوم، اصطلاحات جامعه شناس لهستانی، جولیان هاچفلد را که فکر می کنم در تدقیق دربارهٔ این قضایا تا این زمان ازهر کس دیگری جلوتر رفته است پذیرفته آم [..] و دربارهٔ این قضایا تا این زمان آنها به تمایز قائل هوم،

از یک سوی، سرمایهداری یک «شیوهٔ تولید» به معنای دقیق آن است، یعنی یک الگوی اقتصادی است که تولید در یک مؤسسهٔ اقتصادی (به وسیع ترین معنای این اصطلاح) برحسب آن انجام می پذیرد. در یکسو مالک ابزارهای تولید وجود دارد و در سوی دیگر کارگران آزاد. این مالک به کارگران یاد شده مزد می پردازد تا آنها با کاربرد وسایل تولید یاد شده، کالاهایی تولید کنند که او به سود خود می فروشد. این شخص یک «سرمایه دار صنعتی» است [ ۱٫ ].

دوم اینکه می توان از یک «بخش» سرمایه دارانه در نظام اقتصادی یک جامعهٔ معین سخنگفت تا در این جامعه، همهٔ مؤسساتی که شیوهٔ تولید سرمایه ـ دارانه در آنها عملکرد دارند، نشان داده شوند: این عرف روسیهٔ شوروی در دورهٔ مشی نوین اقتصادی اود [۱۲].

سرانجام، یک «شکلبندی اقتصادی--اجتماعی» سرمایه دارانه نیز وجود دارد. این همان تصوریست که معمولاً شخص در هنگام سخن از سرمایه داری در ذهن دارد، همان شکلی که ما در آن زندگی می کنیم. این شکل با «نظام اقتصادی» ویژهای مشخص می شود که در آن، بخش اقتصادی سرمایه دارانه، مکان مسلط را به خود اختصاص می دهد، و روساختی اید تولوژیک و نهادی با این تسلط اقتصادی همراه است.

بهرحال، این تعریف ها یک پرسش مهم را در حوزهٔ مورد بررسی ما همچنان بی پاسخ بهجای می گذارند. مار کس در جلد سوم مرمایه توضیح می دهد که «نهتنها بازرگانی، بلکه سرمایهٔ بازرگانی نیز از شیوهٔ تولید سرمایه داری قدیمیتر است [این شیوه را در این متن باید به معنای «شکلبندی اقتصادی ... اجتماعی سرمایه داری» در نظر گرفت]، همان سرمایه داری که در واقع از نظر زاه historisch älteste freie ممان سرمایه داری که در واقع از نظر تاریخی قدیم ترین حالت آزادانهٔ وجود سرمایه را ایه داری که در واقع از نظر زاه historisch älteste freie اسمایه داری که در واقع از نظر تاریخی قدیم ترین حالت آزادانهٔ وجود سرمایه را ایه داری که در واقع از نظر پیشین [یعنی در همهٔ شکل های اقتصادی ... اسمای ماقبل سرمایه داری] سرمایه پیشین [یعنی در همهٔ شکل های اقتصادی ... اجتماعی ماقبل سرمایه داری] سرمایه بازرگانی چنین می نماید که کار کرد اعلای سرمایه را انجام می دهد» [یم]. سپس به این سرمایه، سرمایهٔ نزولی یا سرمایهٔ مالی را می افزاید: «سرمایهٔ بهره -بازرگانی چنین می نماید که کار کرد اعلای سرمایه از انجام می دهد» [یم]. دهنده یا به همان اصطلاح عهد قدیم آن، سرمایهٔ نزولی، به برادر دو قلوی خویش، سرمایهٔ بازرگانی تعلق دارد، یعنی به شکل های کهن سرمایه که از زمان بسیار قدیمتر از شیوهٔ تولید سرمایه داری [یعنی شکلبندی اقتصادی ... نورمان بسیار قدیمتر از شیوهٔ تولید سرمایه داری [یعنی شکلبندی اقتصادی ... اجتماعی سرمایه داری] وجود داشتند و هنوز هم باید در متنوع ترین شکل بندی های

1. Sector 2. New Economic Policy (= NEP)

۲۶ اسلام و سرمایه داری

اقتصادی جساسعه in den verschiedensten ökonomischen Gesellschafts formiationen وجود داشته باشند» [مر] . اینهادست کم شکلهایی از آنسرمایه بازرگانی و نزولی ماقبل سرمایهداری هستند که نظریه پردازانی چون ما کسوبر آنها را «سرمایهداری به صورتهایگوناگون» میخواند. مارکس چون ویر و زومبارت بر این نظر است که «شکلبندی اقتصادی-اجتماعی» سرمایهداری به اصطلاح مارکس، یا «سرمایهداری نوین» بهبیان وبر و سومبارت، از بطن مشکلات سرمایهٔ بازرگانی و مالی اواخر قرون میانه زاده شده است. در نگاه نخست بهنظر میآید که میتوان همانند این شکلهای سرمایه را در جهان اسلام سدههای میانه نیز یافت. برای ما پاسخ بدین پرسش بسیار مهم خواهد بود که آیا شکلهای سرمایهٔ جهان اسلام درست همانند شکلهای سرمایهٔ قرون میانه هستند یا نه. در صورت مثبت بودن پاسخ، ثابت خواهد شد که اسلام در نفس خویش مانعی بر سر راه مراحل اولیهٔ تکاملی که در اروپا به شکلبندی اقتصادی--اجتماعی سرمایهداری (یا سرمایهداری نوین، اگر این اصطلاح را ترجیح میدهید) انجامید، نیست. بالطبع، اگر پاسخ مثبت باشد، پرسش دیگری مطرح می شود: چرا این مراحل اولیه به همان تحولی که در اروپا انجام پذیرفت منجر نشد و آیا اسلام مسؤول این امر بود؟ برای آسان شدن بحث پیشنهاد می کنم که اصطلاح «سرمایه دارانه» را به کل بخشی که در این جوامع ماقبل سرمایهداری تحت پوشش سرمایهٔ بازرگانی یا مالی قرار میگیرد، اطلاق کنیم. این بخش در واقع به همان معنای بخش سرمایه داری روسیه در دورهٔ «مشی نوین اقتصادی» نیست، زیرا بخش سرمایهداری این کشور تعداد معتنابهی از مؤسسات بزرگ و متوسط را در بر میگرفت که در آنها شیوهٔ تولید سرمایه داری به معنای دقیق آن عملکرد داشت، جایی که «سرمایهٔ تولیدی» [۲٫] با کاربرد قدرت کار کارگران آزاد، سود می داد. تنها قدرت دولت شوروی بود که نگذاشت این سرمایهٔ تولیدی تا جایی توسعه یابد که سرانجام همهٔ تولید صنعتی را تحت نظارت خودگیرد. در این بخش، سرمایهٔ بازرگانی و مالی بهیچروی نقش مسلط نداشتند، حال آنکه همین سرمایه در قرون میانه براستی چنین نقشی را ایفاء می کرد. پس بایدگفت که در روسیه سرمایهٔ تولیدی کار کرد بسیار محدودی داشت.

### طرح مساله ۲۷

به نظر مارکس، وجود یک چنین بخش «سرمایه دارانه»ای، بویژه «وجود سرمایهٔ بازرگانی و تحول آن به یک سطح معین»، شرط ضروری (اما همچنانکه او تأکید می ورزد، نه بهیچوجه شرط کافی) تحول شکلبندی اقتصادی-اجتماعی سرمایه داری به شمار می آید [۱۰]. شاید همهٔ اقتصاد دانان-با وجود اختلاف آنها در اصطلاحات و عدم موافقت آنها با مارکس در زمینهٔ ماهیت شرایط ترمیمی ای که گذار به شکلبندی اقتصادی-اجتماعی سرمایه داری را ممکن ساخت-با این نظر او موافق باشند. پس اگر چنین باشد لازم است ببینیم که آیا این بخش در جهان اسلامی سده های میانه وجود داشت یا نه، و اگر وجود مانت آیا این بخش وسعت و ساختی قابل مقایسه با نظایر اروپاییش-همان عواملی که تحول بعدی شکلبندی اقتصادی-اجتماعی سرمایه داری را در

مسألهٔ بسیار مهمی در اینجا پدیدار میشود. پیش از تحقق شکلبندی اقتصادی—اجتماعی سرمایهداری، آیا میتوان همهٔ موارد نزول دادن پول و دادوستد (بهمعنای وسیع هر نوع مبادلهٔ کالا) را بهعنوان عوامل سازندهٔ یک بخش «سرمایهدارانه» تلقی کرد، بخشی که اگر شرایط معین دیگری بهدست آمده باشد، یک شکلبندی اقتصادی—اجتماعی سرمایهداری میتواند بر مبنای آن تحول یابد؟ مارکس بهما میگوید که وجود و توسعهٔ سرمایهٔ بازرگانی تا یک سطح معین، شرایط ضروری چنین تحولی است:

۱) به عنوان مقدمات تمرکز ثروت پولی و ۲) از آنجا که شیوهٔ تولید سرمایهداری (یعنی شکلبندی اقتصادی-اجتماعی سرمایهداری) مستلزم تولید برای دادوستد و فروش آن به میزان وسیع است نه برای مصرف -کنندهٔ شخصی، پس بازرگانی که برای برآوردن نیازهای شخصی خود خرید نمی کند، بلکه خرید خریداران بسیاری را در یک خرید خود جمع می کند، نیز به همین نحو عمل می کند. از سوی دیگر، همهٔ تحول سرمایهٔ بازرگانی به سوی این امرگرایش دارد که به تولید، بیش از پیش، خصلت تولید برای ارزش مبادله ببخشد و بیش از پیش محصولات تولیدی را به کالا تبدیل کند. [۱۸]

۲۸ اسلام و سرمایهداری

از این روی، بازرگانی «سرمایهدارانه» باید دست کم دادوستد عمده باشد، به گونهای که پول را در جهت تولید برای بازار بکار ببرد.

ما کسوبر نوع خاصی از فعالیت اقتصادی را به عنوان فعالیت سرمایه دارانه برمی شمارد که زمینهٔ سرمایه داری نوین (یعنی آنچه که ما شکلبندی اقتصادی۔ اجتماعی سرمایه <u>داری</u> می خوانیم) را تشکیل می دهد و راه را برای آن هموار می سازد، اما با آن یکی نیست. این براستی همان فعالیت بخشی است که من در اینجا آن را بعنوان بخش سرمایه دارانه توصیف کرده ام. آنچه در اینجا مطرح است، فعالیتی است که «بر مبنای چشمداشت سود از طریق بهره برداری از فرصتهای مبادله قرار دارد، یعنی برپایهٔ فرصتهای (ظاهراً) مسالمت آمیز کسب سود» [۹،]. این فعالیت باید تا اندازه ای معقول باشد، [۰۰] یا به سخنی دیگر،

این عمل سرمایهدارانه با برآورد برحسب سرمایه مطابقت یافته است.... واقعیت مهم همیشه این است که برآورد سرمایه برحسب پول انجام گرفته است حال این برآورد میخواهد با روش های دفترداری نوین یا بهشیوههای ابتدایی و ساده صورت پذیرد.[۲۱]

او می افزاید که «بدین معنا، سرمایه داری و مؤسسات سرمایه دارانه حتی با خردورزی قابل ملاحظه ای از برآورد سرمایه دارانه، در همهٔ کشورهای متمدن روی زمین وجود داشته است... در چین، هند، بابل، مصر، مدیترانهٔ باستان و سده های میانه، و همچنین در زمان معاصر.» [۲۳] سرمایه داری غربی نوین بیشتر از همه با پیدایش «سازمان سرمایه داری معقول کار (ظاهراً) آزاد» سازمانی که به یک جدایی قانونی فعالیت اقتصادی از فعالیت خانگی و به یک نظام معقول حسابداری وابسته است – در کنار شکل های کهن، از سرمایه داری پیشین متمایزگشته است [۲۳].

دریافت این نکته بسیار آسان است که مارکس و وبربا دو معیار متفاوت یک نوع بخش اقتصادی را در نظر داشتند، بخشی که پیش از پیدایش سرمایهداری

### طرح ساله ۲۹

نوین یا شکلبندی اقتصادی—اجتماعی سرمایهداری میآید. با این دو معیار است که من در اینجا دربارهٔ وجود یا عدم چنین بخش «سرمایهدارانه»ای در جهان اسلام، داوری خواهم کرد. میتوان دریافت که دست کم در اینجا نیاز داریم تا در هر موردی همهٔ آن فعالیتهایی را که بنوعی دادوستد خوانده شدهاند ولی ویژگیهای بخش اقتصادی سرمایهدارانه را ندارند، از شمول مقولهٔ سرمایه ـ داری به معنایی که گفته شد خارج سازیم—بویژه معاوضهٔ اجناس و نظایر آن که در نوشته های قومشناختی از آنها اطلاع داریم، از جمله مبادلهٔ تشریفاتی یا مبادله به صورت هدیه که اساساً در برگیرندهٔ ارزشهای حیثیتی هستند [ع۲]. همچنین در زمینهٔ اعتبارات، همهٔ شکلهای غیرپولی استقراض [ه۲] و همهٔ آن چیزهایی را که به «تمرکز مقدار زیادی از سرمایهٔ پولی» و «شکلبندی ثروت پولی مستقل از دارایی ملکی» منجر نمیشوند، از مبحث خود باید خارج کنیم. [۲۰] هرکسی با مارکس در این نکته موافق است که این واقعیت، اگر نه شرط کافی، دست کم شرط ضروری برای تحول شکلبندی اقتصادی-اقر نه شرط کافی، دست کم شرط ضروری برای تحول شکلبندی اقتصادی-

سرانجام، روشن است که بایداز این تعریف بخش «سرمایه دارانه»، همهٔ آن ساختهای اقتصادی ای را که در آنها سرمایه بعنوان کل چیزها و منابع تحت اختیار یک فرد یا یک جامعه نقش بازی می کند حذف کنیم – همان منابعی که جامعه یا فرد می تواند آنها را برای تولید یا صرفاً برای بدست آوردن منابع دیگر بکار اندازد، خواه این منابع محصول کار قبلی یا موهبت طبیعت باشند. بدین -سان، سیخک ویژهٔ کندن زمین، یعنی همان ابتدایی ترین وسیلهٔ کشاورزی، سرمایه برای تولید به شمار می آید، همچنانکه کمان، تور ماهیگیری و حتی یک مسرمایه برای تولید به شمار می آید، همچنانکه کمان، تور ماهیگیری و حتی یک مستند. عملاً، چنین «سرمایه ها» یی در هر جامعه ای و حتی در ساده ترین آن وجود دارد [۲۰]. وجود چنین سرمایه هایی، و حتی اهمیت آنها، ارتباطی بسیار بعید با تحول شکلبندی اقتصادی – اجتماعی سرمایه داری دارند. البته پیش از آن که مسألهٔ تحول «سرمایه داری» به معنای مار کس و ویر مطرح باشد، برای یک جامعه ضروری است که چنین «سرمایه»ی انباشتهٔ وسیعی در باشد، برای یک جامعه ضروری است که چنین «سرمایه»ی انباشتهٔ وسیعی در

.

#### • 🍟 اسلام و سرمایه داری

پرداخت صادق است (شاید بجز برخی از بخشهای جوامع عربی ماقبل اسلام) حال آنکه مسألهٔ سرمایهداری در سطح بالاتری مطرح است. به همین سان، به هیچروی و به هر معنایی نمی توان در مورد جامعهٔ شبانی ای که در جستجوی افزایش گلهاش است و یا از طریق پذیرفتن افراد تازه به خانواده هایش درصدد افزایش جمعیت خود می باشد، از یک بخش سرمایه دارانه سخن گفت علی رغم ملویل ج. هرسکویتس می گوید: «تورنوالد آشکارا بر آن است که مفاهیمی را بر ملویل ج. هرسکویتس می گوید: «تورنوالد آشکارا بر آن است که مفاهیمی را بر را ندارد.» [۲۹] حتی اگر افزایش طبیعی گله در تحول ایدهٔ «بهره»، مؤثر باشد، همچنانکه در برخی از اصطلاحنامه ها (بویژه اصطلاحنامه های یونانی) آمده است، هنوز نه تنها برای رسیدن به شکلبندی اقتصادی اجتماعی سرمایه داری، بلکه حتی برای رسیدن به شکلبندی اقتصادی اجتماعی سرمایه داری، در ازی دارد.

پس بخاطر وضوح در بعث، تعریفهایی را که در بالا آمدهاند می پذیرم-شیوهٔ تولید، بخش اقتصادی، نظام اقتصادی، شکلبندی اقتصادی اجتماعی، بخش سرمایه دارانه. با این همه، برای پرهیز از ارتکاب خطای مار کسیستهای جزمی که در بالا از آنها یاد کرده ام، در نتیجه گیریهای خود تعریفهای دیگر را، یعنی تعریفهایی که پذیرفتهٔ مهمترین نویسندگان غیرمار کسیست گشته اند، در نظر خواهم گرفت. نمی توان این نکته را یاد آور نشد که بهرحال، اینها نیز دارند به تعریفهای مار کسیستی نزدیک می شوند. بیشتر اینان امروزه موافقند که از دیدگاه اقتصادی، جامعهٔ اروپایی را از قرن شانزدهم یا هجدهم، بعنوان جامعهٔ «سرمایه داری» توصیف کنند. با این همه، بیشتر این نویسندگان بر این نظرند که جمهوریهای ایتالیایی، از همان عهد قرن سیزدهم، «نمونه هایی از سرمایه داری بازرگانی و مالی را به دست می دهند.» [۳۰]

همچنانکه کسی نمی تواند کل اقتصاد اروپایی یا حتی کل اقتصاد ایتالیایی را سرمایهداری بداند، کسی نیز نمی تواند اهمیت تفاوت میان این اقتصاد و آنچه را که وبر و زومبارت و دیگران سرمایهداری نوین می خوانند، انکار کند.

1. interest

### طرح مدأ له ۳۱

این امر به معنای قبول وجود چیزی که من «بخش سرمایه دارانه» خوانده ام، می باشد. سرانجام، هر کسی ضمن تأکید بر این یا آن شکل اقتصادی، کار ـ کردی از یک مؤسسهٔ اقتصادی ضرورتاً همسان را تشخیص می دهد که با معنای دقیق آنچه که در اینجا شیوهٔ تولید سرمایه داری خوانده شده است، مطابقت دارد. این نکته نیز آشکارا می نماید که همهٔ این تعریفها امکان یک مؤسسهٔ اقتصادی اساساً مجزا را-نمی پذیرند. شیوهٔ تولید سرمایه داری تنها در چارچوب «بخش» سرمایه دارانه ای که نسبتاً گسترده است، می تواند کار کرد داشته باشد.

معمول ترین شیوهٔ پرداختن به مسألهٔ مورد بررسی اینست که سؤال شود آیا آنچه اسلام تجویز می کند به سود اعمال سازندهٔ شیوهٔ تولید سرمایه داری (یا شیوه های همانند آن) است یا درجهت بازداشتن و پرهیز از این اعمال می باشد و یا اینکه این احکام در مورد اعمال یاد شده وجهی خنثی دارند ؟ چنانکه آشکار خواهد شد، به عقیدهٔ من این سؤال در بر گیرندهٔ مهمترین قضیهٔ مورد بحث نیست. با اینهمه این سؤال مطرح است و در ارتباط با کل مسألهٔ مورد بحث خالی از فایده نیست.

قرآن وسنت (حديث)

احکام دین اسلام در سنددقیق و بسیار مصرحی به نام قرآن کلام خداوندی که به محمد (ص) پیغمبر اسلام سپرده شده است و در تعداد بسیار وسیع و نامصرحی ازگفته های کوتاه که سنت (حدیث) خوانده می شود، مدون می باشند. سنت، مجموعهٔ مدونی از قول و فعل پیغمبر اسلام است. مسلمانان پذیرفته اند که باید از اقوال و افعال پیغمبر پیروی کنند و دستورهای او را که ارزش ضابطه ای دارند، انجام دهند. در اینجاباید تأکید کرد که تعداد محدودی از این سنت ها (یااحادیث) از سوی تاریخنگاران به عنوان نمودار راستین اندیشه های محمد (ص) پذیرفته شده اند. اما عملاً بسیاری از نویسندگان مسلمان، حتی آنان که دیگر تنها

1. Normative value

اسماً وكم و بيش اجباراً و مصلحتاً مسلمان هستند و آنهاكه وضعى آشكارا ملحدانه و حتى ضد دين پيدا كردهاند، غالباً بهاين احاديث بهگونهاى استناد می کنند که گویی اسناد تاریخی معتبر به شمار می آیند [۱]. اکنون ما می دانیم که این احادیث دو یا سهقرن پس از زمان پیغمبر مدون شدهاند و در دورهٔ کاملی از تاريخ اسلامي چنين ملاحظاتي اهميت وارزش چنداني نداشتند [٢]. درست است که ادعا می کنند صحت و سندیت این احادیث با اطمینان از ثقت و صداقت سلسلهٔ راویان (۱سناد) که سینه به سینه و سند به سند این احادیث را نقل کردهاند، تصدیق گشته است. آخرین شخصی که یکی از این احادیث را روایت می کند، میگوید که آن را از کسی شنیده است کهاو خود از طریق واسطه ها یا راویان گوناگون (اسم همهٔ این روایت ذکر می شود) و نهایتاً از یکی از معاصران، یعنی صحابهٔ پیغمبر، که بهچشم خود قضیه را دیده یا بهگوش خود حدیث را شنیده است، از آن اطلاع یافته بوده است. به هر حال، نمی توان به این سلسلهٔ روات (یاگواهان) اعتماد کرد، چراکه تضمینی و سندیتی جز آنچه خود برای خود یا برای یکدیگر قائلند بر گفته هاشان وجود ندارد. بسیاری از احادیث با همدیگر تعارض دارند. همین واقعیت بود که بسیاری از نویسندگان عرب دوران میانه را واداشت تا بر حسب معيارهای گوناگون برخی از اين احاديث را به عنوان جعلي (\_موضوع) رد کنند و برخی دیگر را تحت عنوان مشکوك یا ضعیف طبقهبندی کنند. روش تاریخی جدید در مورد شرایط صحت صدور یا انتساب حدیث بسیار سختگیرتر است. یک حدیث نمی تواند بعنوان «صحیح» پذیرفته آید، مگر آنکه استدلالهای بسیار قوی معتبر بودن آن را نشان دهد. این اعتبار تنها در مورد تعداد کمی از احادیث مسلم الصدور صادق است [٣]. اما این احادیث، نسبت به عصری که در آن وضع یا ابداع شدهاند، و دوران بعدی آن، اعتبار دارندو نشان میدهند که برخی از افراد آن عصر چه میاندیشیدند و چهگرایشهایی می کوشیدند تا به عنوان ضوابط پذیرفته آیند. این احادیث تا آنجا که مقبول و متبع بودند، قانون رفتار مسلمانان را بازمی نمودند. همیشه باید به خاطر داشت که بهرحال، تعارضهای میان احادیث، آزادی عمل زیادی د رزندگی روزانه بهبار می آورد--بیشتر بدین خاطر که مرجع متمرکزی (چنانکه درکلیسای کاتولیک رومی هست) وجود نداشت تا در مورد ارزش یک حدیث خاص یا تفسیر آن حکم معتبریصادر کند.

#### ۳۴ اسلام و سرمایهداری

بهتر است نخست بهفرآن، کلام خداوند، که از همین روی (البته تنها در اصول) اعتبار و وثاقت بنیادی و انکار ناپذیر دارد، نگاهی اندازیم. بیگمان این کتاب رساله ای دربارهٔ اقتصاد سیاسی نیست و بیهوده است اگر بکوشیم که تصدیق یا طرد سرمایهداری بهمعنای مطلق را در آن جست وجو کنیم. اما آیا نمى توان دست كم ارزيا بيها يى از آن نها دهاى اقتصادى اى كه خصلتاً سرما يه دارى تلقی می شوند -- یا عناصر و بنیادهای شکلبندی اقتصادی اجتماعی سرمایه داری را تشکیل میدهند- در این کتاب پیداکرد؟ نخست بخوبی روشن است که قرآن چیزی بر علیه مالکیت خصوصی ندارد، چراکه برای نمونه،خود قواعدی برای تو ارث مینهد. حتی فرآن توصیه می کند که برخی ازنابر ابریها مورد اعتراض قرار نگیرند [ع] و بدین قناعت می کند که ناپارسایی ثروتمندان [م] را نکوهش کند و بربی ثمری ثروت در پیشگاهداوری خداوند و وسوسهٔ غفلت از دین (بخاطر ثروت) تأكيد ورزد [٦]. آيا قرآن مالكيت به صورت وسايل توليد را از اين قاعده مستثنى مى سازد؟ كاملاً. روشن است كه اين مفهوم هرگز براى پيغمبر مطرح نگشته بود. کار دستمزدی، نهادی طبیعی است که در مورد آن اعتراضی نمی تواند باشد. بارها قرآن از دستمزد یا اجر انسان در ارتباط با خداوند سخن می گوید. در یک جا یترون (یا شعیب) مدینی' را به ما نشان میدهد که موسی را بهعنوان شبان مزدور استخدام می کند [۷]. اگر کسی دیوار در حال ریزش را تعمیر کند، حق دارد که بابت این کار مزدی دریافت دارد [۸] و این حق میتوانست از سوی یکی از پیغمبران و نیز خود محمد درخواست شده باشد، گرچه او برای دعوت خویش اجرو مزدی دریافت نمی کرد [۹].

دینهایی هستند که متون مقدس آنها فعالیت اقتصادی را کلاً نمی پسندند و به گروندگانشان اندرز می دهند که از خدا بخواهند تا روزی آنها را فراهم سازد، یا دقیقتر بگویم: دنبال سود رفتن را به چشم حقارت می نگرند. بیگمان این امر در مورد قرآن صادق نیست که به فعالیت بازرگانی به چشم خوب نگاه می کند و تنها بدین قناعت می کند که اعمال نیر نگبازانه را لعن کند و مسلمانان را به پرهیز از تجارت در مدت اجرای برخی از مراسم دینی وادارد [..]. قرآن، همچنانکه یکی از مدافعین امروزی اسلام شرافتمندانه باختصار می آورد، نه

1. Jethro the Midianite

تنها نمی گوید که شخص باید سهم خویش را از این دنیا فراموش کند (سورهٔ «قصص»، آیهٔ ۷۷) بلکه می گوید که درست اینست که عمل دینی و زندگی مادی را با هم ترکیب کند و حتی در مدت زیارت نیز تجارت کند و تا آنجا پیش می رود که از سود تجاری به عنوان «فضل خداوندی» [۱۱] یاد می کند (سورهٔ بقره، آیه های ۹۳ و ۱۹۶۰، ۱۹۷ – ۱۹۸۰، سورهٔ جمعة، آیه های ۹ و ۱۰).

در اینجا مهمترین قضیه این است که فرآن عبارتهایی را در بردارد که دبارا لعن مي كنند. اين عبارتها چنانكه بعداً ديده خواهد شد وسيعاً مورد استناد قرارگرفتهاند. دقیقاً نمیدانیم مراد از عمل دبا چه بوده است. معنای لغوی این. واژه «افزایش» است. بهنظر نمیآید که این کلمه برصرف «بهره» بهمعنایی که. ما به کارش میبریم دلالت کند، بلکه بر دو برابر شدن مبلغ قرض داده شده (چه به صورت سرمایه و بهره، چه به صورت پول یا جنس) دلالت می کند به گونه ای که مقروض نتواند به هنگام سر رسید آن را بازپرداخت کند. همچون بیشتر احکام قرآن (و نیز احکام بسیاری از دینهای دیگر) شاید این هم، «قاعدهٔ مربوط به زمان خودش» باشد که برای رفع برخی از مقتضیات عصر پذیرفته آمده باشد، اما بعدها با یک قاعدهٔ کلی مطابقت پیدا کرد، چراکه چنین پنداشته شد که نشاید که خداوند برای شرایط زمانی و مکانی محدودی قانونگذاشته باشد. چنین بهنظر. مى آيد كه عبارتهاى گونا گونى از قرآن كه ربا را ممنوع مى خوانند، گاه به سلمانان راجعند، گاه بهبتپرستان (گفته شده است که این یک عمل مکی است) وگاه به کلیمیان و مسیحیان؛ کلیمیان نیز بخاط ر شکستن قوانین منع رباخواری سرزنش شدهاند. برخی چنین اندیشیدهاند که ممکن است این قانون در زمانی طرح شده باشد که اجتماع کوچک مسلمان، در حالی که فقیر و درمدینه تحت محاصرهٔ دشمنان بود، سخت می کوشید تا از «هواخواهـان» خود وجوهیگردآوری کند و بدین شیوه بر پیشانی هواخواهانی کـه از دادن قرض به مسلمانانبا شرایط معقول خودداری می کردند، داغ رسوایی زند. ولی از معنای سادهٔ این آیات همانا تحریض مسلمانان به ترجیح زکاتــ یعنی صدقه برای نیازمندان که از طریق بیت المال تحت نظارت پیغمبر توزیع می شد (بودجه ای که او برای مقاصد دیگر نیز به کار برده بود)-- بر کاربرد دنیوی ولی مفیدتر اموالشان از طریق وام با بهره، استنباط مي شود [١٠].

## ۳۶ اسلام و سرمایه داری

کاملاً آشکاراست که سنت یاحدیث دربارهٔموضوع سرمایهداری،مطلبی بیشتر از آنچه که قرآنگفته است ندارد و به مالکیت خصوصی اعتراضی نمی کند. البته اين نيز درست است كهمالكيت بطورعام بيشتر بهخواستخداوند مربوط داشته شده است تا فعالیت مستقل انسانها. به همین سان درست است که استفاده از هرچه که تحت تصرف قرار میگیرد، باتوجه به منع رباخواری و الزام شرعی بهدادن صدقات، تحت محدودیت در میآید. و نیز درست است که ممکن است در درون یکخانواده، اموال بصورت مشاع وجودداشته باشد کهاین خود نیز بهمعنای اخص، مالكيت خصوصي است -- و اين نوع مالكيت مشاع از برخي جهات از سوى شرع تأیید و تجویز میگردد. همانند این، درکشورهای اسلامی زمینهایی وجود دارند که عرفاً، به همهٔ قبیله یا دهکده تعلق دارند وگرچه این مالکیت ممکن است از سوی قانون شرع به رسمیت شناخته نشده باشد، ولی بازتحت حمایت آن است. برخی از فرآورده های عمله، همچون آب و علف تحت تصرف قرار نمی گیرند. در برخی از جهات، دولت اسلامی تسلطمطلق بر زمین پیدا می کند [۱۳]. این حق مالکیت نیز بوسیلهٔ ملاحظات خاصی، چون حقی که هر کسی برای زندگی کردن دارد، محدود میشود. مردی که ازگرسنگی رو بهمرگ است، این حق را دارد که کمترین آذوقه ای را که برای زنده ماندن نیاز دارد بهزیان مالک «قانونی» بردارد (حتی به زور، البته اگر نتواند از راه دیگری آن را به دست آورد) [۱٤]. اما چنین محدودیت هایی از سوی متألهان مسیحی نیز تصویب گشته اند و همچنین در انواع قوانین، چه دینی و چه دنیوی، نیز این محدودیتها نهاده شدهاند. همهٔ اینها در عمل بهیچروی مالک مسلمان دارایی خصوصی را از کار برد مشروع داراییش بهمنظور بهرهبرداری به شیوهٔ سرمایهداری،باز نمیدارد و محدودیتهای قانونی، دینی، اخلاقی یا مرسومی که او در این راه دارد ذرهای از محدودیتهای یک مالک خصوصی مسیحی بیشتر نیستند. البته در قانون شرع هیچ محدودیت خاصی بر مالکیت وسایل تولید وجود ندارد.

به همین سان کار دستمزدی به گونهٔ یک مورد کاملا<sup>ت</sup>ا عادی دیده شده است. این امر مورد خاصی از کرایه کردن است. یک شخ<u>ص،</u> درست همچنان که یک اسب یا یک قایق را کرایه می کند، میتواند قدرت کار را نیز کرایه کند. محدودیتهایی که در این زمینه نهاده شدهاند، همان محدودیتهایی هستند که از

ملاحظات اخلاقی یادینی ناشی می شوند یا چیزهایی هستند که از اصول دیگری از یک نظام حقوقی و قضایی برمی آیند [م۱]. معمولاً بر محدودیت ویژه ای تأکید می شود که به فراسوی مسائل اجیر کردن راجع است و آن منع غرد (معامله یا عقد مبهم و مشکوک) است. در واقع، حدیث منعی را که قرآن بر یک بازی تصادف (میر) نهاده است، بسیار تشدید کرده است. هر نفعی که از احتمال و اتفاق تعیین نشده ای به دست آید در اینجا منع شده است. بدین گونه، اجیر کردن یک کارگر برای پوست کندن یک حیوان به ازای دادن نصف بوست به او بعنوان مزد، یا واداشتن کارگری به آسیاب کردن مقداری گندم در ازای تسلیم سبوس جدا شده از آن به او، عملی خلاف است چرا که نمی توان دقیقاً پیش بینی کرد که پوست در جریان عمل پوست کندن ضایع نشود و ارزش خود را از دست ندهد ویا مقدار سبوس حاصل ازگندم آسیاب شده نامع دو ارزش خود

موافقت سنت اسلامی با فعالیت اقتصادی، تلاش برای سود، داد و سند و در نتیجهٔ آن تولید برای بازار، کمتر از موافقت قرآن نبوده است. ما حتی می توانیم در میان احادیث،عبارات ستایشگرانهای دربارهٔ بازرگانان نیز پیدا کنیم. ازپیغمبر روایت شده است که «بازرگانی که درست و قابل اعتماد است (در روز داوری) در میان پیامبران ودرستکاران و شهیدان خواهد نشست» [۱۷]، با «بازرگان امین در روز داوری در سایهٔ تخت پروردگار خواهد نشست» و یا «بازرگانان قاصدان این جهان و امنای صدیق خداوند بر روی زمین هستند» [۱۸]. برابر با سنت مقدس، دادو ستد یکی از شیوههای والای بدست آوردن روزی است: «اگر تو از راهی سود بدست آوری که روا باشد، عمل تو یک جهاد است و اگر تو این سود را برای خانواده و بستگانت بکار بندی، کار تو صدقه است (یعنی نیکو کاری پارسایانه)، و براستی بدست آوردن یک ددهم (سکهٔ نقره) حلال از دادو ستد بسیار ارزشمندتر است از ده درهمی که از راه دیگری به دست آمده باشد» [مر]. ذوق تجارت که ویژگی پیغمبر و خلفای راشدین، یعنی جانشینان او بود، با چنین رقتی گزارش شده است. در روایت است که عمرگفته است: «مرگ بر من در هیچ جایی خوشایندتر از بازار که در آن به کسب سرگرمم و بخاطر خانوادهام خریدو فروش می کنم، نمی تواند فرود آید.» آنگاه که این افراد عالی شأن بهدنیای دیگر مىاندىشىدند،گويى كەتحتتاثىر يكنوع دلتنگى براى تجارت بودند، دلتنگىاى

۳۸ اسلام و سرمایهداری

که درخور بازرگانان امریکایی است. میگویند که پیغمبر گفته است: «اگر خداوند روا دارد که سا کنان بهشت به تجارت بپردازند، آنها به دادو ستد منسوجات و ادویه خواهند پرداخت»، و باز از پیغمبر نقل می کنند که گفته است: «اگر دادو ستدی در بهشت باشد، من تجارت منسوجات را برمی گزینم، چرا که ابوبکر صدیق بازرگان این کالاها است» [. ۲]. یکی از مدافعان امروزی اسلام که پیش از این سخنی از او آوردهام، تلقی حدیث را از تجارت با عباراتی نقل می کند که یادآور گیزو است: «پیغمبر اسلام آن کسانی را که به دور از انگل -می ستاید» [۲۱]. همچنانکه در هرموردی میتوان استناهایی پیدا کرد، در این مورد نیز میتوان گفت که بجز چند نمونه ای که شاید نوعی گرایش ریاضت -منشانه را بازتاب می کنند، در همه جا شخصی که مورد انتقاد قرارگرفته است، بازرگان نادرست است نه هر بازرگانی.

اما برخی از اعمال بازرگانی در حدیث و منت پیغمبر منع شدهاند. البته، اینها در مرحلهٔ نخست اعمالی هستند که بهنوعی تقلب آمیختهاند و نیز تجارتی که شرع آنها را مکروه اعلام کرده باشد: همچون تجارت شراب، خوک، حیواناتی که بطریق اسلامی ذیح نشده باشند و کالاهای مورد نیاز همگان، چون آب و علف و سوخت [۲۳]. این ممنوعیتها علیه اعمال مختلفی صادر شدهاند کمه آن اعمال مانع کارکرد اقتصاد آزاد تلقیگشتهاند. بدین سان، هرگونه احتکار مواد غذایی، و بویژه پنهان کردن آنها، ممنوع است. در اینجا، از همه بالاتر، منع هر فروشی مطرح است که در آن جای شک و گمان است. برای مثال، هرگونه مزایدهای از آنجا که فروشنده نمی داند که کالآی مورد فروش بهچه قیمتی فروش خواهد رفت هر فروشی که در آن تعداد کالای فروشی دقیقاً معین نشده باشد (همچون خرمای سبز بر روی درخت) گرچه قیمت آن کالا به گونهٔ مشخصی روشن شده باشد، و نظایر آن. همچنین به منع عقود غرر نیز توجه شده است، همان مقولهای که نمونههایی از آن پیش از این نقل شدهاند. به هرحال به نظر می آید مقولهای که نمونههایی از آن پیش از این نقل شدهاند. به هرحال به نظر می آید مقولهای که نمونه هایی از آن پیش از این نقل شدهاند. به مرحال به نظر می آید مقولهای که نمونهایی از آن پیش از این نقل شدهاند. به می می است، هران که برخی از احادیث، غرد (معاملات و عقود میهم و مشکوک) را شامل مورد

۱. فرانسوا پی یر کیوم گیزو (۱۸۷۴ \_۱۷۸۷) مودخ و سیاستمداد فرانسوی..م.

فروش حیوانی که هنوز در شکم مادرش هست و نظایر آن. طبق معمول، میان فقیهان، در مورد جزئیات، ناسازگاریهای بسیاری وجود دارد. اما اصل منع غرر را همگان پذیرفته اند. باید این نکته را نیز در نظر داشت که در قرآن مبنای این منع تقریباً سست است. این قانون تنها می تواند به منع ربا و بازی شانس موسوم به میسر مربوط باشد، به گونه ای که می توان گفت این قانون توجیه ساختگی دارد و بعدها نهاده شده است. بنیاد این تلقی در عقاید پیغمبر سخت مشکو ک است و روشن است که نظریات و اعمال بعدی که در مرجع آنها جای بحث است، این تلقی را به آیات قرآن نسبت داده اند و با احادیث صریحتر بدان جنبهٔ تصویب بخشیدند.

برعکس غرر، منع دبا همچنانکه دیدهایم، براستی در **قرآن آ**مده است و مراجع بعدی نیز کوشیده اند تا با تفسیرهایی آن را تشریح و تعریف کنند. این که دبا چه بوده، دقيقاً دانسته نيست. يكي از احاديث مي گويد كه آيهٔ منسوب به دبا در قرآن، آخرین آیه ای بود که به پیغمبر الهام شد و او پیش از آنکه بتواند معنای آن را تشریح کند، درگذشته بود. چنین سینمایید که دبا نخست بهمعنی تحمیل هر بهرمای استنباط می شد که از قرض دادن پول یا مواد غذایی عاید شود. تعریف ربا بعدها از طریق رشتهٔ پیچیدهای از قیاسهای منطقی و نفوذهای خارجیای که سیر و انگیزههای آنها بخوبی شناخته نشدهاند، دقیقترگشت. به هرحال، نتایجی که گرفته شد، به بیان دقیق، فاقد توجیهی از نص قرآن هستند. این نتایج را تنها می توان با گفته های منقولی از پیغمبر که دلیلی برای اصالت آنها در دست نیست، موجه دانست. کلاً، دبا به معنای هرامتیاز و اضافه ای که در فروش یا معاوضهٔ فلزات قیمتی یا موادغذایی به یکی از معامله کنندگان تعلق می گیرد، دانسته شده است. در این نوع معامله، تنها برابری کامل میان اجناس مورد معاوضهٔ دوطرف، مجاز است. فقیهانگاه بر مبنای شرایطی کـه کاملاً تخیلی بوده، و با استناد بهاخبار منقول از اصحاب پیغمبر تعریف این برابری را تلطیف کردند. برعکس این فقیهان؛ دیگران تنها بهجنبهٔ زمان تأکید داشتند و صرفاً هر معاملهٔ **غیرنقدی را ممنوع دانستند. تنوع نقطه نظرهایی که در احادیث بیانگشتهاند،** نیز چندان زیاد است که جای چون و چرا و شک باقی میگذارند، بویژه هنگامی که نه مواد غذایی، نه طلا و نه نقرهای مورد معامله قرارگرفته باشد [۳٫۰]. می توان در تعداد انگشت شماری از احادیث مانعی بر سر راه رقابت پیدا کرد،

• ۴ اسلام و سرمایه داری

احادیثی که از درستکاری مطلق در تجارت دفاع می کنند و حکم براین می کنند که شخص نباید از کالای خود تعریف کند و باید هر نقصی که در آن است بـه خریدار نشان دهد و نظایر آن [۲۶].

یک آرمان عدالت اجتماعی؟

به کل مسأله ای که درست پیش از این مورد بحث قرارگرفته است، می توان از نو در پرتو عمومیتر و کلی تری نگریست. مدافعان جدید اسلام فرمانهای یاد شده را به همراه دستورهای دیگر در قالب نظامی سازمان می دهند که مدعی هستند آن نظام، عدالت در قضایای اجتماعی را باز می نماید [ه، ۲]. به یک شیوه، این ادعا موجه است. براستی هر جامعه ای، بطور کلی، مفهوم جامعی از عدالت اجتماعی خویش را دارد وگهگاه نیز مفاهیم متفاوتی دربر دارد که در قالب هریک از آنها عقاید قشرهای اجتماعی، گروههای خاص یا حتی افراد جداگانهٔ آن جامعه یبان می گردند. جای هیچ تردیدی نیست که فرمانهای اجتماعی قرآن، آرمان اجتماعی محمد، و یا دست کم آرمان برخی از گروهها و قشرهای جامعه مده و مدینه را باز می نمودند. این آرمان دست کم در عربستان زمان محمد آرمان اجتماعی محمد، و یا دست کم آرمان دست کم در عربستان زمان محمد آرمان اجتماعی معهد، بو یا دست کم آرمان دست کم در عربستان زمان محمد آرمان اجتماعی محمد، و یا دست کم آرمان دست کم در عربستان زمان محمد آرمان اجتماعی معهد، بو یا دست کم آرمان دست کم در عربستان زمان محمد آرمان اجتماعی معهد، بو یا دست کم آرمان دست کم در عربستان زمان محمد آرمان محمد از می نمودند. این آرمان دست کم در عربستان زمان محمد آرمان محمد شاه باشد، بدین آرمان روی آورده بودند.

این آرمان حق مالکیت دارایی را – چه بصورت کالاهای مصرفی و چه در قالب چیزهایی که میتوان آنها را برای تولید به کارگرفت، از جمله زمین یا انسان – مورد تردید قرار نمی دهد. یک محقق پاکستانی به نام ناصر احمد شیخ [۲۰] (اتفاقاً در مخالفت با دیگر محققان پاکستانی) که در زمینهٔ اقتصاد اسلامی نظریاتی دارد، این نظر را در امر مالکیت زمین مورد اعتراض قرار داده است. اوگذشته از مباحثات اقتصادی ای که در زمینهٔ جلوگیری اسلام از رشد زمینداری بزرگ می کند، می کوشد که در مخالفت با یک شخصیت مهم، ابوالعلاء مودودی، رئیس مقتدر «جماعت اسلامی» و «اصولی ترین متفکر اسلام نوین» (۲۰) با استناد به شواهد منصوص ثابت کند که محمد و قرآن با مالکیت

خصوصی زمین، دست کم تا آنجا که از ظرفیت کشتو زرع مالک خارج باشد، مخالف بودند. او معتقد است که اصولا زمین باید «ملی» شود و بخشهای کوچکی از آن بطور ادواری تنها به کشاورزان اختصاص داده شود. این دو مسلمان پاکستانی هریک دیگری را بداحادیثی که بهجهتهای مخالف راجعند، ارجاع میدهند. این ارجاع هیچ اعتباری ندارد، چراکه این احادیث همچنانکه پیش از اینگفته-شد بهیچروی در مورد ع<u>صر</u> محمد<u>ارزش</u> تاریخی ندارن<u>د. گ</u>ذشته از این، آشکاراست که (متأسفانه) در این دعوا، مودودی بر حق است. احادیثی که فلان یا بهمان نوع عمل اجاره دادن زمین را منع می کنند، دست کم بدین معنا نيستندكه هرنوع مالكيت وسيع زمين ممنوع مى باشد. اين احاديث بهعدم یقینی راجعند که غالباً در مورد «اجاره دادن زمین به ازای سهم معینی از محصول» وجود دارد، چراکه شخص از پیش نمیداند که دقیقاً محصول زمین چقدر خواهد بود. از این روی این احادیث نیز به توسعهٔ حدود منع ربا از سوی فقیهان وابستهاند. برخی از این فقیهان بهدلیل نیاز بهتحت نظام درآوردن قضایا، در مورد این منع زیادهروی کردهاند. اما بسیاری از فقیهان معقول، بهمنع شقوق معینی که در آنها دا کاملا آشکار می نمود، قناعت کردند. آنها بخوبی می دانستند که خود پیغمبر، جانشینان و محترمترین اصحاب او، زمینشان را بهازای مبالغی اجاره داده بودند و هرگز در مورد منع این عمل فکر نکرده بودند [۲۸]. این بهاصطلاح «ملى كردن»، صرفاً بهفقدان ابتدايي هرگونه تمايز ميان متعلقات شخصی رئیس جامعهٔ اسلامی و منابع عمومی این جامعه، راجع است. اما هر عملی که در زمین رهبر این اجتماع صورت گرفته بود، بیگمان در زمین بزرگان قوم نیز انجام پذیرفته بود. آخرین مرجعی که از تقسیم زمین طرفداری می کند قرآن است که براستی تنها مرجعی است که میتواند بعنوان یک مستند تاریخی جدی در زمینهٔ اعمال عصر پیغمبر به کار آید. اما عباراتی که ناصر احمدشیخ می تواند از قرآن نقل کند، کاملا برای اثبات آنچه که او در نظر دارد، نارسا هستند. در قرآن، موسی برای تشویق قوم خویش به مقاومت در برابر مصریان سیگوید: «از خداکمک جویبد و صبوری کنید که زمین متعلق بهخداست و به هر کس از بندگان خویش بخواهد وامیگذارد.» (سورهٔ اعراف، آیهٔ ۱۳۸) و در حای دیگر قدرت خویش را به رسولش یادآوری می کند. خداوند بدو می گوید

\_\_\_\_

۲۲ اسلام و سرمایهداری

که اعلام کند: «چرا شما به آن که زمین را به دو روز آفرید کافر می شوید و برای او همتاها می نهید، این پروردگار جهانیان است، و به چهار روز دیگر روی زمین لنگرها پدید کرد و در آن بر کت نهاد و خوردنیهای آن مقرر کرد که برای پرستش کنان (چهار روز) کامل است.» این عبارت آخر را برخی از مفسرانی که پیرو ناصر احمد شیخ هستند، چنین دریافته اند: «خداوند در این عبارت، توزیع برابرانهٔ غذاهای (گوناگون) خویش را میان مردمی که (بدانها) نیاز دارند، فرمان داده است». حتی اگر این معنی را بپذیریم، پیدا کردن چیزی بجز تصدیق قدرت خداوندی در این عبارت بسیار دشوار است.

پس روشنگشت که آرمان فرآن حق مالکیت را به هیچ صورت مورد اعتراض قرار نداده است، حتی اگر بتوان از برخی از اصول قرآن محدودیتهایی را در کاربرد و سوء کاربرد دارایی در برخی موارد استنباط کرد. به نظر نمی رسید که حق مالکیت به هیچ شیوه ای با عدالت ناسازگار باشد. عدالت در امور اقتصادی برای فرآن، تنها منع منفعتی که بسیار اجحاف آمیز بود، یعنی ربا، را شامل می شد و همچنین وقف بخشی از مالیاتها و هدایا از سوی رئیس جامعهٔ اسلامی برای یاری مستمندان، مهمان نوازی، آزادسازی زندانیان و شاید پرداخت اعانه یا قرض می گرفت [۹ ۲]. عدالت اجتماعی درواقع شامل قضیهٔ کمک های متقابل در درون اجتماع بود، به گونه ای که ثروتمندان وادار شوند تا کم وییش به تناسب درون اجتماع بود، به گونه ای که ثروتمندان وادار شوند تا کم وییش به تناسب هم گرفت (۹ آیی قضیه سهیم شوند. این قضیه برتفاوتهای شرایط اجتماعی درون اجتماع بود، به گونه ای که ثروتمندان وادار شوند تا کم وییش به تناسب می می می می معنی می می می شوند. این قضیه برتفاوتهای شرایط اجتماعی درون اجتماع بود، به گونه ای که ثروتمندان وادار شوند تا کم وییش به تناسب می می می می می می می می شوند. این قضیه برتفاوتهای شرایط اجتماعی درون اجتماع بود، به گونه ای که ثروتمندان وادار شوند تا کم ویش به تناسب که خواستهٔ خداوند پنداشته شده اند تا ثیری نمی گذارد --تفاوتهای که طبیعی ردرآمدهایشان در این تضیه سهیم شوند. این قضیه برتفاوتهای شرایط اجتماعی به ستند و محققاً به معیارهای دیگری، در آن دنیا نیز باید مخلدگردند. «بنگر چه سان بعضشان را به بعض دیگر برتری داده ایم و مرتبتهای آخرت بهتر و برتری آن بیشتر است.»

این قضیه به همان آرمان عدالت اجتماعی راجع است که طی قرنها از سوی اکثریت بشر؛ از جمله آنهایی که از نابرابریهای این عدالت رنج برده بودند؛ کافی انگاشته شده بود. به هرحال، تاریخ علمالاخلاق اجتماعی از تداوم ظهور

درآن هجید، ترجمهٔ ابوالقاسم پاینده (سورهٔ فصلت، آیهٔ ۹ و ۱۰).-.م.
 ۲. قرآن هجید، ترجمهٔ ابوالقاسم پاینده (سورهٔ الاسراء، آیهٔ ۲۱).-.م.

درخواستهای تازهتر تشکیل میشود. همیشه جوامعی بودند که در آنها بخشی از مردم علیه امتیازهای بقیهٔ افراد جامعه تلاش می کردند. از قرن هجدهم به این سو، نخست در سطح اروپا و سپس در سطح جهان، اعتراض علیه امتیاز، رفته رفته به شکل گیری یک جنبش یکپارچه تبدیل شد. نخست به مزایا و محرومیتهای ناشی از تعلق به یک «قشر» خاص اعتراض شد – شرایطی که به یک فرد، از آغاز تولد، پایگاه ویژه ای چون اشرافیت، یا بردگی می بخشید. اعتراض مداوم علیه امتیازهای ناشی از تعلق به یک گروه قومی مسلط، بیش از پیش گسترده ترگشت. سرانجام اندیشهٔ سوسیالیستی، آرمانی را به پیش کشید که سرلوحهٔ آن نبرد علیه امتیازهای مبتنی برمالکیت چیزهایی بود که تسلط بر کل زندگی اجتماعی را به ارمغان می آورد – یعنی وسایل تولید و منابع مادی مورد نیاز برای تولید. به یچروی یقین نیست که این تکامل به فرجام خویش رسیده باشد.

در زمان محمد(ص)، در عربستان و همچنین در سراسر جهان پیش از پیدایش سرمایهداری نوین و صنعت بزرگ، مالکیت وسایل تولید کـه در سطح کارگاه فردی (یا کارگاه با چند کارگر) گسترده بود، به یک فرد هیچ قدرت خاصی در جامعه نمى بخشيد كـه به اعتراض انجامد. به هرحال مالكيت مقدار وسيعى از زمین و اموال منقول، بویژه در انواع خاصی از جامعه، قدرت قابل توجهی به مالک می بخشید. از همین رواست که می بینیم متجاوز از دو قرن پیش از محمد، نظریه پردازانی در ایران پیدا شده بودند که در ارتباط با یک نوع نظام مابعدالطبيعي، لغو اين امتياز را از طريق همگاني كردن همهٔ كالاها تبليغ مي. کردند. در میان متعلقاتی که به اشراف ایرانی مزایای غیرقابل قبولی می بخشیدند، زنان حرم نیز بودند. این آیین باپذیرفته شدن آن از سوی قباد پادشاه ایران ( ۲ ۵ – ۲ ٤ ۲ م.)، حتى تا اندازهاى به آزمون قدرت نيز كشيده شده بود. اما قباد بی گمان اصول مزدک، رهبر کمونیست را، تنها به صورتی بسیار کم اساس تر از آنچه که خود او تبلیغ کرده بود، به کار برده بود [. ]. حق کامل مالکیت، از سوی فرزند و جانشین قباد بهنام خسرو اول، یا انوشیروان (۲۹–۳۰۰) دوباره برقرارگشت. در پایان این دوره بود که محمد(ص) زاده شد و بیگمان میان عربستان و تجربهٔ کمونیستی درشاهنشاهی نیرومند همسایه، ارتباطی وجود

### م م ۲۰ ۱۰ اسلام و سرما یه داری

داشت. محمد(ص) نیز بویژه درآغاز تبلیغ دین خویش در مکه، علیه ثروت و ثروتمندان بپا میخیزد. او بویژه بدان سبب ثروت را طرد می کند که ثروت انسانها را بهغرور و رویگردانی از خداوند می کشاند [۳۰]. به هرحال، احکام محمد(ص)، به اندازهٔ فرامین مزد ک و معلم او زردشت، به مالکیت نمی تازند. چارهای که او برای زیانهای ناشی از نابرابری دارایی دیده بود، یعنی مالیات بر ثروتمندان، جزئاً برای تأمین کارهای نیکو کارانهٔ رئیس اجتماع ، حتی برای آن زمانها نیز نوعاً «اصلاح طلبانه» بود. این چاره ها حتی از سطح فرمانهای پذیرفتهٔ قباد نیز نازلتر بودند، همچنانکه خود این احکام نیز از سطح درخواستهای رو از این ایدئوری آگاهی داشت، حقیقتی است که خالی از اهمیت نیست. مخالفان محمد که در جادیدنامهٔ اقبال شاعر مسلمان پاکستانی، او را متهم به ارادت به آیین «غیرعربی» مزد ک کرده بودند، کاملاً برخطا بودند.

بدینسان، عدالتی که از سوی ایدئولوژی قرآن پشتیبانی می شود، آن چیزی نیست که اندیشهٔ سوسیالیستی به عنوان آرمان بخش وسیعی از جامعهٔ نوین پایه گذاری کرده است. برخلاف آنچه که گریم' اندیشیده بود [۳۳]، محمد (ص) یک سوسیالیست نبود –و حتی اگر سوسیالیسمی در نظر داشت، در حقیقت نوع افراطی سوسیالیسم نبود. در این نظر هیچ چیز خارق العاده ای نیست. قرآن، بیان لفظی آن هستی برین نیست که اصولی را که باید درهر جامعه ای بکاربرده شوند املا کند، بلکه اثر انسانی است ملهم از آرمانهای مختص عصری که در آن زندگی می کرد [۳۳]. البته محمد(ص) هرگز نمی توانست پیش بینی کند که روزی ممکن است که قدرت از طریق مالکیت وسایل تولید به دست برخی کسان تاقتد. کسی نمی تواند بگوید که محمد (ص) در صورت پیش بینی این امر، چه

درمورد آرمانعدالتی که در جامعهٔ مسلمان سدههای میانه پذیرفته شده بود، تاآنجا که میتوان بوسیلهٔ سنت از آن اطلاع پیدا کرد، میتوانگفت که این آرمان قدری از آرمان قرآن نیز ضعیف ترگشته بود. از اینگذشته، ما باید میان آرمانهای متعددی که جزئاً با همدیگر متعارضند، تفاوت قائل شویم. جامعهٔ

1. Grimme

مسلمان قشرهای اجتماعی و قومی بسیاری را دربرمی گرفت، مکاتب و فرقه هایی کم وبیش مطابق با حزبهای امروزی بودند که به تشریح نظریه های متخالفشان سرگرم بودند و همهٔ آنها مدعی بودند که نظریه هاشان براحادیثی که گزارشگر گفتار و کردار پیغمبر بودند مبتنی می باشد، اما در بسیاری از موارد اعتبار خود این احادیث مشکو ک بود. در این جا حتی نزدیک شدن به بررسی این نظامهای متفاوت، ممکن نیست. کافی است که به طرح آن خطوط اصلی ای قناعت کنیم که یه نظر من در آنها جای چون وچرا نیست:

برخی ازگرایشهای اسلام از طریق تحدید ثروت، تضییقات شدیدی را برحق مالکیت قائل شدند. منشأ این مفاهیم (که در جای دیگری بجز اسلام و بویژه در مسیحیت نیز می توان یافت) هم دینی است و هم دنیوی. این مفهوم دینی که می گوید چیزهای خوب این جهان قلب انسان را از خداوند منصرف می سازد و انسان رادر معرض گناه قرار می دهدو در نتیجه توانگران و قدر تمندان (درهر حال، غالباً) گناهکارند، آشکارا با این مفهوم دنیوی آمیخته است که توانگران و قدر تمندان نادرست و ستمگرند. می دانیم که این مفاهیم که آشنای پیامبران اسراییلند، در عبار تبندیهای مشهور مسیح و سرانجام در آثار ایدئولوژی پردازان فرقه های مسیحی در نخستین سده های عصر ما، تحول پیدا کردند [ع۳]. این مفاهیم باید در نخستین عبارات قرآن نیز یافت شوند. این مفاهیم در یک تلقی مفاهیم باید در نخستین عبارات قرآن نیز یافت شوند. این مفاهیم در یک تلقی کم ویش دشمنانه نسبت به ثروت، در سفارش ثروتمندان به استفادهٔ شایسته از دارایی شان و در تهدید آنها به کیفر خداوندی، تجلی می یابند.

به هرحال، این نظر را می توان به صورت های کم وییش خشن و با تأکید بیان نمود. افراطی ترین صورت آن تروتمندان را به ترک دارایی و واگذاری آن به مردم مستمند می خواند، درست همچنانکه مسیح از مرد جوان یهودیه می خواست. این نظر توانگران را غالباً محکوم به ارتکابگناه می داند و آنان را به داوری نرمش ناپذیر خدایی تهدید می کند: «گذر کردن شتر از سوراخ سوزن آسانتر است تارهیافتن توانگر به ملکوت آسمانها» صورت متعادل این نظر بدین بسنده می کند که از توانگران بخواهد صدقات منصفانه ای بپردازند و در مورد

۱. اشاره دارد به آیهٔ ۴۵ از سورهٔ اعراف. ولی در این آیه سخن از توانگران نیست، بلکه از منکران و مستکبران است.. (ناش)

۴۶ اسلام و سرما یه داری

دامهایی که موقعیتشان برسر راه رستگاری روح آنها می نهد، بدانها هشدار دهد ولی هرگز آنها را از رحمت خداوند محروم نمیداند. آخرین بخشهای قرآن، آشکارا بهسوی این خط متعادلگرایش دارند. این بخشها براینگرایش دارند که مسائل اجتماعی را به قضیهٔ برابری در پیشگاه خداوند و حوالهٔ بیدادگریهای گریزناپذیر جامعهٔ بشری به کیفرهای ماوراء دنیوی، تحلیل برند.تلقی افراطی معمولاً بربینش برابری گرایانه ای از آرمان جامعهٔ بشری گرایش دارد. می توان به کوشش در راه تحقق این آرمان باوسایل بشری وسوسه شد وگفت که این کار به معنای انجام دادن خواست خداوندی است. هنگامی که چنین امری پیش میآید، بسختی میتوان درگرایش مورد نظر نشانههای ناکامیها،گلایهها و آرزوهای اجتماعی افراد و گروهها را در نظر نگرفت. آن تفسیر آرمانخواهانه و دینی سنتی ای راکه این قضیه را فقط نتیجهٔ به دست آمده از یک جریان عقلی میانگارد، نمی توان بسادگی پذیرفت، چراکه تفسیری است که سوداهای ناخوش پشت اینگرایش را آشکار نمیسازد. مارکسیستها -- که اکنون تقریباً همهٔ تاریخنگاران از این مکتب پیروی می کنند - به نظر من برحق بودند که در اینجا تجلی نبرد جاودانهٔگروههای اجتماعی را برسر امتیازها و منابع قدرت، تشخيص ميدادند.

این گرایش افراطی درسده های میانهٔ اسلامی، پشتیبان خود را در یکی از اصحاب پیغمبر، اباذر غفاری یافت. گفته هایی بدو بازبسته شده است که مطابق آنها، برای مثال، هر کسی می بایست همهٔ ثروت یا درآمد خود را بجز حداقل موردنیاز برای گذران زندگی، در راه خدا یا نیکو کاری صرف کند. می گویند ده سال پس از درگذشت پیغمبر، باگفتن این نظر که آیه های تهدید کنندهٔ قرآن دربارهٔ ثروتمندان بی میل به دادن صدقات [ه ۳] درمورد رهبران اجتماع اسلامی نیز به همان اندازهٔ روحانیون کلیمی و مسیحی مورد خطاب آیهٔ قبلی صادق است، مردم را به وحشت انداخته بود. گفته شده است که او به اتهام ایجاد خطر برای جامعه به مکانی دور دست تبعید گشت [۳۰]. در اینجا باز نمی توانیم در این تصویر اباذر، دقیقاً آنچه را که تاریخی است از آنچه که اسطوره ایست، جدا کنیم. احتمال دارد که این قضیه مبنایی در واقعیت داشته باشد. حقیقت هرچه باشد، اباذر ناگهان محبوبیت عظیمی در جهان مسلمان قرن بیستم پیدا کرد. چپ سوسیالیستی و کمونیستی در او یک فرد پیشرو را دیدهاند و دست کم از او برای اثبات ایدههای سوسیالیستیای که برای سنت اسلامی بیگانه نبودند، استفاده کردهاند. برخی از نویسندگان در این راه چندان پیش رفتند که از نمونهٔ اباذر چنین قیاس کنند کسه کمونیسم برابر با یک شرط بنیادی اسلام است. جناح راست اسلامی نیز کمتر از جناح چپ از او استفاده نکرد، تا نشان دهد که اسلام از همان آغاز به مسألهٔ اجتماعی پرداخته بود و راه حلی برای آن ارائه داده بود که از نظامهای نوین موسوم به سرمایه داری، سوسیالیسم و کمونیسم فراتر می رفت. این دسته می گویند که برای اثبات نظرشان کافی است به اندیشه های اظهار شده از سوی اباذر بازگردیم، اندیشه هایی که در جهت توزیع مجدد ثروت از طریق صدقات داوطلبانه، زکات و نظایر آن هستند. و این نظری است که بعد مورد بحث قرار خواهیم داد.

آنچه را که باید در ذهن داشت این است که شخصیت نیمه اسطورهای اباذر کمدر سنت و در نوشته های تاریخنگاران سدههای میانه می آید، جدا از هرگونه عاصل دینی، اعتراض محروسان را به ناکامیهایی که از سوی ستمگریها و تجملات ثروتمندان و قدرتمندان برآنها تحمیل شدهاند، بخوبی باز می نماید. این گرایش هم به صورتهای هدایت شده و بیخطر برای نظم اجتماعی و هم به صورتهای فعال و انقلابی وجود داشت، اما همچنان بدون اثری تعیین کننده به جای مانده نود. این گرایش همچنین می تواند خلاف گرایشهای خود محمد (ص) تا پایان زندگی او بوده باشد. استادان دانشگاه الازهر حق داشتند که در سال ۲۹۶۸ ابود، به پیش کشند. قرآن در واقع انسان را به درجهٔ حساب شدهای از بخشندگی بدون افراط و تفریط می خواند. (سورهٔ الاسراء، آیه های ۲۰ و و ۲۰ سورهٔ الفرقان، بدون افراط و تفریط می خواند. (سورهٔ الاسراء، آیه های ۲۰ و و ۲۰ سورهٔ الفرقان، آیهٔ ۲۰).احکامی که قرآن می نهد— ازجمله قانون توارث— ثبات ثروت مکتسب را که از سوی خدا شناخته و تنظیم گشته است، قبول دارد. پس به یک معنا، دانشگاه بزرگ اسلامی کاملاً برحق بود که با قاطعیت اعلام کرد: لاشیوعیة ـ فیالاسلام، یعنی «در اسلام کمونیسم وجود ندارد» [۳].

برخی از فرقدهای سدههای میانه این تلقی دشمنانه را نسبت به ثروتمندان پذیرفتند، به گونه ای که گاه بدان لحنی کم وبیش ریاضتمندانه و دینی دادند وگاه

۴۸ اسلام و سرمایهداری

آهنگی کم و بیش فعالانه و انقلابی، و در میان این گرایش انقلابی نیز درجات نامحدودی وجود داشت. این فرقه هانفوذ محدودی داشتند و دیگر اینکه در راه رسیدن بهقدرت، اصول برنامهشان را که مربوط به این جنبه از زندگی بود، رها کردند. فرقهٔ اسماعیلیه که سالها در کشورهای مختلف قدرت را بهدست داشت، در آغاز کارشدیداً به کسب ثروت می تاخت، اما همینکه بهقدرت رسید – ازجمله آن جنبشی که ظاهراً شاخه ای از فرقهٔ اسماعیلیه است، یعنی قرمطیان که در بحرین و شرق عربستان بهقدرت رسیده بود، نظام تعاون میان افراد آزاد (جمهوری قرمطیان بردگان سیاه بسیاری را در اختیار داشت) را برقرار کرد. این جنبش مالیات سنگینی برای تأمین بیت المال جهت دستگیری از بینوایان قائل شد. بررویهم، این دولت یک نوع «دولت رفاه گستر» بود کشباهت بعیدی بادولتهای امروزی مجهز به خدمات اجتماعی، چون دولت بریتانیا، داشت.

در مجموع، عدالتی که بیشتر از همه مطلوب مسلمانان کاملاً مؤمن به ـ آرمانهای **ترآ**ن بود، چنین صورتهایی راکه در بالا آوردیم داشت: استقرار دولتی که برحسب اصول ملهم از خداوند عمل کند، همهٔ مسلمانان را در برابر قانون خداوندی یکسان شمارد و در درون اجتماع اسلامی شکل پیشرفتهای از کمک متقابل را بهزیان مردم مرفه و به سود تودهٔ فقیرتر، اعمال کند. این همان آرمانی است که جنبشهای اصلاحی و انقلابی بیشمار در تاریخ اسلام بارها در صدد تحقق آن برآمدند. این نوع اجتماع، بهعنوان یک جامعهٔ بیطبقه خوانده شده است، حال آنکه این شکلبندی تنها در صورت ترك تعریف عینی واژهٔ «طبقه» بخاطر تعریف ذهنی آن، و صرف در نظرگرفتن احساس تمایز میان قشرهای«افقی» جامعه که موجب میشود برخی از افراد امتیازهای معینی بهدست آورند و برخی دیگر ازآن امتیازها محرومگردند، قابل توجیه است. مردان انقلاب فرانسه نیز تصور می کردند که در حال آفرینش یک جامعهٔ بی طبقه هستند، تنها بدین خاطر که سه «طبقهٔ» اجتماعی، یعنی همان طبقات موجود پیشین (اشراف، روحانیونو طبقهٔ سوم) از میان رفته بودند و همهٔ فرانسویان<u> ازآن</u> پس در برابر قانون برابر گشته بودند. تفاوتهایی که پس از انقلاب همچنان وجود داشتند، مانند تفاوت میان غنی و فقیر، از سوی اکثریت بعنوان واپسین نابرابری غیر قابل رفعی تلقی

گشته بود که مثل تفاوت میان بلند و کوتاه و قوی و ضعیف، طبیعی به شمار می آمد و بهیچروی به استقرار یک تمایز «طبقاتی»، «ربطی» نداشت. به همین سان، برای بیشتر مسلمانان سده های میانه، برابری در برابر قانون خداوندی که بدرستی از سوی قضات و مأموران موظف به این وظیفه اعمال گشته باشد، آرمان عدالت را تشکیل می داد. تفاوتهای میان افراد آزاد و بردگان، زمینداران و اجاره داران، دارا و ندار، یعنی همان واپسین نابرابری غیر قابل رفع، گزیرناپذیر به شمار می آمدند و این تفاوتها بجز در موارد کاربرد غلط آنها، به ساحت تنها آزادی ای که دولت می توانست در این جهان برقرار کند، خدشه ای وارد نمی ساختند.

بهیچروی نمی توان برمردم یک دورهٔگذشته ایرادگرفت که چرا آرمانی را که باشرایط زمانه شان مطابق نبود، تشخیص ندادند. و نیز نابخردانه است اگر بکوشیم که دورهٔ خودمان را بجای عصرگذشته گذاریم و خواسته باشیم که به گونه ای مصنوعی آرمان زمان خود را در اوضاع گذشته کشف کنیم. همچنین، احالهٔ خواستهای وجدان امروزی به درخواستهای عصری که گذشته است، عملی است، به معنای دقیق کلمه، ارتجاعی. عدالت اقتصادی در آرمان نوین، نه آن عدالتی است که قرآن پنداشته بود و نه آن عدالتی که مسلمانان سدههای میانه تحت تأثیر قرآن تصور کرده بودند. بهتر اینست که بدین نکته آگاه باشیم.

# عمل اقتصادی در جهان قرون وسطایی اسلامی

بخش سرمايه دارانه

پس از پرداختن به موقعیتهای نظری قرآن و سنت، اکنون باید بررسی کنیم که عمل تا کجا بااین موقعیتهای نظری مطابقت داشت و آیا جهان اسلامی شیوهٔ سرمایه داری تولید یا بخش سرمایه دارانه را می شناخت یا نه –و باید توجه داشت که عموماً پذیرفته شده است که شکلبندی اقتصادی اجتماعمی سرمایه داری، نظام اقتصادی هیچیک از کشورهای اسلامی پیش از دورهٔ کنونی نبود.

بی گمان، بخش سرمایهدارانه در برخی از جنبه هایی که آشکارترین آن جنبهٔ بازرگانی بود، بخوبی توسعه پیداکرده بود. توسعهٔ داد وستد سرمایهدارانه در دورهٔ اسلامی، واقعیت کاملاً شناخته شدهای است که در اینجا ذکرمختصری از آن کفایت می کند.

جامعهای که اسلام درآن زاده شد، یعنی مکه، کانون داد وستد سرمایهدارانه بود. ساکنان مکه که از قبیلهٔ قریش بودند، از سرمایه شان به شیوه ای که بایستی از نظر «ماکس ویر» آن را معقول خواند، از راه داد وستد و مرابحه بهره برداری می کردند. آنها صرفاً در جست وجوی افزایش سرمایه شان بودند، سرمایه ای که شکل پول <u>به خو</u>دگرفته بود. هیچ عنصر وآیینی'، اخلاقی یا دینی درفرو خواباندن اشتیاق آنها به استفاده از هر فرصتی برای سود، چندان مؤثر نبود. اینان حتی در

1. Ceremonial

قرآن بدین خاطر سرزنش شده اند. سنتهای بخشندگی بخاطر کسب حیثیت که برای رهبران جوامع صحرانشین آشنا بودند، برای آنها مطرح نبودند. عنصر شعیرهای ا آنها که چندان ریشهدار هم نبود، در جهت تأمین لطف خدایی برای عملکردهای بازرگانی عقلایی بازرگانان مکه بود. اقتصاد جامعهٔ مکه، به اصطلاح کارل -پولانیی، یک اقتصاد «غیر درخود فرورفته» ۲ بود که تا آخرین حد سمکن خود توسعه داشت. فعالیتهای اقتصادی مکه در چارچوب نقشهای اقتصادی گروهیندی شده در سازمانهای اقتصادی پایدار، یعنی در شرکتهای بازرگانی انجام می گرفت که ساختهای روابط میان این شرکتها بهیجروی در بافت اقتصادی ای چون كلان<sup>1</sup> (قبيله) «درخود فرورفته» نبود [1]. اين ساخت° خود اقتصادى بود كه شامل يك بازار بودكه درآن برحسب روابط داخلي بازار، قيمتها لزوماً در نتيجه عرضه و تقاضا در نوسان بودند. آن گاه که روابط بازرگانی با دولتهای همسایه مطرح بود و در ارتباط با بازرگانی عبوری که مهمترین منبع سود مکه را تشکیل می داد، مردم مکه تا اندازهای به نظامهای تثبیت ارزش برابری که از سوی این دولتها نهاده شده بودند، نأگزیر تن در می دادند [۲]. به هرحال، ملاحظات غیر اقتصادی ای که گاه این نظامهای بازرگانی می با پست جزئاً آنها را رعایت می کردند، از خود مکه نبود، بلکه از سوی جوامع بیرون از مک براین مردم تحمیل شده بود. از این روی، لامنس [۳] و مارتین هارتمن [۶] برحق بودند که در اینجا سخن از «سرمایه داری» می گفتند. با این همه، مکه، که تنها جزیرهٔ کوچکی در میان شبه جزیرهٔ عظیم عربستان بشمار میآمد، منطقه ای بود که اساساً هنوز در مرحلهٔ اقتصاد معیشتی بود و تنها سهم ناچیزی از تولید آن بهبازار اختصاص داشت. بازرگانی ادویه که در سراسر عربستان انجام می گرفت، بویژه برای سازمان دهندگان حمل ونقل کالاهای بازرگانی، همچون قریشیان، و نیز شاید برای رؤسای قبایل متعددی که بر سرراه کاروانها زندگی می کردند، درآمد پولی ایجاد کرد[ه]. و این خود برای برهم زدن شیوهٔ زندگی سنتی بعضی مناطق عربستان کافی مینمود، اما این درآمد برای ساختن پایهای برای تحول یک اقتصاد واقعاً سرمايهدارى بسيار ناكافي بود. سرمايهٔ بازرگاني ومالي چگونه

4. Clan

1. ritual —2. Karl Polanyi 3. Unembeded 5. Structure

6. Transit trade

۵۲ اسلام و سرمایهداری

می توانست اختیار فعالیت تولیدی را در دست گیرد؟ چەنوع تولیدی می بایست در اینجا معمول گردد و از چه طریق به بازار عرضه شود؟

سپس یک دورهٔگذار فرارسید که در آن اعراب ارباب یک امپراطوری عظیم گشتند و توانستند از طریق این امپراطوری تنها با دریافت مستقیم یا غیر مستقیم سهمی از خراجهای بسته شده به مردم کشورهای مغلوب، نفع قابل ملاحظه ای به چنگ آورند. به نظر می رسد که در این دوره اعراب ترجیح می دادند که رعایای آنها به داد و ستد و مرابحه پردازند و مشاغل پرسود دیوانی را برای خود نگهدارند، یا به دریافت مستمری نان و آبداری که دولت جدید برای فاتحان تعیین کرده بود، قناعت کنند. به هر حال برخی از قریشیان به فعالیتهای بازرگانی نیا کانشان ادامه دادند، همچنانکه س. د.گویتاین نشان داده است: یکی ازاین افراد سعیدین المسیب (ع۹-سر ق) مرد پارسامنش بود که او نیز مستمری می گرفت و می گویند که فراغت خویش را به گردآوری احادیث تاریخی و فقهی اختصاص داده بود [۲].

باانقلاب عباسیان درسال ۱۳۰ ق. ( . ه م میلادی) ، برابری میان گروههای قومی برقرارگشت وگروش به دین نوین که اکنون اکثریت جمعیت کشورهای اسلامی را دربرگرفته بود و عربی گشتن بخش بزرگی از امپراطوری اسلامی، همگی موجب شدند تا فعالیت بازرگانی در میان همهٔ بخشهای امت اسلامی تا آنجا که شرایط طبیعی زندگی مردم مسلمان اجازه می داد، گسترده گردد. گسترش این امپراطوری و فعالیت بازرگانی ایجاد کرد و کالاهای تازه وگوناگونی را به گردش انداخت. از آن پس دورهٔ کلاسیک تحول اقتصادی امپراطوری اسلامی و از همه زودتر و بیشتر تحول بازرگانی آن آغازگشت. ادامهٔ فراگیر این تحول را می توان درست تا قرن هشتم ه (چهاردهم م) بخوبی دید (حتی اگرگاه کاهشی در فعالیت بازرگانی تا قرن هشتم ه (چهاردهم م) بخوبی دید (حتی اگرگاه کاهشی در فعالیت بازرگانی تا قرن مینام در محان امپراطوری اسلامی و از همه زودتر و نا قرن هشتم ه (چهاردهم م) بخوبی دید (حتی اگرگاه کاهشی در فعالیت بازرگانی نی دارانهٔ ویر مطابقت داشت. آنها هیچ فرصتی را برای بدست آوردن سود از دست نمی دادند و هزینه ها و نقدینه ها و سودهای شان را برحسب پول محاسبه می کردند. نمی دادند و هزینه ها و نقدینه ها و سودهای شان را برحسب پول محاسبه می کردند. نمی دارند تر مینه می بینی این خان به دست آوردن سود از دست نمی دادند و هزینه ها و نقدینه ها و سودهای شان را برحسب پول محاسبه می کردند. نمی در این زمینه نمونه های بسیاری می توان به دست داد، اما برای شناخت این عمل اقتصادی...

قرن هفتم هجری را از تجارت بخوانیم. این تعریف خالی از ابهام است.

باید دانست که بازرگانی یعنی: کوشش برای کسب سود از طریق افزایش دادن سرماید، خرید اجناس بهقیمتی پایین و فروش آنها بهقیمت بالا، حال میخواهد این اجناس از برده'، غله، احشام و اسلحه تشکیل شده باشد یا از پوشاك. (مبلغ) اضافی، «سود» (ربح) خوانده می شود. کوشش برای کسب سود ممکن است از طریق انبار کردن کالاها و نگهداری تنها تا بالا رفتن قیمت آنها در بازار، صورت گیرد. این عمل سود سرشاری ببارمی آورد. یا اینکه بازرگان کالاهای خود را به کشور دیگری که تقاضای آن کالاها در آنجا از کشور خودش بیشتر باشد، صادر می کند تا در آنجا به فروش رسند. این کار نیز سود بزرگی بدست خواهد داد. از مین روی است که تاجر پیری به شخصی که میخواست دربارهٔ بازرگانی حقیقت را بداند، چنین گفت: «بازرگانی را برای تو در دو کلام خلاصه می کنم: به هنگام ارزانی بخر و به هنگام گرانی بفروش. در بازرگانی تنها به فکر خویش باش.» او با این دو کلام همان چیزی را می گوید که ما درست پیش از این آورده ایم [ی].

بدین نقل قول باید آنچه را که همین نویسنده بهعنوان یک نجیبزادهدربارهٔ کاستی هایبازرگانانمیگوید، افزود:اومیگوید اند کاندمردان درستکاری که

در این شغل آدم با ایشان سروکار پیداکند. یکی ناچار استکه اعتبار دهد و بسیارندکسانیکه دیونشان را منکرند. شخص برای باز گرداندن پول خویش باید خود را برای روبرویی با هزاران مشکلات آماده سازد چراکه وامداران تنها رعایت وام دهندگانی را میکنندکه بهسرسختی و مرافعهجویی معروف باشند. آنهاکه روحیهای متناسب باچنین عاد<u>ت</u>هایی ندارند، بهتر استکه از پرداختن به بازرگانی دست

۱. اگر اصل عربی این کلمه «رقیق» خوانده شود، بهمعنای «برده» است ولی آثار گنابادی در ترجمهٔ فارسی، این کلمه را «دقیق» خوانده و لذا به «آرد» ترجمه کرده اند...م.

۵۴ اسلام و سرمایه داری

شویند. این شغلی است که شخص بناچار باید از نیرنگبازی، دوپهلوگویی، حقه، مرافعهجویی و پافشاری سماجت آمیز استفاده کند. تنها تعداد بسیار نادری از بازرگانان از چنین خطایی که ناشی از عادت دادن نفس به کاربرد این روشهاست بری هستند. اینان مردانی هستند که سرمایهٔ اولیهشان را بدون آنکه ناچار گشته باشند از طریق سالها چانهزدن خسیسانه بدست آورده باشند، یکباره به دست آورده اند. برای مثال از راه ارت و یا از طریق اصابت بخت بلند و نظایر آن. این واقعه این افراد را قادر می سازد تاوظیفهٔ بهرهبرداری مفید از سرمایه شان را به عهدهٔ کارمندان شان واگذارند و خود شان بیشتر هم خویش را صرف خیر جامعه نمایند [۸].

بروشنی هویداست که از نظر ابن خلدون، که می توانست با دیدهای تیزبین سراسر جهان فرهنگی پیرامون خویش را بشناسد، بازرگان نمونه کسی است کهدر هر مکان و زمان و با هروسیلهای در صدد بهدست آوردن پول است. آیا او نمی گوید که تأخیر در بازپرداخت دیون از آن روی برای وام دهنده زیان آور است که در مدت این تأخیر او نمی تواند از سرمایهاش بهرهبرداری کند؟ [۹] این بدان معناست که بازرگانان موردنظر ابن خلدون معمولاً نمی گذارند سرمایه . شان بیکار بماند. به همین سان، یک کتاب را هنمای بازرگانی که به قرن یازد هم میلادی نسبت داده شده است، انواع گوناگون بازرگانان را در حال پیگیری فعالیتهاشان، در فضایسی یکسره برابر با معیار اقتصاد سرمایهداری ویر، تعریف سي كند. در ميان اين بازرگانان، سلف خر (خزّان) وجود دارد كه جنسها راارزان می خرد و وقتی که قیمت آن بالا رفت می فروشد: او باید نوسان قیمتها را پیش . بینی کند و خریدهایش را برطبق آن انجام دهد. بازرگان، سیاح و صادر کنندهای (دکاض) است که باید آخرین اطلاعات مربوط به قیمتها را در کشورهایی که کالاهایش را عرضه می کند، و حقوق گمر کی را در دست داشته باشد تا قیمتهاو سود خویش را درست محاسبه کند و هزینه های حمل ونقل را در نظر داشته باشد. او بآید یک عامل قابل اعتماد در کشور مورد نظر داشته باشد، و نیز انباری که بتواند کالاهایش را در آنجا بسلامت بارگیری کند. سرانجام یک شریک رازدار (مجمَّز) وجود دارد که او نیز خود باید عامل قابل اعتمادی برایخودش

انتخاب کند. اندرز کلیای که این کتاب راهنما میدهد بازتاب همان وضعی است که در بالا شرحش را آوردهایم. برای نمونه، هنگامی که یک بازرگان در شاخهٔ خاصی از داد و ستد ناموفق از کار درآمد، بدو توصیه میشود که برطبق نمونهٔ خود پیغمبر، شاخهٔ دیگری را آزمایش کند، شخص باید بداند که کجاباید قیمتها را پایین آورد و چگونه باید برای سود آیندهاش هدایایی را بدهد، و نظایر آن. همچنانکه مشاهده شده است، در این کتابچهٔ راهنما، پایین آوردن قیمت برای جلب مشتری توصیه شده است، حال آنکه غزالی عالم الهی و اخلاقی، این عمل را برای کسب پاداش خداوندی و دستگیری از برادران دینی و نظایر آن به مصلحت می داند [..].

برای ابنخلدون این واقعیت که سراسر این فعالیتی که بهانگیزهٔ جلب سود در حوزهٔ تمدن مورد نظر او صورت میگیرد برپایهٔ پول پیگیری میشود، کاملاً روشن است. او مینویسد که خداوند،

دوسنگ معدنی، طلا و نقره را بعنوان (معیار) ارزش برای محاسبات سرمایه ای آفریده است. (طلا و نقره آن چیزهایی هستند) که سا کنان این جهان آنها راگنجینه و دارایی تلقی می کنند. حتی اگر در شرایط دیگری چیزهای دیگری به جای این دو فلز به دست آیند، این عمل تنها به منظور غایی کسب (طلا و نقره) است. همهٔ چیزهای دیگر تابع نوسانات بازار هستند بجز (طلا و نقره). این دو چیز مبنای دارایی وگنجینه را تشکیل می دهند [11].

در مقاله های صرفاً اقتصادی اسلام سده های میانه، می توان تعریفهای روشنی دربارهٔ اهمیت فلزات قیمتی (ضرب شده) یا نشده، به عنوان معیار ضروری مبادلهٔ کالاها و خدمات و بعنوان نتیجهٔ تقسیم کار، پیدا کرد که هنوز کاملاً معتبرند. تقسیم کار به دلیل چندگانگی نیازهای بشری، چه طبیعی و چه فرهنگی، که به تخصص فنون انجامیده است، مطرح گشته است [۱۳].

آیا همهٔ اینها به تشکیل ثروت پولی جدا از ثروت ارضی که مار کس آن را لازم دانسته است، می انجامند؟ بیگمان، جهان اسلامی مواردی از ثروت عظیم

#### ۵۶ اسلام و سرما یه داری

درقالب پول و فلزات قیمتی را می شناخت [۳۰]. این نیز بیگمان درست است که ثروتمندان مسلمان غالباً دست کم بخشی از ثروتشان را در زمین سرمایهگذاری کرده بودند، اما شک است که این قضیه، نشانگر تحول در یک جهت غیر۔ سرمایهداری بوده باشد [۱۶]. ما مقدار نسبی سرمایه گذاری در زمین را نسبت بهسرمایهگذاری در دادوستد نمیدانیم. این نسبت بیگمان، وسیعاً بهزمان و مکان و شرایط بستگی دارد. ابن خلدون بهما می گوید که سرمایه گذاری در زمین در دورهٔ ناامنی خطرناک است. اما برعکس در دورهٔ نظم و آرامش ارزش زمين بالا مى رودگرچه هرگز اين گونه سرمايه گذارى بازده چشمگيرى ندارد. مالك زمین نمی تواند برای هزینه های تجملی خویش روی اجاره هایی که گرد آوری می کند چندان متکی باشد، بلکه این درآمد تنها می تواند کمکی برای معاش او باشد. خریداری زمین برای تأمین آیندهٔ کود کانی که پس ازمرگ احتمالی پدر بی سرپرست می مانند و نمی توانند زندگیشان را تأمین کنند، خوب است. این کار آنها را قادر میسازد که به زندگیشان ادامه دهند. درموارد استثنایی برخی از افراد ممکن است بتوانند از طریق احتکار زمین و خریدن قطعاتی از زمينهايي كه بخاطر موقعيت مناسبشان افزايش قيمت پيدا مي كنند، درآمدهاي بزرگی بهدست آورند. به هرحال بهعنوان یک قانون کلی، همین زمیندار ممکن است با دخالت اشرافیت نظامی از دارایسی خویش محروم ماند[ه.]. از این عبارت بروشني برميآيد که بهنظر ابنخلدون گرچه دارايي ملکي ممکن بود اهمیت سیاسی بزرگی داشته باشد، اما آن ثروتی که از نظر اقتصادی مطرح بود، ثروت پولی بهشمار می آمد و سرمایه گذاری ارضی تنها ثروت درجهٔ دوم را تشکیل سىداد.

به همین سان، تحول بزرگ بازرگانی در اسلام دوره های میانه نشان می دهد که دست کم بخشی از تولید در جهت بازار و ارزشهای مبادله ای سوق گرفته بود. بدرستی براین واقعیت تأکید شده است که نسبت بزرگی از این دادوستد را بازرگانی عبوری تشکیل می داد که بهیچروی به ساختهای تولید در داخل خود کشورهای اسلامی بازبسته نبود [۱۰].این نیز واقعیت دارد که بخش بزرگی از این دادوستد، داخلی و شامل مبادلهٔ فرآورده های تولیدی در میان بخشهای مختلف جهان اسلام بود. این واقعیت با تخصص محلی در تولید صنعتی و

کشاورزی، بروشنی نشان داده میشود. همهٔ نوشتههای جغرافیایی مربوط به اعراب در دوران میانه، پر از ذکر این تخصصها هستند و در هر قسمتی از این کتابها که بهشهر یا منطقهای اختصاص داده شده است، از تخصصهای ویژهٔ آن شهر یا منطقه یادی می شود. برای نمونه، به تحلیلهای برتولد اشپولر از دادوستد ايرانيان در ميانة قرن اول تا پنجم (هفتم تا يازدهم ميلادى)، ارجاع مىدهيم. شهرهای شمال و شرق، بویژه ری و قزوین و قم، بافته هایی را صادر می کردند که غالباً نام شهر سازندهٔ آنها برروی این بافته ها نقش شده بود و این فرآورده ها در برخی از موارد حتی بهاروپا نیز راه می یافتند. برخی از شهرها بهصورتهای گوناگون ابریشم میبافتند، همچون حریر و اطلسی و نظایر آن، حال آنکه برخی دیگر با نخ، پوست و چرم کار می کردند و یا قالی میبافتند. حتی شهرها و مناطقي وجود داشتند كه درصادرات صابون، روغن آلات، گلاب، نهال نخل، عطر، موم، عسل، زعفران و نیل متخصص بودند. همچنین ذکر شده است که بسیاری از فرآورده های کشاورزی برای بازار تولید می شدند: خشکبار، میوه های تازه گوناگون بویژه خرما، کله قندو ادوینه. اسب و شتر دو کوهانه برای بازار پرورش داده می شدند. ساهیهای خشک شدهٔ دریای آرال و خلیج فارس صادر میشدند. در برخی از شهرها، اسلحه، جام و سطل مسی، ترازو و میز و صندلی را برای صادر کردن می ساختند. میز و صندلی بیشتر در مناطقی که الوار در دسترس بود، ساخته می شد: در پوشنگ و در سراسر افغانستان، در مازندران و سمرقند [۱۷]. در میان مواد غذایی که در دوران باستان به مقدار زیاد صادر میشد (این تولید مستلزم وجود سازمان تولید کشاورزی در یک منطقهٔ معین برای فروش در بازار بود که گاه به آستانهٔ تولید تک محصولی نیز می رسید) روغن زیتون سوری بود که از طریق شط قرات به بغداد و حومهٔ آن صادر می شد و همچنین خرمای عراق سفلی و عربستان و نظایر آن [۱۸]. آنچه ما از بهای برخی از محصولات میدانیم، این جهتگیری تولید برای بازار را بروشنی نشان مي دهد. اختلاف قيمت زيادي ميان منطقه اي كه كالا در آن توليد مي شود و مناطقی که با محل تولید فاصله دارند وجود دارد و همچنین برحسب سهولت يا دشواري حمل و نقل نيز كالاها اختلاف قيمت پيدا مي كنند [٩٦]. رساله هاي اقتصادى ولغوى شامل مباحثات نظرى دربارة تعيين قيمتهاى بازارمى باشند[ . ].

۵۸ اسلام و سرما یه دادی

قوانین دینی اعمالی راکه میتوانند کارکرد آزاد عرضه و تقاضا را مختل کنند، منع مینمایند [۲۱]. حدیثیکه از تجربهٔ خود پیغمبر منشأگرفته است، تثبیت قیمت تحمیلی راکه شامل تثبیت قیمتها در سطح حداکثر آن از طریق توسل بهزور است، طرد میکند [۲۲].

متأسفانه ما دادههای کمیای در دست نداریم و این نیز کاملاً روشن است که اقتصاد اعاشه در بسیاری از بخشهای اقتصادی سراسر کشورهای مسلمان رایج بود، همچنانکه در همین دوره این وضع در اروپا نیز رواج داشت. به هرحال جمع دادههای مربوط به شهرها و مناطقی که برخی از محصولاتشان برای فروش درجای دیگر تولید می شدند، دست کم نشان می دهد که تولید برای بازار به میزان وسیعی توسعه یافته بود [۳۳]. با توجه به اینکه شهرهای بسیاری بودند که وسایل معاش آنها تنها از مناطق اطراف، چه نزدیک و چه دور، تأمین می شد و با وجود مشاغل تخصصی گوناگون که ما از خلال کتابچه های محتسبان و داروغه ها و اسناد دیگر [۶۳] از این حرفه ها آگاهی داریم – تخصصی که از محدودهٔ یک منطقهٔ خاص بسیارفراتر می رفت – حقیقت جز این نمی توانست باشد. این نیز آشکارا روشن است که همهٔ این حرفه های بیشمار و متنوع نشان می دهند که حجم قابل ملاحظه ای از تولید به مبادله اختصاص داده شده بود.

بداین توسعهٔ سرمایهٔ بازرگانی در یک جهت کاملاً سرمایه دارانه، باید رشد سرمایهٔ مالی در همان جهت را نیز افزود. عمل مرابحه با توسعهٔ سرمایهٔ مالی نیز در جامعهٔ مکه [ه۲] که اسلام نخست درآنجا پدیدار گشته بود، کاملاً معمول بود —حتی اگر بگوییم که لامنس در مورد تعداد و فعالیت «بانکداران» قریشی غلو کرده است [۲۰]. این عمل با وجود منع ربا از سوی قرآن در زمانه های بعدی نیز بیگمان وسیعاً انجام می گرفت. این همان نکته ایست که باید در اینجا نشان داده شود، البته نه برای تاریخنگاران خاورشناسی که بخوبی از آن آگاهند، بلکه درمخالفت با عوامفریبان، اقتصاددانان عمومی و حقوقدانانی که با چند اصطلاح مشهور عربی، بازی می کنند. اینان غالباً می کوشند نشان دهند که منع دبا از وقوع فعالیت اقتصادی نوع جدید در میان مسلمانان جلوگیری می کرد. این افراد خوانندگانی دارند که مبهوت فضلشان گشتهاند یا خوانندگانی که بسیار علاقه،ندند آن تزی را بپذیرند که با تمایل ضدعربی یا نژادپرستی آنها سازگار باشد، همان تمایلی کهگاه شکل ستایش مرامی یک تمدن سنتی آرمانی را بهخود میگیرد – تمدنی کهبهدنبال پول رفتن را که مختص جهان جدید است خوار میدارد.

باید یادآور شد که حتی مدافعان جدید اسلام، همچون محمد حمیدانه گستاخی چنین ادعایی را برخود روا نمی دارند که بگویند منع دبا در دوران قدیم وسیعاً اعمال سیشد. محمدحمیدانه که این منع را به عنوان کوششی در جهت «ملی کردن اعتبارات» در دولت مسلمانی که وامهای بدون بهره می دهد تفسیر می کند، شواهدی دال براین پیدا می کند که این اقدامات تنها در عصر خلیفه عمر (۳۱-۳۳ ق/۲۳۶-۲۶۶ م) کاربرد پیدا کرده بودند [۲۷]. باتوجه به این که عمر در سنت تسنن تحت یک جریان آرمان پردازی منظم قرارگرفته است، حتی درمورد واقعیت تاریخی این اقدامات نیز جای شک است. به هرحال، حتی اگر ارزش تاریخی منابعی را که به دوران بسیار اخیرتر تعلق دارند بپذیریم، آنچه در اینجا مطرح است تنها یک دورهٔ ده ساله از یک تازیخ هزاتروسیضد ساله را می پوشاند.

آنچه بروشنی نشان می دهد که منع دبا اثر عملی کمی داشته است، این است که فقها درپیدا کردن راههای گریز از منوعیت شرعی دبا، استادی شایانی از خود نشان دادند. این «کلاه شرعی» نهادن ها به عربی حیل نامیده می شود که به معنی تردستی و نیرنگبازی است. کتابهای زیادی به شرح این روشها اختصاص داده شده اند، همچون کتابهای ابوبکر احمد الخصاف (متوفای ۲۰ قاره ۸۸۰)، ابوحاتم محمود القزوینی (متوفای حدود ۲۶۶ قاره ۱۰ م) و محمد ابن الحسن-الشیبانی (۱۸۹۱۳ قاره ۲۰ می ۲۰ م) که بوسیلهٔ «یوزف شاخت» منتشر شده است و هم از سوی او بخشی از آنها نیز به ترجمه رسیده است [۲۸]. در میان چهار مذهب فقهی تسنن، مذهب حنفی (که الخصاف و شیبانی بدان تعلق می بست که برطبق آن، ضرورت، آنچه را که سخت ممنوع است مجاز می گرداند می بست که برطبق آن، ضرورت، آنچه را که سخت ممنوع است مجاز می گرداند [= الضرورات تبیح المحظورات]. باید یادآور شد که مذهب حنفی از سوی

1. idealization

• 👂 اسلام و سرما یه داری

دولت مسلمان زمانهٔ جدید بودکه در تاریخ نقش قابل ملاحظهای را ایفا کرده بود. مذاهب مالکی و شافعی اصولاً دراینمورد سختگیرند، اما اینها نيز برخي از حيل را مي پذيرند. بعنوان نمونه يکي از اين حيله ها را نقل مي کنيم. من کتاب روی میزم را بهفلان شخص بهمبلغ . ۲۰ فرانک میفروشم تا پس از یک سال بهای آن را بپردازد، اما سپس فوراً آن را بهسبلغ... فرانک نقد می خرم. بدین شیوه، من کتابم را برای خود نگاهداشتم و بدو . . . فرانک دادم پس از یک سال . ۲٫ فرانک از او خواهم گرفت. من پول نزول ندادهام، بلکه تنها خرید و فروش کردهام. این حقه، بسیار ابتدایی بهنظر میآید. همین حیله چندانگستردگی داشت که با همان نام عربی اش از سوی اروپاییان غربی دوران میانه نیز اقتباس شده بسود [و۲]. پاسکال در هشتمین نامه از نامههای دلایتی' خویش یک مسیحی یسوعی را بسهمسخره میگیرد کسه مزایبای این «قرارداد mohatra» را برایش توضیح میدهد و میگوید که بهنظر این «پدر مهربان، تنها نام این قرارداد است که عجیب می نماید». در سال ۲۰۷۹ میلادی هنوز به یک فرمان از سوی دستگاه مقدس تفتیش عقاید نیاز بود تا این «خطا» یی که طبق آن «قرارداد mohatra قانونی شمرده می شود» لعن گردد [. ۳]. افزون براین، مهارت توجیه کنندگان غالباً آنها را واداشته است تا در رویارویی با مسألهای یکسان در جوامعی با ساخت همسان، بدون نیاز به وامگرفتن یک دستورالعمل، حیله های متناسب با حل آن مسأله را در درون هر جامعه ای کشف کنند.

اجازه دهید از رساله ای فقهی که در میان شیعیان --آنهایی که به نوعی اعتقاد اسلامی وابسته اند که از سوی فرقه های دیگر اسلامی دفض تلقی شده است --این مذهب از قرن دهم هجری (شانزدهم) برایران حاکم گشته است --مرجعیت دارد، نمونه ای بیاوریم. درا ین رساله پس از اعلام اصل منع ربا، که در این جا بعنوان «رباخواری» برگردانده شده است، اضافه میگردد که:

راهی بـرای پـرهیز از ربـاخـواری وجـود دارد. بـرای مثـال زیـد بهعمرو پیمانـهایگندم در مبادله بـا یک کـالای دیگر میفروشد، در حالی که

1. Letters Provinciales

عمرو نیز بهزید دو پیمانه گندم در مبادله باچیزی دیگر می فروشد. کالاهایی که در مبادله باگندم تحول داده می شود، ارزشی کمتر از ارزش گندم دارد و برای پرداخت بهای گندم داده می شود. از آنجا که دو کالای مورد مبادله نه از لحاظ جنس و نه از جهت وزن یکسانند [ ۳ ] پس مرابحه ای صورت نگرفته است. هنگامی که دو چیز با ارزش یکسان ولی وزن متفاوت به عنوان قرض یا هدیهٔ متقابل معامله می شود [ ۳ ] یا زمانی که یک طرف معامله مقداری بیشتر از آنچه که دریافت می دارد، یا زمانی که یک طرف معامله مقداری بیشتر از آنچه که دریافت می دارد، واقع عمل مرابحه انجام نگرفته است. البته بدان شرط که این معاملات متفاوت به هدف گریز از قانون منع ربا، قبلاً مورد یک توافق ویژه قرار متفاوت به هدف گریز از قانون منع ربا، قبلاً مورد یک توافق ویژه قرار منگرفته باشند [ ۳ ۳].

ساده است که مترجم این رساله که کنسول فرانسه در تبریز بود باید بهچنین نحوی از خود واکنش نشان دهد: «هیچ کسی نمیتوانست از این سادهتر راه قانونی شکستن قانون منع ربا را توصیه کند»[۳۶]. آنچه که این تفسیر بدان میانجامد، همانتوجیه قانونی مرابحه است، البته به شرط آنکه تشریفاتی اضافی رعایت گردد.

ما دربارهٔ کاربرد این منع در عمل و کاربرد عملی حیله هایی که در جهت گریز از آن ابداع شده بودند، چه میدانیم؟ برای داوری درست دربارهٔ این قضایا، شخص باید از مدارک موجود استفاده کند – مدارکی که درواقع هم بسیار اندکند و هم بسیارکم مورد بررسی قرارگرفته اند – و یا باید در لابلای انبوه بیشماری از نوشته های عربی و فارسی و ترکی از هرنوع، کندو کاوکرد. تاکنون، تنها تحلیلهای بسیار معدودی از این متون انجام گرفته است. با اینهمه میتوان برخی از واقعیتهای شاخص را نشان داد.

یک پژوهشگر بزرگ اسلامی گفته است که منع رباخواری موجب شده است که داد وستد پولی در جهان اسلام در انحصار مسیحیان و سپس کلیمیان درآید [۳۰] بیگمان این درست است که حضور این اجتماعات بیشمار غیر مسلمان درکنار مسلمانان، آنها را قادر ساخته است تا درهرموردی که لازم بود وام-

## **۶۲** اسلام و سرما یه داری

دهندگان بسیاری در اختیار داشته باشند و همچنین کسانی بودند که نامشان را برای کاربرد در معاملاتی که دین اسلام منع کرده بود بهآنهایی که این ممنوعیتها را سخت رعایت می کردند، قرض میدادند[۳۰]. اما واقعیتهای بسیاری نشان میدهند که این وسواس دست کم در برخی از مکانها و زمانها، بارها مورد تحقير قرارگرفته بود. در بيشتر موارد، هرجا كه اجتماعات غيرمسلمان بداندازهٔ کافی وجود نداشت، مسلمانان بااشتیاق برخود روابی داشتند که وظیفهٔ قىرض دادن را بدون پىردەپوشى انجام دھند و بازرگانى اعتبارى را آشكارا و بی پرده اعمال می کردند. عموماً وجود اقلیتهای غیر مسلمان، مسلمانان را از رقابت در این زمینه از طریق وامهای ربایی مبدل و دریافت بهره از هر راه واسطهای باز نمیداشت. خواهیم دید که در مراکش گرچـه کلیمیان اقلیت قابل ملاحظه ای را تشکیل می دادند و بسیار مشتاق بودند که بار این گناه را از دوش مسلمانان بردارند، باز ربا خواری در میان مردم منحصر به کلیمیان نبود. این واقعیت، دست کم برخی از مسلمانان مراکش را از اقدام بهمعاملاتی که بهرهٔ سنگینی را برایشان به ارمغان می آورد باز نمی داشت، گرچه این معاملات به معنای باریک آن (اما تنها به همان معنای باریک آن) از دیدگاه شریت، قانونی بهشمار میآمدند. بیشترین امتیازی که می توان به آنهایی که براهمیت منع دینی ربا تأکید می ورزند داد، این است که در جامعه ای که بسیاری از دادوستدها بصورت تخصصهایگروههای دینی خاص یاگروههای قوی و محلی در آمده بودند، آسانی وام گرفتن از وام دهندگان غیر مسلمان تخصص در رباخواری رابرای اقلیتهای غیرمسلمان تسهیل کرده بود. بدین گونه، پرداخت وامهای نزولی، در مراکش مختص کلیمیانگشت و در مصر جدید این کار در تخصص یونانیان وبیگانگان دیگر درآمد و در هند بازرگانان هندوی گیاهخوار کاست بانیا در این کار متخصص گشتند ــدرست همچنانکه در دوران میانه در اروپا، کلیمیان و لمباردها این نقش را ایفاء می کردند یا همانگونه که در چین بانکداران ایالت «شانسی» از دوران باستان در این زمینه به یک نوع انحصار دست یافته بودند. به هرحال درهرجا که تعداد جمعیت اجتماعات اینچنینی چندان زیاد نبود که بتوانند این وظیفهٔ اجتماعی را بهصورت تمام وکمال انجام دهند، مسلمانان 1. banya 2. Shansi

اماده بودند که خود این نقش را ایفا کنند. بالاتر از همه بگذارید تکرار کنم که حتی در جایی که این متخصصان حضور داشتند، بسیاری از مسلمانان هرگز آنقدر خوددار نبودند که با اینان بصورت دیگری رقابت کنند، بلکه معمولا تنها بهصورت کمی پوشیدهتر این کار را انجام میدادند. در زیر نمونه هایی آورده میشوند که هیچ شکی در واقعیت این امر به جای نمی گذارند.

بیایید با هم نوشتهٔ جاحظ، نویسندهٔ عرب زنگی تبار راکه در <del>تر</del>ن دوم هجری، (نهم میلادی) در عراق در زادگاهش بصره زندگی می کرد، بخوانیم. او که مردی با هوش، بافرهنگ، شوخ و زیر ک بود، نوشته هایی سرشار از طنز، توصیفهای درخشان و متنوع و بشدت واقعبینانه از خود بهجایگذاشت. او در کتاب طنزآمیزی [بهنام البخلا] که دربارهٔ بخیلان نوشت، از دو خسیس بصری می نویسد که با نسیه فروختن یک چیز و بازخرید فوری آن به نقد که پیش از این توصیف آن آمده است، رباخواری می کردند. نخست او از یک زمیندار ثروتمند یاد می کند که بهوامگیرندگان می گفت وارثی ندارد و اگر بمیرد کسی نمی تواند ادعای مطالبهٔ وام را بکند و بدین گونه وام گیرندگان را به بازی می گرفت. بسیاری از مردم به همین دلیل برای وام گرفتن پیش او می رفتند. خسیس دیگری که «از مهمترین و توانگرترین رباخواران شناخته شده بود» «اجتماعاتی ترتیب داده بود که در آن رباخواران و خسیسان برای بحث دربارهٔ اصول پس انداز (یعنی اصول آز) گرد هم آسده بودند.» این مرد هنگامی که از وامداری درخواست بازپرداخت وامش را می کرد، بر این تأکید می کرد که او بهرهٔ نازلی از فرد مقروض خواسته بود، چون تصور می کرد که او شخص قابل اعتمادیست. از این عبارات جاحظ چنین برمی آید که در بصرهٔ روزگار او، مسلمانان بسیاری بودند که پول ربح میدادند. کسی نمی تواند بگوید که منع رباخواری در آن زمان هنوز بوجود نیاسده بود، چرا که واژههای عربی ای که در این متن به معنی «قرض» و «قرض دهندگان» به کار رفته بودند، دقیقاً همان اصطلاحات فنی کلاسیکی بودند که راهگریز از قانون منع ربا را نشان می ـ دادند [۳۷].

حال به یک دوره و ناحیهٔ کاملاً متفاوت می پردازیم. بررسی اخیری که بر مبنای اسناد حقوقی انجامگرفته است ما را قادر می سازد تا دربارهٔ زندگی

۶۴ اسلام و سرما یه داری

اقتصادی در ناحیه ای که امروزه تونس نامیده می شود، بویژه در قرن ششم (دوازدهم م) و نیز دو قرن پیش ازآن، ایدهای بهدست آوریم. می بینیم که در این اسناد قرضهای متعدد و خریدهای اعتباریگزارش شدهاند. کسب وکار صرافان و بانكداران بسيار رونق داشت. بانكداران دست كم بر بخش قابل ـ ملاحظهای از بازرگانی نظارت داشتند. عمدهفروشانی که تجارت کتان و پنبه و روغن می کردند، قصابان، و بازرگانان غله، آشکارا با این بانکداران حساب داشتند (این حسابها با پول طلا نگهداری می شدند). بانکداران با پول طلای اینهاکار می کردند و بهرهٔ آن را قسمتی با (پول نقره) پرداخت می کردند و قسمت دیگر آن را به حساب آنها در بانک می افزودند. باید یادآور شد که در آن زمان دریافت (یاداشتن حق دریافت) سکه های طلا برای بازیرداخت سکههای نقره با شمرده می شد که بویژه از سوی مذهب مالکی که مذهب مسلط بر تونس آن زمان بود، منع شده بود. در این زمان، در تونس هر روز قواعد شرعی راجع به دبا زیرپا گذاشته می شد. از این رو، بسیار محتمل است که این تخطی از قانون درمورد عملیات بازرگانی دیگری که از آنها در این دوره گزارشی داریم نیز صادق بوده باشد و خیلی سادهدلانه خواهد بود اگر چنین پنداریم که این اعمال از روی انساندوستی و پارسایی انجام می گرفتند. می دانیم که در حدود سال . ۸٫ ق/ ۱۰۸۷ م در مهدیه، صاحبان بنگاههای رهنی و پیشهوران وثیقه های بسیاری نگاه می داشتند. در نوشته ای تحقیقی که من از آن استفاده می کنم، نویسنده که با پرسشهای مربوط بهموضوع این کتاب سرو کار ندارد، چنین آورده است: «چگونگی ماهیت برخی از فروشهای مدتدار و واسهایی که ظاهراً بدون بهرهاند، را میتوان بخوبی تصور کرد. برخی از بازرگانانی که در این نوع کسب متخصص بودند، بهمعاملهٔ روغن یا غله می ـ پرداختند [۳۸].

گلایههایی که در لابلای ادبیات اسلامی از رباخواران می شود، بیگمان این واقعیت را متصور می سازد که ربح دادن پول، فعالیتی پررونق بود. برای مثال در منظومهای فارسی که به ناصرخسرو، داعی اسماعیلی سدهٔ پنجم (یازدهم)نسبت داده شده است، بابی به «نفس بد و رباخواران» اختصاص داده شده است: عمل اقتصادی... ۶۵

رباخسواره زاهل نار باشد کجا از خلد بسرخوردار باشد بود با هر عزیز اهل ربا، خوار شرف دارد بسی سگبر رباخسوار چهایمان خواهی آنکسراکهخواهد کهتا نانیخوردجانش بکاهد.[۳۹]

از این آخرین نکوهش چنین بر میآید که افراد مورد خطاب، مسلمان هستند.

در زمان نزدیک به میانهٔ سدهٔ هفدهم میلادی، در امپر<u>اطوری</u> عثمانی و در خود استانبول، متولیان مساجد کوچک که چونان مساجد بزرگ مستغلات وسیعی در وقف خودشان نداشتند، برای نگاهداری این مساجد از طریق قرض دادن اعتبارات موجودشان (که از هدایا و ماترك دیگران تشکیل می شد) با بهرهٔ ۱۸ درصد، درآمدی کسب می کردند و ما از این واقعیت از طریق یک ناظر اروپایی اطلاع داریم [٤٠].

شوالیه شاردن، ناظر برجستهای که به فارسی سخن می گفت و مدت درازی در نیمهٔ دوم قرن هفدهم میلادی در ایران زندگی می کرد می گوید که رباخواری «از میان مردم غیربومی ایران، بوسیلهٔ هندیان و کلیمیان انجام می گرفت که این کلیمیان صرافان و بانکداران کشور را تشکیل می دادند، اما پیروان محمد نیز تا آنجا که امکاناتشان اجازه می داد، بدین کار می پرداختند». در معاملات میان بازرگانان نرخ بهره ۲۰ درصد است اما نرخ بهرهٔ دلالان متفرقه دو برابر این رقم بود. یکی از راههای گریز از منع شرعی ربا این است که شاهد بگیرند که مبلغ معینی به قرض داده می شود، حال آنکه در واقعیت آن مبلغی که به قرض داده می شود، کمتر از مبلغ تعیین شده است [13].

اکنون بررسی بسیار موثقی از شهر بازرگانی «فاس» در مراکش در آغاز قرن دوازدهم میلادی در دست است. بایدیادآور شدکه در آن زمان نیز چون امروز فعالیت اقتصادی در مراکش اساساً به دست مسلمانانانجام میگرفت، حال آنکه کلیمیان در این میان نقش کوچکیداشتند. نویسندهٔ این بررسی وقایع آن زمان را چنین خلاصه می کند:

این نکته بخوبی شناخته شده است که در شرع اسلام، دست کم بر وفق مذهب مالکیان ربح دادن پول اکیداً ممنوع است. این نیز کاملاً

اسلام و سرمایهداری

مشهور است که اکثریت بازرگانان مسلمان، گرچه پاس این فرمان را نگاه میدارند، اما راههایی برای تضمین شان در برابر مخاطرات احتمالی ناشی از قرض پول یا فروش اعتباری کالاها پیدا کردهاند. شهر فاس از قاعدهٔ عمومی مستثنی نیست. رنه لکلر از یک رسم قدیمی این شهر نقل می کند که برحسب آن یک بازرگان درمانده ناچار است که در هنگام سررسید قرض، سالانه به درصد یا حتی بیشتر، برحسب شرایط قرار داد، بهره بپردازد [۲3].

همین نویسندهگزارشی از معاون کنسول بریتانیا در شهر فاس بهتاریخ ۱۸۹۳ نقل می کند:

ممنوع بودن بهره از سوی شریعت اسلامی، باعث می شود که رباخواری، بویژه در چنین پایتختی، بصورت کار پرمنفعتی درآید. در این شهر كشاورزان سملكت بهاضافة قائدان و حاكمان غالباً بهوجوهي نياز داشتند که بتوانند حوایج حکومتی و غیرحکومتیشان را برآورده سازند. راه سادهای برای فرار از اشکال قانونی از سوی چنین وام گیرندگانی پیدا شده بود. اینان از یک کالای عمده چون شکر و پنبه بهقیمتی گزاف-معادل سی یا پنجاه درصد بیشتر از قیمت معمول آن--مقداری نسیه خرید می کنند. یک سند محضری برای این دین تنظیم می شود و پس از آن وام گیرنده آن جنس خريداری شده را به حراج می گذارد يا (غالباً) به وام دهنده می فروشد و ماب التفاوت قیمت خرید با فروش به همان بهره ای می -انجامد که اسماً از سوی شرع اسلام منع شده است. نتایج زیانبار چنین معاملاتی خود آشکار است. بسیاری از بازرگانان مشتاقند هر نوع کالای عمدهای را که بتوانند بصورت نسیه بدست آورند، خریداری کنند. در نتیجه بازارها اشباع می شود و بهای کالاها بنحو خانمان براندازی پایین میآید و در صورت پیدایش خشکسالی، عمل به تعهدات محضری غیر ـ ممکن میشود و وام دهندگان نمی توانند به تعهدات خود عمل کنند.

1. René Leclerc

عمل اقتصادى... ۶۷

1. Michaux-Bellaire

بدمن گفته اند که این گونه معاملات درسراسرمرا کش کم وبیش رایج است، اما به دلیلی که در بالا ذکر شد بنظر می رسد که در این شهر بیشتر از هر شهر دیگر مراکش عمومیت دارد [٤٣].

به کسانی که معتقدند فرمانهای منع مرابحه از سوی مسلمانان پرهیزگار رعایت -سیشود، توصیه می کنیم که در همین کتاب داستان عبرت آموزی را که از زبان معاون موققی کنسول فرانسه در فاس بهسال ۱۸۹۶ نقل شده است، بخوانند. این کنسول نامش میشو-بلر' است که پژوهندهٔ فرهنگ عربی بود و دوستان مراکشی بسیاری داشت که ما مشاهدات برجسته ای دربارهٔ مراکش آن روزگاران از این کسان داریم. این کنسول با بازرگانی از اهل فاس که مسلمان پرهیزگاری بود ملاقات کرده بود. در یک صحنهٔ ریاآمیز و کثیف همان کنسول این مرد را دیده بودکه داشت اندوختهاش را میشمرد و در یک جعبهٔ محکم جای میداد و در همان حال بازرگان دیگری آمده بود که از او پول قرض کند و او در جواب گفته بود که متأسفانه نمی تواند این کار را بکند. سرانجام، کمی شکر بهاین مرد وامخواه قرض داد، شکری که ادعا می کرد در تصرف خودش است، اما در واقع کسی را فرستاده بود آن را بخرد و دو برابر قیمت معمولی آن پای وامخواه حساب کرد. وام گیرنده می بایست این قیمت تعیین شده را در مدت سهماه ( عملاً با صد درصد سود) پرداخت کند -یعنی اين شخص وامى راكه خواسته بود با بهرهٔ ساليانهٔ چهارصد درصدگرفته بود. قبالهٔ خانهٔ وامگیرنده بهعنوان وثیقهٔ وام در نظرگرفته شده بود. میشو–بلر شنیده بود که بعداً چه پیش آمد. وام گیرنده در مدت سررسید دین نتوانست آن را بپردازد و وامدهنده بدو اجازه داده بود که بهازای دو برابر مبلغ دین، پرداخت آن را به تأخیر اندازد که البته باز هم نتوانست بدهی خود را بپردازد. در این زمان وامدهنده خانهٔ وامگیرنده راکه بهعنوان وثیقهٔ وام در نظرگرفته شده بود، متصرف شد در حالیکه حداکثر یک چهارم بهای آن را پرداخته بود. باید اضافه كردكه شخص وامدهنده از عدم استطاعت مالى وامخواه سوءاستفاده کرده بود و شکر فروخته شده بهوامخواه را نیز بهقیمت بسیار نازلتر نقدآ

اسلام و سرما یه داری

خریداری کرده بود. همهٔ این کارها برحسب قواعد پارسایانهٔ خدمات و کمک متقابل میان مسلمانان صورت گرفته بودند [٤٤]. این صحنهٔ زندهٔ کوچک که بی گمان هر روزه بارها در زندگی مسلمانان رخ میداد، خواننده را قادر می سازد تا دربارهٔ خطابه های احساساتی راجع به حالت اخلاقی والایی که دستورات اسلامی در روابط اقتصادی رواج می دادند، داوری درست داشته باشد.

بهتر است باز سطرهایی از یک ناظر خوب و پژوهندهٔ بزرگ اسلام نقل کنم، که دربارهٔ اعمال رایج زندگی اقتصادی در شهر مقدس مکه در مدت اقامتش در آنجا در سالهای ۱۸۸۶–۱۸۸۰ میلادی مطالبی نوشته است. او می ـ گوید که مسلمانان هندی

نهتنها از تجارت که فعالانه بدان اشتغال دارند، بلکه از پول قرض دادن نیز سود بزرگی کسب می کنند. این درست است که منع شریعت اسلام در مورد رباخواری بسیار شدید است و در تصویرهای آخر زمان قرض با بهرهٔ پنجاه درصد، نشانهٔ فرا رسیدن روز داوریست، اما بسیاری از رباخواران در نقض این حکم شرعی، وسواسی از خود نشان نمیدهند و با تعبير و تفسير اين حکم، مفرى براى خود دستوپا مي کنند. رايجترين شیوه های گریز عبارتند از: \_ ر) در برات مبلغ بالاتری ذکر می شود که باید در تاریخ تعیین شدهای پرداختگردد-،) وامدهنده بهوامگیرنده جنسی را به قیمتی بالاتر از ارزش واقعی آن میفروشد کهبهای آن باید در آینده در تاریخ معینی پرداختگردد و خود بهقیمتی پایینتر نقداً آن را از وامخواه، بهقراری که گذاشته شد، میخرد... ثابت شده است که دیگران دراین سورد، شاگردان با استعداد هندیان هستند. سن افرادی را می شناسم که متولد مکه هستند و براتهایی در اختیار دارند که بر حسب آنها می بایست تنها از جاوه ایها..... تا ۸۰۰٬۰۰۰ دلار ماریا ـ ترزا [هر دلار ماريا ترزا معادل . رينس (مر ريال) است] پول قرض داده شده دریافت کنند،گرچه پول قرض دادن نه کار اصلی بلکه کسب درجه دوم آنها بود. وامدهندگان از اوضاع نامطلوب جاوه نومید بودند، گرچه مبلغ حقیقی قرض داده شده معادل با نیمی از مبلغ تعیین شده در برات بود. بیشتر وام دهندگان به طبقهٔ متوسط وابسته بودند. این اعمال رباخوارانه می بایست مردم مکه را وادارد تا هرروزه در انتظار روز جزا باشند. به هر حال از کاربرد واژهٔ ناخوشایند دبا پرهیز می شد و آنچه مورد هدف مردم مکه بود، بعنوان «سود» (مرابحه) توصیف می شد. جدیدترین رقیبان هندیان در این کسب، حضرمیها (اهالی حضرموت) بودند. بیشتر این مردم بدون هیچ پولی وارد مکه می شدند، اما از موهبت سازگاری با محیط و شکیبایی فراوان برخوردار بودند. در مکه. نخست اینان به دنبال کار روزمزدی در رشته ای از تجارت می گردند. بدین گونه اطلاعات فنی و محلی کسب می کنند و از این اطلاعات در کاری که پیشه می کنند استفادهٔ شایانی به عمل می آورند. یک پسر چهارده ساله که بیست و پنین مبلغ ناچیزی حتی در مدت چند ماه صد درصد آن را قرض می دهد و چنین مبلغ ناچیزی حتی در مدت چند ماه صد درصد

و بعد ضمن بحث دربارهٔ شیوهٔ استثمار زائرین صاحب مکنت، «گاوان شیرده» واقعی، بهوسیلهٔ مردم مکه میگوید:

همینکه دیده شود زائری در مکه که همهگونه وسایل تفریح در آن فراهم است بهپول نیاز دارد، دوست جدید او که در ضمن دریافته است که این زائر از خانوادهٔ ثروتمندی است، آماده است که بهشیوهٔ مکی بدو پول قرض دهد. در این مورد که وامگیرنده رسماً تعهد می کند که دو برابر مبلغ قرضی را در موعد معین بپردازد، بهاین وام، وام نیکو کارانه (قرضالحسنه) اطلاق می شود.

سپس توضیح میدهد که «دقیقتر بگویم، قرض الحسنه بدین معناست که بهره ای بابت آن پرداخت نمی شود.» [۵۶]

فكر نمى كنم ضرورتى داشته باشدكه بهنوشته هاى فراوان دربارهٔ نادرستيهاى

### • ۲ اسلام و سرما یه داری

رباخواران در هر یک از کشورهای مسلمان امروزی، استناد کنیم [۶ ع]. هیچ اثری نیست که درهـرسطحی بهمسائل اجتماعی پرداخته باشد و از بحث دربارهٔ این اعمال خودداری کرده باشد و هیچ ناظری نیست که از ذکر این کارها صرفنظر کرده باشد. نرخهای بهره غالباً گزافاند. هرحیلهای، هر چه هم که ناشیانه و آشکارا باشد، کافی است تلوامدهنده و وامگیرنده را در جهتی موافق با شریعت نگاه دارد. بسیاری از اقداماتی که در جهت تأسیس مؤسسات اعتباری کشاورزی در هر یک از کشورهای مسلمان صورت گرفتهاند، چه تصریحاً چەتلويحاً، ھدفشان قادرساختن روستاييان بەفرار ازچنگال رباخواران و تأمين اعتبار با بهرهٔ معقول برای آنها است. غالباً همان رباخواران از این بانکهای ارضی پول با بهرهٔ نازل میگیرند و با بهرهای بالاتر بهروستاییانی که نمی توانند به چنین مؤسسات پیچیدهای دسترسی پیداکنند قرض می دهند. در هر جایی شخص با گفته هایی از این دست روبرو می شود. یک حقوقدان فرانسوی در سال ۱۹۳۰ در الجزایر نوشت که در افریقای شمالی «مراجعه نه تنها وسیعاً اعمال می شود... بلکه رباخواری بهچنان درجهای رشد پیدا کرده است که هضم آن برای ذهن انسان سنگین است» و «تصور نتایج این توسعهٔ رباخواری از قوهٔ تخیل انسان خارج است.» [<sub>2</sub>] میشو-بلرکه پیش از این از او نقل کردهایم میگوید در مراکش «بایدگفت که رباخواری بعنوان جزء اصلی زندگی اقتصادی در آمده است.» [٤٨] و هموباز تأکيد مي کند:

بیگمان، اعمال رباخوارانه چنان به صورت جزء اصلی رسم بازرگانی سراکش در آسده اندکه حالت یک نهاد را پیدا کرده اند، نهادی که خود شرع (شریعت، قانون اسلامی) نه تنها ناچار به تطبیق با آن شده است، بلکه حتی تا اندازه ای در خدمت آن در آمده است، تا مبادا چنین منافع مهمی به مخاطره افتد. رباخواری را در هر جا می توان پیداکرد [٤٩].

در ذکر دلایل فرمان لغو رباخواری در الجزیره از سوی حکومت فرانسوی (فرمان هفدهم جولای ۱۹۶۳) چنین آمده است: شکایتهای بیشماری که منجر به صدور بخشنامه های گوناگونی از سوی ادارهٔ فرمانداری و دادستانی دادگاه استیناف الجزایرگشته اند، هم نحوهٔ عمل بیش از پیش رسوایی آمیز رباخواران الجزایری را نسبت به اروپاییان و بومیان الجزایر اثبات می کند و هم مهارت اینان را در پرده پوشی سودهای گزافی که از قرض دادن پولهاشان بدست می آورند، نشان می دهد [.ه].

این نوع عبارات اظهار شده از سوی مراجع رسمی و غیررسمی از حد و شمار خارج است. من عمداً نقل قولهای خود را با تفسیرهایی که در سال ۱۹۰۸ از سوی یک و کیل مسلمان الجزایری به عمل آمده است، پایان می دهم:

این یک حقیقت پیش پاافتاده است که رباخواری یکی از بلایای اجتماعی بزرگ الجزایر را تشکیل می دهد. قربانیان این بلای اجتماعی بیشتر از همه بومیان هستند که از دست کلیمیان، اروپاییان، و با نهایت تأسف از سوی همدینانشان، قابیلیان، مرابطیان و اعراب رنج می برند... بهرحال، مسلمانانی که در رباخواری افتاده اند در بسیاری از موارد، درست نمی دانند آنچه انجام می دهند یک عمل غیرقانونی است و همیشه رباخواری را با بهرهٔ سرمایه اشتباه می گیرند. این شاید یکی از دلایلی باشد که چرا شخص در میان الجزایریان نفرت خاصی – دست کم ظاهراً – نسبت به هر بهره ای مشاهده می کند [۱۰].

مسلمانان متجدد برآنند که چنین اعمالی را بهتأثیر استعمار و به تسلط بیگانگان براعراب نسبت دهند. اقتصاددانانی که بهصلابت محرمات اسلامی اعتقاد دارند، بیگمان ترجیح میدهند که این اعمال را برحسب تأثیر اقتصاد جدید اروپایی تبیین کنند. به هرحال، دیده ایم که دلایلی برای وجود این نوع واقعیت در دورانی بسیار پیشتر و در زمانی که عوامل استعماری نقشی نداشتند، در دست است. و نیز باید تکرار کرد که نوشته های حقوقی با تأکید بر حیل و شرایطی که در آنها دبا روا می باشد و نظایر آن، خود گواهی می کنند که موانعی که قانون ۲۲ اسلام و سرمایه داری اسلامی گذاشته بود، غالباً مورد طفره قرارگرفته بودند.

بهر حال، اکنون یک پرسش نظری پیش میآید که نمیتوان آن را بدون پاسخ گذاشت. بسیار ساده است اگر بخواهیم بهتفسیر کوتهنظرانه ای از حرمت دبه که در قرآن، مرجع اعتراض ناپذیر آیین اسلام، آمده است قناعت کنیم. چرا جامعهٔ مسلمان دوران میانه تن به احکام عقیدتی (ایدئولوژیک) ای می دهد که در عمل با آن ناسازگار است؟ اگر سنت یا حدیث، همچنانکه مطرح شد، ایده های جامعه ای که آن را ایجاد کرده است بیان می کند، و آن را علی الرسم به پیغمبر منسوب می دارد، و اگر ادعا کنیم که ایدئولوژی ازیک موقعیت اجتماعی الهام می گیرد، پس چرا قواعدی گذاشته شدند که فوراً، یا تقریباً فوراً، گریز از آنها ضروری گشته بود؟

می توان گفت که این قانون کار نظریه پردازانی بود که خودشان مستقیماً در عملیات مورد بحث درگیر نبودند و از منطق نظام فکریشان نتایجی را پرورانده بودند، بدون آنکه تناسب یا عدم تناسب این نتایج ثابت گشته باشد. همچنین ممکن است که منع رباخواری برگروه رباخواران تأثیری کمتر ازگروههای دیگر گذاشته باشد. اما، دلایلی در دست است که از این دلایل یاد شده عمیقترند. جامعهٔ مسلمان دوران میانه، چون جامعهٔ مسیحی معاصر آن و مانند جامعهٔ اسراییل دوران باستان (تا زمانی که این جامعه ملهم ازگرایشهای یهوهای بود) یک جامعهٔ ایدئولوژیک بود. [۲۰] این جامعه آشکارا اعلام کرد که علت وجودی اش خدمت به خداوند، هموار کردن راههای خداوندی و فرمانبری از احکام الهی است. بویژه در اسلام، احکام الهی سازمان دنیوی اجتماعی را نیز در بر می گرفت. این سازمان گرچه نمی توانست در برخی از زمینه ها برابر. یگرای باشد، اما در ارتباط با اعضای جامعه میبایست دادگروصالح بوده باشد. زمانی که مضرات اجتماعی برخی از اعضای این جامعه را در نوردیده باشد، چنین جامعهای نمی تواند آرام نشیند. چنین جامعهای دست کم باید «بدین مسأله بپردازد». اگر بگذارد که چنین چیزهایی بدون هیچ تفسیری بگذرند، در واقع در برابر چشمان قربانیان-این اعمال از رسالت خویش شانه خالی کرده است. این قربانیان بیگمان این چشمپوشی را می بینند و این واقعیت 1. Egalitarian

ايمان تودهها را نسبت به ايد تولوژي الهامبخش آن جامعه متزلزل مي كند.

از اینروی، ایدئولوژی پردازان جامعه، آیینی راجع به این مسأله تهیه می -کنند. این آیین معمولاً از سنتهای ایدئولوژیک الهام می گیرد. در ارتباط با قضیهٔ مورد بحث ما، این سنتهای ایدئولوژیک به عهدعتیق یا به ارسطو باز می گردند. این هر دو مرجع، قرض با بهره را محکوم کردند. در هر دو این موارد، اعتراضهایی باستانی بر علیه مضاری که اقتصاد بازرگانی ایجاد می کرد، وجود دارد، اقتصادی که در نهان ترین ساختهای جامعهٔ سنتی رخنه کرده بود. در برابر این اقتصاد، آرمان یک اجتماع روستایی بر ابریگرای یا آرمان یک شهر خودبسنده به همراه مفهوم ایدئولوژیک برادری ونفرت مذهبی نسبت به توانگران، قرار داشت. این آیین مربوط به پدیدهٔ مورد بحث، با مواد موجود و در تطابق با یک منطق مقتضی، درچارچوب آیینهای کلیتر راجع به خداوند، جهان وبشر ساخته شده بود. پس این آیین با این مسأله سروکار دارد و کسی نمی تواند ادعا کند که از

پس این ایین با این مساله سرو تار دارد و تسی تمی دواند ادعا کند که ا آن غافل است. اما آیا مسألهٔ مورد بحث را حل می کند؟

ایدئولوژی پردازان حتی در اسلام نیز حاکم نیستند. آنها تنها حکم خداوند را شرح می دهند. هستند ایدئولوژی پردازان انقلابی ای که خواستار نابودی صرف جامعهٔ غیرعادلانه (و از اینروی ناپارسا) و جایگزینی آن با جامعه ای برابر با خواست خداوند (و از اینروی برابرباعدل) هستند. اینان برحسب این خواستها، جنبش ها و فرقه های مخالف برپا می کنند. بهرحال، ایدئولوژی ـ پردازان دیگر چنین تصور می کنند که آنها تنها می توانند بگویند که قانون خداوند چیست و فرمانروایان را به کاربرد این قانون در جامعهٔ تحت حکومت ـ این فرا خوانند. فرمانروایان هر چه هم که پارسا باشند، رعایت مقتضیات زندگی اجتماعی را می کنند – جدا از آن حاکمان آیین خواهی که بر کوشش در راه امتقرار ملکوت خداوند بر روی زمین، اصرار می ورزند. چنین فرمانروایانی – اخناتون<sup>۳</sup>، یوشع<sup>۳</sup>، آشو کا<sup>۹</sup> و سنلویی<sup>°</sup> – هرگز زمان درازی فرمانروا بودند. اخانتون<sup>۳</sup>، یوشع<sup>۳</sup>، آشو کا<sup>۹</sup> و سنلویی<sup>°</sup> – هرگز زمان درازی فرمانروا بودند.

۲. Akhnaton: پادشاه اصلاح طلب مصری که در سال ۱۳۵۸ ق م در گذشت...م.
 ۳. Josiah: پیغمبر بنی اسرائیل در قرن هفتم میلادی...م.
 ۴. Asoka: امپر اطور بزرگه هند. علت عمدهٔ شهرت وی کوششی است که در ترویج کیش بودایی.
 کرد. وی در ۲۳۷ ق م در گذشت...م.

۲۴ اسلام و سرما یه داری

دیری نمیگذرد که اینان در برابر قوانین کور جامعه و سرشت بشر ناچار به کنارهگیری میشوند.

ایدئولوژی پردازان غیرانقلابی که همیشه اکثریت را تشکیل می دهند، کاری بیشتر از این نمی توانند انجام دهند که فرمانروایان را بدان اندرز دهند که حتی الامکان از معیارهای خدایی الهام گیرند و آنانی را که این معیارها را نقض می کنند سرزنش نمایند و (دست کم بطور ضمنی) تودهها را به تسلیم و خشنودی به تسلی ناشی از آگاهی خداوند به زهد و عمل صالح آنها، وادارند یا حداکثر وادارشان کنند تا درخواست هایشان را به شیوه ای مؤدبانه مطرح کنند. این اید ئولوژی پردازان اگرنخواهند نظمی را که اید ئولوژیهایشان مقید به دفاع از آن است مختل سازند و آن را در معرض خطر واژگونی قرار دهند، تنها همین راه را دراختیار دارند. از این حیث، غالب ادیان، و بیشتر از آن، همهٔ اید ئولوژیهای دولتی، براستی «افیون مردم» هستند.

اگر جامعهٔ مدنی (که افکار عمومی بر آن غلبه دارد) بیش از پیش نسبت به مقولهٔ معینی از بلاهای اجتماعی و قشر اجتماعیای که مسؤولیت وجود این بلاها را بهعهده دارد سختگیرترگردد، اگر شورش بر علیه این اعمال بیش از پیش در میان تودههاگستردهترگردد، آنگاه ایدئولوژی پردازان نیز خودشان را به سختگیری فزایندهتری مسلح می سازند. از اینرو است که می بینیم کلیسای کاتولیک که از طرف موقعیت اجتماعی به درگیری با این مسأله کشانده شده است، از صدسال پیش تا کنون سختگیری فزاینده ای نسبت به مضار ناشی از کار کرد نظام سرمایه داری نشان می دهد و بیش از پیش سرمایه داران را بخاطر دارا بودن مسؤولیت این مضار اجتماعی سرزنش می کند بی آنکه زتا کنون؟) تا آنجا پیش رفته باشد که نظام سرمایه داری را محکوم کند. همین قضیه در مورد تلقی کلیسای کاتولیک نسبت به استمان را این، نسبت

اما اگر افکار عمومی مسلط بر جامعهٔ مدنی، خود را نسبت به اعمال مورد بحث بیش از پیش آسانگیرتر نشان دهد و در این اعمال فعالیتهایی را ببیند که عادی هستند و علی رغم زیانی که ممکن است برای برخی از اشخاص ببار آورند، برای کارکرد و تحول جامعه ضروری می باشند، آنگاه ایدئولوژی پردازان به قائل شدن استثناهایی به نفع این اعمال کشانده می شوندو مراجع اید ئولوژیک، چشم بر نقضهای نظریه شان می بندند. از اینروی، همچنانکه جی. لوبرا' راجع به جامعهٔ مسیحی سده های میانه می نویسد، «آیین، توجیه هایی را فراهم می کند که در عین آنکه بنظر می رسد اصل بنیادی را احترام می گذارد، خلافها را روا می دارد.» [۳۵]

هرچه که اعمال خلاف آیین رایج تر می گردد، مراجع ایدئولوژیک (اگر بخواهند از یکسو نفوذی بر جامعه داشته باشند و از سوی دیگر درجه ای از انسجام را در دستگاه فکریشان حفظ کرده باشند) نیز بیشتر به نظریه پردازی های رندانه و زیر کانه کشانده می شوند تا بر اساس آنها، در موارد استثنایی، برای گناه و بیگناهی درجاتی قائل شوند و وسایلی از برای کفاره گناهان یک فرد فراهم گردد و مقیامی مدرج از جرایم و اغماضها بدست آید. از این روی به نظر می رسد که کاملاً به همین دلیل بود که در جامعهٔ مسلمان و مسیحی سده های میانه، درست در همان لحظه ای که اعمال سرمایه دارانه ای که مستلزم نیاز به بهره بود، با شدت هر چه بیشتر رو به توسعه داشت، متألهان و قانوندانان دینی در نظریه پردازی راجع به منع بهره و توجیه و تبیین آن تا حد مجاز دانستن موارد استثنایی، قبول بیشترین زحمت را کردند.

فشاری که از سوی ایدئولوژی پردازان و مراجع ایدئولوژیک بر اعمال سیاسی و قانونی اعمال می شود، بر حسب اینکه اینان در چه رابطه ای با دولت هستند، صورتهای مختلفی به خود می گیرد. به هر حال، این فشار همیشه به همان یک شیوه عمل می کند. آرمانی از سوی اینان اعلام می گردد و مردم به تطبیق با این آرمان فراخوانده می شوند، در حالی که این نکته از همان آغاز شناخته است که این آرمان بلندتر از آنست که با وجود ضعف بشری بدست آید. گوشش می شود تا با نکوهش، از بدرفتاریهای مستکبران جلوگیری شود-گاه اگر مقتضیات اجازه دهند، با تصویب های نادر، ولی نمونه وار، از کار اینان جلوگیری به عمل می آید، از مستضعفان حمایت می شود (به آن اندازه که برای نظمین نظم اجتماعی و حفظ اعتماد آنها به ایدئولوژی مسلط لازم باشد) تا نگذارند که گلایه ها و درخواستهای آنها حالت شورش به خود-گیرند، حالتی که

1. G. Le Bras

### ۷۶ اسلام و سرمایه داری

با ایدئولوژی حاکم و جامعه ای که این ایدئولوژی روح آن است منافات دارد. سرانجام، رامحلهای نظری در ارتباط با موارد عینی بسیاری که افراد در آنها از دستورهای ایدئولوژی سرباز میزنند، ساخته و پرداخته می شوند. این راه -حلها آمیزه ای هستند از طرد، سرزنش، و اغماض به نسبتی که آرمان در عمل <u>نقض</u> گردد ولی در عین حال خلوص خود را در اصل حفظ کند. یک ایدئولوژی نمی تواند درصدد مخالفت با جامعه ای برآید که خود از آن منشأ می گیرد و بدان الهام می بخشد. در اینجا ضرورتاً ما کیاولیسم یا تزویری مطرح نیست، بلکه چیزی عمیق تر مطرح است یعنی تسلیم کتمان آمیز به اقتضاه ای زندگی اجتماعی.

این امر واقعیت دارد که گهگاه اصلاحطلبان سختگیری برمیخاستند که همهٔ بدبختیهای زمانهشان را به تسامح دینی رایج در آن زمان نسبت می دادند و می کوشیدند که منع های دینی را در زمینهٔ یاد شده و نیز در زمینه های دیگر تقویت کنند. اما به هرحال، موفقیت اینان همیشه کم دوام بود و همین واقعیت که مدتی نهچندان دراز پس از آن، مسلمانان سختگیر باز می بایست همان شکایتها را می شنیدند و غالباً باز اصلاح طلب دیگری سر بلند می کرد، ناپایداری توفيق اصلاحطلبان افراطی را نشان میدهد. ما همین توالی نقض ها و اقدامات اصلاح طلبانه را در تاریخ فرقه های رهبانی مسیحی نیز می بینیم. بازگردیم به موضوع ویژهای که در اینجا مورد نظر ما است. میتوان نمونه هایی از افراد پارسا را ذکرکردکه با دادن وام بدون بهره به نیازمندان، جویای رستگاری بودند، اما بیگمان همیشه اینان افراد کمی بودند و واقعیت کارشان در کار کرد اقتصادی کل جامعه تأثیر بسیار ناچیزی می گذاشت. عدم توانایی طرفداران جدید اسلام در پیداکردن و نشان دادن بیش از چند مورد از این پارسایان، کمیابی نسبی آنان را بروشنی آشکار میسازد و تازه توجه داشته باشیم که این طرفداران اسلام بسيار مشتاقندكه نمونههايي تاريخي از چنين پديدههايي ارائه كنند [ع].

این نیز درست است که برخی اعصار در برخی از مکانها، از جهت فقرفنون اقتصادی سرآمد بودند. این دورهها، دوران بینوایی بودند. در چنین دورههایی نمونههای کمی از نقض قوانین مربوط بهمراجعه دیده می شود، چرا که این عمل در آن زمان ضرورت کمتری داشته است. در این زمینه، ملاحظات نومسلمانی عمل اقتصادی... **۷۷** به نام لئوآفریکانوس' را در سورد مردم افریقای شمال غربی در آغاز سدهٔ شانزدهم میلادی در دست داریم:

اینان در تجارت کالاها یکسره ناواردند و بانکدار و صراف ندارند: جایی است که یک بازرگان بدون حضور خودش نمی تواند کاری در آن انجام دهد، بلکه خود ناچار است شخصاً بدانجا رود تا ببیند که آبا کالاهایش به آنجا حمل شده است یا نه [هه].

از یکسوی، این بیگمان یک تصویر مبالغه آمیز است [۳ ه]. اما از سوی دیگر، تا آنجاکه به یک امر واقعی مربوط می شود، این تصویر به دوره ای راجع است که در آن دوره، ناحیهٔ مورد بحث می رفت تا به بینوایی سختی دچارگردد. برای اثبات این نظر کافی است که موقعیت منطقه را در این دوره با موقعیت آن در دوره های پیشین مقایسه کنیم، همان دوره هایی که پیش از این بدانها اشاره داشتیم.

شاید اینجا همان جایی باشد که باید نکتهٔ مهمی را مطرح کرد. رابطهٔ صاحب زمین با مستأجر (بهوسیعتریں معنای آن)، به هیچروی همان رابطهٔ یک سرمایه دار با یک کارگر صنعتی نیست – چهقطعه زمین مورد نظر، روستایی باشد یا شهری، زراعی باشد یا ساختمانی، اجاره داده شده باشد یا استفادهٔ تحت الارضی از آن شده باشد. مارکس و انگلس بر این نکته تأکیه داشتند. [vo] با اینهمه، حقیقت دارد که وصول اجاره بها از زمینهای روستایی به همراه وصول اجاره خانه از ساختمانهای شهری (که این نیز عموماً بصورت پول پرداخت می شود) نقش مهمی در تشکیل درآمدهای بزرگ پولی و توسعهٔ پرداخت می شود) نقش مهمی در تشکیل درآمدهای بزرگ پولی و توسعهٔ اقتصاد کالایی دارد. همچنانکه غالباً دیده می شود، هر جا که مالک زمین یعنی اوسوی شهر مؤثر است و چنین شهری، همچنانکه توسعه می ابد می تواند راه را از سوی شهر مؤثر است و چنین شهری، همچنانکه توسعه می یابد می تواند راه را برای سرمایه داری حقیقی هموار سازد [۸ه]. توسعاً، و با احتساب عوامل برای سرمایه داری می توانگفت که وصول اجاره به صورت پولی، شاخص این است که بخش سرمایه دارانه تا حدی توسعه است. وصول اجاره بصورت پولی، داخت

1. Leo Africanus

## ۲۸ اسلام و سرما یهداری

شرایطی، بموازات عوامل مستلزم سرمایهٔ مالی صورت می گیرد که این نیز خود در تکامل سرمایه داری مؤثر است. اکنون گرچه بسادگی نمی توان تخمین زد که چه مقدار از اجارهٔ زمین به صورت پول دریافت می شد، اما اندازهٔ سرمایه گذاری در ساختمانهای تولیدی چون فروشگاهها گرما به ها و مغازه ها، کاملاً روشن است. روابط میان زمینداران و مستأجران، مضمون مشترك نوشته های عربی قدیمی را (البته با توجه بیشتر به زندگی شهری) تشکیل می دهد. [۹ م].

ا کنون به شیوهٔ تولید سرمایه داری به معنای دقیق آن می پردازیم. نمی توان در اینکه تولید سرمایه داری در جهان اسلام دوران میانه شناخته شده بود، تردید کرد. ما کمی پیش از این دیده ایم که متون فقهی و احادیث به این نوع تولید اشاره دارند و این خود کافی است تا ثابت کند که تولید سرمایه داری در اسلام وجود داشته است.

به هر حال، باید به این واقعیت توجه داشت که اگر شیوهٔ تولید سرمایه داری به معنای دقیق آن، همچنانکه پیش از این تعریف آن را بدست داده ایم، در حالت مقدماتی و یا به اصطلاح به وجه «اتمی» آن (این وجه به یک رابطهٔ اقتصادی میان دو نفر اطلاق میشود که یکی از آنها مالک وسایل تولید باشد و دیگری فاقد آن) در نظرگرفته شود، پس می تواند تنها به عنوان ضمیمهٔ شیوهای از توليد كه ماركسيستها آن را «توليد كالايي خرده پا» امى خوانند، وجود داشته باشد [...]. در این نوع تولید، پیشهورانی که صاحب وسایل تولیدشان هستند، کالاهایی را تولید می کنند که نه برای مصرف خود و خانوادمشان، بلکه برای فروش در بازار تولید می شوند – یا به سخن دیگر، برای مبادله با کالاهای مصرفی دیگر ساخته میشوند. در جوامعی که تولید صنعتی در آنها وسیعاً بدین شیوه انجام می پذیرد، به خدمت گرفتن کارگران مزدبگیر، برای تعداد معینی از توليد كنندگان كالايي خردهپا (براي سهولت، آنها را پيشهوران ميخوانيم)، عملی عادی است واین پیشه وران با کارگران دقیقاً رفتاری همانند با رفتار سرمایه . داران نوع کلاسیک دارند. به بیان دیگر، این پیشهوران برای نیروی کار این کارگران بدانان مزد می پردازند و به کارشان می گیرند و معمولاً خودشان نیز بهمراه آنها با وسایل کاری که متعلق به خودشان است، به کار می پردازند. از

1. Petty Commodity Production

عمل اقتصادى... ٧٩

آنجاکه بهاین کارگران مزدبگیر مزد پرداخت میشود، آنها دیگر نسبت به کالاهاییکه با نیرویکارشان و باکمک وسایل تولیدیکه متعلق بهآنها نیست تولید میکنند، حقی ندارند.

و البته این همان صورتی است که شیوهٔ تولید سرمایه داری را در جهان اسلام پیش از سدهٔ نوزدهم میلادی باید در آن دید. تولید کالایی خرده پا بر اقتصاد این عصر مسلط است اما عموماً در این شیوهٔ تولید، پیشه وران از وجود کارگران مزدبگیر استفادہ می کنند، کارگرانی که پایگاہ مرسومشان تغییر می کند، مثلاً سمکن است در زمان معینی و تحت شرایط ویژه ای، خود بصورت پیشه ور درآیند. یقیناً در بسیاری از موارد بویژه پیش از قرن هفتم (سیزدهم میلادی)، چنین بهنظر میرسد که این نظام برای جلب همکاری در کارهای تولیدی از طریق قراردادهای شراکتی، بکار میرفت. شرکا بهنسبتهای متفاوت، نیروی کار، وسایل تولید و مواد خامشان را در امر تولید بکار می بستند و سهمیهٔ منافعشان برحسب قواعد معادلبندي پیچیده و مطابق با مقدار نسبی این اشترا کها تعیین می شد [ ۲ ]. این قضیه چنین نشان می دهد که درجات نامعینی از اشتراک در توليد وجود داشت که کارگر مزدېگير دريست ترين حد آن قرار مي گرفت و شريکي بود که جز نیروی کارش چیز دیگری برای اشتراک در اختیار نداشت. با اینهمه این امر همچنان بعنوان یک حقیقت باقی میماند که این درجهٔ پست اشتراك، بهعنوان رابطه ای که در آینده می بایست توسعهٔ عظیمی پیدا کند، شایان اهمیت است. اما این نیز همچنان حقیقت دارد که کار دستمزدی حتی در دورهای کسه شراکت در تولید، رایجترین مورد را تشکیل میداد، وجود داشت. بهنظر میآید که این رابطه بعدها، پس از قرن هفتم (سیزدهم)، که کار صنعتی بصورتسی مشخص بر طبق نظام اصناف سازمان پیداکرد، توسعه یافت. در سراسر سدههای میانه، موارد کار دستمزدی که ما می شناسیم، نسبت به آنچه که مورد نظر ماست، جنبهای حاشیهای دارند و بیشتر عبارتند از: کارگران در کارخانه های بزرگی که بوسیلهٔ دولت اداره می شوند -- همچون کارخانه های تصفیهٔ شکر در مصر یا کارکنان بنیادهای مذهبی.بهرحال، جای بهجای، شواهدی دال بر مواردکار دستمزدی در صنعت و در پیشهها مییابیم. اکنون چند نمونهٔ اتفاقی از این موارد نقل می شود: در حدود نیمهٔ قرن دوم هجری (نهم میلادی)، فرمانسروای

### • ٨ اسلام و سرمایهداری

آیندهٔ ایران، بنیانگذار دودمان «صفاری»، بعنوان یک رویگر (صفار) ماهانه پانزده درهم میگرفت. او در سراسر زندگیش به همین نام «رویگر» معروف بود و این نام را به دودمان فرمانروایی خویش داد [۲۲]. در نخستین نیمهٔ سدهٔ ششم (دوازدهم میلادی) در تونس طبق یک حکم قانونی قرار بر این میگذارند که معدنچیان معادن سرب می توانند یا مزد ثابتی در قبال یک وظیفهٔ معین دریافت دارند یا در قبال استخراج مقدار معینی از سنگ معدن، مقدار معینی از همان سنگ بدانان داده شود [۳۳]. در مصر، در سراسر نخستین سده های میانه، صنعت پارچهبافی در حجم وسیع رونق داشت. در تونس پنج هزارکارگاه بافندگی وجود داشت. این صنعت غالباً بوسیلهٔ کارگران در خانه هایشان انجام می گرفت، اسا کارگاههای بزرگی نیز وجود داشت. بخشی از این صنعت در تصاحب دولت بود، اما بهنظر میرسد که سرمایه داران خصوصی ای نیز وجود داشتند که کارگران مزدبگیر را با مزدهای نازل برای منافع شخصیشان بکار میگرفتند --- البته، تحت نظارت عالية شديد دولت [٦٤]. بداين نمونه ها بايد يك نوع مؤسسة سرمايهداري را افزود كهگرچه جنبهٔ خاصی داشت، اما كاملاً بهاين شیوهٔ تولید متعلق بود، یعنی همان مؤسسات صید مرواریدی که ما از آنها بخوبی مطلع هستیم. این مؤسسه همچون امروز در خلیج فارس، اقیانوس هند و غیره، کار می کرد. سرمایه گذاران برای صیادان وسایل صید فراهم می کردند و بدانها مزد می پرداختند و مرواریدهای صید شده را صرفاً به سود خودشان می فروختند .[40]

در دورهای که اصناف سازمان یافته توسعه پیدا کردند، یعنی دست کم از سده هفتم (سیزدهم میلادی) به بعد، کارگر مزد بگیر در هر صنعتی پایگاه مشخصی پیداکرد. آنچه مدارك موجود در بارهٔ سلسله مراتب درون صنفها به ما می گویند، تا حدودی به دلیل اختلافات زمان و مکان، از موردی به موردی دیگر تف وت پیدا می کند. رتبهٔ بنیادی در یک صنف متعلق به دستا یا معلم، یعنی «استاد ـ پیدا می کند. رتبهٔ بنیادی در یک صنف متعلق به دستا یا معلم، یعنی «استاد ـ کار» است. تحت نظر و وابسته بدو، شاگردان ( مبتدی، متعلم) قرار دارند که معمولاً مزدی بدانها پرداخت نمی شود اما انعام می گیرند. یک شاگرد بمحض اینکه استادش او را با ارزش تشخیص دهد، می تواند مستقیماً یک استادگردد کلفه) یعنی «دستیار» را پشت سر بگذارد که البته در این مراحل آشکارا سزد دریافت میدارد. بهرحال یک مرد باید از بودجهٔ مشترک صنف کمک گیرد تا بتواند استادگردد. این گذار به مرحلهٔ استادی در جاهای معینی مستلزم ساختن یک اثر استادانه است و عموماً به یک تشریفات ورودی پرهزینهای بستگی دارد [--].

بدین گوند، پیشہور استاد کاریا با دست خویش کار می کرد، یا بوسیلهٔ شاگردانی که مزدی دریافت نمی داشتند، و یا با کارگرانی که مزد می گرفتند. در نیمهٔ دوم سدهٔ دهم (هفدهم میلادی) در استانبول در هرکارگاهی بطور متوسط سه یا چهارکارگرکار می کردند. بهبرکت مطالعات افرادی از هیئت اعزامی فرانسوی، در بارهٔ مصر پایان سدهٔ دوازدهم (هیجدهم) اطلاعات دقیقتری در دست داریم. در قاهرهٔ آن زمان، پانزده هزار کارگر روزمزد وجود داشتند که بجز نیروی کارشان وسیلهٔ تولید دیگری در اختیار نداشتند [۲۸]. برای مثال، کار. گاههای کوزهگری بوسیلهٔ قالبگیری اداره می شدند که کارگرانی با مزد روزانه هشت «یاره» در خدمت خود داشت تا برایش مخلوطگل و خاکستری را که او در چرخ کوزهگری خویش قالب می گرفت تهیه کنند. او همچنین از کمک یک بچه یا پسر جوانی که روزانه سه «پاره» مزد میگرفت و نیز کارگری که مسؤول پخش کوزهها بود، استفاده می کرد. این کارگر درصدی کار می کرد و برای هر هزار ظرفی که در کوره می انداخت، نود «پاره» دریافت می کرد [۲۹]. بدیهی است که کارهای مربوط به تهیهٔ شکر به مناطق کشت نیشکر اختصاص داشت و از اینرو می بایست به زمینداران تعلق داشته باشد. بهرحال، برخی از زمینداران (مماليک)، با يک کارخانه دار در ايالت «جيزه» شريک بودند و زمين، حيوانات کاری، ساختمان و هزینهٔ نگهداری آن را بهعهده می گرفتند و در منافع با مردی که مسؤول ادارهٔ کارخانه بود، سهیم میشدند. قاعدتاً، یک کارخانه دو شتربان برای حمل نیشکر به کارگاه، دو کارگر برای پاک کردن و آماده ساختن نیشکر، دو نفر برای نظارت بر کار آسیاب و جمع آوری عصارهٔ نیشکر، دو نفر برای مراقبت ازگاو عصاری، دو تون تاب برای حفظ آتش زیر دیگها، دو کارگر برای نظارت بر جریان پخت و ساخته شدن کلهقندها و سرانجام یک کارگر برای نظارت بر همهٔ این کارها، در استخدام خود داشت. این دوازده کارگر روزانه شش «یاره»

۸۲ اسلام و سرما یه داری

بهصورت پول نقد یا دو دطل شیرهٔ قند مزد میگرفتند [.v]. همچنین یک صنعت خانگی سرمایهدارانهٔ کاملاً وسیع نیز وجود داشت [<sub>v ا</sub>].

حقایقی که با مثالهای بالا مطرح شدهاند، بسیار ناهمسانند. اگر نمونههای بیشتری در حوزهٔ زمانی و مکانی وسیعتری در دست بود، این حقایق قوت بیشتری پیدامی کردند. اما حتی همین نمونه هلی معدود نیز کافی است تا نشان داده شود که جهان مسلمان زمانی که به شیوهٔ سنتی و در سایهٔ قرآن و سنت زندگی می کرد، توسعهٔ قابل ملاحظهٔ فعالیت با سرمایهٔ بازرگانی و مالی را می شناخت و نیز به شیوهٔ تولید سرمایه داری از جنبهٔ بهره برداری از سرمایهٔ تولیدی آگاهی داشت. در این جهان، هیچیک از این فعالیتهای اقتصادی، غیر معمول یا استنابی بنظر نمی آمدند.

فکر می کنم که حق داشته باشیم ازیک بخش سرمایه دارانه درجهان اسلامی سخن به میان آوریم. اصطلاح «بخش»، بر حوزهٔ اقتصادی کم وبیش منسجمی دلالت می کند که در آن، فعالیتی غالباً از یک نوع رواج دارد که بوسیلهٔ مردمی که تابع انگیزه های یکسانند انجام می پذیرد. در جامعهٔ مورد بررسی ما، بدون هیچ تردیدی در برابر خود اشخاص بسیاری را می بینیم که ثروت را بصورت نقدینه در اختیار دارند و همین ثروت دست کم جزء اصلی دارایی آنها را تشکیل می دهد. این افراد در مقایسه با دولت، زمینداران، و آنهایی که برای معیشتشان اسخاص مالک زمینها و کارگاهها هستند یا دست کم از طریق اعتبار اینها را در انتظارت خویش دارند. این اشخاص در پهنهٔگردش کالاها، بیقین نقش شان از نظارت خویش دارند. این اشخاص در پهنهٔگردش کالاها، بیقین نقش ان از مستقیماً از خود تولید کنندگان، یا از زمینداران و یا ز دولت می خرند. سرانجام، این هم بزرگتر است، چرا که سهم مهمی از تولید کشاورزی یا پیشهوری را یا نظارت خوش محصولاتی که یا از زمینها و کارگاههای تحت تصاحب و مستقیماً از خوش محصولاتی که یا از زمینها و کارگاههای تحت تصاحب و نظارت آنها یا از زمینها و کارگاههای دیگران بدست آمدهاند به خردفروشان، یا نظارت آنها یا از زمینها و کارگاههای دیگران بو انهایی تحت تصاحب و مستقیماً از خرینها و کارگاههای دیگران بدست آمدهاند به خردفروشان، یا نظارت آنها یا از زمینها و کارگاههای دیگران بدست آمدهاند به خردفروشان، یا

بدینگونسه، صاحبان ثروت پولی نقش اساسیای در همهٔ مراحل فعالیت اقتصادی بهعهده دارند. مؤسسات اقتصادی آنها تابع یک محاسبهٔ معقول است. آنها با این مؤسسات، هدف افزایش و «بهرهبرداری» از سرمایهشان را دنبال می کنند. این افراد بیشترین مقدار ممکن محصولات را به کالا تبدیل می کنند و تا آنجا کمه بتوانند تولید را بسوی ارزش مبادلمه می کشانند و جریان تولید را برای بازار و حوزهٔ اقتصادی ای که پول بر آن غالب است، توسعه می دهند. پس حق داریم که در بارهٔ فعالیت های این افراد بصورت کلی، از یک بخش سرمایه دارانه سخن به میان می آوریم.

با اينهمه كه گفته شد، پهنهٔ اين بخش و دامنهٔ توسعهٔ اين فعاليتها محدود است. درکنار این بخش، و در سطحی حتی وسیعتر از آن، تولیدی را می بینیم که کشاورزان برای معاششان انجام میدهند و بهبازار ارتباطی ندارد؛ فعالیت زمینداران بزرگ را مشاهده می کنیم که سهمی از محصولهای تبولیده شده در املاکشان را میبرند و همیشه این محصولها را در بازار نمیفروشند؛ و نیز فعالیت دولت، که هم بعنوان زمینداری که در املاکش تولید صورت می گیردو.هم بعنوان انحصارگر صنعتی ای که درکارگاههایش تولید می کنند ظاهر می شود، دولتی که از هرچه کهدرهر جا تولید می شود سهم می برد و نیز ممکن است علاوه برسهم خویش، سهمی از محصولات را خریداری کند، تا آن را به مصرف کنندگان و واسطه ها بفروشد یا برایگان توزیع کند۔۔ مثلاً در میان ارتشیان، کارمندان و مردم شهرهای بزرگ[۷۲]. تناسب میان این راههای گوناگون اقتصاد وهمچنین درجة توسعة بخش سرمايه دارانه، برحسب زمان و مكان بسيار متفاوت بوده است و ما آنقدرها مجهز نیستیم که این تفاوتها را اندازهگیری کنیم. بهرحال، این امر آشکارا بنظر می رسد که پیش از عصر سرمایه داری جدید، شمارهٔ نمونه هایی که در آنهاگردش سرمایهداری کامل از تولید به توزیع حاصل آمده باشد، محدود بود. سرمایهداران بیشتر می توانستند در مرحلهٔ خاصی از این گردش، اختیار محصولات توليد شده را از زميندار و يا از دولت بگيرند.

می توانیم این سرمایه داران را برابر با همان اصطلاحاتی که در غرب سنت گشته اند، «بورژوا» بخوانیم.گویتاین در یک مقالهٔ اندیشه برانگیز نشان داده است که بورژوازی بازرگانی ای که از قرن دوم هجری به بعد (۲۰٫۰ – ۰٫۰ م) در جهان اسلامی شکل گرفته بود، تا چه اندازه پایگاه اجتماعی مهمی به دست آورد و با پذیرفته گردانیدن فعالیتهایش بعنوان فعالیتهای محترم و با ارزش، تا

1. Exchange-value 2. S. D. Goitein

۸۴ اسلام و سرما بهداری

چه حد احترام قشرهای دیگر جامعه و نیز احترام بورژواها را بسوی این فعالیت جلب کرد. بورژوازی توانست طی قرن سوم هجری (م۰۰۸ - ۹۱۹ م) ارزشهای وابسته بهفعالیتهای بورژوایی را برجامعه تحمیل کند و در قرن چهارم هجری (۲۹۹۹ - ۲۰۰۹ م) بهصورت یک عامل اقتصادی – اجتماعی درجه یک درآید. با اینهمه هنوز این بورژوازی با اینکه بهوجود خویش و قدرت و ارزش خود آگاه بود، هرگز نتوانست بعنوان یک طبقه، قدرت سیاسی بدست آورد، حتی با اینکه بسیاری از افراد بورژوا توانستند عالیترین مناصب دولتی را اشغال کنند، از حوالی قرن یازدهم میلادی، تسلط کاستهای سربازان برده تبار که بیشترشان از نژاد بهنقش کم اهمیت تری در سیاست رانده شود و پهنهٔ بخش سرمایه دارانه به تنگتر شدن گراید [۳۷].

بدون انجام دادن یک بررسی کامل نیز میتوان یادآور شد که یک بخش سرمایهدارانه از این نوع را، به همراه بخشهایی که در آنها تولید برای معاش وگردشهای اقتصادی غیرپولی غالب بودند، با مداخلهٔ زمینداران و دولت در مراحل گوناگون، میتوان در تعدادی از تمدنها پیدا کرد: خاور باستان، یونان، امپراطوری روم، هند، چین، ژاپن و اروپای دوران میانه. در این جا نیز تناسب میان این بخشها از یک دوره به دورهٔ دیگر و از یک ناحیه به ناحیهٔ دیگر تفاوت میپذیرد و برای تعیین ارتباط ساختاری میان این بخشها، به یک بررسی وسیع-یونانچه میسر باشد نیاز است. بهتر است صرفاً بگویم که این تمدنها بزودی مارکس واسطه ها در رگ و پی آن رخنه کرده بودند. سرمایه داران دوران ماقبل اسلامی مکه در همین سطح قرار داشتند که در عربستان جنوبی به جست وجوی عالباً به شهرهای بیزانسی نبطیه و فلسطین می بردند و از راه دیگری برمی گشتند. کالاها می رفتند (کالاهایی که غالباً از راه دور می رسیدند) و سپس آنها را غالباً به شهرهای بیزانسی نبطیه و فلسطین می بردند و از راه دیگری برمی گشتند. در همهٔ این تمدنها، سرمایه دارانی یافت می شدند که کم و بیش از همان مرحلهٔ فالباً به شهرهای بیزانسی نبطیه و فلسطین می بردند و از راه دیگری برمی گشتند. در همهٔ این تمدنها، سرمایه دارانی یافت می شدند که کم و بیش از همان مرحلهٔ تولید، درگردش اقتصادی مداخله می کردند [عرا]

حتی با وجود قطعی نبودن دانش ما، میتوانگفت که سطحی را که ظاهراً جهان اسلامی بدان دست یافته بود، نمیتوان در جای دیگر در همان زمان و

یا پیش از آن پیداکرد. تراکم روابط بازرگانی در درون جهان اسلامی،یک نوع بازار جهانی (به یک اصطلاح تا اندازهای نامتناسب با آن زمان) با ابعاد یی سابقه ای را تشکیل داده بود. توسعهٔ مبادله، تخصص منطقه ای در صنعت وکشاورزی را میسر ساخته بود و وابستگی متقابل اقتصادی را به پیش کشیده بود که گاه تا مسافتهای دورگسترده می شد. همین نوع بازار جهانی در امپراطوری روم نیز شکل گرفته بود، اما «بازار مشترک» اسلامی بسیار از آن بزرگتر بود. همچنین بنظر میآید که بازار اسلامی از آن جهت که در تشکیل آن، نقش سرمایهٔ شخصی در مقایسه با نقشی که دولت ایفا می کرد بزرگتر بود، از بازار امپراطوری روم، سرمایهدارانه تر بوده باشد [٥٥]. نه تنها جهان اسلام، بخش سرمایهدارانه را میشناخت، بلکه در تاریخ، این بخش، آشکارا،گستردهترین و تكامل يافته ترين بخش سرمايه دارانه را پيش از استقرار بازارجهاني آفريده بورژوازی اروپای غربی تشکیل میداد و این بازار نتوانست تا قرن دهم (شانزدهم) بازار اسلامی را از اعتبار بیندازد. این وسعت بازار اسلامی، صرفاً نتيجهٔ پيروزى هاى نظامى اسلام، زمان دراز امپراطورى يكپارچهٔ اسلامى و قدرت پیوند ایدئولوژیکی بود که نمی گذاشت سرزهای گذرنا پذیری میان بخشهای گوناگون اسلامی تشکیلگردد، همان پیوند ایدئولوژیکی که سرانجام از هم گسسته شد. در این واقعیت که تروت شخصی بازرگانان از همان مرحلهٔ آغازین درسازمان دادن بازارجهانی مورد بحث-بدون دخالت دولت- اهمیت چشمگیری داشت، جای تردید نیست به این دلایل: انباشت بیسابقهٔ ثروت که پیروزی اسلام برای برخی از طبقات فراهم کرد، بالا رفتن میزان تقاضا بموجب عامل یاد شده، سودهای هنگفتی که می شد از راه برآوردن این تقاضا بدست آورد، بویژه ارضای تقاضای کالاهای تجملی که عرضهٔ آن کمتر از تقاضایش بود؛ و سرانجام شاید ابتکاری که از همان آغاز از سوی بازرگانان سمتاز عرب نشان داده شده بود. دولتهایی که آسلام بر آنها پیروزگشته بود، در زمان غلبهٔ اسلام، ساخت دولتی نیرومندی در حوزهٔ اقتصادی نداشتند و مسلمانانی که برمدیریتهای پیشین فائق گشته بودند، و آنها را بهنفع خویش بکارگرفته بودند، هیچ گونه وسوسهٔ «دولتی» نـداشتند. دلیل این کـه چـرا چنین «دولتگرایی» ای تنها تا درجهٔ

1. Statism

# ۸۶ اسلام و سرما به داری

محدودی و در دورههای خاصی در جهان اسلامی برقرار بوده است، امری است که تنها یک بررسی دقیق تاریخی، هم در زمینهٔ رویدادهای اتفاقی و هم دربارهٔ عوامل کم و بیش پایدار، می تواند آن را تبیین کند. اگر بورژوازی نتوانست قدرتی را که در نخستین سدههای هجری بدست آورده بود نگاهدارد یا توسعه دهد، اگر دولتهای مبتنی برسلسله مراتب نجبا و نظامیان نگذاشت که بورژوازی-در امر قدرت سیاسی— اعتبار شایستهاش را بدست آورد، اگر شهر نتوانست در کسب تسلط بر روستا موفق گردد، اگر سرمایهٔ کارخانه داری به همان میزان اروپا يا ژاپن توسعه نيافت، اگر انباشت اوليه سرمايه هرگز به سطح انباشت اروپا نرسید-- همهٔ اینها بهعواملی جز عامل دین اسلام بستگی دارند. می توان در اینجا عملکرد عوامل پایدار و بنیادیای چون تراکم نسبی جمعیت را تصور کردکه نیروی کار ارزان و فراوانی را فراهم می کرد و موجب می شد که انگیزهٔ ایجاد ابداعات فنی تضعیف گردد. و باز می توان در این قضیه، سنت چند صدسالـهٔ یک دولت نیرومند را بـمعنوان یک عامـل در نظرگرفت کـه برای تولید کشاورزی بسیاری از کشورهای خاوری مورد نیاز بود، تولیدی که بستگی به کارهای همگانی دارد [۷-۱]. به این عواسل باید بیگمان یک رشته مقتضیات تاریخی پیش بینی ناپذیر را نیز افزود که از میان اینها موجهای هجوم اقوام آسیای مرکزی باید نقش مهمی ایفاء کرده باشد.

## فئوداليسم يا شيوه توليد آسيايي؟

اذهانی که در مارکسیسم ایدئولوژیک کلاسیک پرورانده شدهاند. همان مارکسیسمی که انگلسچنین تعریفی از آن بدست داده است: Ad usum Profani vulgi و بعد از سوی دستگاه آموزشی سوسیال دموکراتیک وسپس ماشین اداری استالینی درقالب فورمولهای مکتبی درآمد. به یقین وباعدم موافقت یادآور خواهند شد که در مورد شکلبندی اقتصادی. اجتماعیای که بورژوازی در بطن آن تحول پیداکرد هیچگونه اشاره وکنایه ای به عمل نیامده

برای استفادهٔ عامهٔ مردم.

است. بیشتر اینان بدون هیچ گمانی دورهٔ ما قبل بورژوازی را با برچسب «فئودال» پذیرفته اند، همان برچسبی که یک نویسندهٔ مارکسیست بدین دوره زده است. کتاب درسی اقتصاد سیاسی' که جزم رایج در شوروی و درکشورها و حزبهای پیرو رهبری شوروی را تبیین مسی کند، جهان قسدیسم اسلام را به صورتی آشکارا متعلق به «شیوهٔ فئودالی تولید» طبقه بندی می کند [۷۷]، هرچند که این طبقه بندی از برخی جهات درست است. یک دانشمند بلند پایهٔ شوروی، متخصص در تمدن عربی، بتازگی یک همرشتهٔ امریکایی خود را سرزنش کرده بود که چرا از بورژوازی اسلامی دوران میانه بدون قراردادن آن در چارچوب فئودالیسم سخن گفته است [۸۷]. هنوز در محافل مارکسیستی این نظر پذیرفته است که فئودالیسم یک مرحلهٔ ضروری در تکامل بشری بوده است، تنها مرحله ای که در

این خودداری و احتیاط از جانب من در مورد مفهوم فئودالیسم عمدی است. نام شکلبندی اقتصادی اجتماعی سرمایه داری به جامعه ای با یک نظام اقتصادی اطلاق می شود که در آن، شیوهٔ تولید سرمایه داری غالب باشد. در این باب، جای هیچ بحثی نیست که اروپای غربی و ایالات متحده از قرن نوزدهم یک جامعهٔ نوعی ساخته اند که بسیاری از خصایص آن، چه خصایص فروساختی<sup>7</sup> و چه خصایص فراساختی<sup>7</sup>، فرآوردهٔ این غلبهٔ شیوهٔ تولید سرمایه داری هستند. مار کس و انگلس میان «شیوهٔ تولید» و «شکلبندی اقتصادی اجتماعی» تمایز دقیقی قائل نشدند. آنها فکر می کردند که در اروپای دوران میانه، شکلبندی ای قابل مقایسه با سرمایه داری سراغ کرده اند. آنها شیوهٔ تولید مبنای آن، یعنی روابط تولید میان «سرف ها»و نجبای زمیندار را کاملاً تشخیص می دادند، می این شیوهٔ تولید را به گونه ای کاملاً مجزا از شیوهٔ تولید ماتی می دادند، بیوسته تومینشان را از این شیوهٔ تولید با خصایص فراساختی و یا، دقیقتر بیوسته تومینشان را از این شیوهٔ تولید با خصایص فراساختی و یا، دقیقتر بیویته، خصایص سیاسی ملازم آن در اروپای غربی در می آمیختند. این اس

1. Textbook of Political Economy

2. Infrastructural

Superstructural

۸۸ اسلام و سرمایهداری

که دقیقاً متعلق به خود آنها نبود – یعنی نظام سنتی «فئودالیسم» که صرفاً آن را از مجموعهٔ اصطلاحات رایج درعصرشان به وام گرفته بودند [۹۷]. همچنانکه تا کنون بارهاگفته شده است، این نام چندان مناسب نبود، چرا که اساساً به فرا۔ ساختهایی راجع است که ربط آنها را به شیوهٔ تولید مورد نظر بسختی می توان تعیین کرد. این نامگذاری بد،گاه دلیل یا بهانه ای به دست پژوهندگان غیر مار کسیست داده است که مسئلهٔ مار کسیستی راجع به این قضیه را سراسروانهند [۸۰].

با اینهمه، مهم اینست که مارکس در تنها عبارتی -- یعنی طرحی که برای استفادهٔ شخصی خود نوشته بود- که به بررسی دقیق شکلبندیهای ماقبل سرما یه داری پرداخته بود[۸]، در بارهٔ فئودالیسم بحثی نمی کند و حتی بندرت ازخود این واژه استفادمهی کند[۸۲]. شرایط لازم و قبلی سرمایه داری به نظرمار کس، یک رشته شرایطی هستند که تبیین خود او از شکلبندی آنها ناکافی است و میگوید که این شرایط بعنوان بازده جریان انقلابی ای که به صورتهای گوناگون در جوامع ابتدایی آغاز می شوند، بوجود می آیند. این صورتهای ابتدائی اندک اندک تحلیل میروند، بویژه آن صورتهایی که در آن مالکیت خصوصی زمین در کنار مالکیت جمعی وجود دارد، حتی اگر این مالکیت تحت این شرایط چندان محدود باشد که شخص تنها بعنوان عضو یک اجتماع، زمینی را در تصاحب داشته باشد. بنظر مى رسد كه نخستين و مهمترين عامل اين جريان تحليل رفتن توسعة اين نوع مالکیت خصوصی باشد که بسوی استقلال از اجتماع گرایش دارد. این گرایش، بویژه تحت تأثیر مبادله و جنگهایی که حجم مبادله را افزایش میدهند وموجب می شوند که خود انسان به صورت یک سرف (leibeigen) یا برده در زمرهٔ کالاهای تحت تصرف درآید، پدیدار میشود. باید در نظر داشت که این دو موع انسان که به تصرف دیگران در می آیند، در یک سطح گذاشته شده اند. این تصرف انسانها باید از میان برود و جای خود را به کارگر آزاد بدهد، همان کسی که وجودش یکی از شرایط لازم سرمایهداری بهشمار میآید. قضیهٔ وجود مرحلهای که در آن سرف داری بعنوان خلف نظام برده داری بر جامعه غالب بوده باشد، بهیچوجه مطرح نیست. آنچه که ما در اینجا می بینیم، تکامل چند گوندای است که از انواعی آغاز میشود که خود آنها نیز متفاوتند. اصطلاح «فئودالیسم» به گونهای صرفاً تصادفی و بمنظور مقایسه آورده می شود تا کل

نظام سیاسی اروپای میانه با وابستگیهای ارباب رعیتی آن و یا دورهٔ تاریخسی اروپای سدههای میانه نشان دادهآید.

اگر بنظر برسد که نظرات مارکس سست بنیادند، من در رها کردنشان تردید روا نخواهم داشت، و در واقع در مورد برخی از نکات همین کار را خواهم کرد. اما بنظر من چنین می آید که برداشت مارکس از نقش بردهداری و سرفداری، همچنانکه در این صفحات مطرح می شوند، یکسره موجهند. آنچه که ما در اینجا داریم شیوههای تولید خاصی هستند که بهگونهای کموبیش جزئی، یا کموبیش غالب، در انواع نظامهای اقتصادی پدیدار می شوند. این قضیه هنگامی رخ میدهد که استشار انسان بهدست انسان از نظر اقتصادی امکانیذیرگردد – یعنی همینکه پیشرفت فنی، امکان تولید مازاد مستمر را فراهم کرده باشد (یعنی، با «انقلاب» نوسنگی) و تا زمانی که نظام سرمایهداری که مستلزم وجود انبوه کارگران آزاد است ایجاد نگشته باشد. هرکسی می داند که سرواژ (سرفداری)، به معنای وسیم آن، شیوهٔ تولید مسلط بر اروپای میانه بود (با توجه بهبازتولید کل جامعه) که در آن بستگیهای ارباب رعیتی نیز غالب بود -بهستخن دیگر، ساخت سیاسی - اجتماعی ای که بدرستی فئودالی خوانده شد.در اينجا بررسى اين مسأله مىماندكه اين شيوه توليد چقدر اين ساخت اقتصادى ـ اجتماعی را مشروط کرده است [۸۳]. اما این نیز کاملاً محقق گشته است که سرواژ بجز در اروپای میانه در بسیاری از جوامع دیگر نیز پدیدار شده است، بویژه در جوامعی که بسختی می توان آنها را از دیدگاه ساخت سیاسی ـاجتماعیشان متعلق بەنوع فئودال دانست.

مفهوم مارکسیسم جزمی و نهادی شدهای که طبق آن، «فئودالیسم» اساساً نظامی است که سرواژ، شیوهٔ بنیادی تولید آن است و یک شکلبندی اقتصادی ـ اجتماعی جهانشمول است که جانشین صورت بردهدارانهٔ جامعه گشته است و راه را برای سرمایهداری هموار میسازد، مفهومی است که هم با مارکس و هم با واقعیتهای تاریخی بیگانه و ناسازگار است. در سورد مفهوم جزمیای که «فئودالیسم» را در یک راه خاص و تک خطی مبتنی بر توالی همواره یکسان سه صورت اجارهٔ زمین (اجاره کاری، جنسی و پولی) - که در جلد سوم کتاب سرمایهٔ مارکس تحلیل شده است – بسط می دهد، نیز همین امر صادق است.

#### • ۹ اسلام و سرما یه داری

پس کوشش در جهت طبقه بندی ساخت اقتصادی ـ اجتماعی جامعهٔ اسلامی سدههای میانه در شکلبندی فئودالی کاملاً ناموجه است، حتی اگر، همچنانکه کتاب درسی اقتصاد سیاسی شوروی عمل مسی کند، چنین طبقه بندی ای را بصورتی ظاهراً موجه تر – در مقایسه با «فئودالیسم» کلاسیک و نمونه ای که متعلق به اروپای غربی دانسته شده است – با نسبت دادن «ویژگیها» یی به «فئودالیسم» خاوری انجام دهیم.

برخی دیگر از نویسندگان مارکسیست، امید بدان بستهاند تا با جایگزینی «شیوهٔ تولید آسیایی» بهجای فئودالیسم خاوری بهواقعیتها نزدیکترگردند. و این «شیوهٔ تولید آسیایی» همان شیوهای است که مارکس در موقعیتهایی از آن سخن بهمیان آورد و در سال ۱۹۳۱ رسماً از سوی مارکسیسم نهادی شده طردگردید. مارکس در طرحی که ذکر آن در بالا آمد، در این «شیوهٔ تولید آسیایی» یکی از مورتهای گوناگون اجتماع ابتدایی را دید – اجتماعی که از همه کمتر مستعد تکامل است. این صورت با مالکیت زمین بهوسیلهٔ اجتماع مشخص گشته بود، مورتی که در آن فرد جز اختصاص ناپایدار زمین بهخود و جز صرف «تمرف» گذاشت، حق بیشتری نداشت. همچنانکه مارکس بهزبان غیرمصطلح انگلیسی –فرانسوی – آلمانی خویش مینویسد،این اجتماع ،خودمتکی (aurchus)[ع۸]، یا به مخن دیگر، خود بسنده است و اعضای آن همهٔ چیزهای مورد نیازشان و بالاتر از همه، کارکشاورزی شان را برای خودشان می مازند و انجام می دهند.

این کمون هندی بود که مارکس را بدین الگو راهبر شد. یادآوری ایس واقعیت نیز خالی از ارزش نیست که مارکس در سراسر طرح خویش، از این نمونه بهعنوان یک واحد مستقل ذکر می کند. در جای دیگر، توضیح می دهد که همین جامعهٔ اشتراکی، درگذشت زمان، چگونه پایهٔ امپراطوریهایی راکه یکی پس از دیگری در هند ایجاد شده بودند، تشکیل داده بود. این امپراطوریها کمتر توانستند بر ساخت این جامعه تأثیرگذارند و تنها بدین قناعت کردند که در قبال ادارهٔ کارهای آبرسانیای که برای تولید کشاورزی در کشور هند لازم بود، خراجی بر آن بندند. به دیگر سخن، در این جا بنظر می رسد که (در

1. Self-sustaining

اندیشهٔ مارکس) شیوهٔ تولید «خاوری» در یک نظام اقتصادی وسیع و یک «شکلبندی اقتصادی ـ اجتماعی» واقعی، ترکیب شده باشد.

م. گودلیه کوشیده است تا این شکلبندی را به پایهٔ یک مرحلهٔ جهانی یا تقریباً جهانی در تکامل بشر ترقی دهد او نیز بیشتر از آنچه که مارکس در دستگاه اصطلاحات خویش انجام می دهد، میان «شیوهٔ تولید» به معنای دقیق آن و «شکلبندی اقتصادی – اجتماعی» تمایز قائل نمی شود [ه۸]. او در واقع، این مرحله رابه همراه شکلبندیهای دیگری که هریک به نوبهٔ خویش از جامعهٔ ابتدائی برخاسته اند، بعنوان نخستین صورت جامعهٔ طبقاتی منتج از یک جامعهٔ ابتدائی می شناسد.

این تصور بنظر من کاملاً غلط است. شیوهٔ تولیدی که از سوی مارکس بعنوان یک اجتماع خودبسنده تعریف شده است، در واقع در یک مقیاس جهانی پیدا شده است و شکی نمیتواند باشد که ابتدائیترین صورت تولید است که سطح فنی نازلو پراکندگیگروههای بشری آن را ایجاب کرده است-تولیدی با صورتهایی بهمانسان اشتراکی که «جمعآوری» در مرحلهٔگردآوری غذا، شکار ـ ورزی و ماهیگیری به انجام می پذیرد. دلیلی در دست نیست که چرا باید همچون مارکس، این شیوهٔ تولید را «خاوری» یا «آسیایی» خواند. بیگمان، او بیشتر به اجتماع کشاورزی ابتدائی و صورت هندی آن که برایش شناخته بود می اندیشید. اما در هر جای جهان، این نوع جوامع کشاورزی برابریگرای وجود داشتند. این شیوهٔ تولید را می شد «شیوهٔ تولید اشتراکی ابتدایی» خواند [۲۸].

از سوی دیگر، بنظر می رسد که مار کس در نوشته هایی بجز طرحش در بارهٔ صورتهای تولید ماقبل سرمایه داری، در صدد اثبات شکلبندی اقتصادی – اجتماعی کاملی تحت همان نام «شیوهٔ تولید آسیایی» است که همساز شدن با او در این نظر غیرممکن است. ذات این شکلبندی، غصب سهمی از تولید اضافی این جوامع از سوی یک «اجتماع عالیتر» و دولتی تلقی شده است که این نیز به سهم خویش با سازمان دادن خدماتی که برای این تولید، مفید و حتی ضروری هستند، در شرایط تولید دخالت می کند. گودلیه پیشنهاد می کند که این مفهوم به موارد بیشمار دیگری که در آن، دولت یا اجتماع عالیتر نه تنها در شرایط تولید، بلکه در کار کردهای دیگری چون نظارت بازرگانی درون قبیله ای دخالت

۹۲ اسلام و سرمایهداری می کند، بسط یابد.

در واقع بدین ترتیب باید تعریف یک نوع روابط اجتماعی بسیارگسترده امکان پذیر باشد. بهر حال، اشتباه است اگر در این صورت، تنها نوع شکلبندی نسبتاً ابتدائی ساخت استثمار را ببینیم. نخست اینکه، شیوهٔ تولید اشتراکی ابتدائی تنها نوع اجتماعی نیست که از سوی یک اجتماع عالیتر استثمار می شود. مارکس در طرح خویش بدین نکته اشاره می کند. او شیوه های تولید دیگری را نیز باز می شناسد که فاقد استثمار داخلی هستند و آنها را نام می برد: شیوهٔ «عتیق» (این شیوه بر حسب صورت رومی آن تبیین می شود، اما شیوهٔ تولید بونانیان ابتدایی و بویژه یهودیان را نیز دربر می گیرد) و نیز شیوهٔ «آلمانی». اما می در این شیوه ها سروی» نیز یاد می کند و فهرستی از این شیوه ها بدست می در این شیوههای گوناگونی که برخلاف شیوهٔ «خاوری»، مالکیت خصوصی زمین می بیند — تکاملی که در عصر عتیق پیشین و در شیوهٔ مالکیت آلمانی تا حد نقش خاصی در آنها بازی می کند، تکاملی را نسبت به همین شیوهٔ «خاوری» می بیند — تکاملی که در عصر عتیق پیشین و در شیوهٔ مالکیت آلمانی تا حد تضاد پیش رفته بوده است، تضادی که، گرچه بصورتی هنوز پنهانی بنیادی می بیند – تکاملی که در عصر عتیق پیشین و در شیوهٔ مالکیت آلمانی تا حد تضاد پیش رفته است (ست، تضادی که، گرچه بصورتی هنوز پنهانی، بنیادی تا در این رفته بوده است، تمادی که، گرچه بصورتی هنوز پنهانی، بنیادی

بعضی از این صورتهای گوناگون روابط اعضای قبیلهٔ اشتراکی با زمین قبیله ای – یعنی زمینی که قبیله در آن استقرار دارد – بستگی به سرشت طبیعی (Naturanlagen) قبیله دارد و بعضی دیگر مربوط است به آن شرایط اقتصادی ای که در آنها قبیله در واقع مالکیت خود را بر زمین اعمال می کند – یعنی، بوسیلهٔ کار ثمرات زمین را به خود اختصاص می دهد. و این نیز به نوبهٔ خود، به آب و هوا، خواص فیزیکی خاک، شیوهٔ بهره -برداری از زمین که مشروط به شرایط فیزیکی است، ارتباط با قبیله های دشمن یا همسایه و تغییرات ناشی از مهاجرت ها و رویدادهای تاریخی و غیره، بستگی دارد [۸۸].

این یک صورتبندی عالی است که من دلیلی برای تلاش در جهت اصلاح آن نمی بینم. آنچه که باید در مرحلهٔ بعد یادآور شد، این است که مار کس در. بارهٔ صورتهای ویژهٔ رابطه میان یک اجتماع شبانان کوچرو و زمین، نیز نوشته ـ

هایی دارد [۸۹].

جامعه (Gemeinwesen)، خودبعنوان نخستین نیروی بزرگ تولید ظاهر می شود؛ انواع خاص شرایط تولید (یعنی دامپروری و کشاورزی) به تکامل شیوهٔ ویژه ای از تولید و نیروهای ویژهٔ تولید، چه عینی و چه ذهنی، می انجامند که این نیروی ذهنی به عنوان کیفیته ای افراد ظاهر می شود [۹۰].

اگر این نظر درست باشد، و اگر شیوه های تولید ابتدایی – شامل آن شیوه های ابتداییای که در آنها مالکیت خصوصی زمین جزئاً وجود دارد – در واقع تنها متغیرهای مشروط کنندهٔ آن شیوه ای که منطقاً ابتدایی ترین شیوهٔ تولید است به شمار آیند، پس این دیگرگذار به شکلبندی اقتصادی – اجتماعی نیست که خرد متا شکلبندی این شیوه های تولید خاص را مشروط می سازد. این جوامع ابتدایی ممکن است همگی به یک اندازه تحت استشمار یک جامعهٔ عالیتر با ساخت کم و بیش دولتی قرار گیرند، حال خواه این جامعهٔ عالیتر در شرایط تولید آنها دخالت بکند و خواه دخالت نکند.

قومشناسی و تاریخ نوین نظراتی را که در طرح مارکس آمدهاند تصدیق می کنند و تمام مفاهیم مبتنی بر توالی شکلبندیهای اقتصادی ـ اجتماعیای را که ظاهراً با شیوههای تولید ابتدایی گوناگون متمایز می شوند، از اعتبار می اندازند. در حقیقت، مالکیت خصوصی زمین به گونه ای کم و بیش تصریح شده، در جوامع ابتدایی پدیدار می شود و میان این نوع تصرف و استثمار جامعهٔ ابتدایی از سوی اجتماع عالیتر هم پیوستگی ای وجود ندارد [۹]. نخستین دولتهایی که می توانیم ساخت آنها را از طریق تاریخ یا باستانشناسی بشناسیم، و سادهترین نوع دولتی که در زمان خودمان وجود دارد و از طریق مشاهدات قومشناختی برای ما شناخته شده است، مبتنی بر استثمار محصول اضافی جوامعی است که در است. مفهوم خالص دارایی خصوصی بعنوان حق مطلق مالک آن در کاربرد یا است. مفهوم خالص دارایی خصوصی بعنوان حق مطلق مالک آن در کاربرد یا در این جوامع مطرح باشد نادر است. در هر جایی از این جوامع، نسبت به زمین در این جوامع مطرح باشد نادر است. در هر جایی از این جوامع، نسبت به زمین

1. Correlation

**۹۴** اسلام و سرمایهداری و ثمرات آن، سلسلهمراتب و انواع حقوق چندگانهٔ اجتماعهای گوناگون – مثل خانوادهها، مراجع دینی و سیاسی، و نظایر آن – وجود دارد.

اگر کسی بخواهد شیوههای تولید مشاهده شده را طبقه بندی کند، به انواع بسیار بیشماری دست خواهد یافت. اگر هم درجه ای از جامعیت را که بوسیلهٔ يك دولت هما هنگ كنندهو استثمار كننده تحميل مى شود بېذيريم، بازنمى توان ميان هریک از این شیوه های تولید و یک نظام اقتصادی و یک شکلبندی اقتصادی – اجتماعی ویژه – نظامی که همچون نظام سرمایه داری خصایص ضروری آن از سوی شیوهٔ تولید مسلط تعین شده باشد رابطه ای برقرار کرد. شاید این قضیه تنها در جایی صادق باشد که در آن، شیوهٔ تولید بردهداری یا شیوهٔ تولید سرواژ مسلط بود -- جایی که تولید اساساً در «مؤسسات اقتصادی» بردهداری بوسیلهٔ بردگان (که این مورد سخت استثنایی است)، یا در «مؤسسات» مبتنی بر سرواژ (که بنظر میرسد در اروپـای غـربی سدههـای میانـه و در ژاپـن رواج داشت) انجام می گرفت. از این گذشته، باید یادآور شد که این تسلط اقتصادی یک شیوهٔ تولید را نمیتوان بآسانی تصریح کرد (در برخی از مناطق و پارهای از دورهها سمکن است این تسلط پذیرفته نیاید) و نیز باید یادآور شد که هرچند بردهداری را مى توان بروشنى تعريف كرد، اما سرواژ بيشتر مفهومى مبهم است كه شامل درجات و انواع بیشمار رابطه ای استثماری است که در یک سوی آن دهقانی قرار دارد که از حقوق قانونی گوناگون – بویژه نسبت بهزمینی که بر روی آن کشت می کند — برخوردار است و در سوی دیگر زمینداری جای دارد که او نیز از حقوق گوناگونی نسبت به این دهقان و زمین خویش برخوردار است – حقوقی که هرگز مطلق نیستند؛ و این نیز ممکن است که یک فرد بتدریج از پایگاه یک برده يا از پايگاه يک طرف قرارداد آزاد (مثل کشاورز، سهمبر و نظاير آن) به يا يكاه يك سرف نقل مكان كند [٩٣]. از اين گذشته، همچنانكه بعد ملاحظه خواهد شد، در بسیاری از موارد، استثمار از سوی یک زمیندار و ارباب را بسختی مى توان از استثمار بوسيلة دولت متما يز ساخت.

اگر در صدد پیداکردن یک نظر «جهانی» باشیم، پیش از عصر سرمایه داری حداکثر می توان یک شیوهٔ تولید اشتراکی ابتدایی را باز شناخت که برحسب فرضیه، تنها شیوهای بودکه در آغاز بشریت به وجود آمد. سپس انواع بیشمار

شیوههای تولید با یک ساخت استثماری پیداگشتند که در آنها یک اجتماع مىتوانستاجتماع ديگرىرا استثمار كند،درحالى كەاجازممىدادآناجتماع استثمار شده استقلال وجود و انسجام و خودبسندگی خویش را نگهدارد، یا اینکه فرد فرد یک اجتماع از سوی اعضای یک «طبقه» یا اجتماع عالیتر و یا کل این اجتماع استثمار میشدند. در این پهنه، بردگان و سرفهای عمومی و خصوص وجود داشتند. اگر در یک منطقهٔ معین، بستگی هایی دال بر یک انسجام خاص شکل می گرفتند، آنگاه می شد از یک نظام اقتصادی موجود در سطح آن منطقه سخن گفت. چنین بنظر می رسد که این نظامها کلاً بر التصاق یا الحاق شیوه های گوناگون تولیدی که بهروشها و نسبتهای گوناگون ترکیب شدهاند، دلالت می کنند. بایدگفت که این نظامهای اقتصادی را بسختی میتوان طبقهبندی کرد [٩٣]. اگر بخواهیم از شکلبندیهای اقتصادی- اجتماعی مربوط به این نظامهای گوناگون سخن گوییم، باید آنها را بهعنوان شکلبندی هایی که تنها در مقیاس منطقهای معتبرند در نظرگیریم، یعنی در مقیاسی که غالباً بسیار محدود است. خصایص این نظامها بیگمان نکات مشتر کی با همدیگر دارند، البته اگر در این مورد به تعمیمی بسیار بعید، و از اینرو نهچندان دقیق، دست یازیم. تنها، غلبهٔ شگفتانگیز یک شیوهٔ تولید در یک نظام خاص – همچنانکه در مورد بردم داری یونان باستان (این اظهارات به اصلاحاتی نیاز دارد) با سرواژ اروپای غربی دوران میانه رخ داده است می تواند به این نظام و شکلبندی اقتصادی ... اجتماعی مربوط بهآن، یک ویژگی مشخص بخشد. حتمی در اینجا نیز لازم است که خصایص اقتصادی ثانوی (مثلاً توسعهٔ داد وستد) را در سطح این نظام اقتصادی، و خصایص فرهنگی را در سطح شکلبندی مربوط بدین نظام، در نظر گرفت. این خصایص گرچه بنیادی مطلق نیستند، اما ممکن است اهمیت شایانی داشته باشند و تا حدقابل ملاحظه ای ساخت و ظاهر کل نظام را دگرگون سازند.

اگر به عنوان خاصی نیاز باشد، من اصطلاحات زیر را پیشنهاد می کنم: «شیوم های تولیدی که در آنها استثمار وجود داشته باشد و در صورت اقتضا، صفت «اشتراکی» یا «فردی» را نیز بدان می افزایم. نظامهای اقتصادی وابسته بدین شیوه های تولید را می توان کلاً «نظامهای استثماری ما قبل سرمایه داری» خواند و در صورت نیاز می توان ایسیلهٔ عبارات زیر، مقوله هایی در میان این نظام ها

## ۹۶ اسلام و سرمایه داری

باز شناخت، همچون: غالباً اشتراکی (یا فردی)، غالباً ارضی (یا روستایی) و نظایر آن. برای موارد خاصی که در بالا ذکرکردم، خردمندانهتر آن است که از «نظامهایی با یک عنصر غالب بردهداری (یا سرواژ)» سخنگفت تا «جامعهٔ بردهداری» یا «فئودالیسم». شکلبندیهای اقتصادی- اجتماعی مربوط به این نظامها همگی در مقولهٔ شکلبندیهای ما قبل سرمایه داری با یک مبنای استثماری جای می گیرند و دراینجا نیزمی توان صرفاً باکاربرد صفات جغرافیایی یا اصطلاحات توصیفی راجع به غلبهٔ برخی عناصر، از جمله نقش کمتر یا بیشتر زندگی شهری و بازرگانی، تمایزات جدی ای به عمل آورد.

نظام اقتصادی ای که جامعهٔ مسلمان سده های میانه برآن استوار بود، در دورم های مختلف و ناحیه های متفاوت، تفاوت می پذیرفت. می توان گفت که این نظام شامل همسازی شیوههایگوناگون تولیدبود. در روستاها جوامعی دهکدهای می یا بیم کمه مطابق طرح مارکس از جواسع هندی و همان الگوی معروف به «شيوهٔ توليد آسيايي»، از بيرون، يا بوسيلهٔ افراد يا دولت استثمار مي شدند. از یکسوی، بی آنکه هریک از این جوامع بقایای جوامع ابتدائی باشند، شواهدی دردست است دال براینکه دستکم بسیاری از اینها نسبتاً بتازگی شکل گرفته اند. از سوی دیگر، این جوامع بهنسبتهایی که در دورهها و نواحی مختلف تفاوت میپذیرفت، با مالکیت یا حق انتفاع قطعهزمین وأگذار شده بهفرد روستایی، در همزیستی بودند. بدینگونه، استثمار از طریق تصرف محصول مازاد بوسیلهٔ زمیندار یا دولت یا برخی از دارندگان حقوق ارضی (کهگاه حقوق دستهجمعی مردم را تشکیل میداد) که به وسیلهٔ وضعیتهای گوناگون قانونی تضمین می شدند، صورت میگرفت. حقوق مربوط بهروستاییان کشاورز و حقوق کسانی که حق استثمار این افراد را داشتند نیز بسیار متفاوت بود و غالباً مستلزم وابستگی روستایی بهزمین، و بهمین جهت سرواژ بود اما بویژه در مورد انواع زمینهایی چون باغها و بوستانها و نظایر آن، این حقوق با مالکیت بمفهومی بسیار نزدیک بهمفهوم مالكيت رومي نيز-غالباً همراهبود. خواهيم ديد كه نمي توان اين نظام را یکسره بعنوان نظام «آسیایی» و <del>ی</del>ا «فئودالی» طبقهبن*دی کر*د. در برخی از دورهها زمینهایی وجود داشتند که بردگان برروی آنها کار می کردند، نظیر عراق سفلی در سده های هشتم و نهم میلادی که زمینه را برای شورش معروفزنگیان

فراهم کرد، یعنی همان شورش بردگان که در سالهای (۵۵٫ تا ۲۷۰ ق ۸۶۸ تا ۸۸۸ م) خليفة عصر را بهوحشت انداخته بود؛ اما اين يك مورد استثنائي بود [٤٤].کارگران مزد بگیرکشاورزی همیشه وجـود داشتند اما استقرار مؤسسات کشاورزی سرمایهداری که کارگر کشاورزی در استخدام خود داشته. باشند، اگر هم براستی رخ داده باشد، بیگمان یک مورد سخت استثنائی بوده است. این در روابط دارندگان حقوق استثماری میان خودشان و در روابط میان اینها با دولت بودکه ساختهایی پدیدار شدندکه در برخی از مواقع، به ساختهای «فئودالیسم» اروپایی ماننده بودند [op]. اما بهرحال، این ساختها پدیده های فراساختی ای بودند که بیگمان بسیار جالب توجهند اما بر شیوه های توليد تأثير چنداني نداشتند. اين واقعيت كه گاه دولت وگاه يك «فئوداليست» مبالغ پرداخت شده از سوی روستاییان را دریافت می کرد (همان تنوعی که عموم نویسندگان شوروی--گرچه جبههٔ مخالفی هما کنون دارد خود را نشان می دهد که بهحقایق واقعی این قضیه نظر دارد [۹٫۹]– آن را تمایز مهمی تلقی کردهاند که باید با یک تکامل تک خطی تطبیق پیدا کند، و همان نکته ای که گودلیه میخواهد آن را بهعنوان معیار مرزبندی میان «شیوهٔ تولید آسیایی» و «فئودالیسم» بکار برد) بنظر نمی رسد که در واقع اهمیت شایانی داشته باشد، آنهم بيشتر بداين دليل كه حدفاصل ميان اين دو را غالباً بسختي مي توان تعيين كرد. در شرق یک «فئودالیست» غالباً بعنوان نمایندهٔ دولت پدیدار می شود و یا، خود، دولت را تشکیل میدهد.

بداین شیوههای ارضی تولید باید شیوههای شهری تولید را افزود که پیش از این از آنها یاد شد.

این بحثهای خارج از موضوع بسیار بدرازا کشیده است و من از این بابت از خوانندگان پوزش میخواهم. هدف از این بحثها این بود که برخی از مسائلی که هنوز هم در نوشته های مارکسیستی بسیار خلط مبحث شدهاند، روشن شوند. آنچه من کوشیدهام نشان دهم این است که ریشه های سرمایه داری را نمی توان آنچنانکه جزم مارکسیستی (برخلاف ایده های خودمارکس) می پندارد، از راه تکامل تک خطی روابط ارضی تولید، تبیین کرد. شناخت ریشه های سرمایه داری باید از تحولی اساساً شهری آغاز شود یعنی انباشت ثروت پولی

## اسلام و سرما یه داری

قابل ملاحظه و جهتگیری تولید (و بالاتر از همه، تولید صنعتی) برای بازار. در حقیقت، این تحول در صورتی می تواند به یک نظام اقتصادی سرمایه داری (یعنی بهنظامی که شیوهٔ تولید سرمایهداری موجود بر آن حاکم است) بیانجامد که در برابر خود تعداد معتنابهی از کارگران آزاد داشته باشد تا بتواند آنها را بهشیوهٔ سرمایهداری استخدام کند و نیروی کارشان را مورد استثمار قرار دهد. «رابطهٔ کار با سرمایه... مستلزم جریانی تاریخی است، که صورتهای گوناگونی که در آنها کارگر مالک است و مالک کار می کند، را به تحلیل برد.» [۹۷] مارکس می افزاید که ضروری تر از همه آنست که رابطهٔ تصرف میان کارگر و زمین و میان ابزار تولید و کالاهای تولید شدهٔ مصرفی، از میان برداشته شود: همان رابطهای که در آن، کارگر کلاً (نهتنها نیروی کارش، بلکهخودش) در زمرهٔ شرایط عینی تولید قرارگرفته است، و از اینرو می توان او را به صورت سرف یا برده بهاختصاص خود درآورد [۸۹]. این فراوانی نیروی کار، «فارغ» از همهٔ این قیود، در دسترس سرمایهداران اروپایی اواخر عصر فئودالی بود، مثلاً، در انگلستان اواخر قرن پانزدهم و در نخستین نیمهٔ سدهٔ شانزدهم [۹۹]. این فراوانی، نتیجهٔ پیشامدهای اجتماعی، سیاسی و تصادفی اروپا در این دوره بود-پیشامدهایی که هنوز آنچنانکه باید مورد تحلیل قرار نگرفتهاند. بهرحال، هیچکس ثابت نکردهاست که این واقعه تنهابدین دلیل می توانست رخ داده باشد که نظام اقتصادی اروپا بر شیوهٔ تولیدی که بعدها از سوی جزم مارکسیستی «شیوهٔ فلودالی» خوانده شد مبتنی بود (یعنی بر شیوهٔ استثمار روستاییان از سوی زمينداراني كه از راه تحميل اجارة يولى بهآنها حقوقي نسبت بهآنها داشتند). امکان اثبات این امر حتی از مورد فوق نیز ضعیفتر است که، مثل گودلیه، بگوییم که این شیوهٔ تولید از یک قانون رومی --- یونانی دائر بر حق اتخاذشیوهٔ تولید مبتنی برمالکیت خصوصی زمین نشأت می گیرد. مهمتر از همه آنکه، کسی این نكته را ثابت نكرده است كه تسلط اين شيوه توليد- به همراه ثروت پولى قابل ملاحظه دردست سرمایهداران تنها عاملی بودکه میتوانست توسعهٔ نظام اقتصادی سرمایهداری را فراهم کند. پس یقین نیست که وجود نظامهای اقتصادی گوناگون یاد شده در جهان اسلامی، با تنوع شیوههای تولیدی که این نظامها عموماً ایجاب می کنند، مانعی بر سر راه پیدایش سرمایه داری در این منطقه عمل اقتصادى ...

بوجود آورده باشد.

#### جامعه عادلانه؟

آيا اقتصاد اسلامي دوران ميانِه، يک اقتصاد «عادلانه» بود؟ بيشتر مدافعان اسلام پشتیبانی از این نظر را دشوار می یابند، هر چند که برخی از سادهاندیشان سخت نـامطلع و تعدادی از متفکران و سیاستمداران عوام پسند بیدقت، می. کوشند تا از این نظر دفاع کنند و هر چند که کمتر کسانی هستند که در زمینهٔ این موضوع به رد عقاید افسانه ای که تا این اندازه در میان توده هاگسترش دارند،گستاخی ورزند [...]. این افراد، در جامعهٔ مسلمان دوران میانه، تحريف اسفبار آرمان قرآنی را می بینند. آنها که ذهنی مذهبی تر دارند، این تحریف را به تمایل مصیبتبار سرشت بشری در جهت شر باز می بندند، تمایلی که دين مى تواند آن را تنها با سلطهٔ خارق العادهٔ شيطان بر اين جهان، تبيين كند. اعرابی که ذهنی ملی گراتر دارند، این امر را نتیجهٔ تسلط ترکان میدانند. آیا آرمان اسلامی هرگزجامهٔ عمل به خود پوشیده است؟ برای پرهیز از پذیرش این نتیجهگیری، یک دورهٔ شبه آرسانی در همان آغاز اسلام، در بیست ونه سال میان مرگ پیغمبر و غلبهٔ سلسله اموی، مقررگشته است؛ دورهای که در آن هنگام، جامعهٔ اسلامی تحت حکومت اصحاب پیغمبر بود۔ یعنی دو پدرزن و دو داماد او'، چهار خلیفهٔ داشدین، «آنان که در راه درستگام برمیداشتند». از دیر باز این دوره دست کم در میان سنیان دوره ای آرمانی تلقی گشته بود. این عمل آرمانی سازی، اصولاً با ذکر حکایتهایی که نخستین بار دست کم دوقرن\_ با تاريخ وقوعشان فاصله داشتند، صورت پذيرفت. اين حكايتها از مقولة همان «احادیثی» هستند که چنانکه پیش از این گفته شد، از اعمال و افکارپیغمبر حکایت می کنند، و دلایل بسیاری درشک نسبت به این احادیث وجود دارد. این حکایتها بیشتر بهجریانهای فکری و تلقیهای سیاسی– اجتماعی و دینی قرنهای بعد راجعند که ما از آنها بخوبی آگاهیم. این هشدار ضروری است، چرا که متفکران عوام پسند و روزنامه نگاران و مذهبیان و سیاستمداران کشورهای ۱. ابوبکن و عمر، بدر زن و عثمان و على داماد پيغمبر (ص) بودند...م.

• • 1 اسلام و سرما یه داری

مسلمان غالباً از این حکایتها بعنوان برهان استفاده می کنند. تاریخنگاران جدی این کشورها با اینکه در ته دل، در آنها شک می کنند، به دلایل اجتماعی جرأت اعلام تردید در اعتبار این حکایتها را ندارند. نویسندگان غربی که در اسلام تخصص ندارند، غالباً بر این گرایش دارند که این حکایتها را به اعتبار نوشته هایی که در محافل اسلامی منتشر می شوند، بپذیرند.\*.

حال که از این دورهٔ آرمانی سخنگفته شد، باید کاملا<sup>۳</sup> این نکته را در نظر داشت که به نظر خود مدافعان اسلام، این بیست و نهسال آرمانی عاری از نقطه تاریک نیز نبود. شیعیان در این دوره تا زمان خلافت علی بهسال ۳۰ ق (۲۰۳ م)، جز ناملایمات چیزی نمی بینند و بدینگونه زمان آرمانی را در این دوره به پنج سال کاهش می دهند، پنج سالی که حضرت علی تحت شرایط بسیار شوار حکومت کرد. سنیان ناچارند این امر را بپذیرند که، دست کم، برخی از تهمتهایی که برعثمان ۲۳ - ۳۰ ق (۶۶ - ۲۰ مرم) زده شده بود، درست بود، چرا که ضعف عثمان به تسامحاتی انجامیده بود. تحت خلافت علی ۳۰ . ۶ ق

\* اظهار نظر و تشکیک در باب اسالت احادیت نبوی، به این سادگی که مؤلف گمان کـرده است نیست. تنها مبنایی که برای ایراد شکن کی کرده استهمانا فاصله ایست که بین استماع حدیث از پیامبر و تدوین احادیث در میان افتاده است. ولی بـایـد دانست کـه بعضی از محابه، ازجمله سعدین عباده (متوفای ۱۴ ق) و سمرة بن جندب (متوفای ۶۰ ق) وجابر بن عبدالله (متوفای ۷۸ ق) و عبدالله بن عمرو (متوفای ۶۵ ق) و ابوهریره (متوفای ۵۸ ق) و عبدالله بن عباس (متوفای ۶۹ ق)، و عده کثیری از تلامید آنها و تا بمین اقدام بـه جمع و ضبط احادیث نبوی کرده اند و صحیفه هایی، گاه شامل هزار حدیث، گرد آورده اند که در کتب و مجموعه های معتبی حدیث، کتب سته و سایر مسانید و کتب اربه شیمه نقل شده است. ائه شیمه، هم گنجینه داران و هم از زمرهٔ معتبرترین راویان حدیث بوده اند.

علم حدیث، چه روایت و چه درایت (ارزیابی انتقادی در صحت انتساب هریک اراحادیث به پیامبر و تمیین اصالت یا صعف یا مجعولیت آنها) از قدیمترین و قویمترین شاخههای علوم اسلامی است. میزان اصالت هرحدیث با مراجعه به کتب سته (شش کتاب معتبر حدیث نزدستیان) و کتب اربعه (چهار کتاب معتبر حدیث نزد شیمه) معلوم میشود و گرنه هیچ حدیثی را بدون مراجعه به این کتب و نقد و بر رسی نمیتوان مقبول یا مردود دانست. علاقهمندان بر ای اطلاع اجمالی بیشتر میتوانند به مقالهٔ «حدیث» در دایرة المعالاف

فارسی، و برای اطلاع تفصیلی به دوکتاب علمالحدیث تسالیف آقای کاظم مدیر شانه چی (مشهد، دانشگاه فردوسی، ۱۳۵۴) و درایة الحدیث (نیز تألیف ایشان، مشهد، ۱۳۵۶) و مخصوصاً کتاب علوم المحدیث و مصطلحه. تالیف صبحی الصالح (بیروت، دار الملایین، ۱۹۷۷) که دو مبحث مهم درباب تدوین حدیث در عصر پیامبرو نیز نظر گاه مستشرقین نسبت به حدیث دارد، مراجعه کنند... ناش. دامن زده بود. بدینسان، دورهٔ آرمانی در دوازده سال حکومت ابوبکر و عمر ادغام میشود.

از سوی دیگر، بیگمان در این نظر عنصری از حقیقت وجود دارد که با چنین مباحثات داغی از آن دفاع شده است. در این دوره، اجتماع اسلامیگروه نسبتاً کوچکی از صحابه را دربرگرفته بودکه اعتقاد و علائق مشترکی آنها را بهم وابسته ساخ<del>ته</del> بود، ا<del>ج</del>تماعی که بر آن شد<del>م ب</del>ود تا بر جهان پیرو<del>زگر</del>دد. در میان این گروه، بیگمان یک آرمان (نسبتاً) برابر یگرای بدوی و آرمان قرآنی برابری در برابر خداوند و همچنین نوعی تعاون بسیار توسعه یافته رایج بود که از اعضای این اجتماع انتظار میرفت یا حتی بر آنان تکلیف شده بود.گروه کوچک فاتحان ثروت هنگفت بدست آمده از کشور های مغلوب را در اختیار داشتند تا بتوانند سهم قابل ملاحظهای از آن را دست کم بهسربازان واگذار کنند. اگر بتوان اصطلاحات جدید را بکار برد، میتوانگفت که یک نظام۔ بازنشستگی برقرارگشته بود که برای اعضایگروه حق تقاعد قائل شده بود که تا حد عادلانهای برای پیران کفایت می کرد. رهبران اجتماع وابسته به لشکریانشان بودند و می بایست آنها را راضی نگامی داشتند تا از فرماندهانشان اطاعت کنند. این ارتش اسلامی هنوز سرشار از روح شورشی و آشوبگرای قبایل بدوی بود. همهٔ این مقتضیات پیروی از یک خطمشی برابریگرایانه را در این اجتماع ایجاب می کرد، و این همان روحیهای بود که فاتحان عرب بدان مشهورگشته بودند.

بهرحال، این برابری کلاً نسبی بود. خطستی که از سوی رهبران اجتماع اسلامی اتخاذگشته بود، از همان آغاز اعتراضها و شورشها و برخوردهای شدید میان «گرایش ها» را برانگیخته بود که در سال ۳۰ ق (۲۰۰ م) به نخستین «انشعاب»، یعنی انشعاب خوادج، انجامید. آشکار بود که این اجتماع نمی توانست آنچنانکه در آغاز بود ادامه دهد. جمعیت اجتماع اسلامی باالحاق نومسلمانان کشورهای مغلوب بیش از اندازه افزایش یافته بود. نابرابری میان اعراب و مردم غیرعرب از بیرون اجتماع اسلامی به درون این اجتماع رخنه کرده بود. این نابرابری وسیعاً با انقلاب عباسیان در سال ۲۰۰ ق (۰۰۰ م)

۲ • ۲ اسلام و سرمایهداری

برخورداری یافتند و بقیهٔ سردم، و نابرابسری میان ثروتمندان و مستمندان، همچنان رو به افزایش داشت. در نتیجهٔ اسلام آوردن بردگان، بردگان مسلمان نیز پیدا شده بودند. دولت اسلامی چون همیشه، بویژه نسبت به منافع قشرهای قومی و اجتماعی ممتاز حساس بود.

این وضع چنان با آرزوهای توده ها ناسازگار بود که جنبشهای انقلابی داخمی در جهان اسلامی آغاز شد. این جنبشهای معترضانه را می توان چون همهٔ چنین جنبشهایی که در درون یک آیدئولوژی برمی خیزند، به دودستهٔ اصلاح طلب و تجدیدنظر طلب طبقه بندی کرد. دستهٔ نخستین چنین می پندارند که وضع نام طلوب در نتیجهٔ ترک اصول اولیه پدیدار می شود و تنها کاری که باید کرد بازگشت به این اصول است. اینان تجدیدنظر طلبی شرمگنانهٔ فرمانروایان را می نکوهند. فرمانروایانی که گفته می شود اصول ایمان را پنهانی دگرگون ساخته اند. دستهٔ دوم، یعنی جنبشهای تجدیدنظر طلب، خود اضافات یا اصلاحاتی را بر این اصول پیشنهاد می کنند.

مفهوم سنتی تاریخ اسلامی، علت این جنبشها رادر اختلافات عقیدتی ای که بیشتر به عقاید مذهبی راجعند، می بیند. اینجا برای نقد این مفهوم مناسب نیست. برای بحثی که من در اینجا دنبال می کنم، همین یادآوری کافی خواهد بود که می دانیم هر جا که اکثریت این جنبشها مطرح بوده اند، نقد عقیدتی متعلق به این جنبشها که غالباً در سطح بالایی از تجرید قرار داشت، بانکوهش شیوهٔ زندگی محافلی که قدرت حاکمه را تشکیل می دادند یا از آن پشتیبانی می کردند، همراه بود. این شیوهٔ زندگی معمولاً بعنوان شیوهٔ غیراخلاقی و ناسازگار با احکام راستین دین مورد نکوهش قرار می گرفت. بسختی می توان انکار کرد که دست کم در میان تودهٔ پشتیبانان ساده دل تر این جنبشها، بیشتر انتقاد از اشخاص در رأس قدرت بود که آنها را به شرکت در جنبش و ابراز احساسات بدان برمی انگیخت تا ملاحظات مربوط به مبادی احتجاجات فقهی یا روابط میان عقول برتر. در مورد برخی از جنبشهایی چون جنبش اسماعیلید، دلیل روشنی در بود [ ۱۰۰].

اما نشانیاز هیچجنبشیسراغ نداریم که بگونهای اساسی، آرمان قرآنیجامعهٔ

عمل اقتصادى...

عادلانه را اصلاح کرده باشد. حداکثر، مسألهٔ برابری در برابر خداوند و در برابر شریعت مطرح میشد و آن یاری متقابلی که می بایست میان اعضای اجتماع راستین مسلمانان برقرار باشد، بهتعاون میان اعضای یک فرقه و یک دسته احاله می گشت. اقدامات سختگیرانه تری را می توان برای برانگیختن این تعاون بهعمل آورد؛ فرمانروايان مي توانند براي يک دورهٔ معين خود نمونهاي از قناعت-و-سادگی در شیوهٔ زندگی باشند. بجز موارد نادر، مسألهٔ تجاوز به اصل مالکیت خصوصی\_و حتی بهحریم پایگاه موروثی بردگان و آزادگان بهیچروی مطرح نيست. بدين قرار، همان علتها پيوسته همان معلولها را باز ايجاد مي كنند. صاحبان دارایی و آنها که چیزی ندارند، ثروتمندان و مستمندان، و نیز بردگان و آزادگان، پیوسته درکناریکدیگر وجود دارند. قدرت دولتی اصولاً بهدست صاحبان دارایی و ثروتمندان است و معمولاً بهسود و به کام آنان میگردد. ثروت درجهای از تجمل را میسر می سازد و برحسب معمول تلقی آسانگیرانه ای را نسبت بهاخلاق و احکام دین برمیانگیزاند. اقتدار حاکمه معمولاً برآن گرایش دارد کهگامهایی گاه غیراخلاقی وگاه خلافقانون دینی برای تقویتخودش و افزایش ثروت آنهایی که قدرت را در اختیار دارند، بردارد. در همهٔ این واقعیتها، چیزی بجز آنچه که متأسفانه در تاریخ بشری رایج است، وجود ندارد. اسلام در این باره اصالتی را ارائه نمی کند. اسلام نیز همچون هر یک از آیینهای اخلاقی و دینی، کاری بیشتر از این نمی تواند انجام دهد و در نهایت می تواند در میان برخی از ثروتمندان و قدرتمندان گرایش به سوءاستفاده از قدرت و ثروت را محدود سازد. شاید بتوان در مورد ظرفیت ایدئولوژیهای مختلف در مهار كردن چنين رفتارى، درجاتى قائل شد. آشنايى با تاريخ اسلامى، تنها مقرر می دارد که ظرفیت اسلام در این مورد به همان درجهٔ اید تُولوژیهای رقیب آن است؛ به بیان دیگر، یعنی در این زمینه بسیار ضعیف است.\*

اما آیا آیین اسلامی دست کم در همان حوزهٔ محدودی که تلقی اقتصادی معینی را توصیه می کرد، تبعیت شد؟ پاسخ بدین پرسش بسیار مهم است، چرا \* برای دفع شبهاتی که بویژه این فصل ممکن است در ذهن بعضی از خوانندگان القاکند،

و برای روح شبهه یی که بویود این نفش معمن است و و دس بعشی از عوامت کان است سنه و برای بهتر شناختن نظرگاه رودنسون لازم است به مقالهٔ «دین و دنیا، نسوشتهٔ آقای دکتر حمید عنایت، درکتاب جهانی از خود بیگانه، (تهران، فرمند، ۵۳ [۵۷]) مراجعه شود. (ناش).

## ۴ • ۱ اسلام و سرمایه داری

که مدافعان جدید اسلام بهما اطمینان میدهند که احکام اسلام باید کار کرد یک جامعهٔ عدل اقتصادی را تضمین کند. بیایید در نظرگیریم که این احکام ضرورتاً بهمنع مرابحه و هرنوع معاملهٔ غرد میانجامند و به لزوم پرداخت سهم معتنابهی از درآمدهای فرد به دولت منجر می شوند، دولتی که بعنوان اداره کنندهٔ خزانهٔ رفاهی اجتماع عمل می کند. این دولت وظیفه دارد که موجودی این خزانه را، فزون برآنچه که برای کار کرد خویش نیاز دارد، میان مردم مسلمان توزیع کند [۲۰۰]. و نیز موظف است (محمد حمیدانه منع مرابحه را بدین شیوه تفسیر می کند) که از پول این خزانه به مردم وام دهد و بدینگونه، در واقع، ملی کردن اعتبارات در اسلام مطرح است.

هیچکس، حتی در میان پرشورترین مدافعان اسلام، این حقیقت را انکار نمی کند که واقعیت معمولاً از این آرمان فاصله داشته است. در میان پژوهندگان اسلامی معمول است که شریعت، یعنی قـانون دینی را، آرمانی از زندگی تعریف کنند که مسلمانان همیشه آن را بعنوان معیاری فراسوی آنچه که در زندگی واقعی رخ میدهد، دانستهاند. این درست است که دولت اسلامی (همچون دولت مسیحی و بودایی) خود را ناچار می دید که برای فعالیتهای رفاهی ای چون بیمارستانها، چشمه های آب آشامیدنی، مدارس رایگان برای شاگردان بی بضاعت، توزیع همگانی مواد غذایی و نظایر اینها تأمین اعتبار کند. اما این هزینه ها هرگز جز بخش کوچکی از بودجهٔ دولتی را بهخود اختصاص نمی داد. با دریغ،بیقین می توان گفت که معدودی از فرمانروایان بیشتر مخارج اسراف آمیز مربوط بهتجمل و حیثیت و جنگشان را برای توسعهٔ هزینههای رفاهی رها کردهاند. شاید استثناهائی وجود داشته بود: تعداد انگشتشماری از حاکمان و سلسله های پرهیز کاری که با یک جنبش انقلابی بهقدرت رسیدند (البته در اوائل فرمانروایی) و نظایر آن. اما اینها تنها استثناهائی بودهاند و بس. در. مجموع، دولتهای سنتی اسلامی در سراسر تاریخ، چشماندازی از تضاد شدید میان تجمل خیره کنندهٔ رایج در دربارها و در میان ثروتمندان، و تهیدستی ذلت ـ آميز توده مردم را ارائه مي كنند.

آنچه که از گزارش این واقعیت آشکار بسیار مهمتر است، اینست که حقیقت جز این نمی توانست بوده باشد. اضاقه تولید اجتماعی، یعنی آن قسمت از تولید عمل اقتصادى ... ٥ • ١

اجتماعی که فزون بر مقدار مورد نیاز اعاشهٔ اعضای جامعه میباشد، چندان کم بود که هم برای تأمین تجمل عناصر حا کم جامعه و هم جهت زندگی آسوده برای فقرا کفایت نمی کرد. و نیز باید یادآور شد که تقسیم تولید اجتماعی مطابق احکام یا راهنماییهای یک اخلاق الهی انجام نمی گرفت بلکه این تقسیم مطابق باگرایش «طبیعت» بشری هرگروه در جهت افزایش هرچه بیشتر مزایایی که موقعیت آنگروه می توانست ببار آورد، صورت می پذیرفت. با وجود هرگونه حکم اخلاقی یا عقیدتی، در هر دولتی، حقوق و منافع هر دستهٔ اجتماعی در امر تقسیم تولید اجتماعی، تنها در صورتی کاملاً رعایت میشود که در دولت نماینده ای باشد. هیچیک از این شرایط در دولت اسلامی سنتی تحقق نیافته بود. فعالیتهای رفاهی حکومت و افراد، جز تخفیف عوارض چنین موقعیتی برای اقلیتی از افراد جامعه، کار مؤثرتری انجام نداد.

بدينسانآنچه درجهان اسلامي سنتي ميگذشت، به بيان وسيع، نسبت به احكام نظری قرآن چندان هم نامتعهد و بی اعتنا نبود. به علاوه، شأن قرآن این نبود که فعالیت اقتصادی خاصی را منع یا تجویز کند. فراخواندن مردم بهعدل و انفاق که در متون مقدس اسلامی آمده است، به همان اندازهٔ ادیان دیگر درگوش مردم فرورفته بود. این نداهای دینی برای بظهور رساندن تعداد قابل ملاحظهای از اعمال خیر، چه عمومی و چه خصوصی کافسی بودند، اما برای آنکه برگزیدگان حاکم را وادارند تا در جهت تأمین یک سطح زندگی شایسته برای اکثریت مردم، حتى به بهاى آسايش خودشان، كوشش كنند كفايت نمى كردند. اين قضیه ناگزیر می،ایست چنین بوده باشد، چرا که احکام الهی نهنظارت سیاسی مؤثری را از سوی اکثریت بر اقلیت اعمال می کردند و نه با اعتراض به حق مالکیت، بنیاد قدرت اقلیت را سست یالغومی ساختند. پند نکوی خداوند، اگر از سوی نهادهای خاصی پشتیبانی نمی شد، نهادهایی که به انسانهایی قدرت می داد که مصلحت آنها تحقق این پند بود، همچنان بی اثر می ماند. در این رهگذر باید تأکیدکردکه در این دورهٔ تاریخی کهمورد بررسی ما قرارگرفته است، در زمینهٔ آیینهایی (با این تضمین حتمی کهاین احکام ملهم از خداوند هستند) که این نوع اقدامات خیرخواهانه را ایجاب می کردند، بهیچروی کمبودی وجود

#### ۴ + ۱ اسلام و سرما یه داری

نداشت— اقداماتی که اصولاً میبایستبرابری بیشتری درجامعه برقرار می کردند. طرفداران این آبینها در هرموردی شکست خورده بودند. نمیتوان بهاین قضیه فکر نکرد که دلایل مستمری میبایست برای این شکستهای مداوم وجود داشته باشد. شرایط اقتصادی و اجتماعی زمانه آشکارا نمی گذاشتند که این جنبشها پیروزگردند.

رابطهٔ میان عمل و سنت، [اقوال و اعمال پیغمبر] قدری پیچیدهتر است. سنت . دقیقتر از قرآن بود. سنت تا حد تحدید حقوق مالکیت یا نظارت فرمانروایان از سوی عامهٔ مردم پیشتر نرفت. سنت در این زمینه ها، موقعیت اجتماعی زمانه و عقیدهٔ عمومی قشرهای ممتاز را منعکس می کرد. اما بهصورت نظری، منعی را ارائه کرد کـه برای بسیاری از این افراد ممتاز دردسری بودـــ حتی اگر، تقریباً بلافاصله، راههای فرار از این منع را برای اینان فراهم کرده باشد. ما پیش از این دیده ایم که چه علتهایی می توان برای این قانون پیدا کرد. بهرحال، در آنجا که میان آیین و عمل تضادی وجود داشت، این عمل بود که به بیان وسيع، از معركه پيروز بيرون مي آسد. ممنوعيتهاي ديني تنها در مناطق محدود و در دوره های اعتقادی، بشدت رعایت می شدند. توسعهٔ نظریهٔ حیل، در سراسر یک منطقهٔ بسیار وسیع، بزودی به تشکیل نظریهای انجامید کـه عمل آسانگیرتری را توجیه می کرد. حتی در آنجا که این نظریه چندان خوشایند نبود، دست کسم در بخشهای وسیعی از جامعه، چنین عملی رایجترین عمل بود. بدینگونه، نظریه. پردازی مذهبی تنها تأثیر محدودی برعمل داشت و در هیچ سوردی، بنیادهای فعالیت اقتصادی را در عصر سورد بحث تهدید نکرده بود. بگذارید بار دیگر تأکید کنم که آن آیینهایی که تا حد تهدید این بنیادها پیشرفته بودند، با یک نوع جريان انتخاب طبيعي ازميان برداشته شدند. ۴

# تأثير ايدئولوژي اسلام در حوزة اقتصادي

تا کنون به تعلیمات اقتصادی اسلام کسه در فرآن و سنت [احادیث] آمدهاند، پرداختهایم. دیده ایم که این تعلیمات آنچه را که در اینجا بخش سرمایه دارانهٔ اقتصاد خوانده شده است در اصل محکوم نکرده است و در عمل از آن جلوگیری بهعمل نیاورده است. اکنون باید از این جلوتر رویم. در واقع، بخش سرمایه-دارانه ای از همین گونه در دوران میانهٔ اروپای غربی وجود داشته است. این بخش بهچنان شیوه ای توسعه پیدا کرد که آنچه را که به صورتهای گوناگون بعنوان بهچنان شیوه ای توسعه پیدا کرد که آنچه را که به صورتهای گوناگون بعنوان شده است، بوجود آورد. بهر حال، چنین توسعه ای در جهان مسلمان، یا دست کم شده است، بوجود آورد. بهر حال، چنین توسعه ای در جهان مسلمان، یا دست کم بینداریم این عدم رخداد به موجب تأثیرات خارجی بود. آیا علت این ناهمگرایی در توسعه را احتمالاً باید در سرشت دین اسلام یا، به بیان وسیعتر، در ایدئولوژی جهان اسلامی در دوران میانه جست که در مقایسه با ایدئولوژی اروپای مسیحی، سازگاری کمتری نسبت به تکاملی از این نوع داشت؟

یک نظر همه پسند بسیار شایع بر این است که قضیه بهمین علت بوده است. در این قضیه، بویژه مسؤولیت بعهدهٔ «بیمیلی» مسلمانان گذاشته شده است که آن نیز بر تقدیرگرایی ای مبتنی است که گفته می شود پروردهٔ ایدئولوژی آنها است. این بی تفاوتی قضا و قدری مسلمانان با روحیهٔ ابتکاری که می گویند ویژگی اروپاییان است سازگاری ندارد، حال خواه این روحیه ممیزهٔ موروثی اینان تلقی

1. Fatalism

ġ,

۸ • ۱ اسلام و سرما یه داری

گردد و خواه عموماً بگوییم که مسیحیت این روحیه را در آنها پرورانده است و یا این که صورت خاصی از ایدئولوژی مسیحی در این امرمؤثر بوده است. و باز این ماکس ویر بود که بیشتر از هرکس دیگر به تنظیم و تبدیل چنین نظری به یک «نظریه» کوشیده است.

در اینجا باید بر این واقعیت آشکار تأکید ورزید که قلمرو اسلام تنها بخشی از جهان نیست که ازگام گذاشتن در همان راهی که اروپا رفت، سر باز زد. همچنان که پیش از این یاد آوری شده است، خاور باستان، یونان، امپراتوری روم، هند، چین و ژاپن نیزبخش سرمایه دارانه ای آشکارا از همان نوع بخش سرمایه دارانهٔ جهان اسلام، داشتند و در ضمن به همان راه اروپاگام نگذاشتند. پس، هرتبیینی که در مورد جهان اسلام صادق باشد می باید بی هیچ کاستی در مورد این تمدنها نیز قابل اطلاق باشد. این امر در مورد تز ماکس وبر هم صادق است.

بهنظر ما کس ویر، ذهنیت جمعی اروپا با درجه ای از عقلگرایی برتر شاخص می شود. او در تبیین علت این پدیده تردید دارد و با پروا و تردید این فرضیه را پیش می کشد که ممکن است علت این امر عوامل زیستی یا به دیگرسخن، عوامل نژادی باشند، اما از مخاطرهٔ بیشتر در این زمینهٔ لغزنده سر باز میزند [۱]. او مظاهر این عقلگرایی را فهرستوار بر می شمرد. آشکارا، در اروپا و تنها در همان اروپا است که شخص می تواند دولت معقولی پیدا کند که برهیأتی از مناصب تخصصي و يک نظام قانوني بسيار معقول، يعني قانون رومي استوار باشد، نظامي که «تفکرقانونی صوری» (das formal -Juristische Denken) را در تضاد با قانون مبتنی بر اصول سادی ای چون سودمندی و تساوی،، آفرید. او براین دعوى است كه در اروپا، دشمنان توسعهٔ سرما يه دارى از همه كمتر وجود داشتند. این دشمنان عبارتند از: گرایش بداندیشیدن برحسب جادو، برخی علایق مادی و یک ایدئولوژی از نوع سنت گرایانهٔ مبتنی بر دین یا اخلاق [۲]. بايد بى درنگ يادآور شدك ، رهيافت" ماكس وبر، خود، متناقض است، همچون رهیافت آنهایی که کم و بیش خطی همانند خط اورا دنبال می کنند. او می پندارد که اروپا از آنروی که از حوزههای تمدنی دیگر عقلگراتر بود، سرمایهداری جدید را بوجود آورد- ولی بیشتر مثالهایی که از این عقلگرایی

1. Utility 2. Equity

3. Approach

تأثير ايدلو لوژى اسلام 4 • 1

اروپایی می آورد، به دوره ای جلوتر از دوره ای که اروپای غربی گامهای تعیین کننده اش را در راه سرمایه داری نوین برداشت، تعلق دارند. منطقاً شخص می تواند در معارضه با وبر بگوید که در نظر او دور باطلی وجود دارد – این میزات عقلگرایی می توانند به تحول اقتصادی در مسیر سرمایه داری نیز بستگی داشته باشند و یا با این تحول همپیوند باشند و همچون این تحول، معلولهای یک علت مشتر که باشند. می دانیم که همین برهان بگونه ای مجاب کننده برضد تز خاص وبر نیز بکاربرده شده است، تزی که بر حسب آن خاستگاه سرمایه داری نوین در اخلاق پروتستانی نهفته است. از آنجا که این اخلاق در لحظه ای پدید ار می شود که اقتصاد اروپایی در شرف سرمایه داری گشتن به معنای نوین آن است، دست کم ثابت نشده است که اخلاق یاد شده به همین جهتگیری اقتصادی بستگی نداشته باشد؛ و حتی شواه دی دال بر همین قضیه در دست است [۳].

حقیقت این قضید، هرچه که باشد، نظرات یاد شده این امر را برای هر کسی که با این موضوع سرو کار دارد اجتناب ناپذیر می سازند که بدقت بررسی کند و ببیند که آیا اید تولوژی اسلامی با یک جهتگیری معقول اندیشه ناسازگار است، آیا این اید تولوژی با تفکر «جادویی» یا بی تفاوتی قضا و قدری سازگاری دارد و آیا این اید تولوژی سدی استوارتر از اید تولوژی مسیحی دوران میانه برسر راه توسعهٔ سرمایه داری نوین برپا می کند یا نه. چنانکه ملاحظه خواهد شد، این نکته آشکار بنظر می رسد که شخص باید اید تولوژی اسلامی را از این دیدگاه در دو سطح متفاوت بررسی کند: اید تولوژی قرآن و اید تولوژی ما بعد قرآنی دوران میانه. البته تنها خطوط اصلی در اینجا بررسی خواهد شد.

ايدئولوژي قرآن

قرآن کتاب مقدسی است که در آن عقلگرایی سهم بزرگی دارد. در این کتاب، الله پیوسته در استدلال و تعقل است. وحی الهی که در خلال اعصار به پیغمبران گوناگون و سرانجام به محمد (ص) نازل گشته است، یعنی همان چیزی که و غیر عقلی ترین پدیده ای می نماید که در دین وجود دارد، خود بعنوان نوعی وسیلهٔ استدلال، تلقی شده

• 1 1 اسلام و سرما یه داری

است. بارهاگفته شده است که پیغمبران شاهد و دلیل (البینات) آورده اند [٤] . سؤال خواهد شد که آن چیست که خصلت جامع این «شواهد را تضمین» می کند ؟ برای محمد، انسجام درونی و توافق گوهرین میان این وحیها معیارهای این شواهد را تشکیل می دهند، وحیهایی که در تاریخهای گوناگون بوسیلهٔ مردمان گوناگون و از طریق پیامبران گوناگون به بشر رسیده اند. وحی خود او با این واقعیت معتبر دانسته شده است که این وحی، به گوهر، باوحی های پیشین یکسان است که آنها نیز به نوبهٔ خود برای او به وسیلهٔ تاریخ تضمین شده بودند [۵]. او مخالفان خود را به «آوردن سخنی چون قرآن» به مقابله میخواند (سورهٔ الطور آیه ٤٣ با همان میزات الهی لفظی و معنوی آن. آنها را واگذارید تا «کتابی از انت بیا ورد که راهنمایی بهتری فرا دست دهد، راهنمایی ای بهتر از راهنمایی موسی بیاورند که راهنمایی بهتری فرا دست دهد، راهنمایی ای بهتر از راهنمایی موسی بیا محمد» (سورهٔ قصص آیهٔ ۹٤). اگر کسی این معیارها را نمی پذیرفت، سپس به برهان دیگری می بایست متوسل می شدند که با شرطیهٔ مشهور پاسکال یکسان به برهان دیگری می بایست متوسل می شدند که با شرطیهٔ مشهور پاسکال یکسان است. این همان استدلالی است که «یکی ازافراد خاندان فرعون که به اسلام پنهانی است. این همان استدلالی است که «یکی ازافراد خاندان فرعون که به اسلام پنهانی اعتقاد داشت»، یعنی یک فرد باطناً مسلمان، بسود موسی بکار برده بود: [۲]

مرد مؤمنی از فرعونیان که ایمان خویش نهان میداشت گفت: چرا مردی را برای این گفتار «پروردگار من خدای یکتاست» می کشید در صورتی که دلیلهای روشن از جانب پروردگارتان برای شما آورده است، اگر دروغگو باشد دروغش به گردن اوست و اگر راستگو باشد شمهای از آنچه با شما وعده می کند به شما می رسد که خدا کسی را که افراطکار و دروغگو باشد هدایت نمی کند (سورهٔ المؤمن، آیات ۲۸ و ۲۹).

قرآن پیوسته گواهان معقول دال برقدرت همه جانبهٔ الله را توضیح میدهد. شگفتیهای آفرینش، همچون وضع حمل حیوانات وگردش اجرام فلکی و پدیدههای فضایی وگوناگونیزندگی حیوانی وگیاهی که به گونهٔ با شکوهی با نیازهای انسان

قرآن مجيد، ترجمة ابوالقاسم باينده.

سازگاری دارند [۸]. همهٔ این چیزها «نشانه هایی (آیات)ی از برای عبرت انسانها هستند» [۹]. (سورهٔ آل عمران، آیات ۱۸۰، ۹۰، ۱۹۰).

مثال نمونه ای از سوی استدلال قرآنی بررد جزم مسیحی تثلیت آورده شده است. قرآن این اصل را با ارجاع به آنچه که محمد (ص) آن را واقعیت تاریخی می دانست، رد کرد، واقعیتی که برابر با آن، خود مسیح پایگاه خدایی داشتن خویش را رد می کند. بهرحال ،مسیحیان به ترك گزافه گویی <del>فرا</del>خوانده شده اند: «ای اهل کتاب، در دین خویش گزافه گویی نکنید و دربارهٔ خدا جزحق مگویید» (سورهٔ نساء، آیهٔ . ۱۰ و نیز سورهٔ مائده، آیات ۲۰ تا ۱۸)<sup>۲</sup>. چگونه خداوند می توانست فرزندی داشته باشد؟ چرا باید قاد رمطلقی که جهان را با حضورش پرمی سازد، به اولوالعزم بود، مادرش یک قدیس بود و معجزات بزرگی برای آنان یا از سوی ایندو انجام پذیرفته بود، اما اینان «غذا می خوردند» (سورهٔ مائده، آیات ه رو ایندو انجام پذیرفته بود، اما اینان «غذا می خوردند» (سورهٔ مائده، آیات ه رو ایندو انجام پذیرفته بود، اما اینان «غذا می خوردند» (سورهٔ مائده، آیات ه رو ایندو انجام پذیرفته بود، اما اینان «غذا می خوردند» (سورهٔ مائده، آیات ه رو ایندو انجام پذیرفته بود، اما اینان دارای احوال انسانی بودند، و تابع کون و اساد، و در نتیجه الله می توانست آنها را نیز به مرگ کشاند (سورهٔ مائده، آیه و ر).

در قرآن، مشتقات فعل عقل، پنجاه بار تکرار شده است. عقل به معنای «برقراری ارتباط بین مفاهیم، استدلال و فهم دلایل و احتجاجات است.» پس از آوردن یک استدلال عقلی، در قرآن سیزده بار ترجیع بند افلاتعقلون، «آیا شما عقل ندارید» تکرار شده است. (سورهٔ بقره، آیهٔ عع و غیره). بر بیدینان، بر آنها که نسبت به تعالیم محمد همچنان غافل ماندهاند، نشان «مردم بی عقل» خورده است، اشخاصی که از یک تلاش عقلی لازم برای رها کردن تفکر روزمره عاجزند (سورهٔ مائده، آیات ۸۵، ۳۲، ۲۰۱۰ ۲۰۱۰ بورهٔ یونس، آیات ۲۰ و ۳۶ سورهٔ حج، آیات ۵۰ و می به سورهٔ حشر، آیهٔ ع۱). از این جهت، این اشخاص مانند حیوانند (سورهٔ بقره، آیات ۲۰۱۱ و ۱۹۷۱ سورهٔ فرقان، آیات ۶۶ و ۲۶). همچنانکه لامنس<sup>۶</sup> بحق می گوید، محمد «تا بدانجا پیش می رود که بی ایمانی را به عنوان ناتوانی ذهن بشر تلقی کند.» [۱.۱]. همچون محافظه کاران هر عصری، بی ایمانان می گویند که پیروی از رسمهای نیا کانشان برای آنها کافیست و همچون همهٔ مبدعان،

۱ و ۲. همان ترجمه.

3. Paredrus

4. H. Lammens

## 117 اسلام و سرمایهداری

محمد نيز از اين استدلال آنان خشمگين است. او مي پرسد که آيا نيا کان اين اشخاص هنگامی که این رسمها را ابداع کرده بودند، هرگز تعقل نکرده بودند؟ (سورة بقره، آيات ٢٥٦ و ١٧٠ ؛ سوره مائده، آيات ٢٠٠ و ٢٠٤). البته، بويژه از آنها که نمی خواهندایده های ثابتشان را به آزمون دوباره کشند، بیزار است. این اشتخاص در چشم خداوند بدترین مردمند (سورهٔ انفال، آیهٔ ۲۰؛ مقایسه کنید با سورهٔ يونس، آيهٔ . . ر). اگر خدا در آفرينش خويش نشانه هايي از حضور و ارادهٔ خویش مینشاند که مهمترین «نشانه ها» [آیات] آن، واژه ها و عبارتهایی است که او بر رسول خویش محمد میخواند، برای اینست که بمثابهٔ زمینهای از برای تعقل بکار روند، تابدینسان به عقل و فهم در آیند (سورهٔ نحل، آیات ۲۷ و ٩ ٦؛ سورهٔ عنکبوت، آيات ٢٣ و ٥٣؛ سورهٔ جاثيه، آيات ٣ و ٢،و نظاير آن). پس از استدلالی که بسیار مجاب کننده مینماید، کلام الله اینچنین نتیجه می گیرد: «چنین، این آیدها را برایگروهی که خرد ورزی می کنند شرح می دهیم» (سورهٔ روم، آیهٔ ۲۸) . همهٔ آنچه که خداوند در قبال اختیار بشری می تواند انجام دهد استقرار این نشانه هاست که نشان دهندهٔ جامع حقیقت هستند، البته تنها اگر انسانها خواسته باشند شعور و استعداد تعقلشان را بكار برند [11]. شاید انسانها از این نشانه ها استنتاجهایی که باید به عمل آورده شوند، بیرون کشند (سورهٔ نور، آیهٔ ۲۰؛ سورهٔ حدید، آیات ۲٫ و ۱٫۷). اگر چنین باشند، اینان «کسانی خواهند بود که دانش دارند،»(سورهٔ عنکبوت، آیات ۶۲ و ۶۳ و در. علمي كه خداوند به پيغمبر خويش داده سهيمند (سوره بقره، آيات ع ٢٠، ٠٠٠٠-. ۱۶، ۱۶۰) که نقطهٔ مقابل جهلی است که بیدینان در برابر وحی خداوندی دارند (سورهٔ مائده، آیات . ه و ه ه ؛ سورهٔ فرقان، آیات ۲۳ و ع ۲ ؛ سورهٔ نمل، آيه ٥٥؛ سورة زمر، آية ٢٤؛ سورة اعراف، آيات ١٩٨ و ٩٩١) دانشي كه حقیقت را به ارمغان می آورد (ختی در سورهٔ زمر، آیهٔ ۲، و آیات ۶٫ و ۶٫ و نظایر آن؛ و یا حدق در سورهٔ زمر، آیات ۳۳ و ۳۳) [۲٫]. کسانی که نمیخواهند ايمان آورند، بهطيب خاطر خويش جاهلند که «بدون عقل يا راهنمايي کتاب روشنی بخش با الله می ستیزند» (سورهٔ لقمان، آیات و ر ۲)؛ باید بدانها گفت که: «مگرپیش شما دانشی هست که آن را بهما آشکار کنید. شما جز

درآن مجيد . ترجمة ابوالقاسم پاينده.

تأثير ايد أو لوژى إسلام ٢

پیرویگمان نمی کنید و جز تخمین نمیزنید» (سورهٔ انعام، آیهٔ ۱٤۸). برای آنکه وظیفهٔ آنهایی که بهمردم عرب تعلق دارند آسانترگردد، الله این زحمت را پذیراگشته است که آموزش خویش را به زبان خودشان برآنها فرستد، شاید که بدینگونه، آنها این آموزش را دریابند (سورهٔ نور، آیه ۲۱، سورهٔ حدید، آیات ۱۹ و ۱۷).

دریافت عقلی حقیقت، کافی نیست. برای مثال، یهودیان مدینه دعوت و تعلیم پیغمبر را کاملاً دریافته بودند، اما سپس «دانستهٔ آن را تحریف کردند» (سورهٔ بقره، آیات . ۷، ۵۰). شخص باید از خرد خالص به خرد عملی برسد و باید تشخیص دهد که کار برد احکامالهی به مصلحت اوست و سپس به اجتماعی که بهفرمان خداوند از سوی پیامبر او بنیانگذاری شده است بپیوندد. برای القای این اندیشهٔ نیاز به زهد فعال و سپس نیاز به یک نظم نظامی، محمد ناچار بود به مباحثات از نوع تجاری بپردازد تا برای مردم مکه که غالباً بازرگان بودند و مردم مدینه که با فعالیت بازرگانی آشنا بودند، فهم این تعالیم آسان باشد. این مردم مدینه که با فعالیت بازرگانی آشنا بودند، فهم این تعالیم آسان باشد. این مردم بود انگیخته، سرشار از تعبیرهای بازرگانی بود بصورتی کاملاً طبیعی رویآوردند. در سال ۱۹۸۲، چارلزسی. توری [۲۰] با پروراندن اشارهای که از سویآگوست مول در این مورد بعمل آمده بود بتفصیل نشان داد که سخنان پیغمبر از تعبیرات بازرگانی آکنده است. در اینجا کافی خواهد بود که چکیدهای از نظر توری دربارهٔ بایزیات عملی قرآن را که شامل بررسی دقیق او از واژهها و مفاهیم فرآن است بدست دهیم.

رابطهٔ متقابل خدا و انسان، ماهیتی دقیقاً بازرگانی دارد. الله یک بازرگان آرمانی است. او همهٔ جهان را به حساب خویش میگذارد. هر چیزی شمرده و اندازهگیری میشود. «کتاب» (دفتر حساب) ومیزان (ترازو) نهادهای اویند و او خود را الگوی معاملهٔ شرافتمندانه ساخته است. زندگی کسبی است برای سودیازیان. آن که کاری نیک یابد انجاممی دهد، (خوب یا بدنیز «کسب می کند») مزد خویش راحتی در همین جهان میگیرد. برخی از وامها بخشوده میشوند، زیرا خداوند وام دهندهٔ

#### ۱۱۴ اسلام و سرمایهداری

سختگیری نیست. مسلمان به انه واسدار است، از پیش بهای بهشت را سی پردازد، نفس (روح یا جان) خود را به خداوند سی فروشد و این معاملهای است که سرانجام خوشی دارد. بی ایمانان حقیقت خداوندی را به بهای ناچیزی فروختهاند و از همینروی ورشکستهاند. انه با همهٔ انسانها حسابی فرجامین دارد. اعمال آنها از دفتر حساب خوانده می شود و در ترازوگذاشته می شود. بهای هر عملی به مبلغ دقیق آن پرداخته می شود. هیچکس مغبون نخواهد شد. مؤمنان و بی ایمانان مزدشان را دریافت می کنند. یک مسلمان (که برای هر یک از اعمال نیک خویش پاداشهای گوناگونی دریافت می دارد) جایزهٔ ویژه ای نیز دریافت خواهد کرد.\*

همچنانکه توری نتیجه می گیرد، از این «هیأت الهی ریاضی تر، بسختی می توان تصور کرد» [ع۱]. هرگاه سخن از ریاضیات به میان می آید، عقل نیز به میان کشیده می شود. البته این نه بدان معناست که برابر با اید تولوژی قرآن، هر چیزی برای عقل دسترمی پذیر است. برعکس، بسیاری چیزها هستند که از دسترس عقل بیرونند. این خود یکی ازگواهان قدرت و دانش فراگذرندهٔ خداوند است. خداوند جزئی از چیزهایی که با صرف قدرت عقل بشری شناختنی نیستند، از طریق

\* شوخطبعي مؤلف به کنار، پيداست که قرآن به زباني نازل شده که برای قوم پيغمبر مفهوم و مأنوس باشد: و ما ادسلنا من رسول الابلسان قسومه ليبين لهم (ابراهيم، ١۴) و لاجـرم دارای تعبیرات و استعادات و سایر امکانات و الگوههای بیانهیآن زبان است. و گرنه قرآن همان اندازه که اصطلاحات تجاری دارد، اصطلاحات نجومی هـم دارد، یا از طـرف دیگر دارای لغانی است که از زبانهای دیگر (از جمله فارسی) به زبان عربی راه یافته است، ولی اینها بهخودیخود هیچ چیزی را ثابت نمی کنند و مبنای هیچ قیاس باطلی قرار نمی گیرند، چرا که مؤمنان و منکران هر دوبی هیچ حاجتی به اثبات و انکار قبول دارند که قرآن به زبانی نازل شده که در آن زمان برای مخاطبانش مفهوم و مأنوس و در آن عصر راييم بوده است. و يضرب الله الامثال للناس (ابراهيم ١۴، نسور ٢۴،) و دست آخر اينكه: انالله لايستستحيى انيضرب مثلاً ما بعوضة فما فسوقها فاما الذين آمنوا فيعلمون انهالحق من ربهم و اما الذين كفروا فيقولون ماذا ارادالله بهذا مثلاً يضل به كثيرا ويهدى به كثيرا و یهدی به کثیراً و ما یضل به الاالفاسقین (خدا را شرم باز ندارد که مثل زند به پشهای یا چیزی فراتر (یا فروتر) از آن. اماکسانی که اهل ایماناند میدانند که ایــن کار درست است و از خداوند است ولی کسانی که اهل ضلالت اندگویند منظور خیدا از ایس تمثیلات چیست، بسیادی را بدان گمراه می کند **و** بسیادی را فرا راه می آورد، ولی جسز تبه کاران کسی راگمراه نمی کند (بقره، ۲۵)\_ناش.

تأثير ايد أو لوژى اسلام ١١٥

پیامبرانش برانسانها آشکار میسازد. چیزهای دیگر همچنان برای همیشه پنهان میمانند [ه.]. نقش عقل، فهم موجه بودن و حقانیت و اعتبار پیامها بیست که دربارهٔ چیزهای دانستنی از سوی پیامبران آورده می شوند و نیز فهم امتیاز فرمانبری از آنچه که این پیامها تجویز می کنند.

بی گمان، ایمان، به عنوان یک مفهوم غیرعقلی، در اینجا نمایان می شود: اما ایمان برای هر دین و شاید هراید ئولوژی ای گریز ناپذیر است. آنچه باید تبیین شود این است که چرا انسانهایی که از استعدادهایی یکسان برخوردارند در یک موقعیت یکسان، هنگامی که با پدیدههایی یکسان روبرو می شوند، تلقیهایی گوناگون اتخاذ می کنند، برخی به دین می گروند و برخی دیگر از گرویدن سرباز می زنند، پاره ای هواخواه پرشور آن می گردند وگروهی دیگر همچنان بی اشتیاق می مانند. اگر باید باگروه بی اعتقادان جنگید، پس برای آنکه بتوان آنها را نکوهش می مانند. این قضیه در ادیان، با جزم قدرت مطلق خداوندی برخورد پیدا نسبت داد. این قضیه در ادیان، با جزم قدرت مطلق خداوندی برخورد پیدا می کند و شخص را به یک برهان گریز ناپذیر می کشاند، تا بدانجا که باید از میان این دو ایده که به یکسان تحمل ناپذیرند، گزینشی کند؛ یعنی یا به درماندگی میان این دو ایده که به یکسان تحمل ناپذیرند، گزینشی کند؛ یعنی یا به درماندگی (دست کم نسبی) او و یا به تبه کاریش برسد.

«مفهوم قرآنی ایمان منوط به یک ایمان سرسختانه بوسیلهٔ عمل شدید اراده است، ایمانی که یکراست از سوی خداوند بخشیده میشود.» [۱٫٦]

بهر حال، ایمان با اعتقاد معقول در ارتباط است. گواه این قضیه اینست که دربارهٔ کافران گفته شده است که دیری منتظر ماندند تا این که خداوند ناچار گشت آزمایشی بلاخیز بر آنان فره باد و سپس باور کسردند و به آن ایمان آوردند-- اما بسیار دیرگشته بودو آنها با اینهمه به کیفر پروردگار محکوم گشتند (سورهٔ مؤمن، آیهٔ ۸ه؛ سورهٔ انعام،آیات ۸ه، و ۹ه، ).این دوعبارت، تطابق ایمان و اعتقادی را که پس از دیدن یک دلیل بدست میآید، بخوبی نشان می دهند. دخالت خداوند محدود به اینست که «اجازه دهد» استدلال عینی به نتیجهٔ مجاب کنندهاش برسد، این مهم است که در همان عبارتی که در توجیه خویشتنداری میآید و در آن این اجازه ذکر می شود، ذکری از اعتقاد عقلی نیز بمیان آورده می شود.

۱۱۶ اسلام و سرمایهداری

هیچکس نتواند که جز به اذن خدا مؤمن شود و برکسانی که خرد. ورزی نکنند نا پاکی مینهد. بگو بنگرید در آسمانها و زمین چهچیزهاست، ولی این آیه ها وییم دادنها، گروهی را که مؤمن شدنی نیستند سودنمی دهد (سورهٔ یونس، آیه های ۹۹ و ۱۰۰). '

نمی توان انکارکردکه ایمان قرآنی چیزی بر<del>ت</del>ر از اعتقاد عقل<del>ی</del> و خشنودی به حقایق آشکار شده از سوی پیامبر است. این اعتقاد، تلقی ای را پدیدار می سازد که همهٔ وجود انسان را در برمیگیرد. ایمان، آرامش روح میآورد، شخص را از هراس می رهاند (ضمن آنکه ترس از خداوند را توسعه می دهد)، بردباری، شکیبایی و تسلیم به صدمات و ناگواریها در راه خداوند، فروتنی و بهجانخریدن هر خطری در راه حق را به انسان می بخشد و او را به انجام دادن کارهای نیک وامیدارد [۱۰]. اما این برخردگریزی ای دلالت نمی کند که این ایمان با مکانیسم آن حاصل آید. نکتهٔ مهم این است که در اینجا ایمانی مطرح نیست که بیدلیل و از راه روشنگری شهودی و بدون تعقل بدست می آید. این درست است که وجی از طریق جذبه های عارفانه بر محمد نازلگشت، اما حدیثی که وحيهارا توصيف مي كند بهما اطمينان ميدهدكه پيغمبر نخست دربارهٔ سرچشمهٔ وجي سخت درگمان افتاده بود. او از خود پرسید که نکند دستخوش الهام شیطان گشته باشد. او ناچارگشت که تجاربخود را بامتخصصان وحی چون ورقة بن نوفل، عموزادهٔ همسرش، موحدی که در جستجوی خداوند بود [۱۸]، در میانگذارد و بهترغيب خانوادهاش با جبرئيل صحبت كند وحتى او را بيازمايد وسپس متقاعد گردد که آنچه که بدو داده شده است براستی پیامی از سوی خداوند است. آنچه از این حدیث بر میآید،فینفسه بیش از هرچیز دیگر نظیرآن، مجاب کنندهنیست، امااینها در اینجا با قرآن،مرجع بی چون وچرای معتبر، تأیید می شوند. در قرآن، الله به کسانی که در منشأ وحی و در صحت اثبات ناپذیر آن شک می کنند، پاسخ می گوید. این نکته از همه قرابل ملاحظه تر است که این اعتراض، خود بعنوان یکاعتراض معتبر، شناخته شده است. بهرحال، در آن شرایط این اعتراض، بی ـ اساس بود. محمدگرفتار حملهٔ هیچ نوع مرضی نبود. او در جذبه های خویش

قرآن مجيد، ترجمة ابوالقاسم پاينده.

2. Irrationality

تانیرابداولوژی اسلام ۱۱۷ پیامهای روشنی دریافت داشت که از سوی شخصیتی گرچه ماوراءالطبیعی اما واقعی، امینو مکین بدو رسانده شده بودند واین رویداد در یک شرایطدقیقاً معین و در مکانهای بخوبی شناخته شده، روی داده بود.

قسم به آن ستاره، وقتی که فرو رود که رفیقنان نه گمراه شده و نه به باطل گرویده است و نه از روی هوس سخن می گوید. این نیست مگر وحیی که به او می کنند که فرشتهٔ پرقوت بدو تعلیم داده است، صاحب نیرویی که نمایان شد (سورهٔ نجم، آیات ۱ تا ۲).

که فرآن گفتار فرشتهای ارجمند است که نیرومند است ونزد صاحب عرش مقامی دارد و مطاع است و رفیق شما دیوانه نیست و فرشته را در افق نمایان دیده است... (سورهٔ کورت، آیدهای و ۱ تا ۲۳).

هرچه که «ی. مبارك» بگوید، باز میان این ایمان که مبتنی بریک پیام خردمندانه است، پیامی که تحت شرایطی که اصالت آن را تضمین می کند به میانجی شخصیتی، گرچه ماوراءالطبیعی اما دسترسی پذیر برخی از انسانها رسانده می شود، بایک ایمان خود بخودی و شهودی که مبتنی بریک احساس یقین بیان ناپذیر و درونی می باشد، متفاوت است [۲۰].

اگر میخواستیم بدرستی و تفصیل این مفاهیم را با مفاهیم دینهای دیگر، بویژه با مفاهیم مندرج در عهد عتیق و جدید مقایسه کنیم، بسیار از موضوع خود دور میافتادیم. اگر قرآن برای تأیید وحی تعقل می ورزد، برای اینست که وحی را شامل قضایای معقول و دسترسی پذیر عقل بشری یا دست کم سازگار با آن، می انگارد. درست است که پیامهای پیامبران در برگیرندهٔ نکاتی هستند که انسان نمی توانست آنها را بوسیلهٔ خودش کشف کند، اما برهانهای عقلی نشان می دهد که همچنانکه ما برای مثال اطلاعات بدست آمده از یک مسافر قابل اعتماد در مورد کشورهای دوردست را می پذیریم، ایمان نیز بهمین شیوه با این پیامهاانطباق دارد. برهانهای بسیار عقلی دیگر نشان می دهند که پیروی از دستورهای رسانده دارد. برهانهای بسیار علی دیگر نشان می دهند که پیروی از دستورهای رسانده

#### ۱۱۸ اسلام و سرما یهدادی

شده ازطریق پیامبر، بهمصلحت ما است.

برخلاف قرآن، عهد عتيق برخصلت رازآميز و دسترسي ناپذير طرحهاي خدايي تأکید بسیار شدیدتری می ورزد. بیقین، یهوه تا اندازهای قصدها، خواستها و قدری از سرشت خویش را بر شیوخ قوم، پیامبران و دیگران باز سی گشاید. او حتی نشانه هایی از اصالت پیامی کسه از سوی رسولان راستین او آورده سی شود بدست میدهد، نشانه هایی چون معجزهٔ کوه کرمل' که به الیاس یاری کرد. اما آنچه برای معتقدگردانیدن و مصمم ساختن انسانها لازم است که مورد توسل قرارگیرد ... فزون بر ترس از خداوند و در تکمیل این ترس- ایمان به خداوند است. این ایمان برای آن لازم نیست که وجود یهوه اثباتگردد یا مقدمات عقلی مضمر در محتوای وحی او پذیرفته آید. در اینجا انسان با مرحلهٔ ماقبل انتقادی روبروست که درآن هیچ چیزی در معرض گمان قرار نمی گیرد. ایـن ایمان، صرفاً اطمینان به نيات عميق، رازآميز و ادراك نايذير يهوه، رهبر ساوراء الطبيعي اسرائيل است. این همان اطمینانی است که ابراهیم، به هنگامی که یهوه او را به قربانی کردن پسرش سیخواند، از خودنشان داده است، اطمینانی که الگویسی از برای همه است. شخص نباید دربارهٔ رهنمونهای رهبر اسرائیل که بمیانجی سخنگویانش، یعنی پیامبران، نازل میشود بحثی کند. براین زمینه عملی و سیاسی است که مسألهٔ ایمان طرح می شود. در برابر «پیامبران دروغین» ، یعنی آنها که گرایششان درجهت مخالف باگرایشی بودکه پس از دورهٔ اسارت بابلیّ، پیروزی بدست آورد، و نوشته هاشان متأسفانه به دست ما نرسیده است، تنها این برهان عملی بکار برده می شد که چرا پیشگوییهایشان نتوانست به حقیقت در آید. در عصر پیامبران بنی اسرائیل نیز موضوع تعارض خرد بشری و خردالهی مطرح گشت که هدف ازآن، طرد محاسبات سیاسی و عقلی مشاوران پادشاهان یهودیه و طرفداران مقاومت در بسرابس تسوسعه طلبی آشور بلود. «وای برآنانلی که در نظر خلود حکمیند» (کتاب اشعباءنبی، باب ہ، آیۂ ۲۱). (خداوند گفت) «و حکمت حکیمان ایشان باطل و فهم فهیمان ایشان مستور خواهد شد» (کتاب اشعیاءنبی، باب و ۲، آیهٔ

Mount Carmel . ۱ کوهستانی در فلسطین..م.

۲. Exile: اسارت بابلی یا اسیری، در تاریخ بنی اسرائیل دورهٔ تبعید یهودیان به بابل در اوایل قسرن ششم قبل از میلاد است کسه بسرطبق روایسات، هفتاد سال محسوب مسی شود (دایرةالمعادف فارسی)...م.

#### تأثيرايد ئولوژى اسلام

۶۰). یک عقلگرایی معین (جی. فنراد' تا آنجا پیش میرود که از Aufklarung سخن می گوید) از آغاز دورهٔ شاهان اسرائیل تحول پیدا کرد، تا مکانیسم عمل یهوه برطبیعت به بررسی کشیده شود [۲۰]. بهر حال، در عصر بلایا، اشعیاء نخستین کسی بود که در زمینهٔ سیاست، ایمان بیقید و شرط به یهوه را فراخواند، ایمانی که بررد محاسبات مردان عاقل دلالت می کند، محاسباتی که نه بعنوان عملکردهای\_عقل، بلکه بعنوان نشانه های عدم-اطمینان به رهبر ماوراء الطبیعی اسرائیل تلقی شده بود.

این موضوع میبایست درکتاب «جامعه» و در «مزامیر» پرورانده می شد. خردمندی بشری در میان اسرائیلیان رو بهتوسعه بود و رفتهرفته حوزهای را مستقر می ساخت که درآن، خود، به نیروی خویش، خود را برای داوری چیزهای این جهان توانا می انگاشت، تا آنجا که نویسندگان انجیلها نبرد بااین حالت ذهن را ضروری انگاشته بودند البته نه با کار برد عقل به معنای مطلق، بلکه با غروری که می توانست پهنهٔ کار برد عقل را بس گسترده گیرد. این نویسندگان انجیلی حدودی برقلمرو عقل قائل گشتند. خردمندی هدیه ایست از سوی یهوه، «صورتی که درآن ارادهٔ یهوه خود برانسانها باز می نمایاند» [۲۲]، تنها خردمندی یهوه بی نقص است، ایمان بی چون وچرا به یهوه [۳۲]، شکافهای موجود در خرد بشری را پر می سازد، خردی که نمی تواند بدون یاری یهوه رفتار هرروزهٔ هرانسانی را هدایت کند، درست همچنانکه (از باب بیست وهشتم سفر ایوب بر میآید) این خرد نمی تواند به نیروی خویش راز پنهان گشتهٔ ناموس الهی، خرد خداوندی ای را که در طبیعت پنهان است، بازگشاید.«بتمامی دل خود برخداوند تو کلنما؛ و بر عقل خود تکیه مکن... خویشتن را حکیم میندار. از خداوند بترس و از بدی اجتناب نما» (کتاب امثال سلیمان نبی، باب آیه های و ۷). «آنکه بردل خود تو کل نماید احمق می باشد» ( کتاب امثال سلیمان نبی، بـاب ۲٫۸، آیهٔ ۲٫۹). دو دانش و و دو خرد وجود دارد که تنها یکی از آنها اصیل است. تنها خرد راستین از یهوه و نخست از ایمان بدو بدست میآید- درست مخالف آنچه که قرآن بهما میگوید.

1. G. Von Rad

۲. دوشنکری.

3. Wisdom writings

• ۲۲ اسلام و سرما یه داری

«خردمندی نیکو و معرفت را بهمن بیاموز. زیراکه بـهاوامر تو ایمان آوردهام» (کتاب مزامیر، مزمور ۱۱۹، آیهٔ ۹۰).

برخورد با عقلگرایی هلنی که جویای تبیین دنیوی جهان است— همان چیزی که در حیثیت و قدرت نفوذ تمدن یونانی بسیار مؤثر بود- مسائل تازهای را بمیان کشید. «خرد این جهانی»، دیگر به معنی پریشان گوییهای دانایان کهنسال، یا گسیخته گویی های مشکوك سیاستمداران نبود، بلکه مجموع حقایقی را معنی می داد که عقلاً برمبنای قضایای پذیرفته شدهٔ همگان، قابل اثبات بودند. وحی کتاب مقدس بدين خاطر خصلت نويني را پذيرفت. اين وحي مجموعة اظهاراتي بود كه نمى شد آنها را اثبات كرد يا دستكم، بدون هيچگونه اعتنابى بهدليل، نازل می شدند. دلیل بمثابه پیشداوری تلقی گشت و آرمانهای پذیرفته شده به عنوان افکار تصنعی مطرح شدند. با اینهمه، آنان که به این آرمانها اعتقاد داشتند، و بویژه به ـ جهتی که این آرمانها بهزندگیشان می بخشیدند باور داشتند، و نیز به اهمیت ملی این آرمانها معتقد بودند، ناچارگشته بودند که به شیوه ای یونانی دربارهٔ آنها نظریه. پردازی کنند. می دانیم که مرد بزرگ این نظریه پردازیها فیلون اسکندرانی' بود. اوهم خود را وقف توجیه وحی- این کارکاملاً چیزی تازه بود -و یافتن دلایل حقیقت آن کرده بود [۶۲]. او بعنوان یک فرد روشن اندیش محلی برای فلسفه قائل شد ودر تصور ارتباط هاجر باسارا استدلال دنیوی را بهعنوان مرجع دانش ثانوی، تابع دانش الهی و خدمتگزار وحی پذیرفت [ ه ۲]. او نخستین کسی بود كه به گونهٔ كامل مسألهٔ روابط میان ایمان و عقل رامطرح كرد، عقلی كه می بایست دو هزار سال بعد را وسيعاً تحت تسخير خود درآورد.

تشرع یهودی در خود فلسطین، در امتیاز قائل شدن برای هلنیسم، بیگمان بسیار کمتر از حکیم اسکندرانی پیش رفت، و احساس همگانی جز اعلام پشتیبانی سرسختانه از عبارتهای یاد شدهٔ عهد عتیق، در برابر خردمندی این جهان که به ـ بیدینی، ثروت و ترك ارزشهای ملی سخت وابسته بود، کاری نمی توانست انجام دهد. این همان است که بگونهای از همه کاملتر از سوی آموزههای ابتدایی سیحی که در عهد عتیق ریشه دارد،بیان گشته. است درست است که کلام عیسی

> ۲. Philo of Alexandria: فيلسوف يهودى افلاطونى در سدة اول ميلادى...م. ۲. هاجر در تورات صيغة ابراهيم وكنيز سارا، ذن ابراهيم بود...م.

غالباً صورت بحث و استدلال به خود می گیرد، اما همهٔ این استدلالها برای یحی تعميد دهنده، حكم يك رمز را دارند (انجيل متى، باب ، ، آية م و نظاير آن) و زاهدان جزمي وكشيشان را به تحير نا باورانه و اتخاذ يك تلقى رياكارانه وا. می دارند (از جمله: انجیل متی، باب ۲۰، آیه های ۲۰ تا ۲۷ و عبارات مشابه). فعالیت و شخصیت عیسی شایعات ناخوشایندی را می پرورانند – خصلت آشکارا متناقض و نامعقول شخصیت و عمل عیسی، سدی در راه ایمان است [۲٫۹]. تنها راهگریز از این وضع، ایمان بیقید و شرط و بدون تعقل است. هرکسی دربارهٔ گفته های عیسای نوظهور خطاب به توما خواهد اندیشید. «عیسی گفت ای توما، بعد از دیدنم ایمان آوردی: خوشا بحال آنان کسه ندیده ایمان آورند» (انجیل يوهنا، باب م، آية وم). اسا عسى در همان زمان از نياز انسانها بددليل در حیرت افتاده بود. «عیسی بدوگفت اگر آبات و معجزات نیینید همانا ایمان نیاورید» (انجیل یوحنا، باب ع، آیهٔ ۶۸). پولس رسول کسی بود که می بایست این تأکیدی را که ویژگی خاص انجیل بوهنا بود، به اوج برساند. او به عبارتهای عهد عتيق استشهاد مي كند. «براي اينكه نوشته شده است و حكمت حكيمان ايشان باطل وفهم فهيمان ايشان مستور خواهد شد. كجاست خردمند؟ كجاست کاتب؟...» (کتاب ۱ شعیاء نبی، باب و ۲، سورهٔ ۲ ۱؛ کتاب مزامیر، مزمور ۳۳، آیهٔ ۱۰؛ کتاب ۱ شعباء، باب ۳۳، آیهٔ ۱۸، باب ۱۹، آیهٔ ۲۰ – کم ویش در همديگر بافته مي شوند و برابر با ترجمه يوناني کتاب مقدس نقل مي شوند). و پولس ادامه میدهد:

کجاست مباحث این دنیا؟ مگر خدا حکمت جهان را جهالت نگردانیده است؟... لکن سا به سیح مصلوب وعظ می کنیم که یهود را لغزش و امتها را جهالت است\*... زیرا که جهالت خدا از انسان حکیمتر است...و من، ای برادران، چون بنزد شما آمدم با فضیلت کلام یا حکمت نیامدم... و کلام و وعظ من به سخنان مقنع حکمت نبود بلکه به برهان روح وقوت\* تا ایمان شما در حکمت انسان نباشد بلکه در قوت خدا (قرنتبان، باب ، آیات و ، . . ، ، ۳۳، ۲۰ ، مر، باب ۲۰ آیات ، ٤-۵).

۱۲۲ اسلام و سرمایهداری

عقیده براین است که در مورد عهد عتیق و جدید که بگونه ای مشخص انسانشناسی عبری را بیان می کنند، کاربرد مقوله های انسانشناسی یونانی که الهامبخش گنوستیسیسم وفلسفهٔ نوین بود، کاری نادرست است. بویژه گفته شده است که ایمان از عقل بیشتر از آنچه که عقل از زندگی و عمل متمایز بود، تمایر نداشت. ایمان، بر خلاف آنچه افلاطون گفته بود، یکی از صورتهای پست دانش، یعنی اعتقاد نبود، بلکه نوعی عقل و نوعی دانش بود [۲۷]. بیگمان حقیقتی در این نظر نهفته است. اما این واقعیت همچنان به قوت خود باقی است که در عهد جدید، و جهان – بدیگر سخن، برای رهبردن به خداوند – اساساً نا کافی دانسته شده است. عقل با ادراك شهودی الهی که در یک تجربهٔ درونی بیواسطه و بگونه ای بیان ناشدنی و بشیوه ای مقدم یا وراء هراستدلالی بدست می آید و با احساس تماس نزدیک با هستی و ارادهٔ خداوند حاصل می گردد، تضادی بنیادی دارد.

با آغاز نیمهٔ دوم سدهٔ دوم میلادی، مجتهدان مسیحی میبایست مسألهٔ فیلون را بپذیرند و فلسفهٔ هلنی را درچارچوب ایدئولوژی مسیحی وارد کنند و اندیشههای فیلون را در مورد روابط میان ایمان بهوحی، و دلیل عقلی آن را توسعه دهند. و نیز برخی دیگر که ترتولیان<sup>۲</sup> نمونهٔ آنهاست میبایست هرگونه اظهار دلیل را برای حقیقت منزل رد کنند.

ارسطوی بیچاره که هنر جدل، پشت هماندازی و سفسطه، حدسیات زور کی در مورد حقیقت و استدلالهای لجوجانه را به اینان [اهل بدعت] یاد داده است... آتنیان را بااورشلیم چکار است؟ آکادمی رابا کلیساچکار است؟... از آنها که مسیحیت رواقی، افلاطونی و دیالکتیکی را پیش کشیدهاند بپرهیزید. ما به پرسشگریهای عجیب و غریب نیازی داریم، چراکه عیسیمسیح باماست، مارا به تحقیق نیازی نیست، زیراکه ۱نجیل را داریم. از آنجا که ما به ۱نجیل معتقدیم، اعتقاد به چیزی جزآن را نمی خوا هیم [۲۸].

Gnosticism · ۱ : نظامی از آیینهای دینی، عرفانی و فلسفی که مسیحیت را با فلسفهٔ یـونانی و شرقی درمی آمیزد.ـم. ۲. Tertullian : از آبای کلیسای لاتین<del>. در ق</del>رن دوم و سوم میلادی.ـم. <sup>تاثی</sup>ر ا**یدئولوزی الم ۱۲۳** پسر خدا مرد. این دربادی نظر، باورکردنی است- چراکه نابخردانه است. او بگور سپرده شد و سپس دوباره برخاست. این یقین است- زیرا که امکانناپذیر است [۲۹].

بھر حال، بیشتر خداشناسان مسیحی اینگونه میاندیشیدند که عقل بایستی بھر شیوهای در این قضیه واردگردد. عقل می توان<del>د ح</del>قایقی <del>به د</del>ست دهد که منز<del>ل</del> نگشتهاند و برای محتوای وحی دلیلی مکمل ارائه کند. این فکر که ایمان امری معقول است، می بایست یبروزگردد. در مورد آنچه که عقلاً اثبات یذیر نیست، اعتماد به پیامهای وحی، بخردانه است. این همان چیزیست که برای آگوستین مقرر شده بود تا دیر زمانی پیش از محمد آن را توضیح دهد. در دانش معمولیو حتی در فلسفه، شخص حقیقت قضایایی را می پذیرد که نمی توان آنها را توجیه کرد و بهگونهای مطلق اثبات نگشتهاند. انسان بهبرخی از حاملان حقیقت، درست بهمانسان که به گفته های مسافرانی که دربارهٔ شهرها و کشورهایی که تا کنون هرگز دیده نشدهاند اعتماد می کنیم، باید اعتماد ورزد. در تضاد با منابع دانش مشکو کی که مانویان بدان اتکاء دارند، مسیحیان می توانند به انجیل ها وعهد عنیتی که از نظر تاریخی بنیاد درستی دارند و قابل اعتمادند، تکیه کنند [...]. کلاً، این جریان عقلگرایانه بود که برمسیحیت سدههای نخستین فائق آمد. ما این تفوق را در سوریه و در میان فقیهان بزرگ سدههای چهارم و پنجم، آفراآتزا، افرائیم و فیلوگزنوس اهل مابوگ بخوبی می بینیم، کسانی که تأثیر مستقیم آنها بر قرآن، از سوی تور آندرائه ا دیر زمانی پیش از این نشان داده شده بود [۳۱]. در نوشته های اینان همان مفهوم ایمان عقلگرا و روشن بینی [۳۳] را که در محمد بگوندای بنیادی متجلی است، می یا بیم.

اما برتری ایمان، نظر طبیعی تشرع عامیانه در سنت ترتولیان، خداشناسی ضمنی مردم فروتن، که در همان موقعیت عامیانهٔ خود حتی نسبت به استدلالات بیغرضانهٔ پژوهندگان و اندیشندگان نیز احساس بیاعتمادی می کنند، میبایست

1. Aphraates

- 2. Ephraim
- 3. Philoxenus of Mabbog
- 4. Tor Andrae

۱۲۴ اسلام و سرما به داری

بمسبكي غير منتظره و بـا همان حرمت روشن بينانه، بـا خداشناسي عارفانهٔ نوافلاطونی پشتیبانی شود،گرایشی که بصورتی گرچه قدری خرد شده، هنوز از خلال سده های متوالی بجای مانده است و بصورتی که در خلوص آن جای تردید است به دوره های بعد انتقال داده شد و نخستین بار در آغاز سدهٔ ششم میلادی بوسيلهٔ ديونوسيوس كاذب آريوپاگوسی وسيعاً در شرق توسعه پيدا كرد. إيمان، اطمينان صادقانه بهخداوند، يا رضا دادن به حقايقي كه با عقل كشف مي شوند، به یک حالت «جذبهٔدینی» در میآید که شخص با غورعارفانه بدان دست می یابد،حالتی که در آن انسان خداوند را تجربه می کند وبه دانش فراگذرنده ای راه می برد که بادانشی که روشهای دیگر می توانند بدست دهند سنجش نایذیر است [۳۳]. فکربرتری ایمان غیرعقلی می بایست در نوشته های بسیاری از متألهان مسيحی پديدار میشد، خواه اين فکر از اين منشأ برخاسته باشد خواه تحت تأثير نفوذهای دیگری پیدا شده باشد برای مثال، نزدیوحنای دمشقی در آغاز سده هشتم در سوریدای که بتازگی عربی گشته بود [ع۳]. کلیسای کا تولیک رومی، کل مسألة روابط ميان عقل و ايمان را به استقصاء كشيد، روابطي كهدر آنها بهعقل وظیفهای واگذار شده بود که به عنوان تابع ایمان، چندی از اسرار پذیرفتهشدهٔ ایمان را روشن گرداند، ضمن آنکه ایمان در هر سطحی برعقل برتری داشت [۳۰]. بدینگونه بود که سنت انسلم اسقف کنتربری در پایان سدهٔ یازدهم [۳۰]، و سرانجام توماس آکویناس ۲ در سدهٔ سیزدهم این نظر را بگونهٔ شرعی درآوردند.

از بسیاریجهات، ایمانچیزهای نادیدنی خداوندرا ادرا کئمی کند، بشیوهای فراتر از آنچه که خرد طبیعی از آفریده ها به ادرا ک خداوند می رسد [۳۷].

برای نمونه اگر شخص با خرد بشری بحرکت درنیاید، نهاراده دارد و

1. Pseudo-Dionysius the Areopagite

۲. Anselm .۲ (۱۰۳۴ !-۹۰۱۱)، اسقف اعظم كنتربسرى، مجتهد مسيحى، متولدد ايتاليا... (دايرة المعارف فارسى).-...

#### تأثير ايدئولوژى اسلام ١٢٥

نه ارادهٔ عاجل. بدینشیوه، خرد بشری فضیلت ایمان را می کاهد [۳۸].

برخلاف مسيحيت، عقل گرايي قرآن، صخرهوار بنظر ميآيد. اين تعبير به توجيه بیشتری نیاز دارد. بنظر نمیرسد که این عقلگرایی مستقیماً ویکراست باعقلگرایی هلنی ارتباط داشته باشد، بلکه باید گفت به تلقی ذهنی معمول مردم مکه وابسته آست. بـازرگانان قریش کـه محمد بـا آنها نبرد کـرده-بود، نیز عقلگرا بودن.. آنها بهرحال، بـهیک عقلگرایی ابتدائی، زمینی و بدون برخورداری از هرگونه حيثيت ويژه معتقد بودند كه بعنوان آييني قابل مقايسه با فلسفه هلني مطرح نمی شد. بدلایلی که روزی باید روشن گردند، البته اگر بتوان این روشنگری را بعمل آورد، جامعهای که مردم مکه بدان تعلق داشتند، از نظر اسطورهها و شعائر بسیار فقیر بود. البته آنها نیز (گرچه بنظر میرسد که بـرخی از مـردم در این باره شک داشتند) وجود هستیهای ماوراءالطبیعی را در نظرداشتند امااین هستیها تنها نوعی انسانهای رؤیت ناپذیر بودند که قدرتشان کمی از قدرت ما بیشتر بود. این اعتقاد، تصویر انسانی را که تابع قوانین طبیعت بود ولی در ضمن می توانست از تعارضات این قوانین و شکافهای میان آنها بنفع خود سود جوید، تنها اند کی دگرگون کرده بود. در این نوع «انسانگرایی قبیلهای » صحرا، به همان تعبیر مونتگمری وات ٔ ــ که بنظر میرسد زندگی شهر تجارتی مکه بر آن تکیه داشته باشد -- انسان دقیقاً بر اساس توانایی و ضعف خویش عمل می کرد [۳۹]. او بدان متمایل نبود که هر چیزی را که نمی توانست آثارش را ببيند باوركند و قدرت و اهميت آن را ارزيابي نمايد.

محمد اعتبار وحی توحیدی را که برای او بخردانه، عقلی و اعتراض ناپذیر بود و در ضمن از حیثیت وابستگی بهدولتهای متمدن بزرگ، جهان فرهنگ، نوشتهها، کتابها و پژوهندگان نیز برخوردار بود، برقرار کرد. او باز برای آنکه از این یکتاپرستی دفاع کند از دفاعیات یکتاپرستی یهودیت و مسیحیت که موضوع های آنها به گونهای پرورانده شده از سوی نویسندگان عالم، از طریق سنت شفاهی بدو رسیده بود، استفاده کرد. او برای آنکه به مخالفان خود عقلانیت و

Tribal humanism
 Montgomery Watt

۱۲۶ اسلام و سرمایهداری

کارآیی پیامی را که آورده است نشان دهد، یعنی، اساساً قدرت الله و یکتایی او، و اعتبار وجي محمد بعنوان يبغمبر اعراب را بنماياند، زبان مخالفان خود و شدوة تفکر آنها را اقتباس کرد (پهنه ای که او براستی هرگز نتوانست از آن بگریزد). او در برابر عقلانیت خشن مردم مکه، عقلانیت خودش، یعنی نوع متمدن عقلانیت را برقرار کرد. تعارض نهفته در مسألهٔ یهودی -- مسیحی ای که او یدیرفته بود، یکسره از دید او پنهان مانده بود. بهرحال، عقلگروی تفکر مسیحی کلیسای سریانی که از همه بدو نزدیکتر بود... و نیز بدون شک عقلگروی یهودیتی که او با آن در تماس بود این تعارض پنهانی را از دید او پوشاند. دیگرکسی علیه این کلیسای پیروز یا علیه کنیسه ای که با وجود شکست هنوز عقلاً قدرتمند بود و علیه پرچم ارسطوگروی که سدههای بعد می بایست احیاء گردد، برنمیخاست. هم کلیسا و هم کنیسه، همهٔ آن عقلانیتی را که می توانستند هضم کنند جذب کرده بودند و آن را بکار می بردند تا خود را نه تنها بعنوان نگاهدار پیام خداوندی، بلکه بعنوان نمایندگان عقل و دانش نیز باز نمایند. فلسفه، خدمتگزار وابسته به گردونهٔ بانویش، دین، وظیفه داشت تا زیبایی او را افزونتر سازد. جای شگفتی نیست اگر بازرگان مکی ماکه گرچه دانش آموخته نبود اما از خامی عقلی پیرامونیان خویش بیزارگشته بود و اعتبار متون مقدسی که از جهان مردان متمدن و محقق می رسید چشمان او را خیره کرده بود، تعارض در این پیام مشترک تمدن ندیده باشد، بلکه آن را به هموطنان خویش بعنوان تنها جايگزين بخردانه و معقول جاهليت آنها ارائه كرده باشد.

خواهیم دیدکه قرآن برای عقل مکانی بسیار وسیعتر ازکتابهای مقدس یهودیت و مسیحیت قائل است.

همچنین برخی در صدد آن بودهاند (البته نه ویر، بدلایل آشکار، هنگامی که شخص بهنظریهٔ او دربارهٔ ریشه های کالونی سرمایه داری اروپایی می اندیشد) تا برای فضای ظاهراً نامساعدی که از سوی اسلام برای توسعهٔ سرمایه داری ایجادگشته است توجیهی بیابند که در آن توجیه، بر روی آیین قرآنی «تقدیر» انگشت گذاشته می شود. درست است که بهمراه جمله های تأکید کننده بر آزادی

Intellectualism
 Aristotelianism

## تأثير ايد تولوژى اسلام ١٢٧

انسان که در سوره های نخستین می آید، عبارتهای دیگری در سوره های بعدی میآیند که تز تقدیر را مطرح می کنند-گاه این تقدیر با اعطای موهبت آسای گرایشهایی بهانسان که ممکن است جهت مرحمت خداوندی را عوض کند، دگرگون می شود و گاه بی اندازه سخت است. بواقع، محمد در برابر تقدیر پرستی ایدئولوژی ماقبل اسلامی– نظر رایج اعراب دائر بر تسلط قوانین کور تقدیر بر · انسانها و نیز خدایان و فرض قبلی جبر قوانین طبیعی –واکنش نشان می داد. او قدرت اراده، يعنى مشيت الهي را جايگزين قدرت مطلق سرنوشت ساخت، ارادهاي که شخص دست کم می توانست آن را فرا خواند و به دعا و التماس از آن یاری خواهد [. ٤]. آنچه در اینجا مییابیم، اندیشه هایی هستند که محمد آنها را مستقل از همدیگر و بدون ادراک تناقضاتشان پنداشته بود. نخست از همه، در آن زمان، تشویق مردم به اسلام آوردن ضرورت داشت؛ می بایست معلوم می شد که چرا مردم درست و هوشمند در دیرباوری مانده بودند، ترس و احترام خداوند میبایست در جان هرکس خانه میکرد، بهمؤمنان میبایست وعدهٔ پاداش داده می شد و مخالفان به بدترین کیفرها تهدید می گشتند. تفکر محمد در میان چند «دلیل» ساده و قوی که نمی خواست کنارشان بگذارد، در نوسان بود [٤١]. او یک دانشمند الهی باریک اندیش و آموزش دیده در دیالکتیک عقل نبود، بلکه یک مرد عمیقاً مذهبی بود که بهقدرت مطلق خداوندی اعتقاد پیدا کرده بود و فزون براین، مرد عمل بود. همچنانکه گریم' بخوبی دریافته بود، زمانی که محمد به مسئلهٔ خداوند می اندیشید، می بایست «رویدادهای روی زمین را ناشی از تأثیر تلاقی فعالیتهای خدا و انسان» دانسته باشد [٤٢]. تحلیلی بیشتر از این برای او غیرممکن و شاید غیرقابل تصور بود و بیگمان، از این بیشتر جلو رفتن مى بايست بنظر او كاملاً بيهوده آمده باشد. هرچند حديثى كه توصيف می کند چگونه پیغمبر زمانی که شنید مردم در مسجد مدینه سرگرم بحث دربارهٔ تقدير و اختيار بودند [٣٤]، سيمايش از خشم بهسرخیگراييده بود، بيگمان نادرست است، اما کاملاً ممکن است اگر چنین مسألهای واقعاً مطرحگردیده باشد او اینچنین از خود واکنش نشان داده باشد.

آنچه که برای بحث کنونی مهم است نشان دادن این است که تز تقدیر

1. Grimme

۱۲۸ اسلام و سرما یه داری

یادشده- بگونه ای کمو بیش دخل و تصرف شده و متناقض با حکم دیگر-دست کم، انگیزش بهعمل را از ایدئولوژی قرآن خارج نساخت. اگر این ايدئولوژى مؤمنان را بەفضايلى چون بيغرضى، احترام بەسوگندان، پرھيزگارى، رکگویی، کارهای پارسایانه، انفاق به مستمندان، خویشاوندان، همسایگان و مسافران وامی دارد، آشکار<del>اس</del>ت که، دست کم بظاهر، مقدار<del>ی آ</del>زادی برای عمل کردن و عمل نکردن برای انسان قائل گشته است. از این گذشته، فعالیتهای اجتماعیای که فی نفسه پر هیز کارانه و خیرخواهانه نیستند، اگر به انسان توصیه نشده باشند، دست کم مجاز و بعنوان شیوه های بهنجار زندگی تلقی گشته اند. بدينگونه است که دادو ستد درستکارانه غالباً بعنوان يک فعاليت بهنجار ذکر می شود. برای مثال «شما که ایمان دارید! اموالتان را مابین خودتان بناحق مخورید مگر در معامله ای که بتراضی شما باشد» (قرآن، سورهٔ نساء، آیهٔ و م). اگر از خوراک زمینی بمعنای دقیق آن بویژه از میوه بعنوان احسان خداوندی تجلیل میشود و از چراگاههایی که در آنها گلهها و رمهها میچرند بخوبی یاد مى شود (قرآن، سورة عبس، آية ع و آيات بعدى)، يس ضرورتاً جنين نتيجه -گیری می شود ک. کشاورزان، نیمه کشاورزان وگله دارانی که در به ثمرساندن این موهبتهای الهی (بگونهای مؤثر!) سهیمند، به انجام کارشان تشویق شده اند. آیا فراخواندن بهجهاد نیز انگیزش دیگری بهنوعی فعالیت دیگر نیست؟ آیا فرآن بیبا کی و پایداری در برابر دشمن و سرسختی در میدان جنگ را نمی ستاید؟ «سست مشوید و (کافران) را بهصلح مخوانید که شما برترید» (قرآن، سورهٔ محمد، آیهٔ ع۳). بیقین، وعدهٔ یاری خداوند داده شده است و این یاری عامل اساسیای را در پیروزی تشکیل میدهد، اما هرگز جایگزین تلاش بشر با وسایل بشری نمی شود. بدینگونه، خداوند بهداوود، پیامبر آهنگر، درکارش یاری می دهد. «آهن را برای او نرم کردیم که زره های فراخ بساز و بافت آن یکنواخت کن» (قرآن، سورهٔ سبا، آیات و و ر ر).

در این آیات یاد شده چیزی نیست که بتوان آن را دعوت بهدست روی دست نهادن و در انتظار یاری خداوند نشستن، تعبیر کرد، گرچه بسیاری از آیات قرآن، بیهودگی، ناپایداری و فریبکاری چیزهای اینجهان را مطرح می کنند [٤٤]. 1. Normal

عارفان بعدی، در این آیه ها ترغیب به ریاضت منشی، کنارهگرفتن از امور این جهان بمنظور دل نهادن بهجست وجوى خداوند، را ديدند [٥٤]. اين نيز غيرممكن نيست كه معاصران پيغمبر خودشان از اين آيه ها چنين نتايجي بيرون کشیده باشند یا این که این آیه ها در خدمت تأیید تمایلات پیشین آنها بکار رفته باشند. بهرحال، يقين است که اين آيه ها براي محمد بهيچروي ترغيب به چنین تلقیای را معنی نمی دادند. نشان دادن این امرکه خداوند قادر مطلق است و چیزهای این جهان ثانوی هستند، برای ترغیب سؤمنان بهوقف فعالانهشان بهاجتماع وچیزی فراتر از تعلق به توفیق های شخصی بود و برای این بود تا مؤمنان به پیروزیشان به کمک خداوندی ایمان آورند و کافران به پیوستن به این جریان مقاومتناپذیر وادارگردند. زندگی بشدت فعالانهٔ پیغمبر، خود بروشنی . این نکته را نشان می دهد، حتی گهگاه که دستخوش این وسوسه می گشت که خود را چونان پرکاهی بهدم نیرومند الله واسپارد، بیدرنگ براین وسوسه فائق می آمد [33]. در قرآن، خودانته خدمتگزاران وفادارش را به عمل فرمان می دهد. «بازخوان...»، «بگو...»، یعنی اعلام کن، بیاموز، ذهن مردم را بشوران. او بهمحمد دستور مى دهد كه به كافران بگويد: «اى قوم، شما بقدر تمكن خود عمل كنيد كه من نيز عمل مي كنم» (قرآن، سورة زمر، آية وس). او پيغمبر را بهنبرد با کافران فرامی خواند. «ای پیغمبر با کافران و منافقان کارزار کن و با آنها درشتی كن» (قرآن، سورة تحريم، آية و). اگر در مورد محمد نيزگفته شد كه بهاند توكل داشته است و پیروزیهای خویش را از او میدانسته است، آشکار است که این بدان معنا دیست که سرور نرمش ناپذیر محمد خدمتگزارش را و اگذارد که غیر۔ فعال بماند [٧].

اگر کسی بخواهد بگوید که آیات قرآن دربارهٔ تقدیر، مسلمانان را به تقدیر پرستی کشانده است، در پاسخ او منطقاً بایدگفت که همین آیات در یهودیت و مسیحیت نیز وجود دارد. اجازه دهید که با شتاب چند عبارت از کتاب مقدس بیاورم. «خداوند هابیل و هدیهٔ او را منظور داشت \* اما قاین و هدیهٔ او را منظور نداشت» (کتاب مقدس، سفر پیدایش، باب ع، آیات ع و ه). (خداوند گفت) «من... رأفت می کنم بر هر که رئوف هستم و رحمت خواهم کرد و بر هر که رحیم هستم» (کتاب مقدس، سفر خروج، باب ۳۳، آیهٔ ۹۱). «وخداوند

• ۱۳ اسلام و سرمایه داری

دل فرعون را سخت ساخت که بدیشان گوش نگرفت چنانکه خداوند به موسی گفته بود» (کتاب مقدس، سفر خروج، باب ۹، آیهٔ ۲۰ و نیز باب ۱۰، آیات ۱، ۲۰، ۲۰، ۲۰؛ باب ۱۱، آیهٔ ۱۰). اینها عباراتی هستند که منطقاً باید ترغیب کمتری به کوشش برای کسب شایستگی در نظر خداوند از راه انجام دادن کارهای نیک، ارائه کنند. از این کلی تر، در زمینهٔ کار در این جهان و برای این جهان و قدرت مطلق یهوه، سرایندهٔ مزامیر در یک شعر بسیار زیبا و مشهور چنین نتیجه گیری می کند که همهٔ تلاش بشری بیهوده است:

اگر خداوند خانه را بنا نکند بنایانش زحمت بیفایده می کشند؛ اگر خداوند شهر را پاسبانی نکند پاسبانان بیفایده پاسبانی می کنند \* بیفایده است که شما صبح زود برمیخیزید و شب دیر میخوابید و نان مشقت رامیخورید: همچنان محبوبان خویش راخواب می بخشد (کتاب مقدس، مزامیر، مزمور ۱۳۷، آیات ۱ و ۲) [۶۸].

عیسی نیز بهمین سان از رستگاری وگزینش خداوند سخن سی گوید، «و اگر خداوند آن روزها را کوتاه نکردی هیچ بشری نجات نیافتی لیکن بجهت برگزیدگانی که انتخاب نموده است آن ایام را کوتاه ساخت» (کتاب مغدس، انجیل مرقس، باب ۲۰، آیه ۲۰). شناخته است که پولس براین مضمون تقدیر چقدر تأکید ورزیده است.

«زیرا آنانی راکه از قبل شناخت ایشان را نیز پیش معین فرمود تا بهصورت پسرش متشکل شوند... و آنانی راکه از قبل معین فرمود ایشان را هم خسوانـد» (کتاب مقدس، دساله پولس دسول به دومیان، باب ۸، آیات ۲۹ و ۳۰).

و درارتباط با يعقوب وعيسو آورده شده است كه:

زیرا هنگاسی که هنوز تولد نیافته بودند و عملی نیک یا بد نکرده تا

تأثير ايد اولوژى اسلام

ارادهٔ خدا برحسب اختیار ثابت شود نه از اعمال بلکه از دعوت کننده \* بدوگفته شد که بزرگتر کوچکتررا بندگیخواهد نمود \* چنانکه مکتوبست یعقوب را دوست داشتم اما عیسو را دشمن ( کتاب مقدس، دسالهٔ پولس دسول به درمیان، باب ۹، آیات ۱۱، ۱۲ و ۱۳. و نیز رجوع کنید به: سفر پیدایش، باب ۲۰، آیهٔ ۲۳، و ملاکینبی، باب۱، آیات ۲ و ۳).

و دربارهٔ کار در این جهان، و برای این جهان زمینی، بازگویی عبارت مشهوری که کیفیت شاعرانه وشخصی تکان دهندهٔ آن در هر خاطرهای طنین انداز است، در اینجا کفایت می کند.

ازبهرجان خود اندیشه مکنید که چه خورید یا چه آشامید و نه برای بدنخود کهچه بپوشید... مرغان هوا را نظر کنید که نهمی کارند ونه می دروند و نه در انبارها ذخیره می کنند و پ<del>در آسمانی شم</del>ا آنها را می پروراند. آیا شمااز آنها بمراتب بهترنیستید؟... وبرای لباس چرا می اندیشید در سوسنهای چمن تأمل کنید چگونه نمو می کنند نه محنت می کشند و نه می ریسند \* لیکن به شما می گویم سلیمان هم با همهٔ جلال خود چون یکی از آنها آراسته نشد (کتاب مقدس، انجیل متی، باب ، آیات ۲۰ قان . و نیز ۱۰ جیل لوقا، باب ۱۰ ، آیات ۲۰ و ۲۰ ).

منظور من این نیست که جبرگرایی مطلق بر یهودیت و مسیحیت حاکم است – بلکه مرادم تنها اینست که همین چند عبارت کافی است تا نشان داده شود که هر تحولگرایشی بسوی تقدیرپرستی و عدم فعالیت رامیتوان اگر نه بیشتر از تلقیای که میشود در اسلام پیداکرد، دست کم بیکسان، در نوشته های مقدس این ادیان نیزیافت.

آیا بهرحال می توان در ایدئولوژی فرآن دشمن دیگر عقلانیت اقتصادی ویژه سرمایه داری یا مخالف با آنچه که به سرمایه داری می انجامد، یعنی جادو، را کشف کرد؟ جادو بیگمان در فرآن ذکر شده است [. ه]. محمد واقعیت عملیات جادویی را پذیرفت. در این امر، او صرفاً از نظر عام عصری که در آن زندگی

# ۱۳۲ اسلام و سرما یه دادی

می کرد، بهرهای برده بود. مخالفان محمد، مشر کان مکه، او را بهجادوگری و سعر متهم کردند و بدین شیوه، جذبههایی را که او در آنها از جهان دیگر پیام دریافت میداشت، توجیه می کردند. همهٔ پیامبران پیشین بیکسان متهم به جادوگری شده بودند بویژه موسی و عیسی [<sub>1</sub> ه] بخاطر معجزاتی که انجام داده بودند و در مقایسه با آنچه محمد ظاهر کرده بود معجزات اینان بسیار چشمگیرتر بود. پس، از آنجا که محمد نیزقدرت معجزه کردن داشت، ازشکا کان می بایست انتظار داشت که درمعجزات محمد تجلی دیگری از جادو را دیده باشند.

لازم است در نظر گرفت که این و اکنش خود تفسیر عقلگرایانهٔ مخالفان محمد را نشان می داد. بنظر آنان، جادو علم یا فنی بود که آثار خارق العاده ای ایجاد می کرد و تنها کسانی می توانستند این عمل را انجام دهند که دارای یک دانش استثنائی بودند، اما با اینهمه، قدرت جادوگران از این بیشتر تصور نمی شد. شاید عمل جادو به کمک جن انجام می گرفت، یعنی موجوداتی که رؤیت ناپذیر بودند اما درواقعیت وجود آنها کسی گمانی نداشت و این موجودات خود را برای بشر ملموس می ساختند. طبقه بندی وحی محمد و معجزات «پیامبران» پیشین در میان عملیاتی با خصلت جادویی، به معنی منتسب کردن علتهای بود، قدرتهایی که در اختیار برخی از انسانها و برخی از آفریدگان بود، انسانها و آفریدگانی که گرچه قدری از انسانها برتر بودند، اما مثل هر انسانی تابع قوانین طبیعت و سرنوشت بودند.

محمد آشکارا در این تفسیر سهیم است. از همین روی بود که او می کوشید تا نشان دهد یا قویاً اظهار دارد که وحی او و «پیامبران» پیشین به انضمام شگفتیهایی که انجام داده بودند، همگی از سوی الله صادرگشته بودند یا دست ـ کم تنها به رخصت الله صورت پذیرفته بودند. سلیمان که یک جادوگر قدرتمند بود و بر بادها فرمان می راند و جنیان را تحت اقتدار خویش داشت، این قدرتها و آن دانشی را که بدان مشهور بود، تنها به تأئید الله داشت. جادوگرانی که مستقل از الله کار می کنند، محکوم به شکستند (فرآن، سورهٔ طه، آیات ۹ و و مرابعام مقهور جادوی رخصت داده شده از سوی خداوند می گردند (فرآن، سورهٔ سرانجام مقهور جادوی رخصت داده شده از سوی خداوند می گردند (فرآن، سورهٔ

#### تأثير ايد ثو لوژى اسلام ٣٣

اعراف، آیات میرون تا ۱۱۸ و نظایر آن)، جادوی اینان را الله ناتوان می سازد (سورهٔ یونس، آیهٔ ۱۸؛ سوره شعراء، آیات ٤٤ و ٥٤ و آیات بعدی). الله به خود محمد که بنظر می رسد از وردهایی که علیه او خوانده شده، هراسان است، می آموزد که در او پناه جوید (سورهٔ ۱۱۳). چنانچه می بینیم، محمد نقش جادو را انکار نمی کند، بلکه آن را تابع ارادهٔ خداوند می داند.

این مهم است بدانیم که چرا ماکس وبر جادو را دشمن سرمایهداری میخواند. از آنجایی که در دادرسی، جادو از طریق آزمایش سخت بکار برد. میشود، عقلانیت قانون را مخدوش میسازد. ما بدین مسأله باز خواهیم گشت. از این گذشته، جادو مستلزم الگوبندی یکنواخت فن و اقتصاد است. در چین، رسالان با ساختمان کارخانه ها و راهآهن در برخی از کوهستانها، جنگلها، رودخانه ها و تپه هایی که به عنوان گورستان از آنها استفاده می شد مخالفت کردند، چراکه این فعالیتها ممکن بود آرامش ارواح را برهم زنند. بهمینسان در هند، «نایا کی» کاستهای گوناگون در نظر همدیگر، از همکاری کارگرانی که از کاستهای متفاوت بودند در یک کارگاه جلوگیری می کرد [۲۰]. بیایید فعلاً این اندیشه را بیذیریم، حتی اگر مثالهایی که زده شدند شاید کاملاً با جادو ارتياطی نداشته باشند، و حتی اگر این گمان وجود داشته باشد که روابط ميان جادو و عقلانیت اقتصادی پیچیدهتر از آنچه که ویر تصور کرده است باشند. ملاحظات جادویی آشکارا میتوانند در برخی از موارد چونان سدی در برابر تحول اقتصاد «معقول» عمل کنند. اما اگر چنین باشد چه کسی می تواند انکار کند که انقیاد جادو (که بعنوان یک امر واقعی از سوی هرکسی برسمیت شناخته شده است) تحت تبعیت دین، یکگام به پیش است؟ هر کسی می تواند برای عقیم ساختن دامهای جادویی، خداوند توانا رافراخواند، همچنانکه برای فائق آمدن بر دشواریهای فنی می توان از الله یاری خواست. پس بایدگفتهٔ وبر را رد کنیم که می گوید: «بجز یهودیت و مسیحیت و دویا سه فرقهٔ شرقی (که یکی از آنها در ژاپن است) هیچ دینی نیست که خصلت دشمنی صریح با جادو\_را داشته-باشد.» [۳۵]. او اسلام را فراموش کرده بود.

1. Ordeal

۲ ۱۱ اسلام و سرمایه داری

زیرا «دشمنی صریح» با جادو در نوشته های مقدس یهودی ـ عیسوی، بهمان گونه است که در قرآن آمده است. در قرآن، اعتبار و کارآیی فنون جادویی و اصول حاکم بر آنها باز شناخته شده است ولی همیشه این اعتبار و کارآیی از سوی قدرت مطلق خداوند محدود دانسته شده است. خداوند می تواند اجازه دهد که عمل جادویی به توفیق انجامد و هم می تواند این اجازه را ندهد خداوند در این مورد نیز بهمان شیوه ای که در مورد هر عمل فنی دیگری عمل می کند، از خود واکنش نشان می دهد. برابر با مزموری که چندی پیش نقل کرده ایم، شخص می تواند بگوید: مگر آنکه خداوند ریسمان را به افعی تبدیل

برابر با سفر خردج، جادوگران مصری واقعاً عصای خودشان را به افعی تبدیل کردند، اما افعیای که از عصای هارون بهرخصت یهوه ساخته شده بود از همهٔ افعی های دیگر نیرومندتر بود و افعیهای ضداسرائیلی را بلعید (سفر خردج، باب،، آیه های <sub>۸</sub> تا <sub>۱۲</sub>). پس بحقیقت می توان به بلعام گفت: «زیرا می دانم هر که را تو برکت دهی مبارک است و هرکسه را لعنت نمایی ملعون است» (سفر اعداد، باب ۲۰، آیهٔ ۲). و یهوه نمی تواند چنین لعنتی را بی اثر سازد. همهٔ آنچه که او می تواند انجام دهد، اینست که نگذارد بلعام این نفرین را بزبان آورد و بجای آن وادارش کند تا اسرائیل را برکت دهاد (سفر اعداد، باب ۲۰ تا ۲۶). تأثیر یک دعا خودبخودی است و نمیتوان از آن جلوگیری کرد. اسحاق یعقوب را که موفق شده بود خود را بجای برادرش عیسو جا بزند و از کوری وپیری پدرش سوءاستفادهکرد، برکت داد. زمانی که عیسو از شکار باز میآید و خودش را بەيدرش مىشناساند و بەآنچە كە رفتە است اعتراض مىكند، اسحاق بدو پاسخ می گوید که از دست او برایش کار بیشتری برخاسته نیست و این سرنوشت اوست که بهبرادرش خدمت کند. دست کم جزئاً، براین عمل فریب است که پایگاه اسرائیل بعنوان قوم برگزیده استوار میآید [٤٥]. (سفر پیدایش، باب ۲۷) حزقیال نبی بنام خداوند بر جادوگرانی که «ارواح قوم مرا شکار کرده اند» خشم می گیرد. یهوه قول می دهد که «بالشتها» و «مندیلها» یی که جادوگران بعنوان وسایل جادو بکارمی برند از هم بدرد و ارواحی را که آنها تسخیر کرده اند رهایی دهد. این امر بدان معناست که اعمال جادویی مورد بحث، مؤثر بودهاند (کتاب

#### تأثير ايد ئو لوژى اسلام ٢

حزقیال نبی، باب ۲۰٫۰ آیهٔ ۱٫ و آیات بعدی). اگر می بینیم که یهوه بارها مردم را از شورت افسونگران وساحرگان پرهیز می دهد (سفر تثنیه، باب۲٫۰ آیه ۲٫ و آیات بعدی) و حتی بهقتل آنان فرسان می دهد (سفر خروج، سورهٔ ۲٫۰ آیهٔ ۱٫ و سفر لاویان، باب ۲٫۰ آیه ۲٫۰)، برای آن است که قدرت آنها زیانبار است، یعنی اینکه جادوگران، واقعی وکارآ هستند. این مهم است که عملیات جادوگران با واژهٔ معمول عبری برای «کار» یعنی عمل نامیده شده است [٥٥].

انجبلها بهواقعبت شياطين وفعاليتهاىشان قائل هستند. مسيح بهآنها كه مى توانند «ديوها را بيرون كنند» اشاره مى كند (انجيل متى، باب ٢٠، آية ٢٠، دوقا، باب ۱٫٫٫ آیهٔ ۲٫٫). در کتاب ۱عمال دسولان از دوجادوگر دست اندر کار، شمعون در سامره (باب ۸، آیهٔ و و آیه های بعدی) والیماس بار-یشوع که در قبرس اعمال جادو می کرد و «رفیق سرجیوس پاولوس والی بود»، سخن می رود (باب س، آیه و آیات بعد). آنها بیشتر از آنچه که دسالهٔ دوم پولس دسول به تیموتااوس می گوید، رساله ای که اعمال شر ساحرانی را که برای ورد خواندن برزنان «بهخانه ها می خزند» می نکوهد، قدرت این جادوگران را ساختگی نمی. انگارند (دسالهٔ دوم پولس دسول به تیموتا اوس، باب س، آیهٔ ب). از همین روی است که کتاب مکاشفهٔ یوحنای دسول، ساحران را در آخیرت بهعذاب ابدی بیم مى دهـد (باب ٢٠، آيه ٨، باب ٢٠، آيه ٥٠). ايده اساسى در اينجابروشنى اینست که قدرتهای جادویی واقعاً وجود دارند، اسا چونان قدرت هرمتخصص فن دیگری (که قدرتهای آنها دقیقاً شبیه همدیگرند) قدرتهاشان تابع رخصت خداوندند. از این گذشته، این قدرتها معمولاً زیانکارند. جادوگر، که بهماهیت محدود قدرتهای خویش آگاه است، می توانست عکس عبارت آمبرواز پاره را ضمن حفظ دلالت آن بهزبان آورد و بگوید که: «من او را جادو کردهام، اما خداوند او را کشت».

پس دیده شد که ایدئولوژیقرآن برای تعقل و عقلانیتنقشی بیشتر از آنچه که در ایدئولوژیهای عهدعتین و جدید می توان یافت، قائل شده است، در قرآن نیز کم و بیش بهمان-اندازه نوشته های کتابمقدس، آرمان تقدیر آمده است، ضمن آنکه قرآن بروشنی انسانها را بهفعال بودن در زندگی شخصی و د. Ambroise Paré .

۱۳۶ اسلام و سرما یه داری

اجتماعی وامیدارد و سرانجام، در قرآن نیز تبعیت فن جادو از مشیت خدایی، بهمان اندازهٔ کتابهای مقدس و منزل یهودی و مسیحی است و بدینسان، توانایی انسانها را در عقیم ساختن فن جادو حفظ می کند، حال این فن هر چقدر که زیرکانه بکار برده شدهباشد.

# ايدئولوژى اسلاسى مابعد قرآن

اکنون که دانستیم ایدئولوژی قرآن بهیچروی نمیتواند اسلام را در راهی مخالف با توسعهٔ سرمایه داری اندازد و راه اسلام اساساً با راه جوامعی که ملهم از عهد عتیق و عهد جدید بوده اند تفاوتی نداشته است، آیا سیتوان موانع اسلامی سرمایه داری را در دوره بعدی جست؟ آیا نمیتوان مدعی شد که تحول ایدئولوژی اسلامی ما بعد قرآن بود که به اسلام جهت گیری ای مغایر باسرمایه داری بخشید؟

بداین شیوهٔ نگرش به سألهٔ مورد بحث، اعتراضی بطلان آمیز شده است. ایدئولوژی اسلامی ما بعد قرآن، در هیأت عقیدتی تمامی که حدود آن مانند قرآن بخوبی مشخص شده و اقتدارش را از بیرون برجامعه تحمیل کرده باشد، بیان نگشته است. متونی که در آنها این ایدئولوژی بیان گشته است، طی دوره ی طولانی از تماریخ و در مرحلهٔ گسترده ای از تکمامل اجتماعی نوشته شده اند. مردم غیر مسلمان که نمی توانند این متنها را بعنوان نوشته هایی ملهم از خداوند باوردارند، آنها را منتج از آگاهی اجتماعی زمانه شد. از این روی، این نوشته شده اند که حدود اعتبارشان محدود به همین زمانه باشد. از این روی، این نوشته ها فی نفسه نمی توانند تبیینی از ایس آگاهی اجتماعی بدست دهندو حدا کثر می-دی نفسه نمی توانند تبیینی از ایس آگاهی اجتماعی بدست دهندو حدا کثر می-می این گرایشهاست که باید تبیین شود. پیش از این دیدیم که چه چیزهایی پس این گرایشهاست که باید تبیین شود. پیش از این دیدیم که چه چیزهایی خاستگاه اسلامی دارند. دیده شد که این عناصر قرآنی نمی توانستند توجیهی از در این متون هستند که می توان آنها رامنتج از قرآن دانست وگفت که دقیقاً خاستگاه اسلامی دارند. دیده شد که این عناصر قرآنی نیست می توانستند توجیهی از گرایشهای اقتصادی مورد بحث بدست دهند. آنچه که قرآنی نیست می توانست تأثير ايد ثولوژى اسلام ۲۳۷

تنهابصورتی مؤخر برقرآن و طی تحول یافتن درجامعهای که قرآن را کتاب مقدس خویش میخواند، بعنوان نوشته ای نوعاً اسلامی تلقیگشته باشد. برای مثال، اگر ما نیز مانند برخی دیگر یپنداریم که قول بهقضا وقدر ویژگی این ایدئولوژی اسلامی مابعدفرآن است،چیزی نیست تا ثابت کند که این ایدئولوژی از آنروی که اسلامی بود تقدیرگرایانه بود.من نشان داده ام که این ایدئولوژی تقدیرگرا، میتوانست درفرآت به همان تعداد جمله هایی که موافق با یک تلقی تقدیرگرایانه بودند (که براستی در قرآن پیدا میشوند)، جمله هایی مخالف با این تلقی را نیز پیداکند. و نیز نموده ام که وجود اظهاراتی را که جهات مخالف را نشان میدهند، میتوان در نوشته های یهودیت و مسیحیت نیز پیدا کرد. پس اگر بتوان در میان این ایدئولوژیها یکی را بعنوان ایدئولوژی شاخص به تقدیرگرایی در نظر گرفت، روشن است که اسلام بعنوان یک دین باآن ایدئولوژی ارتباطی ندارد.

بهرحال، دورهای فرارسید که در آن، هیأت عقیدتی خاصی که در دورهٔ پیشین شکل گرفته بود، بصورت یک آیین عقیدتی «تام» در آمد و بدینسان، نسبت بهجامعهای که یادآوری کردهام جنبهٔ خارجیت زیدا کرد. در نتیجه، از آن پس این آیین میتوانست از بیرون تا اندازهای بر تکامل اجتماعی تأثیر گذارد. حدیث در سدهٔ سوم هجری (سدهٔدهم میلادی) در یکرشته مجموعه های موثق، جنبهای مقدس پیدا کرد [ره] واعتبار تقدس آمیز بدست آورد و بسان تنزیل الهی همپای قرآن تلقی گشت[۸ه]. از اینروی میتوان به آن اید ئولوژی ای که ملی قرون دوم و سوم هجری (سدهٔنهم و دهم میلادی) شکل گرفت چنین نسبت باز باید بگویم که این اید ئولوژی رانمیتوان تنها و صرفاً بعنوان چیزی اساساً، برسنت (احادیث) را نیز باید دست کم با تعدادی نظر اصلاحی تر کیب کرد. برسنت (احادیث) را نیز باید دست کم با تعدادی نظر اصلاحی تر کیب کرد. نخست باید گفت که در قالب حدیث، مضامین و نظراتی هست که بهمان اندازه که متناقض هستند، متعدد نیز میباشند. چه میارتی را-میتوان در

1. Closed

2. exteriority

۱۳۸ اسلام و سرما یه داری

احادیث پیداکردکه به نظرات متعارض میدان می دهند. در سراسر تاریخ جهان اسلامی، چنین تعارضاتی کم نیستند. این تباین موجب شده است که جریان تفسير وتعبير بسيار گسترده شود. فقها دربارهٔ اين عبارات استدلال هايي کردند و از آنها نتایج بسیار متنوع بیرون کشیدند و مکاتب متفاوتی تشکیل دادند که هر یک با دیگری بصورتی کم و بیش خشن سرستیز داشتند. اسلام هرگزآن مرجعیت جزمی فائقه ای راکه مسیحیت در شوراهای کشیشی، کلیسایی واسقفی بدست آورده بود و میتوانست بر سر یک نقطه نظر عقیدتی و عملی، قاعدهای بدست دهد که در همهجا (یا در یک منطقهٔ کاملاً وسیع) معتبر و مقبول باشد، نداشت. در قرن چهارم هجری (قرن یازدهم میلادی)، باب تفسیر آزاد (بویژه در موارد عمل) و استدلال مستقلانه، اصولاً بسته گشت و از آن پس مسلمانان ناچار شدند که به آیین مندرج در رساله های را هنما قناعت کنند [ ۹ م]. با اینهمه، بحث دربارهٔ مسائل مربوط به اصول عقاید ادامه یافت و حتی جایی که مسائل عملی مطرح بودند، قدری تحول در این جزم جایز دانسته شده بود که تکامل شیوه های رفتار و عموماً زندگی اجتماعی آنرا مقرر کرده بود. از این گذشته، همیشه مکاتبگوناگونی در یک زمان وجود داشتند که شخص میتوانست از یکی از آنها طرفداری کند یا به یکی از آنها استناد نماید. حتی نسبت بهفرقه های متعددی که رافضی تلقی میشدند، معمولاً مدارا میشد. جامعهٔ اسلامی، آشکارا یک جامعهٔ پرفرقه بود. مراجع عمومیگاه از این وگاه از آن مکتب پشتیبانی می کردند وگاهی آنگرایشهای افراطیای راکه بنظر آنها سخت خطرناک و رافضی می۔ نمودند یا صرفاً مانع تبلیغات مذهبی آنها بشمار میآمدند، مورد تعقیب قرار می۔ دادند. بهرحال، این مراجع عموماً بهوسعت مشرب و تعدد مذهب یاد شده تا اندازهٔ زیادی پایبند بودند. تفرقهٔ سیاسی جهان اسلام باگزینشهای متفاوتی که حکومتهای متفاوت بعمل میآوردند، این اجازه را میداد کهگرایشهایی که در برخی از مناطق سخت سرکوب میشدند، در جاهای دیگر پناهگاهی برای خود بىابند.

با اینکه قرآن گزینش نسبتاً محدودی از عقاید ارائه میدهد (گرچه این محدودیت میتواند همیشه با کمک تفسیر تعدیل شود)، سنت، انبوه وسیعی از قضایا را تشکیل میدهد که متنازعترینگرایشها میتوانند آنچه را که نیاز دارند در میان این قضایا بیابند وگزینشی را که بعمل آوردهاند توجیه کنند از همه بیشتر بدین دلیل که گروههای ذینفع در اینجا نیز همچون در مورد قرآن، راههای افزایش امکاناتشان را از طریق تعبیر و تفسیر برخود نمی بندند. در نتیجه، می توان گفت که هیچ گرایشی در میان مسلمانان بچشم نمی خورد که بتوان آنرا با اعمال فشار مجموعهای از نوشته های مقدس پیشین تبیین کرد، گرایشی که بتواند بعنوان نیرویی از بیرون، در شکل بخشیدن ذهن انسانها عمل کند. اگر عبارت خاصی به پیش کشیده می شود، برای آن است که کسی این عبارت را بر عبارت دیگر ترجیح داده است. پس، ایدئولوژی ما بعد قرآنی، اساساً یک نیروی بیرونی نیست که جامعه را قالب بندی کند، بلکه بیان گرایشهایی است که از کل زندگی اجتماعی برمی خیزند.

البته این امر آن شکاف و «فاصله» معینی را که میان ایدئولوژی و جامعهٔ همعصر آن وجود دارد، در جامعهٔ اسلامی و همچنین در هرجامعهٔ دیگری از میان برنمی دارد. ایدئولوژی با سنت انتقال پیدا می کند. اگر ما قضیه را برحسب دوره های تاریخیای کوتا هتر از آنچه که تا کنون در نظر داشته ایم مورد بررسی قرار دهیم، عصارهای از زندگی اجتماعی زمانه های پیشین بصورت کم و بیش فريبندهٔ يك نيروى بيرونى، واقعاً خود را نمايانمىسازد. مسائل بسيار ظريف و پیچیدهای در اینجا مطرح است که بسختی میتوان لمسشان کرد، مسائلی که حتى در اين كتاب نيز كمتر حل شدهاند. تفسير، كه از زندگى معاصر ملهم است این فاصله را کاهش می دهد، بی آنکه آنرا یکسره از میان بردارد. برخی از متون دینی قدیمی که جنبهٔ تقدس یافتهاند، در برابر تفسیری که میخواهدخود را با وضع نوین هماهنگ کند، مقاومت نشان میدهند. این متون را می توان فراموش یا پنهان کرد. سنت پرستان ممکن است از این متون برای کوشش در جهت تحميل قاليهاى كهن بـر جامعهٔ نوين استفاده كنند. اصلاحطلبان واپس،نگر می توانند متون دیگری را برای دعوت به بازگشت به آنچه که خلوص ابتدایی خوانده می شود و غالباً از سازگاری با مقتضیات نوین سر باز میزند، به پیش كشند. با وجود همهٔ آنچه كه گفته شد، ممكن نيست كه بتوان مسألهٔ تأثير ایدئولوژی را ندیدهگرفت. آنچه از همه بیشتر باید تأکید شود این است که بهرحال، تنها مقدار ناچیزی از این ایدئولوژی از منابع دقیقاً اسلامی سرچشمه

• ۱۴ اسلام و سرما یه داری

گرفته است. همهٔ آنچه که می توان ایدئولوژی دقیقاً اسلامی خواند، عبارتند از قرآن، تعداد معدودی از احادیث که بسختی می توان آنها را از احادیث غیر اصیل و شاید برخی ازگرایشهایی که از نظر ساخت بر ایدئولوژی محمدی دلالت می کنند جدا کرد، گرایشهایی که بصورتی نسبتاً مستقل می توانسته اند عملکرد خویش را ادامه دهند و تنها چیزهایی هستند که می توان آنها را حقاً ضروریات و «عناصر پایدار» اسلام خواند. بهرحال من شک دارم که این گرایشها تا آنجا که عملکرد داشتند، بمقدار زیادی از سوی مقتضیات معاصر تحریف نشده باشند و بسیاری از جنبه های آغازین خود را از دست نداده باشند. این گرایشها بیشتر با زمینهٔ اجتماعی، فرهنگی و ایدئولوژیک زمانهٔ مورد عملشان توجیه پذیرند تا خاستگاه اسلامیشان.

پس اگر ما کسوبر درستگفته باشد و سرمایه داری از آنروی نتوانسته است در جهان اسلامی تحول پیدا کند که ایدئولوژی رایج در این جهان با عقلگرایی مورد نیاز برای چنین تحولی ناسازگار بود،علت این امر نباید در خود دین اسلام بلکه در عوامل دیگری که ایدئولوژی اسلامی را تحت الشعاع خویش دارند نهفته باشد – عواملی چون زندگی اجتماعی جهان اسلامی در همهٔ جنبه های آن و ایدئولوژیهایی که پیش از اسلام وجود داشتند، از جمله مسیحیت درصورت شرقی آن.

با اینهمه، شاید تنها برای کوبیدن برخی از آرمانهای بیاندازه شایعی که همگی آنها وسیعاً پذیرفته آمدهاند، نشان دادن اینکه ایدئولوژی اسلامی مابعد قرآن تضاد شدیدی با ایدئولوژی جهان مسیحی عرضه نداشته است (یعنی با همان ایدئولوژیای که بنظرمیرسد گرچه بصورت جزئی و سطحی تز وبر را تأیید می کند)، کاری باشد که بهزحمت آن بیارزد. همچنین شخص می تواند نشان دهد که گرچه اختلافی میان این دو ایدئولوژی وجود داشته است، اما این اختلاف همیشه در همان جهتی که وبر تصور کرده است، نبود. زمانی که تکامل ایدئولوژیک آغاز به تصدیق تز وبر می کند، دوره ایست که در آن، درهر موردی کار تمام شده است و راههایی که دو اقتصاد جهان اسلامی و مسیحی در پیش گرفته اند،دیگر از همدیگر دورگشته اند. درنتیجه، سیمای نوینی که با ایدئولوژی

#### تأثیر اید او لوژی اسلام

خصلت عقلگرایانهٔ فرهنگ اسلامی دوران میانه دست کم بهمان اندازهٔ فرهنگ غربی در همین دوره، در واقع بسیار محسوس است. درست است که آن عقلگراییای که در اسلام مطرح بود، بصورت یک تعقل بیش از حد تحلیلی' بودكه شايد بتوانگفت برای تفسير يا تغيير كامل جهان، وسيلهٔ چندان مناسبی نبود. و این نیز حقیقت دارد که فعالیت عقلی ای که انجام سی گرفت برای مفروضاتی (بویژہ مفروضات دینی) احترام قائل بود که با عقل وجه مشتر کے نداشتند و این فعالیت عقلی پیوسته بدین قانع بود که از این مفروضات نتایجی استنتاج کند. اما این وضع درست همان وضعی بود که در جامعهٔ غربی همین دوره وجود داشت. در برابر آن کوشش عظیم تعقلیای که در دوران میانه، هزاران روشنفکر مسلمان انجام داده بودند تا آیین فرایض اخلاقی و حقوقی ای بپرورانند که می بایست همهٔ موارد ممکن (وگاه غیرممکن) را بر مبنای مفروضاتی معدود پیش بینی کند، جز احترام و تحسین کار دیگری نمی توان انجام داد. آنها این کار را با یک منطق بینقص و با بازاندیشی و تکمیل فلسفهٔ ارسطو و بهرهبرداری ازکل میراث علم یونانی و ساختن و پرداختن هزاران جلد نوشتهٔ تاریخی بر پایهٔ یک بنیاد انتقادی و مواجههٔ شواهد مختلف انجام دادند،گرچه نقد این شواهد به اندازهٔ کافی کامل نبود. حتی هنر جهان اسلامی دوران میانه، سخت عقلی بود، این هنر آفرینشی ملهم از عقل بود که بنظر میآید شکلهای گوناگون آن بیشتر با بازاندیشی استدلالی از همدیگر منتج میشوند تا با الهام از مقتضيات حسى.

مسألهٔ دولت از مسألهٔ فوق پیچیدهتر است. وبر از یک دولت غربی «معقول» در دود، جدید سخن می گوید [...]. اما با اینکه دولت معقول در این دوره وجود دارد، نمی توان آنرا توجیه کنندهٔ سرمایهداری نوین دانست، چراکه شخص می تواند چنین تصور کند که باتوجه به این که دولت معقول و سرمایه داری نوین همعصرند، این دولت از سرمایه داری نوین برخاسته است و یا معلول همان علتهایست که این سرمایه داری را بوجود آورده است. وبر سپس به ما می گوید

Ultra\_analytical
 deontology

#### ۱۴۲ اسلام و سرما یه داری

که ständestaat' یا دولت rex et regnum'که درآن پادشاهان برای محافظت و حمایت از مراتب و صنوف جامعه فرمانروایی می کنند و بعنوان داور به اختلافات آنها رسیدگی می کنند، ویژهٔ اروپای غربی است [۲٫]. شاید چنین باشد، اما میدانیم که نوع دولتی که منظور نظر اوست در پایان دوران میانه پدیدارگشت و از انحلال ساخت فئودالی قدیمیزاده شد یعنی این دولت درست هنگامی که اروپا در راه سرمایه داری افتاده بود نمایان گشت و از اینروی نمی تواند جهت گیری ای را که خود آشکا را بدان همپیوسته است توجیه کند [۲۲]. وبر همچنین صورت معقولی از قانون را بگونهٔ عنصری اساسی در این دولت معقول، ارائه می کند. او با باریک بینی نشان میدهد که دولت ملی جدید تا چه حد از یشتیبانی قانوندانانی که قانون اساساً معقول رمی را انتقال میدادند، برخورداری یافته بود. او می پذیرد که «همهٔ نهادهای ویژهٔ سرمایه داری نوین خاستگاههایی جدا از قانون رمی دارند». اما از آنجا که قانون رمی (و تنها تا آنجا که) «تفکر قانونی صوری» (das formal guristische Denken)را بجای قانون جهت گرفته بر مبنای اصول «سادی» ای چون سودمندی و انصاف، قانون ویژهٔ نظامهای استبدادی و دین سالاری ــهمان قانونی که اقتدار قانونی قاضی مسلمان نمونهٔ خوبی از آن را بدست میدهد مینشاند پذیرش قانون رسی در تحول سرمایهداری نقشی تعیین کننده داشت. پیوستگی دولت جدید با حقوقدانانی که معتقد بهرویهٔ قضایی صوری بودند، بسود سرمایهداری بود زیرا سرمایهداران بهقانونی نیاز دارند که بدون هرگونه دخالت جادو، اخلاقیات، دین یا داوریهای شخصي، حقوق آنها را تضمين كند [٣٣].

بیگمان این درست است که تحول سرمایهداری (و پیش از آن بخشهای سرمایهدارانه) از سوی یک نظام مقتدر و نسبتاً ثابت قواعد مدون حمایت شده بود. محتمل هست که در اختیار داشتن مجموعهٔ مؤثر قانون رمی، بسود تحول سرمایهداری در اروپا تمامگشته باشد. شاید بتوان گفت که اهمیت شخصی فاخی در نظام حقوقی اسلام، با وجود حجم تعیین کنندهٔ قواعدی که ناچار بود بدانها استناد کند، مانعاز تکاملی نظیر آنچه که در اروپا رخ داده بود،می گردید.

دولت مبتنى بر شوراى متنفذان فتودالى...م.
 ۲. سلطان و سلطنت...م.

اما بسختی سی توان این قضیه را عاسل تعیین کنندای دانست. حتی اگر دادههای وبر را بدون اینکه آنها را به یک آزمون انتقادی بکشیم – کاری که باید در حق آنها کرد-- دربست بپذیریم، می بینیم که اروپای دوران میانه که سرمایهداری در آنجا ریشه بست، کمتر تحت تسلط قانون رسی بود. قانون رسی در میان آمیزهای از اعمال و نظامهایی که خاستگاه چندگانهای داشتند، تنها یکی از عوامل را تشکیل میداد. «پذیرش» و در مرحلهٔ نخست احیا<del>ی </del>دانش قانون رمی که تقریباً فراموش گشته بود، بتدریج از سدهٔ یازدهم میلادی بهبعد انجامگرفت که در سدهٔ دوازدهم شدت پذیرفت. چنانکه پل کشاکر بخوبی نشان داده است، این جریانها با «رنسانس سدهٔ دوازدهم»، و تجدید تماس با منابع عهد باستان از طریق بیزانس و اعراب، ارتباط نزدیک داشتند –و درنتیجه با تجدید تجارت و رونق شهرهای بازرگانی مرتبط بودند [۶۶]. پس رواست که در این احیا و پذیرش قانون رسی، بهجای یک علت، یک معلول یا دست کم یک پدیدهٔ همپیوسته ببینیم. از این گذشته، این «پذیرش» دیرهنگام، خصلتاً بسیارکند و جزئی بود. خود وبر یادآور می شودکه «انگلستان، مهد سرمایه داری، قانون رمی را هرگز نیذیرفت» [۲۰]. باید افزود که برای مثال در فرانسه نیز مقاومت در برابر قانون رمی بسیار نیرومند بود. این قانون مرسوم و رايج بود که درست تا انقلاب و ۱۷۸ پايهٔ قانون فرانسه را تشکيل مي داد. گرچه قانون رسی در آغاز بعنوان یک عرف مستقر در ایالات جنوبی فرانسه پذیرفته آمده بود، اما شاهان فرانسه با این قانون بعنوان مشوق داعیههای قدرت جهانی امپراطوری مقدس رم بهمبارزه برخاسته بودند. مشهور است که فیلیپ اگوستوس از هونوریوس سوم، بسال ۱۲۱۹ فرمان گرفته بود که آموزش قانون رمی را در دانشگاه پاریس ممنوع کند. قانون رمی در شمال فرانسه، تنها تا آنجاکه می توانست در مورد مسائلی که عرف دربارهٔ آنها سکوت کرده بود رامحلهایی ارائه کند، پذیرفته شده بود. در سدهٔ شانزدهم تدوین رسم و قوانین عرف، از پیشرفت قانون رہی جلوگیری کرد. حکمت «قدیمی عرف بهقانون بدل میشود» تحقق پذیرفت و هرجا که رسم محلی رهنمای نمیگشت، نسانها ترجيح مىدادند بەروح كلى قانون مرسوم مراجعه كنند، با اينگرايش

1. Philp Augustus

2. Honorius

3. Super Specula

م م ا ا اسلام و سرما بهدادی

که رسوم وحدت یابند و راه برای قانون مدنی هموارگردد [۲۳]. به بیان وسیع، بنظر می رسد که قاضی اروپایی دوران میانه، چه تحت هدایت (نه بشیوه ای قاطعانه) عرف که در آغاز شفاهی بود و سپس مکتوبگشت و چه تحت تأثیر قانون رمی که دستخوش تفسیرو تطبیق و استنتاج گشته بود، چندان بیشتر از قاضی جهان اسلامی محدود به قواعد سفت و سخت نبود و در زمینهٔ اعمال نظر-شخصی در تشخیص امر درست و نادرست کمتر از او آزادی نداشت– با توجه به اینکه قاضی مسلمان اصولاً تحت هدایت مجموعهٔ عظیم فقه بود که از رسم غربی براستی منظمتر و وحدتیافته تر و تعقلی تر بود.

و نیز در مورد عامل دیگر «دولت معقول» وبر، یعنی مجموعه ای از مناصب تخصصی، در اینجا میتوان عموماً گفت که دولت اسلامی دوران میانهمدیریتی باهمان نظم متمركز دولتهای غربی اواخر دوران میانه داشت [۲۷]وحتی این مدیریت از آنچه که پیش از تحول بخش سرمایهدارانه در اوایل دوران میانهدر اروپا وجود داشت، مستحکمتر بود. در میان دشمنان بزرگ تحول سرمایهداری، چنانکه دیدیم، وبر جادو را از همه مقدمتر میداند. میتوان گفت که مفاهیم رایج در جهان مسلمان، چنین مانعی را ارائه نکردند. برخی شعایر دینی بعنوان حاملان اثر جادویی تلقیگشتهاند، ومسلمانان در زندگیروزانه، برای تضمین موفقیت اعمالشان- و بیگمان بهمان اندازه برای اعمالی که خصلت اقتصادی داشتند [۲۸]-- همیشه، شاید در یک حد فزاینده، به روشهای جادویی متوسل می شدند. اما در این واقعیت چیزی نیست که نشان دهد «ضریب» جادو در جهان اسلامیاز جامعهٔ اروپایی دوران میانه برتر بود. برای مثال، مشهور است که در اروپای دوران میانه، مفاهیم جادویی با اعمالی چون محاکمه از طریق نبرد، «داوری خداوند»، و انواع گوناگون آزمایشهای دینی،برای مدت زمان درازی در پهنهٔ قانون معمول بود. هیچیک از این اعمال هیچگاه در اسلاموجود نداشت

در اینجا باید افزود که جادو هرگز انسانهارا در جهان اسلامی نیز چون هر جای دیگر، از فعالیت در حوزهٔ فنی رویگردان نساخته بود. جهتگیری بسوی جادو، بیگمان می تواند موجب شود که توجه انسان به اعمال و کنکاشهایی از نوع توهم آمیز متمر کز گردد که بزیان کسب ابداع فنی تمام می شود حال آنکه ابداع تأثير ايدلولوژى اسلام ٢٥ ١

فنی، اگر نه شاید برای سرمایهداری، بیگمان برای تمدن صنعتی، براستی پایه ای ضروری بشمار میآید. با اینهمه، همچنانکه بارها نشان داده شده است، توسعهٔ حادو در اروپای دوران میانه، آن را از پذیرفتن یا کشف فنون تازهای که مبنای تحول بسوی انقلاب صنعتی را فراهم کرده بودند، باز نداشت. همچنانکه هم. اكنون ديدهايم، جادو در شرق اسلامي، دست كم بهمان اندازه باختر مسيحي توسعه یافته بود. از یک دورهٔ م<del>عین</del> به بعد، جهان خاوریدر هر زمینهای از نظر فنی در سطح پایینتراز اروپا قرارگرفت کهدلیل آنرا نمی توان در اسلام جست وجو کرد. این امر، نخست، از آنروی روشن است که در عصر پیش از این دوره، برتری فنی شرق اسلامی براروپا، بگونهٔ چشمگیری آشکار بود و اقتباسهای متعددی که اروپا در این زمینه از مسلمانان بعمل آورده بود، خودبخوبی گواه این برتری است [۲۹]. دوم، از آنروی که در آیین اسلامی چیزی را نمی توان یافت که بعنوان بازدارنده فعالیت فنی عمل کرده باشد. این نکته از سوی لویی گارده ، یکی از مراجع تحقیق در این زمینه، اثبات گشته است و من بهارجاع بررسی مختصر ولی معتبر او اکتفا می کنم [.v] که بدینسان نتیجه میگیرد: «در واقم، ممكن نيست كه مطالعة علوم عملي و توسعة ابزار فني با اصول عقايد اسلامی مغایر بوده باشد.»

در مورد مقاومت عقیدتی نسبت بهتلاش مدام برای جلب سود یعنی نیروی برانگیزانندهٔ سرمایهداری، که وبر بدان اهمیت ستر کی نسبت می دهد بیگمان می توان گفت که این مقاومت در جهان مسلمان کمتر از باختر مسیحی بود. یک بررسی تطبیقی کامل از اخلاقیات مسیحی و اسلامی در دوران میانه باید انجام پذیرد. این یک کار طولانی و دقیق است که نمی توان در اینجا بدان دست یازید. البته، متألهان در هردو سوی، «مکنت»، شوق بی اندازه برای ثروت، و اشتغال به محاسن این جهان ببهای رویگردانی از جستجوی خداوند را نکوهش کردند. اما بزودی تفاوتهای ظریف و مهمی آشکار شد. در نظر خدا شناسی مسیحی سده های میانه گناه آز عبارت است از کوشش در جهت دستیابی یا آرزوی کسب مال بیش از حد ضروری:

1. Louis Gardet

۲**۶** اسلام و سرمایه داری

اموال دنیوی تحت عنوان چیزهای مفید برای یک هدف دسته بندی می شوند.... از اینروی باید دانست که خیر انسان در برخورداری از این اموال اندازهٔ معینی دارد. به سخنی دیگر، انسان تا اندازهٔ معینی باید در جستجوی دستیابی به ثروتهای دنیوی باشد، یعنی تا آنجا که این ثروتها -برای حفظ زندگی او لازم باشند. هرگاه که انسان از این اندازه فراترگذرد و بخواهد بیش از آن و بگونه ای افراطی مال اندوزی کند، گناهی برای او خواهد بود. [۱۷]

در اسلام بیشتر بـر استفادهٔ صواب از داراییهای شخصی تـاکید شده است و فضیلت فرد درمصرف خردمندانه و توزیع سخاوتمندانهٔ مال است [<sub>۷۲</sub>]–تلقیای که برای توسعهٔ اقتصادی بیش از تلقی خداشناسان مسیحی مساعد است.

همین امر در مورد «خصلت صدق دهندهٔ» اسلام نیز صادق است که سی. اچ. بکر آن راسدی در برابرگسترش سرمایه داری می خواند این که دریافت صدقات برای مسلمین حقی است که از جانب شرع مجاز است و وجودگدا از سوی عقیدهٔ عمومی توجیه و تشویق می شود، می بایست بسیاری از اشخاص را از کار تولیدی بازداشته باشد [۷۳]. بی آنکه بخواهیم این مفهوم بسیار رایج سرمایه داری لیبرال را عمیقاً مورد بررسی قرار دهیم، کاملاً کافی است که تجلیل از انسان بیچیز و گدا را در ایدئولوژی مسیحی دوران میانه و تشکیل نظامات درویشی و نظایر آن را بخاطر آوریم. در اینجا نیز ما با شکلی که وجه تمایز اسلام باشد، روبرو نیستیم.

سرانجام، از ناکار آمدی روح ابتکار اقتصادی در شرق اسلامی سخنگفته شده است و به اسلام یک تقدیر گرایی لاقیدانه نسبت داده شده است که برای فراهم گشتن کالاهای مورد نیاز زندگی انسانها به خداوند توکل می ورزد، در صورتی که خداوند این چیزها را واجد ارزشی تشخیص داده باشد. این نظر، چنانکه معروف است، یکی از نظراتی است که در اروپا در مورد اسلام وسیعاً پذیرفته شده است و حتی پایگاه یک حقیقت مستقر را بدست آورده است ومانند جزمی در ذهن جمعی اروپایی فرورفته است همچنانکه در این تعبیر لایبنیتس

#### تأثير ايد لولوژى اسلام ۲۴۷

(' fatum mahumetanum) بخوبی بیانگشته است. این نظر از سوی نویسندگان متعدد اروپایی در سدههای هیجدهم و نوزدهم پرورانده شد که می توانستند برای تأیید نظرشان، به رکود امپراطوری عثمانی، مراکش و ایران در این زمان اشاره كنند. این نظر هنوز در زمان ما نیز غالباً تكرار می شود [عرم]. با اینهمه، این نظر سخت قابل تردید است. سی. اچ.بکر نوشت که «باید بگو نهای بسیار جدی این نکته را در نظر داشت که آیا تقدیرگرایی خاوری را که براستی در خاورگسترش دارد، نباید بیشتر به انحطاط سیاسی و پریشانی اقتصادی آن نسبت داد تا فرامین دینی؟»[ه٧].در اینجا فرو رفتن در پیچ و خمهای الهیات اسلامی امکان پذیر نیست. در اسلام نیز همچون دینهای دیگر، مسألهٔ رابطهٔ قدرت همه جانبه و دانش برین خداوند در یکسوی و آزادی و مسؤولیت انسان در سوی دیگر، نظریه پردازان دینی را سخت به خود مشغول داشته است و از این میان مکاتب فکری ای شکل گرفته اند که راه حلهای مخالفی از برای آن ارائه می د هند و برسر آن با یکدیگر مبارزه می کنند. آن نظری که بیگمان چیرگی یافته است، برقدرت مطلق الهى و آزادى جامع خداوند تأكيد دارد بگونهاى كه در نظر انسانها جنبة يك امر آمرانه را پيدا مي كند. علو دست نيافتني خداوند، دريافت نايذيري گزینشهایی که او بعمل سیآورد، و ارادهٔ آزاد خداوند، عناصر اصلی این نظر را تشكيل مي دهند. بدينسان، انسان عملاً بعنوان يك عامل ناچيز نمايان مي شود که به قبول یک تلقی تسلیم (۱سلام) ناگزیر است و باید خود را به ارادهٔ خداوند که از ارادهٔ او بزرگتر است بی قید و شرط واگذارکند (توکل). چگونه ممکن است که ارادهٔ خداوند از پیش همهٔ اعمال بشری و نتایج و کیفر آنها راندانسته باشد و آنها را تعیین نکرده باشد؟ این تأکید، بیگمان در ژرفای آگاهی همگانی فرو رفت. «انسانی انسان دیگری را می کشد. مقدد است! یعنی تقدیر الهی برآن تعلق گرفته است. مردم خواهند گفت. مکتوب است!» در لوح محفوظ «نوشته شده است» [۷۶].

با اینهمه، چه این اندیشهها در قلمرو عقل منطقاً باهم تناقض داشته باشندو چه همسازی میان آنها امکانپذیر باشد، تاریخ اسلام همیشه راه بنیانگذار خود را دنبال کرده است که طرفداران خود را بهعمل در این جهان برمیانگیخت. ۱. تقدیر اسلامی.

۱۳۸ اسلام و سرمایه داری

دست کم، این امر در موردگرایشهای مسلط اسلام حقیقت دارد، و بیشتر از اینروی که تمایز میان حوزههای روحی و دنیوی، اگر در اسلام ناشناخته نباشد، بهر حال به شیوهای کاملاً متفاوت از شیوهٔ مسیحیان نگریسته می شود. اسلام «برای انسان در حوزهٔ دنیوی و برای سازمان دادن آن در همان سطح دنیوی مسؤولیت قائل است و به طرفداران خود اجازه می دهد که بروفق قانونهای خداوند از همین دنیا نصیبی معقول برند.» [۷۷]. اجتماع اسلامی بدلیل مقتضیات تاریخیای که وجودش را در آنها آغاز کرد، اساساً یک دو لت بود و برخلاف تاریخیای مسیحی، سازمانی نبود که می بایست بترتیب از سوی دولت تحمل می شد می گشت؛ با اینهمه هرگز خود را با دولت یکسان نساخت. این وظیفهٔ دینی و سپس آنرا تحت نفوذ قرار می داد و پس از اعمال نظارت برآن بردولت مسلط می گشت؛ با اینهمه هرگز خود را با دولت یکسان نساخت. این وظیفهٔ دینی وظیفهٔ اعضای این اجتماع یاری رهبران جامعه در انجام دادن وظایفشان بود. همهٔ اینها به معنی عمل بودند – عمل معقول، محاسبه و پیش بینی، تنظیم منابع برای پیگیری هدفی که باوجود ارضای ارادهٔ خداوندی، زمینی نیز بود.

از اینروی، وظیفهٔ دینی انسانها را به عمل می کشانیدو یا اینکه عمل را مجاز و تصدیق می کرد. «جنگ مقدس» (جهاد) هرگاه که مقتضیاتی آنرا ایجاب کند، در اجتماع اسلامی وظیفه ای اجباری است و البته هر کاری باید انجام گیرد تا نتایج آن به پیروزی و شکوه بیشتر خداوند انجامد. غالباً مشاهده شده است که بزرگترین کوششهایی که در جهت پیشرفت فنی انجام می شد، در جامعهٔ اسلامی نیز چون هرجای دیگری به فن جنگ اختصاص داده می شد، حتی اگر این جنگ علیه برادران مسلمان صورت می پذیرفت. [۸۷] همچنین، یکی از وظایف رهبران اجتماع اسلامی تأمین خوشبختی اقتصادی جامعه بود و در چارچوب اقتصاد برنامه ریزی نشدهٔ آن زمان، منع افراد از استفاده از مزایا و منافعی که اجتماع بدست آورده بود در جهت نفع شخصی، کاری دشوار بود.

هرچیزی از خدا است و بهخدا باز میگردد. حال که خداوند بهبندگانش چیزهای خوب این جهان را می سپارد، آیا وظیفهٔ آنها نیست که این چیزها را ببهترین وجه به شیوهای معقول: بی آنکه خود بندهٔ مال دنیا تأثیر ایداولوژی اسلام ۴۹ ا گردند، بکارگیرند که بگاه فراوانی خدا را سپاس گذارند و بگاه آزمایش بدون گلایه ای خود را بدو واگذارند؟ [۹۷].

آیا یک مدافع معاصر اسلام نمیگوید که در اسلام، وظیفهٔ پرداختن مالیات، بهمان اندازهٔ نماز، وظیفهای دینی است؟ این نظر، دست کم در مورد مالیاتهایی که برطبق قانون دینی اخذ میشوند، دقیقاً درست است[.۸].از اینروی،دولت اسلامی تا آنجایی کامرواست که زندگی مسلمانان درآن سعادتمندانه باشد.

مسلمانان احساس می کنند که مجاز یا حتی ناچار به کسب درآمد و منافع برای زندگیشان هستند، بویژه از راه فعالیتی که نظریه پردازان عهد قدیم بدان احترام ویژهای می گذاشتند و یعنی از راه دادوستد. یکی از متألهان بنام باجوری که در سدهٔ نوزدهم میلادی برای تکمیل راه حلهای موقتی مسائلی که درآنزمان وجود داشت دعوت شده بود، چنین نتیجه گرفت که برای برخی از کسان تسلیم به ارادهٔ خداوندی بهتر است و برای برخی دیگر فعالیت نکوتر است و این گزینش بستگی به خلق و خوی افراد دارد. چرا که از این گذشته، عمل، خود از خداوند صادر می شود.

هر که فی المثل به معاهدات و معاملات تجاری اشتغال دارد، باید در کار خود نظر کند و بداند که سررشتهٔ کارها به دست او نیست، البته براو حرجی نیست که از احساس اختیار ظاهری ای که خداوند در او برانگیخته، برخوردار باشد. [۱۸]

بسیار پیش از این تاریخ، غزالی گفته است که «اعتقاد براینست» که:

تو کل به معنی رها کردن تکلیف کسب است (اراده به انجام دادن اعمال شخصیای که در واقع از خداوند سر میزند) در جسم شخص و رها کردن استعداد سر وسامان دادن زندگی در قلب شخص و وادار کردن فرد به دور انداختن خویش چون یک تکه پارچهٔ کهنه و یا چون گوشتی بر پیشخوان قصابی. این است که نادانان بدان معتقدند، اما قانون-دینی آنرا حرام داشته است [۸۸]. ۱۵۰ اسلام و سرمایهداری یکی از شارحان غزالی در قرن هیجدهم می گوید که حتی گزارش شده است که از ۱ براهیمالنخعی یکی از ثقات پرهیزگار سدهٔنخست هجری پرسیدهاند که ازاین دو کدام را ترجیح می دهد: یک بازرگان درستکار یا انسانی که هر کاری را رها می کند تا خود را یکسره وقف خدمت به خداوند سازد. گفته اند که او در پاسخ گفته است:

بازرگان درستکار نزد من گرامیتراست، چراکه او در حال انجام دادن جهاد است. شیطان در جریان معاملات بازرگانی از راه وزن و پیمانـه بدو نزدیک میشود، اما او با درستکاری خویش با او جهاد می کند [۸۳].

از این گذشته، این تلقی بسیار مرسوم تر بود. غزالی در جایی دیگر می گوید «مردم سه نوعند»:

مردمی که فعالیتشان برای کسب معاش آنها را از زندگی آینده رویگردان می سازد و اینها محکوم به فنا هستند؛ دسته ای دیگر که توجه به زندگی آینده آنها را از فعالیت مورد نیاز برای اعاشه غافل می دارد و اینها کسانی هستند که اجری بیشتر از همه می برند؛ اما سرانجام، گروهی که کسب معاش آنها را به زندگی آینده راهبری می کند و اینها گروه متوسط مردمند [۱۸].

غزالی بصورتی تمثیلی به آنان که برخداوند تو کل می کنند اندرز می دهد که برای گرفتن از خداوند بیشتر از آنچه که او می خواهد بدهد، بیهوده نکوشند-بشیوهٔ فقیرانی که به خدمتگزاران شاه می آویزند تا از آنها که عهده دار وظیفهٔ توزیع لقمه های غذا میان آنان هستند، سهمی بیشتر از آنچه که حق شان است دریافت دارند. اما عملاً قضیه به چه صورت است؟ این نظریه پرداز دینی تخمین می زند که نود درصد مردم از این خدمتگزاران می خواهند که هر چه بیشتر بدانها سهم دهد و حتی این درصددر زمانه های اخیر افزایش نیز پیدا کرده است [۵۸].

کوتاه سخن آنکه نظریهپردازان دینی مردم را بهتوکل بهخداوند همراه با

میزان معقولی از فعالیت اندرز دادند که نه بسیار آزمند باشند و نه چندان بی اعتناء بهمال دنيا. آنها که می خواستند زندگی پارسايانه و درستکارانه داشته باشند، قضيه را بدينگونه مي فهميدند [٨٦]. بهرحال اکثريت مسلمانان تلقي رايج بیشتر مردم را داشتند که در شرایطی زندگی می کردند که تب خاص انگیختگی عقیدتی درآن وجود نداشت، یعنی می کوشیدند تا حداکثر مزایا و منافعشان را با هر وسیلهٔ مشروعی که در دسترس بود، بدست آورند. اسلام برآن می کوشید تا این گرایشهای «طبیعی» را سامان دهد و آنها را در چارچوب سازگار با یک سامان اجتماعی پسندیده نگاهدارد. نظریات اسلام دربارهٔ قدرت مطلق الهی از هرخاستگاهی که برخاسته باشند، با صورتهای معقول فعالیت، بویژه با فعالیت بازرگانان هماهنگ بود. پیش از این دیده ایم که بازرگانان مسلمان باچه شوقی در فعالیت خستگی ناپذیر برای کسب سود افتادند و نوعی بخش اقتصادی سرمایه دارانه را برپای داشتند. اگر اسلام بهیچروی از این فعالیت جلوگیری نکرد و مسلمانان را از رسیدن بسه این مرحلهٔ شرمایه داری باز نداشت، پس چگونه می --توانست مسلمانان را از انجام دادن فعالیتی بازداشته باشد که از دیدگاه اخلاق ديني با مرحلة پيشين تفاوتي نداشت، فعاليتي كه مسلمانان را بهراه تحول سرمايهداري نوين مي كشاند. و مي دانيم كه جزم كالونيستي تقدير، بكمترين وجهی، با تبرک پیشاهنگان سرمایهداری در اروپا تعدیل گشته بود. اگر بهاین ملاحظه اکتفاء کنیم، تزویر در مورد ارتباط پروتستانتیسم با سرمایهداری بطلان پذیر سی گردد [۱۸].

نمونه هایی از «تقدیر پرستی اسلامی» که شاید از همه بیشتر از سوی نویسندگان اروپ ایی نقل شده اند، بیشتر از نواحی روستایی عقب ساندهٔ جهان اسلامی گرفته شده اند. دستن دو برنی با شیوه ای پژوه شگرانه، با کار برد روشهای ریاضی و با دانش نزدیک و عمیق از زندگی روستایی تونس، نشان داده است که اگر روستاییان کشورهای مسلمان براستی تقدیر گرا هستند، بدلیل داشتن یک تلقی نامعقول نیست، بلکه برآورد درست بار عوامل تصادفی عظیم و بازدارنده ای که موفقیت کوششهای شان را مشروط می سازد، آنها را به تقدیر گرایی می کشاند. این نویسنده بحق چنین تفسیر می کند که «هر کسی که در چنین موقعیتی قرار گرفته باشد، بناگزیر باید تقدیر پرست باشد. هر تمدن روستایی سنتی ای اگر تحت تأثیر

۱۵۲ اسلام و سرما به داری

پیشرفت فنی دگرگونی نپذیرفته باشد، در تقدیرگرایی میافتد.» او نشان میدهد که مسیحیت دوران میانه نیز، بهمان دلایل، چنین دهنیتی را می شناخت [۸۸]. نمی توان جز تصدیق نتیجه گیریهای او کار دیگری کرد، ضمن آنکه بهرحال این تقدیرگرایی درجاتی نیز دارد، برخی شرایط اجتماعی در غرب و شرق، و در مناطق و دوران خاصی – بیشتر بخاطر شرایط طبیعی موجود، این بخت و اتفاقی بودن بازدهی را که یک روستایی می تواند در قبال کارش توقع داشته باشد، تشدید کرده است. در اینجا من به سهمی از محصول که او می بایست به زمینداران و دولت می پرداخت اشاره می کنم. این سهم غالباً بسیار زیاد بود و بشیوه ای خودسرانه تعیین می شد که اساساً روستایی را از هر اقدامی در زمینهٔ کار دلسرد می کرد، و بویژه روستایی می دانست که هر کوششی در جهت بهبود شرایط کار تنها به سود دیگران تمام خواهد شد. و بار دیگر بایدگفت که در این قضیه چیزی نیست که بتوان آن را به دین اسلام نسبت داد.

براستی، تاکنون از صوفیگری سخنی نگفتهام،گرایشی که بتدریج در اسلام پرورانده گشت و سرانجام نیروی بزرگی کسب کرد و الهامبخش خانقاهها و انجمنهای اخوتی شدکه از میان مردم عادی عضو می پذیرفت و مفاهیم و اعمال ویژهٔ خویش را در میان تودههای مردم می پراکند. باید تأکید کرد که بهرحال، در اسلام، و نیز در مسیحیت، گرایش مسلط، تجربهٔ عارفانه را بگونه ای ترکیب کرد که درکنار فعالیت عقل، جایگاه برجسته ولی محدودی داشته باشد. دانش معقول، شهود پیامبرانه و اشراق ویژه (المام)ای که به افراد نازل مرتبهتر از پیامبران دست می دهد، شیوه های متفاوت دانشی هستند که برحسب ارزشهای مربوطشان سلسله مراتبی دارند، اما اگر همگی این شیوههای گوناگون موثق باشند و بهنتایجی یکسان بینجامند و حقایقی یکسان را در نظر داشته باشند، نمی توانند باهمدیگر متناقض باشند. اینها مفاهیمی هستند که غزالی (م۸۰۰ تا ۱۰۱۰م)، کسی که نفوذ چشمگیری داشت، بدانها معتقد بود [۸۹]. در مجموع، نه تنها در نظریهٔ خداشناختی، بلکه بویژه عملاً در فعالیت عقلی مسلمانان بافرهنگ جای وسیعی بهخرد واگذار شده بود. خود خانقاهها نیز نمیگذاشتند که بیشتر اعضاىشان امور جهان را يكسره واگذارند. صوفيان خودرا برگزيدگانى مى انگاشتند که خوشبختانه هرکسی نمی توانست بدانها بپیوندد و از همین روی، بقای

# ئأثیر اید او لوژی اسلام ۲۵۲ **۵۳**

زندگی شان، ضرورت کارهای دنیوی روستاییان و پیشه وران، فعالیت سازمان دهنده سیاست پیشگان، و فعالیت نظامی سربازان و نظایر آن را ایجاب می کرد. ازاین گذشته، بسیاری از این صوفیان معتقد بودند که زندگی شان در این جهان نبایستی رها شود، بلکه تنها باید تغییر شکل دهد و از راه اشراق درونی آنها، شأن دیگری بدست آورد. آنها درگسترش اسلام از راه تبلیغ و یا در دفاع یا توسعهٔ پهنهٔدین بهنیروی اسلحه، فعالگشتند و غالباً خودشان را وقف کارهای رفاهی می کردند [. ]. سالکان بسیاری از این خانقاهها ضمن کار در این جهان، در اعمال صوفیانه نیز شرکت می کنند. در همهٔ خانقاهها، دست کم دسته ای ازاین سالکان بدین کار اشتغال دارند. در برخی از خانقاههای صوفیان شرق، کار بدی شریف تلقى مى شود [19]. تاريخنگاران ترك نشان دادهاند كه برخى از اين خانقا هها بهابتکار خودشان، در تحول اقتصادی امپراطوری عثمانی در سدهٔ شانزدهم میلادی سهم بزرگی داشتند [۹۲]. انحطاط تصوف، هرچه هم که از دیدگاه اخلاقی نکوهیده باشد و به استثمار تودهٔ مریدان در جهت منافع یک خانواده یا حلقهٔ محدودی از رهبران خانقاههای صوفیانه انجامیده باشد، بااینهمه به تقویت فعاليت توليدي و احتماعي گرايش داشت. خانقا ههاي خاوري غالباً صاحب زمين بودند و از راه درآمد زمینشان زندگی می کردند- به سخن دیگر، از راه کار روستا يياني كه برروى زمين خانقاه كشت مي كردند [۳ م]. در افريقاي سياه،برخي از خانقاههای صوفیانه چندان برتقدیس فضیلت کار یدی تأکید ورزیدند که به هیأت بنگاههای اقتصادی بزرگ درآمدند که با دستمزد کم هزاران نفر از مريدان را استثمار مي كردند [٤٩].

سی. اچ. بکر پدیده ای را که اشخاص بسیاری آنرا احساس کرده و کم وییش صریح وصفش کرده بودند، از همه روشن تر تصریح کرد. در جهان اسلامی سنتی، فرد احترام ویژه ای به شریعت، قانون دینی احساس می کند، حتی اگر نداند که شریعت چیست. او بدینسان سراسر زندگیش را در شبکه ای از الزامات دینی محاط می بیند. این دید او را بدانجا می کشاند که به نها دهای موجود جنبهٔ تقدس بخشد، حتی اگر این نها دها در اصل به یچروی اسلامی نباشند. این امر به محافظه کاری ای می انجامد که از ابتکار ابداعی فرد جلوگیری می کند (ه م)، یعنی به نوستیزی یا همچنانکه آ. روهل می گوید: «Nicht Progressivismus» می انجامد.

#### ۱۵۴ اسلام و سرما یه داری

در دوران میانه، اندیشهٔ ترقی چندان طرفداری نداشت، بلکه اندیشهٔ برتری گذشته چیرگی داشت [۹۹]. این وصف بیگمان تا حد زیادی درست است. اما کافی است یادآور شویم که این قضیه بهمین سان در مورد جهان مسیحی دوران میانه نیز صادق است. با اینهمه، ذهنیت مورد بحث، اروپاییان مسیحی را از افتادن در راه سرمایهداری –راهی که بهزوال این شیوهٔ تفکر انجامید – باز نداشت. پس این طرز تفکر نمی بایست توانسته باشد مسلمانان را از قرارگرفتن در همین راه باز داشته باشد.

گواه روشنی براین که اسلام ذاتاً با تحول اخلاقیات و ذهنیتی مساعد با سرمایه داری مخالفتی نداشته است، از سوی مردم مزابیت ارائه گشته است. ساکنین مزاب، یعنی واحدهای واقع شده در جنوب الجزایر، بهفرقهٔ اسلامی اباضیه تعلق دارند. همهٔ کسانی که این مردم را مورد بررسی قرار دادهاند، از همانندی اینان در بسیاری از جنبه ها با کالونیستهایی که وبر آنها را سرمنشأ سرمایه داری می خواند، به شگفتی افتادند. اکنون همه این سردم را «منزه طلبان اسلام» میخوانند. مردم مزاب برای نگاهداری نخلستانهای صحاری که به کوشش بى پايان نياز دارند، بگونهٔ خستگى ناپذيرى كار مى كنند. اما ازاين بالاتر، همگى اینان بازرگانانی هستند که در سراسرالجزایرو حتی آنسوی این کشور، از راه تجارت سختكوشانه ومرابحة يول،عايدي هنگفتي بدست مي آورند. برخلاف آنچه كه گهگاه گفته شده است، باید براین نکته تأکید ورزید که اگر جزم دینی این سرمایه ـ داران نمونه را بااسلام بطور عام مقایسه کنیم کمتر اصالت شاخص درآن بچشم می خورد تا بتوان باآن ماهیت فعالیت این مردم را توجیه کرد. برای نمونه، شخص میتواند خود را با خواندن شعر خاطرنشان کنندهای که از سوی اسمو. گورزفسکی دربارهٔ اختلاف های مدان ۱ باخبیه و مالکیان انتشار یافته است مجاب کند، ضمن آنکه می دانیم که مکتب مالکی، مکتبی فقهی - کلامی است که در افريقاي شمالي غلبه دارد [٧٩].موقعيت اباضيه نسبت به مسئلة تقدير، با موقعيت مسلمانان دیگر تفاوتی ندارد. از دیدگاه قانون دینی که اقتصاد از آن متأثر

 Smogorzewski
 ۲. ایاضیه، یکی از فرقه های خوارج که هنوز هم در عمان، افریقای شرقی، طرابلس، و جنوب الجزاین پیروانی دارد...م.

## تأثير ايدلولوژى اسلام ١٥٥

است، آنهاگرچه یول نزول میدهند، اما این کار را با استفاده از حیل که در مذاهب ديگر اسلام نيز بخوبي شناخته شده است، انجام ميدهند [٨٩]. راز پویایی اقتصادی ویدوهٔ این قوم را باید در اقلیت بودن این مردم از نظر مذهبی و ارادهٔ آنها بهنگاهداشت عقیدهٔ فرقه ایشان برپایهٔ یک همبستگی بسیار قوی، جستجو کرد. این اراده به همیستگی، آنها را واسی دارد تا برای روحانیان و متخصصان شریعت که منش اخلاقی، سختگیری در اخلاقیات و چیزهای دیگر این مردم را زیر نظر دارند، اهمیت ویژهای قائل شوند و این امر نمی گذارد که مردم به سستی و عیاشی و ولخرجی کشیده شوند. در اینجا پدیدهای را می بینیم که ویژگی اقلیتهای عقیدتی است، پدیدهای که در فرقه های دیگر اسلام، مثلاً در میان فرقهٔ اسماعیلیه نیز دیده می شود، بی آنکه بخواهیم از مثال های دیگر در دینهای دیگر ذکری کنیم. شومپتر برنقش «اقلیتهای خلاق» تأکید ورزیده است. یکاقتصاددان امریکایی می گوید که اباضیهٔ عمان در جنوب شرقی عربستان، تحت شرایطی متفاوت از شرایط برادران الجزایریشان «جزگازگرفتن دم شیر بریتانیایی، رغبت بيشتري به فعاليت اقتصادي نشان نداده اند.» [وو] علت آغازين تلقى مورد بحث را نه در آرمانها بلکه در شرایط اجتماعی فرقه باید جست. و این نشان میدهد که آرمانهای اسلام در زمینهٔ زندگی اقتصادی و منش انسان بطور. عام، کمترین مخالفتی باسوق دادن فعالیت در جهت سرمایه داری نشان نداده است

بدینگونه، بنظر می آید که تز وبر دایر برنسبت دادن تکامل سرمایه داری نوین اروپا به عقلانیت ویژهٔ اروپایی بی پایه است، تزی که آشکارا نتیجهٔ آن چنین خواهد بود: همین که در تمدنهای دیگر، از جمله تمدن اسلام، سرمایه داری تحول پیدا نکرد دلیل بردرجهٔ پایین تر عقلانیت آنهاست. فزون براین، کل روش کار وبر، و آنها که کم و بیش درگرایش او سهیمند، همچنانکه کوشیده ام آنرا نشان دهم، در ذات خویش متناقض است [...]. وبر ممیزات اصلی عقلانیت برتر اروپایی را فقط در عصر نوین توصیف می کند، عصری که سرمایه داری نوین کاملاً برآن حاکم گشته بود، و از اینروی غیر ممکن است اثبات کرد که این ممیزات، خود محصول نظام اقتصادی همان عصر نبوده باشند. مسئلهٔ خاستگاه سرمایه داری نوین همچنان حل نشده بجای می ماند.

#### 108 اسلام و سرما یه داری

بهمین سان، چیزی نیست که بشیوه ای قانع کننده نشان دهد که دین اسلام جهان مسلمان را از تحول در راه سرمایه داری نوین بازداشته است، همچنانکه چیزی نیست که براین دلالت کند که مسیحیت، جهان اروپای غربی را به چنین راهی رهنمون شده باشد. اسلام بر مردم، تمدن و دولتهایی که آموزش آن را پذیرفته بودند، راه اقتصادی ویژه ای را تحمیل یا تجویز نکرده بود. ساخت اقتصادی جهان اسلامی دوران میانه، کاملاً با ساخت اروپا در همین دوره، و نیز بیگمان با ساخت چین، ژاپن و هند پیش از تأثیر اروپا برآنها، همانند است. که فوقاً ذکر کردیم، متفاوت بود. بحث برسر دلایل این تفاوت است؛ بیآنکه بخواهیم، دست کم در اینجا، به این بحث وارد شویم، برای منظور کنونی من یادآوری همین یک نکته کافی خواهد بود که دلایل این اختلاف را نمیتوان مان این اختلاف را نمیتوان ناشی از توجه به عدالت داست برای منظور کنونی من در طرفداری انسانها از یک آیین از پیش استوار یافته، جستوجو کرد. بویژه، این اختلاف را نمیتوان ناشی از توجه به عدالت داست که مکن است به آیین این اختلاف را نمیتوان ناشی از توجه به عدالت داست که مکن است به آیین ٥

# اسلام و سرمایه داری در کشورهای اسلامی امروز

دیدیم که همیشه یک بخش اقتصادی سرمایه دارانه در کشورهای اسلامی وجود داشته است و این بخش در برخی از دوره ها، حتی بسیارگسترده هم بود. با اینهمه، نمی توان گفت که یک شکلبندی اقتصادی ـ اجتماعی سرمایه داری در سده های میانه وجود داشت. یک چنین شکلبندی ای مستلزم اینست که یک نظام اقتصادی سرمایه داری بعنوان پایهٔ این شکلبندی وجود داشته باشد — یعنی نظامی که در آن، بخش سرمایه داری نقش مسلطی داشته باشد و بخشهای دیگر را تحت نفوذ خود درآورد، بی آنکه خود بهیچروی تحت نفوذ این بخشها قرارگیرد [1]. اسلام سده های میانه با چنین وضعی بیگانه بود.

بهرحال، در زمان کنونی این مسأله در بسیاری از کشورهای جهان مسلمان براستی مطرح است. در این کشورها، بخش سرمایه داری دست کم آغاز به ایفای نقش مسلطی کرده است. یک اقتصاددان امریکایی چندسال پیش برآورد کرده بود که بیست درصد سرمایه گذاری سالانه در عراق و ایران، پنجاه درصد در ترکیه و هشتاد درصد در سوریه و لبنان، بشیوهٔ سرمایه داری انجام گرفته است [۲]. می توان این امکان را پیش بینی کرد که میزان سرمایه گذاری بخش سرمایه داری بدرجه ای برسد که برسراسر اقتصاد این کشورها تسلط یابد. این جریان ممکن است در برخی از کشورها با استقرار نظام اقتصادی دیگری که در آن بخش دولتی مسلط باشد، بازایستد یا تشدید گردد. بهرحال در چنین مواردی، این وقفه یا در موقعیتی رخ داده است که در آن گرایش به گسترش بخش سرمایه داری در مسیری که اشاره شد، دیگر بسیار مشخص گشته بود —همچون

## ۱۵۸ اسلام و سرمایهداری

موفقیت بخش آسیایی امپراطوری روسیه در زمان انقلاب اکتبر —یا اساساً با دولتی کردن مؤسسات سرمایهداری موجود صورت پذیرفته است — همچنان که در مصر رخ داده-بگونهای که اصطلاح «سرمایهداری دولتی» که برای توصیف چنین نظام اقتصادی بکار برده می شود، دست کم از این دیدگاه درست است.

نشا<u>ن دا</u>دن تاریخ دقیق تسلط یافتن بخش سرسایهداری، بالطبع دشوار است، با اینهمه، واقعیتهای اروپا، امریکای شمالی، و ژاپن اگرکلاً در نظر گرفته شوند، نشان میدهند که زمانی این امر رخ میدهد که سرمایهداری تولید — به سخن دیگر، مؤسسات صنعتی سازمان یافته برطبق شیوهٔ سرمایهداری تولید — بوجود آمده باشد و تا سطح معینی تحول یافته باشد. میدانیم که این تسلط شیوهٔ سرمایهداری تولید تنها هنگامی پدیدمی آید که صنعت کارخانه ای با تولید ماشینی — بجای مؤسسات پیشهوری سرتبط با تولید کالایی کوچک، یا حتی کارخانجات دستی — عملاً برقرار شده باشد.

اکنون حتی سطحی ترین بررسی کافی است تا به ما نشان دهد که تحول صنعت در کشورهای اسلامی تنها همین اواخر آغاز شده است. برای آنکه به مفاهیم کلی کمی صراحت بخشیده باشم، به آمارهایی که هیچکدام کلاً قابل اعتماد نیستند ولی برای نشان دادن حقایق کاملاً روشن بکار می آیند، مراجعه می کنم. برای آنکه دشواریهای تعریف مفاهیمی چون «جمعیت شاغل» و نظایر آن را از میان برده باشم، تنها به شمارهٔ کارگران صنعتی نسبت به کل جمعیت اکتفا می کنم. بدین شیوه جدول زیر تهیه شده است. که بهیچروی داعیهٔ دقت علمی ندارد.

#### اسلام و سرما یه داری ۱۵۹

| کشور               | تاريخ              | جمعیتکل<br>(بەھزار)       | جمعیت شاغل<br>درصنعت<br>(بهمزار) | درضر         |
|--------------------|--------------------|---------------------------|----------------------------------|--------------|
|                    |                    |                           |                                  |              |
| افغا نستان         | 1901               | 1 m. • • • (a)            |                                  | ·            |
| افغا نستان         | 1909               |                           | ۱۳ (b)                           | •/1          |
| ايران              | 1908               | 19,9A+ (a)                | ۲•۸/۵ (b)                        | 1/•0         |
| عراق               | 1905               | ۴،۸۷۱ (a)                 |                                  |              |
| عراق               | 1906               | ·                         | 19r (b)                          | 7/77         |
| لبنان              | 1908               | ۱،۵۵ • (a)                | r 1/r (b)                        | 1/89         |
| امپر اطوری عثما نی | 1917               | ۲۳،۰۰۰ (c)                | 17 (d)                           | •/•٧         |
| تر کيه             | 1907               | 40.0++ (a)                | 41r (b)                          | ۲/۴۰         |
| هصن                | 1918               | 17.70 · (e)               | ۲۰۱ (f)                          | 1/04         |
| مصن                | 1958               | 10.0 • • (e)              | ۲۷۳ (f)                          | 1/49         |
| هصى                | 1908               | 79.9•• (e)                | 47• (g)                          | 1/17         |
| اسرائيل            | کل<br>۱۹۵۸ پهوديان | ۲، •۳۲ (h)<br>۱، ۸۱ • (h) | 147 (i)<br>185 (i)               | 9/9x<br>V/40 |
| تو ئس              | 1909               | ٣.Л • • (a)               | 190 (b)                          | 8/98         |
| الجزاير            | 1905               | 9.089 (a)                 | ۳۲۲ (b)                          | r/rv         |
| فرانسه             | 1410               | ۲۹،۳۸۰ (j)                | 1.9. (k)                         | 0/44         |
| فرائسه             | 1199               | "л.•л• (j)                | ۳.л. (k)                         | 9/97         |
| فرائسه             | 19•9               | ۳۹،۲۷+ (j)                | 4.••• (k)                        | 1 • / 1 ٨    |

مراجع جدول:

- (a) United Nations Annual Statistics of Population.
- (b) Table VI (compiled from a variety of sources) in Aziya i Afrika 1950-1960 gg., statistichesky sbornik, Moscow, 1964, p. 18.
- (c) J. Birot, Statistique annuelle de géographie humaine comparée, 1913, Paris, Hachette, 1913, p. 7.
- (d) Statistique industrielle des années 1913 et 1915, Istanbul, Ministry of Trade and Agriculture, 1917, quoted in O. Conker and E. Witmeur, Redressement économique et industrialisation de la nouvelle Turquie, Paris, Recueil Sirey, 1928, p. 58.
- (e) Hassan Riad, L'Egypte nassérienne, Paris, Ed. de Minuit, 1964, pp. 135, 137.
- (f) L. A. Fridmen, Kapitalisticheskoye razvitiye Egipta (1882-1930), Moscow, 1963, p. 167.
- (g) H. Riad, op. cit., p. 62.
- (h) Statistical Abstract of Israel, 1953-1959, Jerusalem, Table I, p. 7, quoted in Sh. Sitton, Israël, émigration et croissance, Paris, Ed. Cujas, 1963, p. 106.
- (i) Sitton, op. cit., pp. 200, 219.
- (j) Annuaire statistique de la France, Rétrospectiy, Paris, I.N.S.E.E., 1961, pp. 32, 34.
- (k) E. Mossé, Marx et le Problème de la croissance dans une économie capitaliste, Paris, A. Colin, 1956, p. 153.

# • 👂 🌔 اسلام و سرما یه داری

هرچه هم که این ارقام، نادقیق و معیارهایی که مبنای این ارقامند ناهمسنگ باشند، بااینهمه باز برای نشان دادن روشن یک واقعیت، کفایت می کنند. کشورهای مسلمان بجز آنها که مستعمره گشته بودند، باوجود پیشرفت نسبتاً محسوسی که در نیم قرن گذشته داشته اند، در سالهای ۲۰۹۴ – ۱۹۰۴ هنوز از سطح صنعتی فرانسه در نخستین نیمهٔ سدهٔ نوزدهم بسیار دور بودند [۳]. در سال ۲۹۱۶، سرمایه داری صنعتی در همهٔ این کشورها هنوز در سطح بسیار پایینی از تحول قرار داشت. با اینهمه، این پدیده در همان زمان هم اهمیت تعیین کننده ای بدست آورده بود. یک ناظر امریکایی در سال ۲۹۱۶ نوشت که: «صنعت نوین و پیشرفت ماشینی امروزین در سراسر آسیا رخنه کرده است» [۶]. از آن پس، کوششهای بزرگی در جهت گسترش بخش سرمایه داری انجام گرفت که در

در طرح مسئلهٔ بسیار وسیعی که اینجا در صدد بررسی آن هستم، پرسش هایی که باید به پیش کشیده شوند، بنظر من اینها هستند:

، ) اینگسترش بخش سرمایهداری درکشورهای مسلمان، در اصلدرونی است یا بیرونی؟ بهسخن دیگر، آیا آنرا میتوان محصول انگیزهای از خارج دانست یا نتیجهٔ یک تحول خود انگیخته؟

،)آیا دین اسلام از این تحول سرمایهداری جلوگیری کردیا آنرا تشویق نمود و در هر صورت این تحدید یا تشویق تا چه درجه بود؟

۳) آیا سرمایهداری معاصر، راه خاصی رادر کشورهای اسلامی در پیش گرفت؟ اگر چنین است، آیا می توان علت آن را در دین اسلام جست؟

> گسترش شاخهٔ سرمایهداری در کشور های اسلامی سرچشمهای درونی دارد یا بیرونی؟

گرچه این پرسش بگونهٔ بیدلیلی پیچیدهگشته است، اما پاسخ بدان در واقع بسیار ساده است. بهرحال در اینجا باید تمایزات چندی بعمل آید. اسلام و سرما یه داری ۱۶۱

بدایند مورد مصر را در نظرگیریم. محمدعلی پاشا (م.۸۰ تا ۲۶۹ م) صنعت (البته صنعت تحت مالكنت دولت) را ازسال ۲۰۰٫٫۰ به بعد در مصر برقرار کرد. این دولت بود که ساختمانهای صنعتی تازه را ساخت و سرمایه گذاریها همه متعلق بهدولت بود و او بود که به کارگران مزدمی پرداخت و کالاهای تولید شده را بفروش می رساند. انحصار صنعتی دولت به کارگاههای پیشهوری نیز-رسنده بود، ک<del>ار</del>گاهه<del>ایی</del> که برای پاشا کار م<del>ی کر</del>دند. شمار کارگرانی که در خدمت یاشا کار می کردند، بیش از . . . ، . ۷ نفر بود [ ه ] (یا شاید ۲/۳ درصد کل جمعیت مصر در آن زمان). این انحصار صنعتی سرمایهداری دولتی، پس از مرگ محمدعلی پاشا از میانبرداشته شد ــتحت شرایطی که بعداً خواهیم دید. لیبرالیسم اقتصادی بداحیای پیشه های تحت مالکیت خصوص و بسته شدن بیشتر مؤسسات اقتصادی بزرگ مصر انجامید، مؤسساتی که در برابر رقابت کالاهای اروپایی تاب نیاوردند. در سال ۱۸۷۳ میلادی، آنچه که ازگذشته بجای مانده بود، عبارت بود از چند کارگاه صنعتی در رشتهٔ آهن و فولاد با کارگرانی حدود ۷٬۰۰۰ نفر و کارگاههایی در رشتهٔ پارچه بافی با نیروی کار ۲۸٬۰۰۰ نفر [-]. اشغال مصر از سوی بریتانیا (۱۸۸۲) این جریان را تقویت و تشدید کرد. صنعت روبه توسعه، یکسره در اختیار سرمایه های بیگانه، بویژه سرمایه های فرانسوی و بریتانیایی افتاد [۷]. بیشتر سرمایهٔ مصری در زمینداری بزرگ بکار افتاد. بهسال ۱۹۱۷، «شورای بازرگانی و صنعت» به ایجاد صنعت ملی مصر توجه نشان داد. احمدعبدالملک مینویسد: «مسئلهٔ بورژوازی نوین شهرها ـ بازرگانان، کسبه، دارندگان حرفه های آزاد، بویژه و کلای دادگستری ومهندسان --ترغیب جناح نوگرای زمینداران بزرگ بهبکار انداختن سرمایدهای را کدشان بود» [٨]. بهسال . ١٩٢، طلعت حرب بانک مصر را بنیادگذاشت تا برای صنعت ملى نوين مصر تأمين اعتبار كندر رهبران بورژوازى مبارزه براى استقلال سیاسی، مصریان را بهتقویت مالی این بانک و ترجیح کالاهایمؤسسات تحت نظارت آن فراخواندند. این آغاز جریان کند تشکیل یک بخش سرمایه داری مصری واقعاً نوین بود که بهرحال پیوندهای بسیاری با سرمایهداری بیگانه داشت [٩]. همين بخش بودكه پس ازسال ١٩٥٢ وسيعاً و بگونهٔ تصاعدي ملى گشت و تحت اداره ديوانسالارى نظامى دستگاه عبدالناصر درآمد؛ بهمراه آن،

# ۱۶۲ اسلام و سرمایه داری

بخش مسلمان سرمایهداران قدیم و همچنین سرمایهداران جدید نیزملیگشت که از میان اینان برخی بهمناصب دولتی روی آوردند و برخی دیگر همچنان منافعشان را در بخش سرمایهداری خصوصی نگهداشتند که بهر حال در موقعیت وابستهای قرارگرفته بودند.

در مورد امپراطوری عثمانی، به استثنای مصر، کلا<sup>ی</sup> نمی توان پیش از سدهٔ نوزدهم از مؤسسات صنعتی سرمایهداری به معنای راستین آن، سخن گفت. در حوزهٔ این امپراطوری کارگاههای چندی که تحت مالکیت خصوصی بودند، وجود داشتند. بهرحال، فنونی که در این کارگاهها بکار می رفتند، «چندان پیشرفته نبودند و اساساً مبتنی برکاردست بودند. حتی درکارخانه ها وکارگاههای بزرگ، ماشینهای صنعتی یا وجود نداشتند و یا اگر وجود داشتند تعدادشان انگشتشمار بود و روشهای تولیدی در آنها هنوز در مرحلهٔ پیشهوری مانده بود.» [..] مؤسسات صنعتی بزرگ (که تکنیک آنها کمی پیشرفته تربود) تحت مالکیت دولت قرار داشتند. در سدهٔ نوزدهم، هنگامی که فشار اروپا بگونهٔ تهدید کنندهای در آمده بود، فرمانروایان عثمانی نمی کوشیدند که همچون محمدعلی، با آفریدن صنعت دولتی بزرگ، در برابر این فشار واکنش نشان دهند. هر چند سمکن است برخی از این فرمانروایان بدین خیال افتاده باشند، اما مقتضیات سیاسی و وضع مالی وخیم امپراطوری نمیگذاشت که اینان حتی عملي كردن اين فكر را آغاز كنند. از اين بدتر، آنها اساساً تحت نفوذ بريتانيا، بگونهٔ مؤثری در نابود کردن کار محمدعلی شرکت کردند. قرارداد بازرگانی عثمانی-انگلیس بهسال ۸۸۸۸ که بافرمان ۲۸۸۰ تکمیل گشته بود، مالیات بر واردات را تا سه درصد ارزش کالاها محدود کرد. این قرارداد جای خود را به قرارداد ۱۸۳۸ داد که انحصارات را بنام «آزادی بازرگانی» مقدس از میان برد و در قبال این اقدام بنیادی، مالیات بر واردات را م درصد افزایش داد، ضمن آنکه مالیات بر صادرات را ۲٫ در صد افزود.

همچنان که بلین، مفسر ارزشمند، بصورتی ساده مطرح می کند، این قرارداد «بیشتر بهسود منافع خارجی تمام شده بود تا منافع ملی.» [۱۱] در واقع این قرارداد (که معمولاً از سوی تاریخنگاران خاورشناس بیاهمیت تلقیگشته است)که در سالهای بعد شامل همهٔ قدرتهایاروپایی شد، هر کوششی راکه

ک

می شد در جهت بنای یک صنعت ملی در عثمانی بعمل آورد، در نطفه خفه کرده بود [۱۳]. میان سالهای ۱۸۱۲ تا ۱۸۶۱، شمارهٔ کارگاههای ابریشم ـ بافی در اسکوتاری و تیرنوو' از ...٬ ۲ به... کاهش یافته بود، کل حجم تولید انواع فرآورده های ابریشمی در آناتولی در نخستین نیمهٔ سدهٔ نوزدهم یکدهم نیم قرن پیش از آن بود؛ در همین دوره، ارزش فرآورده های ابریشمی و پنبه ای که در حلب تولید می شد از یکصد میلیون پیاستر به کمتر از هشت میلیون پیاستر کاهش یافته بود [۱۳]. اجرای قرارداد ۱۸۳۸ بوسیلهٔ پالمرستون و ناوگان بریتانیا در سال . ۱۸۶ بر مصر تحمیل گشت و محمدعلی ناچار شد که در برابر آیین بازرگانی آزاد این چنین اظهار ندامت کند:

من تشخیص میدهم که مزایای بازرگانی آزاد وقف معاهدات موجود شدهاند – شواهد عینی برجسته ای منافع ناشی از این قراردادها را گواهی می کنند، ولی نمی توانم منکر آن چیزی شوم که کنون برمن آشکار است. تنها مقتضیات اجباری بودند که مرا به استقرار و حمایت از انحصارات واداشتند [۱٤].

علیرغم برخی کوششهای ناهوفق در جهت مقاومت در برابر سرمایهٔ بیگانه (که از آن میان، قرارداد ۲۰۸۱ که عوارض گمر کی را به ۸ درصد افزایش داد و قرارداد ۷۰۹۱ که عوارض را به ۲۱ درصد بالا برد را می توان نام برد، حمایتی که هنوز برای صنایع ملی کافی نبودند)، امپراطوری عثمانی با شتاب در سراشیب وابستگی به سرمایهٔ بیگانه افتاده بود. فرمان محرم (۲۰ دسامبر ۲۸۸۱) کنترل کامل سراسراقتصاد کشور را به سازمانهای اروپایی – بانک امپراطوری عثمانی وقرضهٔ عمومی عثمانی – اعطاء کرد. مؤسسات خارجی از هرمالیاتی بجز مالیات برساختمان معاف گشتند. نتیجهٔ این امرآشکار بود. بیشتر مؤسسات سرمایه داری در امپراطوری عثمانی در تصاحب بیگانگان بود. آن مؤسساتی که اسماً عثمانی بودند با سرمایهٔ اروپایی کارمی کردند یا وسیعاً با سرمایهٔ گروههای اقلیتی عمل می کردند که با اروپا پیوند نزدیک داشتند. در سال سرمایه گروههای اقلیتی عمل می کردند که با

1. Scutari, Tirnovo

194 اسلام و سرمایه داری

صنعتی وجود داشت که ۶۶ ۲ باب آنعملا کار کرد داشتند. ده درصداین مؤسسات با سرمایهٔ بیگانگان کار می کردند و پنجاه درصد با سرمایهٔ یونانیان مقیم کشور، بیست درصد با سرمایهٔ امریکاییان مقیم کشور پنج درصد باسرمایه کلیمیان و تنها پانزده درصد سرمایهٔ این مؤسسات را ترکهای مسلمان تأمین می کردند [م۱].

این وضع <del>را</del> بطور مثال در منطقهٔ سوریه مفص<del>لتر</del> می توان مورد بررسی قرارداد. در لبنان، در آغاز سدهٔ نوزدهم، صنعت پیشهوری تولید ابریشم وجود داشت که پیش از آن از رونق بیشتری برخوردار بود و شرایط رایج در عصر عثمانی موجب کاهش رونق پیشین آنگشته بود [۲٫]. هر روستاییای برای خود کمی پیلهٔ ابریشم بعمل میآورد و ابریشم با چرخهای ابتدایی ای که مشتر کاً در تصاحب دهکدهها بودند یا به امیران تعلق داشتند، بافته می شد. صنعت بافندگی برمینای سرمايهدارى، بهسال . ٤٨٨ از سوى يك فرانسوى بنام نيكولا پورتالى بهلبنان آورده شد. او همراه خویش چهل زن بافنده از دروم آورده بود و یک کارخانهٔ ابریشمبافی در بتتر برپاکرد. در سال ۱۸۰۰، پنج کارخانهٔ جدید بافندگی در لبنان استقرار یافته بود که سهباب آن فرانسوی بود. این مورد، و اعطای مجلس قانونگذاری مستقل به لبنان از سوی دولت عثمانی در سال ۱۸٫۰۶ لبنانیان را بهسرمایهگذاری در مؤسسات مشابه تشویق کرد. در سال مممر، م. ر کارخانهٔ ابریشمبافی در لبنان وجود داشت که تنها پنج باب آن فرانسوی بود [١٧]، اما همگی این کارخاندها به سرمایهٔ فرانسوی وابسته بودند که از لیون تأمین می شد. نیمی از این سرمایه به خرید پیلهٔ ابریشم (بزرگترین قلم هزینه) اختصاص داشت که با بهرهای که عملاً به ۲ درصد می رسید از لیون وام گرفته میشد. در عوض، تقریباً همهٔ ابریشمی که در لبنان بعمل میآمد، بهبازار لیون عرضه مي شد [١٨].

در سوریه، کلاً در سراسر دورهٔ جنگ اول جهانی، ناظر دقیقی که برای جنبش صهیونیستی کار می کرد، با یک نظر عام یادآور شده بود که سراسر صنعت بزرگ در دست اروپاییان است وبومیان تنها تولید پیشهوری و صنعت خانگی را برای\_ خود نگاهداشتهاند. او برآوردکرده بودکه کمتر از صدکارخانه با بیش از . ه

Nicolas Portali
 Drome
 Bteter

کارگرکار می کردند و شمارهٔ کارخانههایی که با بیش از صدکارگرکار می۔ کردند، بسختی به ۱۳ میرسید [۱۹].

در ایران، پیش از سال ۲٫۰ و ۲٫ شمارهٔ کارخانه ها بسیار اند ک بود. بجز یک کارخانهٔ کبریت سازی (تنها کارخانهٔ) کبریتسازی، که در ۱۸۹۱ تأسیس شد و یک کارخانهٔ قند که در سال ۱۸۹۵ به ابتکار یک سیاستمدار، صنیع الدوله، و با همکاری یک شرکت بلژیکی در کهریز ک پایه گذاری شد، کارخانهٔ دیگری در ايران وجود نداشت. اين كارخانهٔ قند، يا بدليل شايعات خرافي و يا بعلت رقابت قند وارداتی، بزودی تعطیل شد. بیست سی سال دیگر می بایست بگذرد تا چنین کارخانه هایی گشایش یابد. بهرحال، اگر صنعت استخراج نفت شرکت انگلیس و ایران را در نظر نگیریم، صنعت در ایران تا پیش از جنگ عرور بسیار ناچیز بود. بیگمان، درمیان مهمترین عواملی که دست کم بهجلوگیری از صنعتی گشتن ایران انجامیدند، موافقتنامه های بازرگانی با قدرتهای بیگانه را پس از معاهدهٔ ترکمنچای (۱۸۸۲) می توان نام برد، معاهدهای که روسیه پس از شکست نظامی ایران بدین کشور تحمیل کرد. این معاهده عوارض گمرکی یکنواخت پنج درصد را برمبادلات بازرگانی دوکشور برقرارکرد — نمونهای که قدرتهای دیگر نیز از آن پیروی کردند. این شرط، هرگونه امکان حمایت از صنعت نویای کشور را از طریق تعرفه های گمر کی از میان برد، حال آنکه این صنعت به این حمایت نیاز داشت. در سال ۱۸۲۸، ایران . ۱ میلیون متر فرآورده های ینبه ای منقوش از انگلیس وارد کرد و در سال ۱۸۳۶، ۲۵ ميليون متر [٢]. تأثير رقابت خارجي با امتيازاتي كهبدليل تسلط سياسي بیگانگان به آنها داده می شد، افزایش بیشتری یافت، ضمن آنکه حالت عقب ماندگی اقتصادی کشور نیز بهسهم خود ایران را از نظر سیاسی در برابر غرب بی پناه گذاشته بود. یکی از پزشکان فرانسوی بنام فوریه، در آوریل ۱۸۹۰ چنین نوشت: «ایران از طریق اعطای پیدرپی امتیاز، بزودی یکسره بدست بیگانگان خواهد افتاد.» [۲۲]. در سالهای ۵۸۸٫ تا ۹۰٫۰ «قانون کاپیتولاسیون» به سود ه کشور مختلف بدامضاء رسید. هرچیزی که سمکن بود بهزیان منافع اروپایی انجامد، نمی بایست انجام پذیرد. در سال ه . ۹ . الیزهر کلو جغرافیدان فرانسوی

1. Elisée Reclus

## **۱۶۶** اسلام و سرمایه داری

نوشت: «روسیه و بریتانیا اکنون دو ارباب رقیب در این کشور هستند که دولت ایران می بایست پیوسته مراقب منافع و آمال آنها باشد، نظر مساعد آنها را جلب کند و از خشم آنها بپرهیزد وخواستهای آنها را برآورده سازد.» [۳۳] نخستین بیان واکنش همگانی، علیه یک عمل اقتصادی انقیادآمیز، یعنی اعطای امتیاز انحصار تنباکو (شامل تولید، فروش و صادرات) به سرمایه دار انگلیسی، تالبوت در مارس ۹۸۱ (۷،۳۰ قمری)، انجام پذیرفت. انقلاب مشروطه ایران بیش از همه با دخالت روسیه درهم شکسته شد. دولت ایران نمی توانست از انجام موافقتنامهٔ سی ویکم اوت ۷۰۹ انگلیس و روسیه که بر اساس آن، دو قدرت بزرگ، ایران را به دو منطقهٔ نفوذ تقسیم کرده بودند، جلوگیری کند – روسیه و انگلیس تنها یک ماه پس از امضای این موافقتنامه، این زحمت را تقبل کردند که دولت ایران را از مفاد آن مطلع سازند. تحت جنین شرایطی، هیچ اقدامی در زمینهٔ ایجاد صنعت مستقل در ایران، امکان پذیر نبود [۲۶].

از سال . ۱۹۲۰، مسئلهٔ سورد بعث، در کشورهای اسلامی با هیچ مشکلی رویرو نبوده است و هیچ شک و شبههای پدید نیاورده است. در همهٔ کشورهای مسلمان مستقل، از جمله در کشورهایی که کم وبیش مستعمره بودند، جایی که در آن بورژواهای بومی امکاناتی از ابتکار اقتصادی را برای خود حفظ کرده بودند، کوشش برای بنای یک صنعت سرسایهداری (یا دولتی) به تقلید از سرمایهداری اروپایی یا آمریکایی، بصورتی آشکار و روشن انجام گرفته بود. طلعت حرب، سرمایهدار مصری که برای آفرینش یک صنعت نوین مصری سرسختانه و مشتاقانه مبارزه کرده بود، در بحث بایک روزنامهنگار فرانسوی چنین گفته بود:

مامیخواهیم از نمونهٔ شما پیروی کنیم... درخواستهای ما فروتنانه هستند. ما تنها آرزومندیم جایی در زیر پرتو خورشید داشته باشیم و چون مردم دیگر زندگی کنیم، تولید کنیم و به تولید خودمان بیفزاییم، سصرف کنیم و سطح مصرف خود را بالا ببریم. برای رسیدن به این هدف، ما مطابق نمونهٔ شما کار می کنیم. و ما از شما بسیار سپاسگزاریم که این راه را بهما نشان دادهاید [م ].

بهمینسان، جامعهشناس ترک، ضیاءگوکلپ، یکی از هوشمندترین ایدئولوژی پردازان ترکیهٔ نوین و از بانفوذترین شخصیتهای زمانکمال آتاتورک، در سال ۱۹۲۳ چنین نوشت:

دولت جدید برپایهٔ صنعت بزرگ مبتنی شده است. اگر ترکیهٔ نو می خواهد یک دولت نوین باشد، پس باید پیش از هرکار یک صنعت ملی را توسعه دهد. ترکیهٔ نوکه باید تازه ترین و پیشرفته ترین فنون اروپایی را به کشور واردکند، نمی تواند به این دل خوش کند که از طریق توسعهٔ خودانگیختهٔ روحیهٔ سرمایه گذاری صنعتی در میان افراد، به صنعتی شدن دست یابد. همچنانکه در زمینهٔ فنون نظامی عمل کرده ایم، در صنعت نیز باید با یک جهاد در سطح ملی به پایهٔ اروپایی دست یابیم [۲۰].

همین ضیاءگو کلپ این شعار را به پیش کشید: «برای ملت تر کیه: دین اسلام و تمدن اروپایی» [۲۷]. سراسر گروه کمال آتاتور ک تحت تأثیر خواست اروپایی شدن قرار داشتند. یکی از افراد این گروه به سال ۹ ۲۹ ۲ نوشت که شعار «ما اروپایی هستیم»، اظهار نظر مشتر ک همهٔ ماست. این عبارت برزبان ما، چون همسرایی یک آواز نظامی بسیار تکان دهنده، جاری می شود. ما همگی، چه بینوا و چه توانگر، چه جوان و چه پیر، این شعار را برزبان داریم... اروپایی بودن آرمان ماست...» [۲۸] محمود اسد، وزیر دادگستری، بهنگام پیشنهاد مادهٔ جدید قانون مدنی به سال ۲۹۲۱ اعلام داشت که «ملت ترک برآن است که تمدن نوین و اصول زندهٔ آن را بدون هیچ قید وشرطی فراپذیرد.»[۲۹] این تمدن نوین، چنانکه خود مصطفی کمال آتاتور ک به بیانی تغزلی یک سال پیش از تاریخ یادشده آواز کرده بود، «کوهستانها را درمی نوردد، برفراز سامانها می پرد، همه چیز را می بیند، حتی ستارگانی را که نتوان با چشمهای غیر مجهز دید، این علمی است که پرتو می افشاند و به بررسی می کشد »، این تمدن «که در برابر سیلابهای جوشانش هرگونه مقاومتی بیهوده است»[.۳]، تمدن

۱۶۸ اسلام و سرمایه داری

اروپایی است. با در نظرداشتن این الگو بود که صنعتی شدن در تر کیه انجام پذیرفت — یعنی مؤسسات صنعتی دولتی و مؤسسات صنعتی سرمایه داری خصوصی که باوجود اصل اعلام شدهٔ دولتگرایی، بهرشیوه ای تشویق و حمایت می شدند بنیاد یافتند. قانون حمایت از صنعت که به سال ۱۹۲۷ پذیرفته آمد، بزودی نتایج مهم خود را بروز-داد. شمارهٔ مؤسسات صنعتی در مقایسه با سال ۱۹۰۴ که ۲۶۲ بود، در سال ۱۹۳۳، باوجود کوچکتر شدن خاک تر کیه، به ... رسید. شمارهٔ کارگران صنعتی که به سال ۱۹۳۳، تا ۱۷ هزار نفر بود، .. سال پس از آن به بیش از ۲۳ هزار نفر رسید و به سال ۱۹۳۹، به حدود ... و هزار نفر افزایش یافت [۳۰].

قضایا در مورد ایران بهمین اندازه روشن است. محض اختصار، اجازه دهید به خاطرات محمدرضا پهلوی [شاه مخلوع ایران.-م.] دربارهٔ انگیزههای پدرش رضاشاه اکتفاء کنیم:

هیچکس مثل پدرم برای پرورش وپیشرفت اجتماعی ایران اهتمام نداشت و در عین آنکه گذشتهٔ درخشان و پرافتخار وطن خود را بدیدهٔ تکریم و اعجاب مینگریست و به حفظ آداب و سنن باستانی علاقهٔ شدید داشت معتقد بود که برای حفظ تمامیت و استقلال و تأمین سعادت ملت باید کشورما بسرعت هرچه تمامتر مراحل ترقی وپیشرفت را که جهان غرب پیموده است طی کند. بهمین جهت با اینکه کمتر به خارج از کشور مسافرت کرده بود پیوسته فکرش متوجه ایجاد کارخانه های جدید، دستگاههای مولد برق،سدها و تأسیسات آبیاری، خطوط آهن و راههای شوسه، ساختن شهرها و ایجاد ارتشهای نیرومند بود. با آنکه سرچشمهٔ اطلاعات و معلومات پدرم دربارهٔ پیشرفتهای علمی و صنعتی جهان امروز درست معلوم نبود ولی همیشه از آخرین ترقیات صنعتی و اقتصادی و نظامی جهان آگاهی داشت [۳۲].

بنابه همین نظر بود که فرمانروای ایران، از . ۹۳ ، به بعد همهٔ کوششهایش را به صنعتی کردن کشورش اختصاص داد [۳۳]. اگر در ترکیه و ایران، علاقه بهصنعتی شدن، در آغاز با ایجاد مؤسسات صنعتی متعلق بهدولت بیان گشته بود، و اگر این امر در ترکیه حتی بنام «سوسیالیسم دولتی» و یا «دولتگرایی» جنبه ای قانونی پیدا کرد، همچنانکه یکی از اصول ششگانهٔ جنبش کمال آتاتورک می گوید، بهیچروی هدف از این آغازگری دولتی پرهیز از راهی که غرب سرمایه داری رفته بود یا تبعیت از یک سنت فرضی نبود. چنانکه ضیاء گلو کلپ در عبارت ذکر شدهٔ فوق توضیح می دهد، آغازگری دولتی در صنعت برحسب ضرورت بود. اجازه دهید از یک و کیل مدافع ترک، رئیس دانشکدهٔ حقوق استانبول، نقل قول کنم:

باتوجه بهنارسایی ابتکارات و امکانات مؤسسات خصوصی و تکامل ضعیف آموزش اقتصادی و روح تعاون اجتماعی، قرعهٔ این فال طبعاً بنام دولت زده شد تا بعنوان حامل آرمان ملی، این وظیفهٔ ستر ک را خود بهعهده گیرد.... این است معنای دولتگرایی در ترکیه. بدینسان، نه از روی خیال بافی عقیدتی، بلکه از روی ضرورت ملی بود که جمهور، دولتگرایی را بعنوان یک اصل عمل پذیرا گشت [ع7].

«دولتگرایی بهمان سان که از سوی معتبرترین شخصیتهای این مکتب تعریف شده است، جایی آغاز میگردد که مؤسسهٔ خصوصی باز می ایستد». در کتابی که با همکاری یک اقتصاددان ترک و یک استاد بلژیکی نوشته شده است، باز دربارهٔ دولتگرایی ترکیه چنین گفته می شود که این «اصولاً نه ضد سرمایه داری است و نه ضد خارجی.» [۳۵] برنامهٔ حزب جمهوریخواه خلق که تا سال ۱۹۵۰ بر ترکیه حاکم بود، صریحاً قید می کند که:

گرچه کار و فعالیت خصوصی را بعنوان یک آرمان اساسی در نظر داریم، اما یکی از اصول اصلی ما اینست که دولت را در اموری که مصالح عمومی و حیاتی ملت مطرحند، بویژه در حوزهٔ اقتصادی، فعالانه درگیر کنیم، تا ملت و کشور را در کوتاهترین زمان ممکن بهترقی روزافزون بکشانیم. مصلحت دولت در امور اقتصادی اینست که بانی و همچنین

• ۱۷ اسلام و سرمایهدادی

مشوق مؤسسات خصوصی باشد و نیز کارهایی را که انجامگرفتهاند تحت انتظام و نظارت خویش گیرد [۳۰].

شاه [مخلوع] ایران نیز نظرش در این باره بهمین سان روشن است.

چون در زمان سلطنت پدرم عدهٔ متخصصین و مدیران امور فنی بسیار معدود بود و از طرف دیگر سرمایه داران ایرانی جرأت نمی کردند سرمایه های خود را در رشته های صنایع نوین بکار اندازند ناگزیر دولت در قسمت اعظم این رشته ها پیشقدم شده بود. هنوز این اشکالات در بعضی از امور صنعتی موجود است چنانکه امروز نیز تنها دولت در ایجاد صنعت جدید فولادسازی پیشقدم شده است...

سیاست ما اینست که کارخانه های فعلی دولت را متدرجاً به اشخاص و شرکتهای خصوصی واگذارکنیم و برای انجام این منظور هیئت مشورتی که در تشکیلات و ادارهٔ کارخانه ها تخصص دارند استخدام نموده ایم که دربارهٔ کارخانه های مذکور مطالعاتی بعمل آورند و اصلاحاتی را که برای حسن انتظام کار ضرور است پیشنهادکنند و طرز فروش آنها را به شرکتهای خصوصی معلوم سازند [۳۷].

کوتاه سخن این که آرمان فرمانروایان این کشورها، فعالیت اقتصادی سرمایه داری خصوصی است. بهرحال، آنها خودشان را در برابر تمایل ضعیف سرمایه خصوصی بومی به سرمایه گذاری در صنعت نوین یافتند، چرا که هیچ الگویی برای چنین فعالیتی در دست نبوده است و چنانکه دیده ایم تلقیهای سرمایه داری نوین، بگونه ای خودانگیخته پرورانده نشده بودند و درواقع می بایست ساختهایی که آشنای این کشورها نبودند و خاستگاه آنها برای مردم این کشورها بیگانه بود، با تصمیمی آگاهانه از بالا، به این کشورها واردگردد. از این گذشته، در این مورد، و همیشه، سرمایه گذاریهای بنیادی ای که برای دگرگونی اقتصادی کشور از همه سودمندتر بودند، از همهٔ سرمایه گذاریهای دیگر سود آوری کمتری اسلام و سرما یه داری ۱۷۱

داشتند. بدینسان، دولت از یکسوی یک نقش «تعلیمی» داشت (همچون دولت محمدعلی در مصر)، تا بانمونهٔ خویش به سرمایه داران بومی بیاموزد که بهترین راه بکار انداختن سرمایه شان چیست، و از سوی دیگر نقش یاری دهندهٔ سرمایه داری خصوصی را بازی می کرد تا با بعهده گرفتن مسؤولیت سرمایه گذاریهای غیر سود آور و پایه گذاری زیر ساخت لازم برای یک اقتصاد نوین، بخش خصوصی را در سرمایه گذاری سود آوریاری دهت.

در پرتو مطالب مختصری که در بارهٔ چگونگی بسط صنعت در کشورهای شاخص اسلامی که کموییش مستقل ماندهاندگفته شد، و باوجود چند پاره بودن واقعیتهای اقامه شده، روشن شده است که سرمایهداری صنعتی در شرق اسلامی به تقلید غرب پدیدارگشته است. تاچهل سال پیش، کشوری که صنعت در آناز سایر کشورهای اسلامی پیشرفته تر بود، مصر زمان محمدعلی بود که در آنجا پیشرفت صنعتی از راه برپایی صنعت دولتی انجام گرفته بود. محمدعلی دقیقاً به این دلیل این راه را برگزید (و تا حدی در اتخاذ این راه محق بود) که تکیه کردن بر توسعهٔ خود انگیختهٔ سرمایه داری صنعتی بومی، به نظرش بیهوده می نمود. پاشای مصر بخوبی از این واقعیت آگاه بود. او در سال ۱۸۳۳ این نکته را برای بارون دوبوالکنت بروشنی توضیح داد:

من مسؤولیت هر چیزی را بهعهده گرفته ام تا از هر چیزی بهرهبرداری کنم. جز من چه کسی می توانست این کار را انجام دهد؟ چه کسی می توانست پیشرفتهای مورد نیاز را فراهمسازد؟ چه کسی می توانست روشهایی را که می بایست پذیرفته آیند و فرآورده های نوین رانشان دهد؟ آیا تصورمی کنید که کسی هرگز به فکر وارد کردن پنبه، ابریشم و درخت توت به این کشور می افتاد؟ [۳۸].

نقش محمدعلی بهیچروی چنانکه تاریخنگار شوروی ف.م. آتسامبا احساس می کند که باید بگوید [۳۹]،شتاباندنجریانهایی که در آنزمان درمصر وجود داشتند نبود، بلکه برعکس،شکستن شرایط موجود برای آغاز کردن جریانی نوین با الهام از الگوی اروپایی بود. درهرجا، نمونهٔ قدرت اروپایی به دولتهای

1. Boislecomte

#### ۱۷۲ اسلام و سرمایهدادی

بومی نشانداده بود که صنعتی شدن از دیدگاه ملی چقدر خواستنی بود. بهرحال تاپیش از سالهای پس از ۱۹۲۰، هیچیک از این دولتها نه میخواست و نه میتوانست از کارهای محمدعلی تقلید کند. آنچه مورد نیاز بود هوشیاری، روشن بینی، قوت و یاری شرایط و مقتضیات بود. این کشورها زمانی بهمزایای صنعتی شدن آگاهی تام پیدا کردند که بسیار دیر شده بود.قدرت نظامی و اقتصادی امپریالیسمهای غربی، دنباله روی از نمونهٔ مصر را، اگرنه غیرممکن، دست کم سخت دشوار ساخته بود.

ازاین گذشته، تنها رقابت میان بریتانیا و فرانسه موجب شده بود که مصر بتواند مدت یکچهارم قرن به توسعهٔ صنعت ملی خویش بیردازد. وحدت اروپایی که در سال . ۱۸۶ کم وییش بزور برقرارگشته بود، این جریان را تحت نظارت خودگرفت. برتری اروپا حکم به رخنهٔ سرمایهٔ اروپایی داده بود و همین سرمایه بودکه بهصنعتی کردن شرق اسلامی پرداخت. سرمایهداری صنعتی بومی تنها برابر باالگوی اروپایی و بتقلید آن و، بهبیان وسیم، تحت تسلط اروپا رو به توسعه گذاشت. برتری اروپا این توسعه را، بویژه بخاطر رجحانی که تکنیک اروپایی کسب کرده بود، و بسبب عدم حمایت از صنعت ملی، تحمیل اجباری اصل آزادی تجارت و وابستگی دولتهایی که مستقل مانده بودند بهقدرتهای اروپایی — از راه قرضهٔ ملی و نیز بدلیل ضعف نظامی و اقتصادی آنها – بسیار دشوار ساخته بود. دلیلی در دست نیست که اگر این برتری اروپایی وجود نداشت، یک سرمایهداری صنعتی بومی نمیتوانست تحول یابد (چنانکه در ژاپن تحول پیدا کرد). بهر حال روشن است که از زمانی که برتری اروپا بهسال ۱۸۰۰ بعنوان یک واقعیت استقرار یافته بود، چنین تحولی نمی توانست بجز با الهام از الگوی اروپایی انجام پذیرفته باشد. در زمان محمدعلی ما نشانه ای از هیچ گونه کوشش شخصی، یا حتی هیچگونه طرح خصوصی برای برپایی هر نوع مؤسسهٔ صنعتی نمی بینیم و مؤسسات صنعتی ای که از سوی دولت تأسیس شده بود، صریحاً به تقليد از اروپا بود. بعنوان يک بخش اقتصاد، بهر حال از توسعهٔ يک سرمايه ـ داری بزرگ اساساً بومی در دورهٔ جدید، سخن میرفته است که بهسرمایهداری ارضی مصر اشاره داشته است. احمد عبدالملک در دورهٔ میان سالهای حکومت محمدعلی (که بهسال ۱۸۶۹ درگذشته بود) و انقلاب ۲۰۹۲، تشکیل یک

نوع سرمایهداری یعنی «سرمایهداریای از نوع استعماری، عقبمانده، غالباً ارضی و سخت آغشته به اعمالی که از دورهٔ فئودالی بجای مانده اند» را تشخیص می دهد [. ٤]. براستی، پس از سال .۸۸۱ و اشغال مصر توسط بریتانیا و، با تشدید کشت ینده که داشت در مصر بصورت کشت تک محصولی در می آمد، بهرهبرداری از مستغلات ارضی بوسیلهٔ کارگران مزدبگیر، عملاً توسعه یافته بود. طبق آمار سال ٧٠, ٩٠٠ ٣٦/٦ درصد از جمعيت شاغل روستايي راكارگران کشاورزی تشکیل میدادند [ ع]. این تعداد مردم، کارگران مزدبگیر بالقوه بشمار میآمدند که جز کارگری کشاورزی راه دیگری برای امرار معاش نداشتند و از ع سيليون نفر آنها، . سيليون نفر قادر به كار بودند كهاز اين . سيليون تنها ۳ میلیون نفر کار مستمر داشتند و بگونه ای مستمر مزد دریافت می داشتند. بهاین افراد باید زمینداران کوچک را افزود که جز با کارگری برای زمینداران بزرگ نمی توانستند به زندگی شان ادامه دهند. تعداد این افراد، به... ٬ م. رئیس خانوار میرسید که جمعاً بالغ بر ...٬۵٬۰۰ نفر روستایی میشدند و پنجدرصد جمعیت روستایی مصر را تشکیل میدادند [٤٢]. در همین زمان برآورد شد که نسبت حوزهٔ املاک بزرگ (بیش از . ۲ جفت گاو ورزا یا فدان)، که بهاجاره داده نمی شد، بلکه مستقیماً از سوی مالک مورد بهرهبرداری قرار می گرفت (یعنی در عمل بااستخدام کارگران مزدبگیر)، به ۲۰ درصد کل زمینهای کشاورزی مصر رسیده بود [۳].

بدینسان، روابط سرمایهداری در روستاهای مصر نقش بسیار مهمی را بازی می کند. اما آیا این بدان معناست که این روابط بر کل جامعهٔ مصر حاکم است؟ احمد عبدالملک از توسعهٔ سرمایهٔ بانکی (که بیشتر آن سرمایهٔ بیگانه است) یاد می کند که از طریق اعطای اعتبار به روستاییان، بر کشاورزی مصر غلبه دارد. همهٔ این قضایا تا حد بسیار وسیعی به تجارتی شدن محصول کشاورزی بستگی دارد که از همه بیشتر شامل پنبه می شود که به بازار جهانی فرستاده می شود. با اینهمه، همچنانکه حسن ریاض نشان داده است، این حقیقت همچنان به قوت خود باقی می ماند که مهمترین و کمیاب ترین عامل تولید در مصر، نه سرمایه بلکه زمین است. برای بدست آوردن مکانی در اشرافیت زمینداری مصر، تنها

### ۱۷۴ اسلام و سرمایهداری

سرمایهداری عمل کند. این امر بدان معناست که سرمایه بر روستاهای مصر حاکم نیست و دراین روستاها روابط غیرسرمایه داری هنوز مهمند [ع]. سرمایه داری ارضی، چه با اتکاء بر خودش و چه در ارتباط با توسعهٔ معتنابه سرمایهٔ بازرگانی یا بانکی، قادر به تغییر جامعه در جهت یک شکلبندی اقتصادی ـ اجتماعی سرمایه داری نیست. صورتهای سرمایه داری بهره برداری از زمین در عهد باستان [هع] – و چنانکه دیده ایم در جهان اسلامی سده های میانه [ع] – نیز وجود داشت. تجارتی شدن تولید کشاورزی و پیوند آن با یک بازار جهانی نیز وجود داشت. تجارتی شدن تولید کشاورزی و پیوند آن با یک بازار جهانی وضعی در امپراطوری رم نیز وجود داشت [ی]، و نیز دانسته است که چگونه نخستین نتیجهٔ پیوند کشاورزی اروپای خاوری با اروپای باختری که بخوبی در راه تحول سرمایه داریگام بر می داشت، پیدایش «سرواژ ثانوی» در نواحی شرق الب بود.

آنچه که روشن است اینست که یک بخش سرمایه داری ارضی پس از سال ۱۸۸۰ در مصر تحول یافت. نکتهٔ مهم در اینجا این است که این تحول در نتیجهٔ برخورد با اروپا رخ داد. حسن ریاض این تحول رابیشتر ناشی از فشارجمعیت می داند. در اینجا نیز همچون هر جای دیگر، خود فشار جمعیت، بهر شیوه ای، نتیجهٔ ارتباط برقرار کردن با جهان سرمایه داری اروپا است. در اینکه این تحول به تجارتی شدن محصول کشاورزی ربط دارد، جای هیچ شکی نیست. حسن ریاض معتقد است که توسعهٔ این اسر – یعنی تجارتی شدن – بهر حال ضروری بود. اما نیازی بدان نبود که مواد غذایی کلا<sup>3</sup> تجارتی شده باشند. پنبه، بناگزیر، یک فرآوردهٔ بازرگانی است و توسعهٔ کشت تک محصولی پنبه آشکارا در ارتباط با بازار جهانی صورت بسته بود. می دانیم که کشت پنبه بویژه بخاطر جنگ داخلی امریکا که اروپا را از منبع عادی پنبه اش محروم ساخته بود، شدت گرفته بود [۸3].

برخی از نویسندگان شوروی که با الهام از یک آرزوی سخت ارزشمند نمیخواهند هرگونه حقارتی را بر مردم غیراروپایی نسبت دهند، کوشیدهاند تا محقق سازند که شرق در لحظهای که برخورد بااروپارا احساس کرد، بهر حال در شرف تشکیل شکلبندی اقتصادی۔اجتماعی سرمایهداری قرار داشت. اخیراً و. ب. لوتسکی در ژوئن سال ۹۹۰ معلامداشت که «سطح تکامل اقتصادی۔ اجتماعی کشورهای خاوری پیش از تبدیل آنها به ستعمرات یا نیمه ستعمرات، موضوعی است که باید مورد بحث قرارگیرد، زیرا تاریخنگاران مار کسیست در این قضیه، در صف مقدم جبههٔ پیشرو مبارزه با خاورشناسان غربی قرار دارند.» [۶۹].

این-اعلام مبارزه طلبانه که از سوی بسیاری از روشنفکران کشورهای غیر اروپایی با شور ویژه ای بیان می گردد، تجلی روشنی از آن استبداد مسلکی [. ه] است که پیوسته هر ایدئولوژی ای را وسوسه می کند و در زمانهٔ ما سخت زهر -آگین است. من اخلاقاً از انتقاد این گرایش محذورم، چرا که خود سالها سخت مبتلای این شائبه بوده ام و با حرارت در تبلیغ آن شرکت داشته ام. تصور این که بتوان بر چنین گرایش نیرومندی که در ژرفای سرشت بشر ریشه دارد و با بهجنبش درآوردن توده ها برای انجام وظایف شریف چنین گرایشی را ایجاب کند، شاید از میان برداشتن این گرایش بایسته نباشد. بهر حال، عقل و روشنی فکر را نیز باید در نظر داشت. و نادیده گرفتن تفکر روشن، تا درجهٔ معینی، و در لحظاتی نیز باید در نظر داشت. و نادیده گرفتن تفکر روشن، تا درجهٔ معینی، و در لحظاتی خاص و تحت شرایطی معین، نیز اشتباهی عملی است که شاید گران تمام شود.

من که در اینجا هدفی جز جستجوی حقیقت ندارم، خودم را بهرعایت نظر افراطیان مسلکی مکلف میدانم --- بهمان سان که پیش از این در جای دیگر رفتار کردهام [10] -- و می گویم که در ارزش بشری مردم غیراروپایی جای هیچ بعثی نیست. هیچ گواه علمیای تا کنون برای تأیید تزهای نژادپرستی بدست نیامده است و خواهید دید که بخش بزرگیازآنچه که نوشتهام، آشکارا با این تزها مخالف بودهاند -- نه بدینخاطر که این تزها زیانبارند، بلکه بدین لحاظ که تا آنجا که دانش کنونی ما نشان می دهد، اینها نادرستند. اگر مردم غیراروپایی یک شکلبندی اقتصادی - اجتماعی سرمایه داری را نپروراندهاند، و اگر مردم اروپایی بهچنین ساختی که از جهتی برتر است دست یافتهاند، بخاطر «کاستیهای» آن یک و «شایستگیهای» این یک نیست. نه غیر اروپاییان را باید به این علت مجازات کرد و نه اروپاییان را نیز باید بدینخاطر پاداش داد. مردم غیراروپایی نباید احساس حقارت کنند و اروپاییان نیز نباید مغرورگردند. عوامل

۱۷۶ اسلام و سرما یه داری

اجتماعی و تاریخی ژرفی در این جهت گیری دخالت داشته اند که از دست انسانها کمتر کاری بر له یا علیه این عوامل انجام پذیر بود. این بدان معنا نیست که نقشی که تصمیم انسانها بازی کرد چندان مهم نبود، بلکه این تصمیمات به طرحهای ویژه ای وابسته بودند که دست کم پیش از فرارسیدن مرحله ای معین، بهجز موآرد استثنایی کسی نمی توانست اهمیت آنها را در ک کند. هنگامی که آن مرحله فرا رسید، جهان چندان در تارهای عوامل و رویدادها تنیده گشت که هیچ ارادهٔ بشری ای نمی توانست مسیر امور را به گونهٔ مؤثری تغییر دهد ... نه بخاطر ارادهٔ برین یک تاریخ خدایی، بلکه بدلیل قدرت مکانیسمهای اجتماعی ای که به جریان افتاده بودند.

برهانهای نویسندگان شوروی – که بایدگفت صریحاً با تزهایخودمار کس وانگلس در تضادند – هرچه که باشند قانع کننده نیستند (و در اینجا نهقصد استهزاء داریم ونه میخواهیم بر له یا علیه این نویسندگان نتیجه گیری کنیم). لوتسکی و دیگران بهتوسعهٔ کارگاهها، برای نمونه در مصر، اشاره می کنند. اما دستسازی (دولتی و همچنین خصوصی) پدیدهای است که از عهد باستان، در جوامع گوناگونی که بخش سرمایهدارانهٔ توسعه یافته ای داشتند ولی با اینهمه بهشکلبندی اقتصادی – اجتماعی سرمایهداری تحول نیافته بودند، پدیدار شده است. مارکس «جسته وگریخته» این واقعیت را خاطرنشان ساخت:

دستسازی می تواند بگونه ای محلی در چارچوبی متعلق به دوره ای کاملاً متفاوت، برای مثال در شهرهای ایتالیا، دو شادوش اصناف تحول یابد. اما در صورتی سرمایه می تواند کلاً صورت مسلط پیدا کند که شرایط آن نه صرفاً بگونهٔ محلی بلکه در یک معیار وسیع تحول یابد. این امکان بعید است که طی انحلال اصناف، استاد کاران صنفی بصورت سرمایه داران صنعتی درآیند؛ بهرحال در ماهیت این پدیده، رخداد چنین امری نادر است. رویهمرفته، هرجا که سرمایه دار و کارگر (مزدبگیر) پدیدار شود، سراسر نظام صنفی – چه استاد و چه شاگرد – ناپدید می گردد [۲۰۰].

در سورد اشکال دیگری که بعنوان نشانه های تدارک سرمایه داری مطرح 1. Manufacture می شوند، همین نکته صادق است: تحول شهری، تکامل اجارهٔ زمین، تحول مالکیت خصوصی زمین.... این پدیده ها (بیشترین) شرایط ضروری برای امکان گذار به شکلبندی سرمایه داری بشمار می آیند ومی توانند دریک ساخت اجتماعی ملازم بانظام اقتصادی ای که بخش سرمایه دارانهٔ مهمی را دربرمی گیرد، عناصری را تشکیل دهند. بر پایهٔ چنین ساخت اجتماعی ای بود که بهمراه شمار معینی از شرایط ساختی و تصادفی، شکلبندی اقتصادی ـ اجتماعی سرمایه داری توانست مرایط ساختی و تصادفی، شکلبندی اقتصادی ـ اجتماعی سرمایه داری توانست می بایستی به زایش شکلبندی سرمایه داری بیانجامد. بنابراین می توان ابهام می بایستی به زایش شکلبندی سرمایه داری بیانجامد. بنابراین می توان ابهام فورمول روشنی را که و. ب.لوتسکی بکار برده است، دریافت: «بهر شیوه، بیشتر دولتهای فئودالی شرق آبستن سرمایه داری بودند.» [۳ م] با همان استعاره، بهتر است گفته شود که این جوامع به ن ازدواج رسیده بودند. آیا می توان از مستند و برخی دیگر از عملی که می تواند آنها را آبستن سازد پرهیز می کنند، یا از آبستنی آنها جلوگیری می شود.

همین امر در مورد جوامع نیز صادق است. تصور پنهان در پشت رهیافت لوتسکی و رهیافت بسیاری از کسان دیگر، یک مفهوم عقیدتی است که تفکر مارکس با آن چندان سر سازگاری ندارد، اما بخاطر تحول مارکسیسم مسلکی در میان اید ئولوژی تکاملی قرن نوزد هم سخت در این مکتب ریشه دوانده است. این مفهوم مسلم می داند که همهٔ صورتهای اجتماعی تابع یک جریان تکاملی هستند، تنها با این تفاوت که شتاب آنها ممکن است یکسان نباشد. امور واقع علیه این فرض مسلم هستند، حتی اگر مقتضیات مسلکی جنبشهای مترقی امروزی مسئلهٔ یک نوع واپس ماندگی مطرح نیست بطوریکه بتوان برخی از اقوام را بدان سرزنش کرد، یعنی همان نظری که لوتسکی به مخالفانش نسبت می دهد. تفسیری که عدم تحول به سرمایه داری نوین را سزاوار عیب و ننگ می داند، چنانکه در جای دیگرگفته ام، براستی باید طردگردد. اما این امر نباید ما را بدان کشاند که در هر نقطه ای از جهان، سرمایه داری ای بینیم که در شرف شکوفایی کشاند که در هر نقطه ای از جهان، سرمایه داری ای بینیم که در شرف شکوفایی

۱۷۸ اسلام وسرما یهداری

بازگردم بهبرهان اصلی خودم. در سطح دانش کنونی ما، نه میتوان اثبات کرد که اگر فتوحات استعماری هرگز رخ نمیدادند، جوامع مسلمان بهشکلبندی سرمایهداری نوع اروپایی ـ امریکایی دست می یافتند و نه می توان اثبات کرد که این کشورها در ایجاد چنین شکلیندی ای ناتوان بودند. برعکس، همهٔ قراین نشان\_میدهند که این کشورها اگر برخی از تحولات در آنها صورت ین<u>د</u>یرفته\_ بود و اگر برخی از مقتضیات در آنها حضور داشت، واجد آن ساختهای ضروری ای بودند که بتوانند بهنوعی از یک چنین شکلبندی دست یابند. واقعیت قضیه صرفاً اینست که در زمان برخورد با اروپا این تحولات و این مقتضیات در این کشورها وجود نداشتند. در نتیجه، تحول سرمایهداری در این کشورها بعنوانچیزی اصلاً خارجی و به تقلید از اروپا و نشانده شده از سوی اروپاییان، صورت بست. سرمایه. داری اروپایی در این کشورها بعنوان شکلبندی برتری نمایان گشت که می بایست بدان تسلیم شد یابا آن انطباق یافت، از آن تقلید نمود یا در برابر آن سرتعظیم فرود آورد. اما انطباق با این شکلبندی، بدلایل ساخت داخلی و بخاطر شرایطی که برای تحقق این شکلبندی می بایست فراهم می شد و در سایهٔ تهدید کنندهٔ برتری بیش از اندازهٔ اروپاکه عامل بازدارندهای را در جهت تصمیم گیری مستقلانهٔ مردم مورد بحث تشکیل میداد، دشوار بود. بسیاری از فرمانروایان و برگزیدگان بومی کشورهای مسلمان زمان درازی برای پرهیز از چنین گزینشی کوشیدند که نتایج این کوشش بسیار زیانبار بود. ایدئولوژی پردازان بیهوده کوشیدند تابا ساختن الگوهای غیرواقعگرایانه ای از یک راه سوم و یک اقتصاد قرآنی اسطورهای، از راه سرمایهداری اروپایی بگریزند. این الگوها تنها مورد اعتقاد اذهان صوفي منش قرارگرفت (اذهاني كه تصويري از يك واقعيت اجتماعي تخیلی بر آنها نقش شده بود) و یا در میان برخیاز اقتصاددانان اروپاییای مورد قبول واقع افتاد که آنها نیز در جستجوی یک اسطورهٔ نجاتبخش بودند. کوشش در جهت نظارت بر این جریان که از سوی محمدعلی و از طریق دولتگرایی «تعلیمی» [ع م] او انجام پذیرفته بود، برای آن بود که راه برای سرمایهداری هموارگردد؛ این کوشش بعدها از سوی مصطفی کمال آتاتورک نیز انجام پذیرفت و به نتایج بسیار نامطلوبی انجامید. راه سوم در واقع گشوده نشد تا اینکه الگوی سوسیالیستی که نخست با تجربهٔ شوروی ارائه گشت، میسر شد. این الگو

آشکارا موجب شد که نتایج ارائه شده از سوی سرمایه داری قابل حصول شود، ضمن آنکه حصول به مرحلهٔ والاتری از جامعه نیز فرا هم گردد – حتی شاید والاتر از سرمایه داری – و بی آنکه خطر از دست دادن قدرت تصمیم گیری مستقلانه در میان باشد بر برخی از دشواریهای ساختی غلبه حاصل آید. البته اتخاذ این الگو خالی از خطر و دشواری نیست؛ اما این قضیه خود مسئلهٔ دیگریست.

### تأثير دين اسلام؟

در صفحات پیشین بتفصیل نشان داده ام که دین اسلام هرگز اعتراضی بر شیوهٔ تولید سرمایه داری نداشته است و احکام آن مانعی بر سر راه تحول این شیوهٔ تولید در جهت استقرار یک شکلبندی اقتصادی اجتماعی سرمایه داری ایجاد نکرده اند.

آنچه درمورد سدههای میانه معتبر بود، درمورد دوران جدید و کنونی نیز صادق است. دیده ایم که «سرمایه داری تولید» در دوران میانه بصورت کارگاهها و کارخانه های دستی شناخته شده بود. این صورتها در روزگار ما بصورت کارخانه تحول یافته اند. روابط بنیادی میان سرمایه داران و کارگران مزدبگیر در همهٔ این موارد یکسانند: آنچه دگرگون می شود، حجم تولید، تنظیم و، بالاتر از همه، فنون مورد استفاده است. دلیلی نیست که چرا این روابطی که بگونهٔ سنتی پذیرفته آمدند، یکباره بایستی پذیرش ناپذیر بنظر آمده باشند، حال آنکه هیچ متن دینی ای آنها را طرد نکرده است.

آنچه که سمکن است درگوشه و کنار کشورهای مسلمان از سوی عقیدهٔ دینی طرد و نهی شده باشد، ساختن برخی کالاها یا برخی صورتهای استثمار بود که بیشتر با سنت شرع ناسازگار بود تا بامتون دینی، و قرنها رکود بدین مناهی اعتبار دینی بخشید. بدینسان، ساختن مشرویات الکلی (که در سدهٔ های میانه، بارها به آن اشاره شده است) یا استخدام زن بعنوان کارگر تولیدی منع دینی پیداکرد. مردم محافظه کار منع نظری بدعت را علیه کاربرد برخی از فنون بکار بردند. بهرحال، از دوران میانه، عادت نفی مطلق هرعملی که به عصر پیغمبر

• ۱۸ اسلام و سرمایهداری

راجع نبود رهاگشته بود. تمایزی میان بدعت خوب وستودنی و بدعت بد و نکوهیده وجود داشته است [ه ه]. هر ابداع مهمی در شیوه های زندگی در زمانهٔ خود بعنوان بدعت طرد شده بود مثلاً استعمال قهوه و تنبا کو --اما این طرد آنها را از گسترش باز نداشت و کلاً پس از یک زمان کوتاه، روحانیانی پیدا شده بودند که برآنچه که اسلاف آنها منع کرده بودند، رسماً صحه می گذاشتند. مخالفان و موافقان شیوه های تازه هرگز در حمایت از تصمیمهای ناهمسازشان با کمبود کتاب و برهان روبرو نبودند.

«فرقهٔ» وهایی که در عربستان مرکزی پدیدار شد واید ئولوژی رسمی عربستان را سعودی را تشکیل می دهد (و از ۱۹۲۶ بدعتی متمایز می شود. روحانیان تسخیر کرده است)، با نفی سختگیرانهٔ هرگونه بدعتی متمایز می شود. روحانیان این فرقه در آغاز کوشیدند تا برخی از فنون نویں را ممنوع کنند. بهرحال، فرمانروایان سیاسی، نخست و جلوتر از همه سلطان عبدالعزیز این سعود که خود یک وهابی معتقد بود، بزودی بر مخالفت با تلگراف و تلفن و رادیو و نظایر آن فایق آمدند [۲۰]. کافی است بیاد آوریم که عربستان سعودی اکثر محرآمد ملی (ویک چهارم درآمد دولتی) خودرا از منعت نفت بدست می آورد [۷۰]، از صنعت نفت دارند؛ این واقعیت بر حضور تازه ترین تأسیسات صنعتی در این مورا از صنعت نفت دارند؛ این واقعیت بر حضور تازه ترین تأسیسات صنعتی در این سرمایدداری امریکایی کار می کنند و کارگران و دفتریان بیشماری از میان سرمایدداری امریکایی کار می کنند و کارگران و دفتریان بیشماری از میان

شیوهای که بنظر می رسد دین اسلام غالباً از طریق آن برتکامل اقتصاد در یک جهت سرمایه داری به شیوه ای منفی تأثیر می گذارد، منع رباخواری و معاملات غرر است که پیشتر باقدری تفصیل دربارهٔ آنها سخن گفته ام. از میان یکصد منبعی که در دست است، گفته های لوتروپ اشتودارد' را که در سال ۱۹۲۱ نوشته شده است برسبیل اتفاق نقل می کنم:

کمبود آشکار سرمایه را برای مقاصد سرمایه گذاری در شرقصد سال

1. Lothrop Stoddard

اسلام و سرمایه دادی ۱۸۱

پیش می توان تشخیص داد، بویژه اگر بیاد آوریم که عدم تأمین سیاسی و منع های دینی وام دادن پول، بر سر راه افراد دورنگری که ممکن بودبه استفادهٔ اندوخته های شان برای مقاصد تولیدی گرایش داشته با شند، ایستاده بودند.

وی، یکبارہ، بایک برداشت غیر منطقی سادہ، نتیجۂ بسیار م<u>ھمی</u> میگی<u>رد</u> و سیافزاید:

براستی، تنها یک مفر برای فعالیت مالی وجود داشت و آن رباخواری بود که در نهایت، گردش سرمایهٔ ضعیف شرق قدیم یکسره از این راه صورت می گرفت [۸ه].

بیگمان، عامل منع دینی وام دادن پول با بهره و معاملات غرر نقشی داشت، اما این نقش از آنچه که غالباً ادعا می شود، بسیار کم اهمیت تر بوده است. چرا بایستی این منع دینی بصورتی مستمر و دریک مقیاس وسیع بخاطر وامهای مصرفی تعدیل می شد و برعکس برای وامهای سرمایه گذاری بسختی رعایت می گشت؟ بیزاری از سرمایه گذاری در صنعت و شرکتهای شراکتی در سده نوزدهم و در آغاز سدهٔ بیستم، یک واقعیت محقق است، اما این واقعیت با دستورهای شریعت ارتباطی نداشت. شریعت بیشتر در خدمت تقدیس و شرعی گردانیدن آن تلقیهایی بود که کل ساخت اجتماعی زمانه ایجاب می کرد.

گواه روشن براین نظر، این واقعیت است که برخی از جوامعی که بهیچروی مسلمان نبودند اما با کشورهای مسلمان ساخت اجتماعی یکسانی داشتند، پدیدهٔ یکسانی را بروز دادند. می توان نمونهٔ چین و ژاپن را در نظر گرفت، کشورهایی که در آنها بیگمان منعهای قرآنی تأثیری نداشتند. یک اقتصاددان چینی بهسال ۱۹۳۰ چنین نوشت:

ثروتهایی که بازرگانان، لشکریان و مأموران دولتی چین اندوختهاند بسوی صنعت سوق داده نشدهاند، بلکه بیشتر بصورت مستغلات و ذخایر بانکی درآمدهاند. این مردم برای ورود به حوزهٔ مدیریت صنعتی فاقد

۱۸۲ اسلام و سرمایه داری قابلیت و دانش هستند [وه].

و باز در آستانهٔ پیروزی انقلاب سوسیالیستی در چین، اقتصاددان دیگری نوشت:

آنچه که بیشتر از همه چین دچار کمبود آنست، سرمایهٔ صنعتی است... جای تأسف است که سرمایه ای که بانکهای جدیدانباشته اند، جزبه صورت وامهای کوتامدت در دسترس صنعت قرار نگرفته اند. بانکهای سرمایه گذاری هنوز توسعه نیافته اند، حال آنکه این فعالیت برای صنعتی شدن کشور بسیار ضروری است [..].

درمورد شرکتهای سهامی نیز بایدگفت که با دشواری استقرار یافتهاند. س.ر. واگل بهسال ۱۹۱۵ نوشت:

حتی امروز نیز چین به اصل کار با سرمایهٔ شراکتی دست نیافته است... از اینروست که همهٔ فعالیتهای اقتصادی، ازجمله بانکداری، در تصاحب و تحت نظارت افراد خاص قرار دارند [۲۱].

بهمین سان، در ژاپن، با وجود کوشش سخت در جهت نوسازی کشور که از عصر ملیجی، یعنی از سال ۱۸۶۸ انجام گرفته است، حتی در دورهٔ سالهای ۱۹۱۶ تا ۱۹۲۷ نیز سی توان دربارهٔ ژاپن گفت:

شمار اشخاصی که برای سرمایه گذاری مستقیم در صنعت آمادگی داشتند، هنوز بسیار کم بود. اکثریت هنوز ترجیح می دادند که اندوخته هایشان را به بانکها، بانکهای پس انداز یا ادارهٔ پست واگذارند و بیشتر سرمایهٔ صنعت از سوی این مؤسسات یا بانکهای رهنی و صنعتی دولتی فراهم می شد که با فروش اوراق قرضهٔ بابهره به مردم برای سرمایه گذاریهای صنعتی پول تهیه می کردند [۲۲]. اسلام و سرمایهدادی ۱۸۳ درآغاز صنعتی شدن ژاپن، حتی خاندانهای بزرگ، «اشراف مالی» که پول بسیار زیادی در تصاحب داشتند،

از مخاطرهٔ سرمایه شان در فعالیت های اقتصادی ای که به سرمایه گذاری اولیهٔ عظیمی نیاز داشتند، پیش از کسب اطمینان از سود آوری این فعالیتها، تردید نشان می دادند... بدینسان، سرما یه دلری آغازین ژاپن را می توان بعنوان یک گیاه گرمخانه ای توصیف کرد که در پناه حمایت و کمکهای دولتی رشد یافت. سرمایه های خصوصی بزرگ ترجیح می دادند در رشتهٔ بازرگانی، بانکداری و عملیات اعتباری، بویزه در رشتهٔ بی خطر و پرسود وامهای دولتی باقی بمانند، ضمن آنکه سرمایه های کوچک هیچ انگیزه ای به ترک روستا نداشتند؛ در روستاها دادوستد، ریاخواری و از همه بالاتر اجارهٔ گزاف زمین... مانع از جاری شدن سرمایهٔ کشاورزی به مجراهای صنعتی بود [۳۳].

درموردشر کتهای سهامی در دورهٔ میان دو جنگ جهانی بایدگفت که بااینکه آنها برصنعت و بازرگانی بزرگ تسلط یافته بودند، «هنوز ناچار بودند که ادارهٔ شاخه های اصلی اقتصاد ژاپن را به عهده گیرند.» [۲۶]

همهٔ این توصیف ها با کمی جرح و تعدیل میتوانند درمورد کشورهای اسلامی نیز صادق باشند. خواهیم دید که دلایل این وضع مشتر که میان همهٔ این جوامع، به آن منع عقیدتی ای که مردم قرنها با سهولت راه فرار از آن را پیدا می کردند ارتباطی ندارد، منعی که براروپای دوران میانه نیز تأثیر گذاشته بود اما آن را از تحول بسوی سرمایه داری باز نداشت. روشن است که این وضع با «ذات اسلام» ارتباطی ندارد، بلکه بیشتر به علل اقتصادی مربوط است.

عدم اشتیاق به سرمایه گذاری در صنعت، تا زمانی که سود احتمالی از سرمایه-گذاری صنعتی کمتر از سود استفاده از پس اندازها در رشته های دیگر اقتصادی پیش بینی می شود، امری عادی است. باید دانست که درسرمایه گذاری صنعتی، علاوه بر کمتر بودن «مبلغ کل» و «سود» بمعنای دقیق آن، انواع امتیازهای دیگر، چه در وجه اقتصادی آن (برای مثال ، «میعان» بهمانسان که مورد تأکید

(نقدينه، نقدينكى) I. Liquidity

۱۸۴ اسلام و سرمایه داری

کینز قرار گرفته است) و چه در وجه اجتماعی آن (ازجمله حیثیت) نیز کمتر است. در یکنوع اجتماع خاص، «میعان» زمین کمتر از میعان پول نیست [۲۵].و. و. لا کوود مزایای بیشتر سرمایه گذاری در زمین، یا گنجینه ساختن سرمایه را در کشور ژاپن در فورمولی نشان میدهد که من تصور می کنم حتی اگر کسی پیوندهای آن را با آیین کینز کلاً قبول نداشته باشد، باز این فرمول غیرقابل رد است:

دریک اقتصاد ارضی سیخت متراکم ماقبل صنعتی، اجارهٔ زمین براثر فشار جمعیت و موقعیت ضعیف اجاره داران کوچک در امر چانهزدن، در سطح گزافی مانده است. این سطح گزاف اجارهٔ زمین را نمی توان بآسانی با افزایش عرضهٔ زمین کاهش داد. در مقایسه با دیگر کالاها زمین مزایای دیگری نيز بهمالک آن میبخشد:حيثيت سياسی و اجتماعی والایی که بهطبقهٔ زميندار مرتبط است، بازده نسبتاً بي خطر و پايدار، آساني وأكَذَّاري (ميعان) زمین در هنگام ضرورت و فرصتهای استفادهٔ دیگری که یک زمیندار می تواند با ترکیب کارکردهای ارباب، گردآورندهٔ مالیات، و وامدهندهٔ پول و نظایر آن بچنگ آورد. همین ارزشها با درجات متفاوت در جمع کردن فلزاتگرانبها وگنجینه های هنری نیز بدست میآید. در نتیجهٔ این ترجيح زمينداري (يا ذخيره كردن پول)، معيار بازدهي مبالغي كه بايد در فعالیتهای بازرگانی و صنعتی سرمایه گذاری شود بالا می رود. اما فرصتهای کسب جاذبهٔ کافی برای سرمایه گذاری صنعتی در چنین جامعهای، بخاطر محدودیت بازار و صنعت را کد و عدم تضمین و پایگاه اجتماعی برای حرفههای غیر کشاورزی، بسیار محدود است. در این زمان، همهٔ هزينهها و مخاطرات فعاليت اقتصادي جديد تحت چنين شرايطي محاسبه می شود و سود خالص قابل پیش بینی در این فعالیت چندان ناچیز است که نمی توان به سرمایه گذاری مبالغ وسیعی در آن امید بست. از اینروی سرمایه گذاری جدید، مگر در رشته هایی که پیش بینی می شود سود بالایی در کوتاه مدت بدست میدهد --همچنانکه در برگشت سریع سرمایه در برخی از انواع مخاطرات بازرگانی مشاهده میشود ــ ترغیب نمی.

# شود[۲۲].

از اینگذشته، در اروپا نیز در آغاز سرمایهداری و در دورهٔ انباشت اولیهٔ سرمایه، وضع بهمین منوال بود. موریس داب مینویسد:

شرایط برای سرمایه گذاری سود آور در صنعت در سده های اولیه (عصر سرمایه داری) کاملاً مساعد نبود. سرمایه گذاری در رشته های دیگر – با توجه به دشواریها ومخاطرات و میعان کم سرمایه گذاری در فعالیتهای صنعتی – ترجیح داده می شد. شرایط تعیین کننده ای که برای جاذبه پیدا کردن سرمایه گذاری در صنعت به یک مقیاس وسیع لازم بود، تا زمانی که جریان ترا کم سرمایه تا آن حد پیشرفت نکرده بود که به خلع ید از مالکان پیشین و آفرینش یک طبقهٔ قابل ملاحظه از خلع ید شدگان انجامد، نمی توانست بوجود آید [۷۲].

پیش از پایان سدهٔ هجدهم،

وضع صنعت چنان نبود که زمینهٔ پر جاذبه ای برای سرمایه گذاری به میزان وسیع فراهم سازد. رباخواری و دادوستد، بویژه اگر داد وستدی پرامتیاز بوده باشد که درآن روزگاران بیشتر دادوستدها در این جهت بود، جاذبهٔ سودهای بالاتر را به خود اختصاص داده بودند، حتی اگر امکان مخاطرات بزرگتری نیز در این رشته ها پیش بینی شده باشد [۳۸].

بیگمان، شرایط اروپای غربی در زمان آغازه های سرمایه داری، از بسیاری جهات با شرایط شرق مسلمان امروز تفاوت دارد. اما برخی عوامل مشترک و برخی عوامل همگرای ویژه، سرمایه گذاری در صنعت را بهمان اندازه ای که در اروپای سه سدهٔ پیش بود، در این منطقه نیز کم جاذبه می سازد. از اینروست که می بینیم هم در اروپای عصر مرکانتیلیسم و هم در ایران، ترکیه، مصر، و ژاپن در آغاز صنعتی گشتن، دولت نقش مهمی را بازی کرد [۲۹].

۱۸۶ اسلام و سرما یهداری

از این گذشته، هنگامی که گرایش به نوسازی در دولتهای اسلامی آغاز به تجلی کرد — به سخن دیگر، این دولتها تحت نفوذ ارزشهای اروپایی قرار گرفتند — بنظرنمی رسد که از منع شرعی ربا خواری و معاملات قماری برای مقاومت در برابرگرایش یاد شده ذکری شده باشد و یا حتی نمی توان گفت که این منع شرعی چنان مانعی را تشکیل می داد که می بایست بطریقی از قید آن رهایی یافت. در عمل، بنظر نمی رسید که این قانون شرعی مسلمانان مسؤول و فعال را ذره ای نگران ساخته باشد. چنانکه یکی از بهترین مراجع قانون اسلامی جدید می گوید:

گرچه... شریعت بصورتی نظری امری فراگیر بود، اما درواقع هرگز بصورت خالص آن و در هریک از پهنه های زندگی پیاده نشده بود... این نظر در حوزهٔ قانون تجارت (صدق می کرد)، چرا که در اینجا منع عقیدتی «ربا-خواری» و معاملات غرر درخواستهایی را مطرح می ساخت که رعایت آنها برای بازرگانان در زندگی بازاری بگونهٔ تحمل ناپذیری سخت بود. در نتیجه، مراجع قضایی رقیب از همان آغاز پیدا شدند —همچون دادگاه شکایات (دیوان مظالم) پلیس وبازرسان بازار (شرطه و محتسب) یا دادگاههای غیر رسمی حکمیت بازرگانی [...].

در دولتی که در سدهٔ نوزدهم هنوز کانون و سنگر اسلام بود و تحت اقتدار خویش اکثریت عظیمی از مسلمانانی را که تحت تابعیت استعمار درنیامده بودندگردآورده بود، نخستین دولت مسلمانی که میبایست در راه اروپایی گشتنگامهای تعیین کنندهای بردارد —یعنی امپراطوری عثمانی —از دیرباز اقدامات قانونی برای نفی مطلق این قواعد دینی انجام گرفته بود. بدینگونه است که میبینیم به سال ۱۳۶۸ هجری (۱۰۸۱–۱۸۰۲ میلادی) در یک فرمان امپراطوری برای تنظیم نرخ بهره، اشارهای به منع دینی بهره چه در عنوان آن و چه در موارد عملی آن بعمل نیامد:

برای حمایت از مصالح کل جمعیت امپراطوری عثمانی و بویژه مصالح زمینداران و کشاورزان که ناچارند از سرمایهداران محلی یا بانرخهای گزاف و یا باشرط خانمان برانداز قبول بازپرداخت پول با بهرهٔ مرکب وام گیرند، پس از بررسیهای لازم تصمیم به کاهش بهره به نرخ یکنواخت ۸ درصد گرفته شد. این فرمان مقرر می دارد که این نظام نرخ بهره در سراسر امپراطوری بکاربرده شود[۱۷].

در مواجهه بادشواریهای عملی، تعدیلهایی بعمل آمد. در فرمان-۱۲ مریح شده بود که این اقدام شامل «بازرگانان مجاز، چه عثمانیان و چه دیگران» و همچنین بازرگانان بیگانه نیز می شود. حتی گفته *شد ک*ه بهرمای که «از قبل بر مبالغ متعلق بدیتیمان و اوقاف» یعنی بنیادهای دینی و مستغلات وقفی بسته شدهم بود می بایست مانند گذشته در سطح مر درصد تثبیت گردد [۷۸]. در ۱۸۶۳ قانون بازرگانی دریایی که از سوی امپراطوری عثمانی پذیرفته شد و مطابق با قوانین هلند و فرانسه در موردگروگذاری کشتی عمل می کرد، از «بهرهای بسیار بالاتر از آنچه که قانون تثبیت کرده بود» بعنوان «سوددریایی» (ماده، م،) وبازپرداخت سرمایه «بابهرهٔقانونی» (مادهٔ م، م، م، و و م، م) سخن می گوید [۳۷]. درمورد قانون بیمه نیز که در بخش یازدهم قانون ۱۲۹۸ آمده است، از قوانین گوناگون اروپایی [۷۶] بدون درنظرگرفتن منع عمومی بیمه که تنها درموارد بسیار استثنایی از سوی برخی فقهای حنفی مجاز دانسته شده بود، اقتباس بعمل آمد. در ماده ع ، دومین فرمان بزرگ اصلاح طلبی امپراطوری عثمانی در جهت اروپـایی شدن (دستخط همایون هیجدهـم فوریهٔ ۲ ۱۸۰) وظیفهٔ «ایجاد بانکها و دیگر مؤسسات مشابه» بهدولت واگذار شده است [۷۶] و یازده سال بعد، بخشنامه ای از سوی وزارت امورخارجهٔ عثمانی به سفیران عثمانی در پَايتختهاى اروپايى كه براى اطلاع از عقيدهٔ خارجيان دربارهٔ سوارد استفادهٔ آین برنامه صادر شده بود، اعلام میدارد: «دولت امپراطوری تا آنجا که در تـوان دارد، استقرار مؤسسات اعتباری بـزرگی راکه برای تحول تجارت و صنعت کشور لازم است،مورد تشویق قرار داده است... این گناه دولت امپراطوری نیست که تعداد چنین مؤسساتی زیاد نیست و منافع ناشی از آنها چندان وسیع نیست.» [<sub>۷۷</sub>] از میان بانکهایی که استقرار پیدا کرد، بانک کشاورزی بود که بهسال ۱۸۸۸ افتتاح گشت. قانون تأسیس این بانک، دلیل تأسیس آنرا چنین

## ۱۸۸ اسلام و سرما به داری

توضیح میدهد: (۱) «وام دادن پول به کشاورزان؛ (۲) دریافت سپرده های پولی مردم (مادهٔ ۲) «بابهرهٔ ٤ درصد» (مادهٔ ۸) و «قرض دادن پول به متقاضیان وام بابهرهٔ ۲ درصد» (مادهٔ ۲۹) [۷۸].

بهرحال، بسیارپیش از این، دولت عثمانی، در هنگام نابسامانی مالی، ناچار به قرض پول با پرداخت بهره بود. به سال ۱۸۶۰، برای نخستین بار، دولت یکنوع اوراق قرضه با بهرهٔ ۸ درصد منتشر کرد [۹۷]. این اوراق همان «قائمهٔ» معروف بودند که قرض شناوری را تشکیل می دادند که امپراطوری نومیدانه می کوشید تا بااستقراض خارجی و یک کاسه کردن از شر آن خلاص شود. قرض که دولت از بابت اوراق قرضهٔ منتشر شده از سال ۱۸۵۸ ببعد داشت، یک کاسه شد و دیگر بهرهای بدان تعلق نمی گرفت. باید یادآور شد زمانی که در ماندگی اقتصادی امپراطوری عثمانی را واداشت تا تنها به پنجاه درصد تعهدات مربوط نوبش شانه خالی کند، سلطان عبدالعزیز، فرمانروای مؤمن، خود را از قانونی که شامل هر کس دیگری می شد مستثنی ساخت و همهٔ بهره هایی را که به هشت ملیون برگ قرضهاش تعلق می گرفت، به حساب خود منظور کرد. این اطلاع از بیانیهٔ منتشر شده از سوی اصلاح طلبان مسلمان برهبری مدحت پاشا که چندماه بیانیهٔ منتشر شده از سوی اصلاح طلبان مسلمان برهبری مدحت پاشا که چندماه بیانیهٔ منتشر شده از سوی اصلاح طلبان مسلمان برهبری مدحت پاشا که چندماه

تا کنون ما از بهرهٔ آشکار و سرراست سخن گفته ایم. بهرحال، اگر همهٔ را ههایی را که از طریق آنها یک چیز به ازاء پول به اجاره داده می شد (و معمولاً با ۔ اجارهٔ بسیارگزاف) می آزمودیم، تصویر بسیار مؤثرتری در برابر چشمان ما هویدا می شد. بدینسان است که یکنفر فرانسوی که ناظر بسیارخوبی براوضاع امپراطوری عثمانی بود، به سال ۲۰۸۱ در توصیف طرز اجارهٔ موقوفات، یعنی بنیادهای رهنی دینی، نشان می دهد که این کار غالباً به جمع آوری اجاره با بهرهٔ بسیار بالا می انجامید تا عواید آن برای ادارهٔ مساجد و دیگر مؤسسات دینی مصرف شود. مدیریت موقوفات قطعه زمینی را بابت مبلغ ناچیزی که حدود یکدهم †رزش آن زمین بود (بشیوهای که کمتر در چارچوب قانون بود) «می خرید». مالک قبلی زمین از آن پس اجازه داشت بعنوان مستأجر برای دورهٔ نامحدودی آن زمین را در اختیار داشته باشد (باحق واگذاری و انتقال آن به ورا<u>ث</u> بلا واسطه اش) و بدین ترتیب کسی حق غصب زمین او را نداشت، ولی در عوض خریداراجارهای بهزمین می بست که غالباً بسیارگزاف بود. مال الاجاره درواقع بیرهٔ پولی را نشان می دهد که در خریداری زمین سرمایه گذاری شده بود. م. س. کلا آیه هایی از قرآن دربارهٔ رباخواری را نقل می کندو باخشم و رنجش می گوید که «متصدیان دین احکام قرآن را فراسوش کردهاند و خداوند را تبدیل به شایلا ک

کوتاه سخن، بگواه اسناد حقوقی موجود، این نکته روشن بنظر میرسد که منع کسب بهره در فرآن، در سدهٔنوزدهم و آغاز سدهٔ بیستم در امپراطوری عثمانی اساساً تأثیری منفی داشت: همین منع باعث شده است که در «مجله» یعنی «قانون مدنی» عثمانی، ضمن کوشش در جهت تحت ضابطه درآوردن قانون اسلامی که میان سالهای ۱۸۶۹ و ۱۸۷۹ اعلام شده بود، هیچ ذکری از وامهای با بهره نشده بود. همین سکوت شرمسارانه، خود بهاندازهٔ هفتاد مجلد گویاست. اما «مجله»تنها بخشی از قانون عثمانی را تشکیل می داد [۸۸]. سی سال می بایست بگذرد تا قانون تازهای دربارهٔ نرخ قانونی بهره تدوین گردد، قاعدهای که بازتاب ضعیفی از قانونگذاری قرآنی را نشان میداد. قانون نهم رجب ٢٠٠٤ هجری (سوم آوریل ١٨٨٧) نرخ مرسوم بهره را تا حد و درصد تثبیت کرد، اما همچنین شرط کرده بود که کل بهر، پرداختی نبایستی از اصل وام افزونترگردد [۸۳]. این شرط، یادآورندهٔ آیدای از قرآن بود، یعنی همان تنهاگفتهای که (بصورتی مبهم) بهمنع رباخواری اشارتی نسبتاً صریح دارد: «شما که ایمان دارید ربا را باافزودنهای مکرر مخورید و از خدا بترسید، شاید رستگار شوید.» (سورهٔ آلعمران، آیهٔ سر). این قانون مستعد یک تفسیر قابل ترديد ولي سهل و ساده است. شخص بااين تفسير مي تواند بصورتي كم خرج ادعا كند كه نص مقدس را رعايت كرده است. اما همين قانون حتى تابدان حد جسارت نورزيد كه بهرهبستن به بهره وام، يعنى عمل تحميل بهره مركب را ممنوع کند، همان کاری که ژوستینین بخاطر حفظ اخلاق مسیحی کمتر از یک سده پیش از ظهور اسلام منع کرده بود، حال آنکه از محمد می توان انتظار داشت که این

1. M.C. Collas

۲ Shylock : نزولخوار بیرحم کتاب تاجرونیزی، اثر شکسپیر ... م.

• 19 اسلام و سرما يه دارى

عمل را منع کرده باشد. قانون عثمانی بهرهٔ مرکب را در سه مورد مجاز میداند (در معاملات بازرگانی، با توافق دوطرف معامله و حداکثر تا سه سال، ونظایر آن)،که همین استثناهاکافی است تا برای هرکسیکه بخواهد بهرهٔ مرکب را بکار برد، راه فرار از منع قانونی آن را فراهم سازد.

خلاف آنچه که غالباً ادعا میشود، آنچه در اینجا مطرح است، گذار از یک عمل اقتصادی اعتبار دهی بدون بهره (بجز موارد استثنائی) به عمل اعتبار دهی با بهره را نمی رساند، بلکه واقعیت قضیه این است که عمل اعتبار دهی از طریق روشهای پیچیده جای خود را به عملی می دهد که با آن، پول بصورتی آشکار، عام و با بهره ای اعلام شده و تحت ضابطه و معمولاً با بهره ای کمتر از پیش، به بهره داده میشود، آنهم از طریق مؤسساتی که فنون جدیدی را بکار می برند (بانکها) و وظینهٔ اصلی آنها این است که در ازای بازپرداخت اصل پول با بهره اعتبار دهند، بااین قصد که از طریق دستورالعمل هاشان به همهٔ معاملاتی که تحت پوشش چنین اعتباری در می آیند جهتی بخشند. بعدها دربارهٔ این بانکها تردیدهایی پیش آمد. یک بررسی طولانی، وسیع و دشوار لازم است تا دانسته شود که دقیقاً این تردیدها چگونه پیدا شدند. بیگمان این تردیدها منعکس شود که دقیقاً این تردیدها چگونه پیدا شدند. بیگمان این تردیدها منعکس شود که دقیقاً این تردیدها چگونه پیدا شدند. بیگمان این تردیدها منعکس شود که دقیقاً این تردیدها چگونه پیدا شدند. بیگمان این تردیدها منعکس شود که دقیقاً این تردیدها چگونه پیدا شدند. بیگمان این تردیدها منعکس شود که دقیقاً این تردیدها چگونه پیدا شدند. بیگمان این تردیدها منعکس مود که دقیقاً این تردیدها چگونه پیدا شدند. بیگمان این تردیدها منعکس شود که درمان کسانی است که دیدگاههای دینی تعصب آمیزی دارند. بهرحال، شود که تردیدهای میز داران میک قدیم ، این گمان پیدا می شود که تردیدهای مزبوراز به حوزهٔ فعالیت شان بودند [۲۸].

نمونهٔ مراکش بسیار آموزنده است. به سال ۸<u>۹</u> ، مراجع دینی و برجستهٔ فاس خلع سلطان عبدالعزیز را اعلام داشتند. شکایتهای بیشماری علیه این فرمانروا شده بود که بیشترآنها بحق بود. سبکسری و عشرت طلبی سلطان عبدالعزیز از عواصل مؤثری بود که موجب شد سرمایه داران اروپایی برامپراطوری او نظارت پیداکنند و راه را برای غلبهٔ سیاسی برعثمانی بوسیلهٔ فرانسه هموار سازند [ه۸]. او به سال ۲۹۹ در آلخثیراس (جزیرة الخضراء) ناچار به موافقت با تأسیس بانکی که در واقع تحت تسلط مدیریت خارجی بود، گشته بود. سلطان عبدالعزیز در آغاز سلطنت خویش به سال ۱۹۰ بایک ابتکار بسیار مفیدتر در صدد برآمده بود که مالیاتهای سنتی را (که بخشی از آن برمبنای قرآن بود) که بصورتی نابرابرشامل مالیات دهندگان می شدند وعوایدنامطمئنی را تشکیل می دادند [<sub>۸</sub>٦] لغو کند و ترتیب، یعنی مالیات یکنواخت و عام را که به شیوه ای معقول بایستی گردآوری می شد، جایگزین آن سازد. همهٔ این وقایع باهم – اعمال تسلیم شدن به مالیهٔ اروپایی به مراه کوششهای ابداعی سودمند مخالفت شدیدی را در میان مراکشیان برانگیخت که برخی از آنها بخاطر عرق ملی و برخی دیگر بخاطر منافع مادی شان برانگیخته شده بودند؛ و بسیاری دیگر با ترکیبی از انگیزه هایی که بسختی مئ توان آنها را از هم مجزا کرد، بپا خاسته بودند. این نارضایتی در شکوائیهٔ علمای فاس بخوبی منعکس شده است، و براین گواهی می کند که:

امیر کنونی مولای عبدالعزیز مرتکب اعمالخلاف شرع شده است ودلیل آن... اینست کسه او بجای ذکوت... ترتیب را برقرار کرده است و بانک تأسیس کردهاست که پول را به بهره می دهد، یعنی بدترین گناهی که می توان مرتکب شد [۸۷].

چه آمیزهٔ باشکوهی از بیزاری میهنی، شور مذهبی و ریا کاری بورژوایی! بیگمان، حتی یک امضاء کنندهٔ این شکواییه نبود که بنوعی در معاملات رباخواران و چه بصورت فعالانه و چه با کلاه شرعی درگیر نبوده باشد. اگر خواننده به آنچه که پیش از این نوشته ام و به جزئیاتی که ادواردمیشو بلر دربارهٔ عمل رباخواری در مراکش بازگو کرده ارجاع کند و از این طریق دریابد که این عمل به چه شیوه ای از سوی مراجع مذهبی لاپوشی می شد، بخوبی دربارهٔ این قضیه توجیه خواهد شد.

بااینهمه، توسعهٔ نظام بانکی نوین که از سوی اروپا یا فرمانروایان بومی نوگرا بتقلید اروپا برقرارشده بود [<sub>۸۸</sub>]، حتی مسلمانان معتقد را از این بیشتر نیز اغواکرده بود.گرچه بسیاری از مردم اهمیتی بهقرآن و فقه نمیگذاشتند و برخی دیگر به حیله های خام شرعی رضا داده بودند و برای توجیه کاربرد این حیله ها به مقتضیات رفاه ملت متوسل می شدند، گروهی دیگر به معاذیری روی آورده بودند که از دیدگاه دینی موجه تر بودند. یک بررسی دقیق از مجموعهٔ

۱۹۲ اسلام و سرمایهداری

فتواها و سوابق موجود و مضبوط لازم است تا ترتیب زمانی این فتواها و عقاید بدست آید و شاید بدین ترتیب انگیزهها وگروههای دخیل در این فتواها تشخیص داده شوند.

بنظر نمی رسد که فتواهای علمای ترک که معمولاً برای تصویب اعمال حکومت عثمانی لزم بودند، هرگز توجه کسی را به خود جلب کرده باشند. برخی از نویسندگان بصورت دست دوم [۹۸] از این فتواها ذکری بعمل می آورند، گرچه بنظرنمی رسد که اینان نیز بچشم خود آنها را دیده باشند. بهرحال، یکی از این نویسندگان به نام عبدالعزیز شاویش که به سال ۱۹۰۷ در قاهره ساکن بود گفت، «نمی توان تصور کرد که دولت مسلمان و متعصب عثمانی توانسته باشد حتی یک لحظه هم به فکر تخلف عمدی از شروط کتاب خدا افتاده باشد.» [۹۰]

محمد عبده، شیخ معروف اصلاح طلب که باوجود آزاد منشیاش از سال و و ۱۸ تا زمان مرکش در سال ۵ . و ۱، منصب مفتی اعظم مصر را به عهده داشت، به سال ۲۰۹۳ فتوایی قانونی منتشر کرد که درآن باز کردن حساب پس انداز در بانکهای پس انداز را که البته بدان بهره هم تعلق می گرفت، مشروع دانست. بنظر می رسد که او میان بهرهٔ رباخوارانه که می با یست طرد می شد و برخورداری از منافع کسبی که خصلتاً مشروع بود تمایزی قائل بود و بهرهای را که بانک بهمشتريان خود مي پرداخت جزو اين مقولهٔ دوم مي دانست [٢٩].گرچه پدر ژومیه نتوانسته است مرجع و نص دقیق این فتوا را کشف کند، [۹۲] امادلیلی در دست نیست که دربارهٔ وجود آن تردیدی داشته باشیم. در رساله ای که سهسال پس از درگذشت او منتشر شد، در شرح زندگی او از «مباحثات و جدالهایی که برسر این موضوع میان متوفی و دشمنان او برپا شده بود.» [۳۹] سخن بهمیان آمده که از این مطلب می توان انعکاسی از فتوای مورد بحث را شنید [٤٤]. فرمان خديو مصر در ع و فوريه ع و و كه بدادارة امانات اجازة تأسيس بانكهاي پس انداز را داده بود، با کمک فتوای محمد عبده و ذکر این که بهرهٔ حسابهای پسانداز حداکثر ۲/۵ درصد است، برای از میان برداشتن سد منع قرآنی بهرهٔ پول صادر شده بود. این فرمان بصرف قلب ما هیت لفظی این قضیه مقرر داشته

1. Jomier

### اسلام و سرما یه داری ۹۳

بود که دارندهٔ حساب پس انداز می تواند با امضای سندی دال بر متعهد ساختن مدیریت بانک «به کاربرد و جوه برطبق دستورالعملهای قانون دینی و پرهیز از هرگونه رباخواری» وجدان خود را آسوده دارد. این سند سخت متناقض است، چرا که هرعملی که فرمان یادشده مقررمی داشت مستلزم آن چیزی بود که قانون دینی بی چون وچرا آن را «ربا» خوانده بود [هه]. بهرحال، آنچه که وجدان انسانها معمولاً نیاز دارد، بیشتر یک قوت قلب لفظی است یا تطبیق واقعی با قانونی که آنها فرضاً برای پذیرفتن برگزیده اند.

به سال ۱۹۰۸، روزنامهٔ اسلامی (اردوزبان)، پیسه ۱۰ خبار که در لا هور منتشر می شد برای مجمع هیجده نفره ای از علماء به ریاست احمدعلی محدث، پرسشهای زیر را مطرح ساخت: آیا یک مسلمان می تواند بدون چشم داشت بهره برای مدت زمان معینی در یک بانک پول بگذارد؟ آیا یک مسلمان می تواند با چک و قبول کارمزد از جایی به جایی دیگر پول بفرستد؟ پاسخ به هردو پرسش مثبت بود. درست است که از پول سپرده شده در بانک ممکن است برای مقاصد ربا -خواری استفاده شود، اما هدف مسلمانی که پول را در بانک به ودیعه می گذارد، امنیت داراییش بوده است نه بدست آوردن بهره، پس در واقع اوگناهی مرتکب نشده است. بهمین سان، کارمزدی که دریافت می شود، نوعی پاداش و دستمزد بشمار می آید نه بهره؛ پس می توان شرعاً این کارمزد را پرداخت [-۹].

آنچه که نیاز است در اینجا مورد تأکید قرارگیرد، اینست که فتواهای مورد بحث در جریان اقتصادی نقشی مطلقاً درجه دوم داشته اند. اگر دربارهٔ این قضیهٔ تأمل کنیم می توانیم اهمیت نظری این واقعیت را دریا بیم. بنابر یک مفهوم ایدآلیستی تاریخ – یا برای احتراز از کاربرد یک چنین اصطلاح دو پهلویی بهتر است بگوییم بنا بر مفهوم پویایی ای مغایر با پویا بی مطرح شده از طرف مارکسیسم – باید توقع داشته باشیم که بجز چند استثناء گریزنا پذیر، بیشتر مسلمانانی که به منوعیت نهاده شده از سوی نوشته های دینی شان معتقد بودند، می بایست تنها پس از آنکه رهبران دینی شان تصمیم به وانهادن چنین معنی گرفته باشند، خود را از قید آن آزاد احساس کرده باشند. بهر حال، بیگمان، رویداد. هایی که وقوع یافتند برخلاف ترتیب یاد شده بودند. فتواهای بنفع قرض دادن پول با بهره، گهگاه (یقین نیست) می توانستند ملازم با قوانین مرابحه بوده باشند،

۱۹۴ اسلام و سرمایه داری

اسا هرگز فتواها مقدم براین قوانین نبودند و یا هرگز آنها را تعیین نکرده بودند. در نهایت، این فتواها تشریفاتی را باز می نمودند که از سوی فقیهان توجیه کننده بدون هیچ اشکالی صادر می شدند تا فرمانروایانی را که بدلایل صرفاً اقتصادی و سیاسی تصمیم به قبول اقدام خاصی گرفته بودند، از نظر عقیدهٔ مرفقاً اقتصادی و سیاسی تصمیم به قبول اقدام خاصی گرفته بودند، از نظر عقیدهٔ مذهبی مبرا سازند. این اسناد، آنقدر درگذشت زمان مورد بی اعتنائی قرار گرفته اند که اکنون پیدا کردن اثری از آنها بسیار دشوار است. زمانی که محمد عبده، مردی که باجدیت و صداقت بیشتری به این مسائل نگریسته بود، تصمیم به نشر پنین فتوایی گرفت، ممکن بود برخی از وجدانهای ناراحت را تسکین داده باشد، یا حتی آنهایی را که برای تسلیم شدن به این جریان تردید داشتند مصمم ساخته یا حتی آنهایی را که برای تسلیم شدن به این جریان تردید داشتند مصمم ساخته باشد و نیز بیگمان اعتراضاتی را در میان مردم متعصب برانگیخته باشد. اما همهٔ اینها در ارتباط با کل زندگی اقتصادی ملت، از اهمیت کمی برخوردار بودند. بهترین گواه این است که خود او و شاگردش رشید رضا در مورد اهمیت واتعی فتوای دینی به هیچ خیالی دل خوش نساخته بودند. آنها بخوبی می دانستند که عمل از فتوا پیشی گرفته بود. شاگرد در گزارش اندیشه های استادش چنین نوشت: از فتوا پیشی گرفته بود. شاگرد در گزارش اندیشه های استادش چنین نوشت:

بسیاری از مردمی که آموزش نوین گرفته اند... فکر می کنند که مسلمانان فقیرگشته اند و دیده اند که ثروت آنها بخاطر منع وامهای بابهره بدست بیگانگان افتاده است. هنگامی که مسلمانان به پول نیاز پیدا می کنند، باید آنرا از بیگانگان قرض کنند و به آنها بهره بپردازند... این خطایی است که بررسی دقیق این قضایا می توانست سا را از ارتکاب آن باز دارد. مسلمانان دیگر در بیشتر اعمال شان دین را در نظر نمی گیرند. اگر بجز این رفتار می کردند، می بایست از رباخواران پول قرض می کردند که نتیجهٔ آن خانه خراب شدن آنها بود [۹۷].

او برخی از شیوه های رباخواری را که بصورتی بسیار کثیف در مصر اعمال می شد، بر می شمرد [۹۸]. او با اینکه در سورد دوران میانه خبطهایی را سرتکب می شود، اسا به شیوه ای واقع بینانه قاعده ای عام را مطرح می کند کسه بجز محدودیت زمانی ای که در بر دارد، می توان آنرا معتبر دانست:

### اسلام و سرمایهداری ۹۵

اصل رباخواری از سوی همهٔ ادیان ممنوع شده است، اما با اینهمهمردم، گرچه به درجات نامساوی، بدان عمل می کنند... مسلمانان برای مدت زمان درازی از آن پرهیز داشته بودند، اما سرانجام از بقیه تقلید کردند. نیم قرن است که قرض پول با بهره در کشورهای مسلمان مجاز شده است. درواقع، این عمل پیشتر از این نیز انجام می گرفت، منتها تحت پوشش حیله که «مشروع» خوانده شده بود و مراجع شرعی گوناگون آنرا برسمیت شناخته بودند؛ برای مثال، برای بکار آنداختن سرمایه ای که به یتیم یا صغیر یا طلبهٔ تمام وقت تعلق دارد، قرض پول با بهره اشکال شرعی ندارد [مه].

گرچه در برخی از مناطق، چون شبهقارهٔ هند، تخصص برخی ازگروههای هندی در تجارت پول مسلمانان را از این کار دور نگاهداشته بود، اما توسعهٔ معاملات جدید بهزمان ما این سد را پیش از آنکه فتوایی له یا علیه آن صادر شده باشد، درهم شکست. در پنجاب، در نخستین ربع این قرن،

حتی کشاورزان مسلمان دارند، باقتضای کسب و کار، احکام دینی را وا۔ میگذارند و بیش از هزار سال است که برخی از این مسلمانان در برابر مال دنیا سر تعظیم فرود آوردهاند. این کسان بهقبایل گوناگون و حتی بهسادات (یعنی اخلاف پیامبر) نیز تعلق دارند که هرچیزی را با نرخ ۱۲ تا . م درصد به بهره می دهند. باچنین نرخی، وسوسهٔ قرض دادن پول بسیار شدید است [...].

این قضیه بهصورتهای سنتی قرض پول راجع است. اما توسعهٔ بانکداری نوین مسلمانان را بهشرکت در این فعالیت نیزکشانده است. یکی از مسلمانانی که طرفدار سرسخت بازگشت بهضوابط اسلام بدوی است، میگویدکه وضع بدینقرار است و ما میتوانیم به گفتهٔ او باورکنیم. او بانکهایی را در هند بر میشمرد که پیش از جنگ جهانی دوم مشغول فعالیتهای مالی به معیار وسیع بودند و از سوی مسلمانان و با سرمایهٔ آنها اداره می شدند: بانک حبیب در بمبئی «که اکنون در پاکستان رونق دارد»، بانک حیدرآباد و بانکهای گوناگون دیگر در مدرس و

۹۶ اسلام و سرمایهداری

جاهای دیگر. او سپس با تأسف می افزاید که «البته، این بانکها با الگوهای غربی کار می کردند و بهره می گرفتند.» [۱.۱] اند کی بعد او اینچنین تعمیم می دهد: «از دیدگاه اسلامی، این یک واقعیت اسفبار است که عملاً همهٔ کشور ـ های اسلامی جهان در برابر بهره رسماً مدارا نشان می دهند.» [۱.۲] و باز در اینجا ما در برابر خود ارزیابی متخصصی را داریم که ترجیح می دهد نمونه هایی مغایر بااین گرایش را پیدا کند.

همین محمد حمیدانته می گوید که قرض بدون بهرهٔ پول در شبهجزیرهٔ هند «اینگونه نیست که مطلقاً وجود نداشته باشد، با این تفاوت که نسبت آن در مقایسه با قرض پول با بهره کمتر است.» [۳.۰]. این قضیه به تحولی نسبتاً اخیرتر مربوط است، یعنی بهآن آگاهی دیرهنگام و واکنش طرفداران اسلام در برابر سوقعيت عملا برسميت شناخته شدهاى ارتباط داردكسه زايبدة ناهمسازي ميان آرمان ديني وعمل تجديد نظر طلبانة ضمني ولى مستمر ناشي از فشار عواسل اجتماعی مسلط بود. باید افزود که باز شناسایی اقتضاهای آرمان اسلامی، تنها در نتیجهٔ فشار نیروهای اجتماعی دیگر مطرح شد که در این میان باید برای عامل گسترش مار کسیسم مقام مهمی قائل شد. دینهای بزرگ امروزی بهترین مصداق عبارت معروف هگل هستند که میگوید «جغد مینروا' تنها در تاریکی پرواز می کند.» درست همچنانکه کلیساهای مسیحی در دهههای اخیر یکباره کشف کردهاند که دست کم برخی از نتا یج سرما یه داری با آرمان مسیحی ناسازگارند، مسلمانان پارسا نیز ناگهان از رفتار همدینانشان در وحشت افتادند. انصافاً باید افزود که در جنبشهای عقیدتی غیر دینی، چون جنبش کمونیستی، برای آنکه ایدئولوژی پردازان و رهبران، شکافی را که بگونهٔ نامحسوسی میان بنیاد ـ های آرمانی جنبش و واقعیت آن پدیدار شده بود دریابند، دست کم،فشارشدیدی ازسوى پديده هايي خارج از حوزهٔ ايد ئولوژي نيز لازم بود.

آن پیروزیخواهی ای که کلیسای کا تولیک اخیراً درگذشتهٔ خویش کشف کرده است و آنرا مورد نکوهش قرار داده است، بیماری ویژهٔ این مذهب نیست. هرجنبش عقیدتی هنگامی که به موقعیتی دست می یابد که می تواند اقتداری دنیوی برپاکند، معمولا دستخوش چنین حالتی می شود، البته تا زمانی که اقتدار

Minerva . 1. الههٔ خرد دریونان باستان، غرضازجند مینروا، عقل وخرد است.-م.

اسلام و سرمایهدادی ۱۹۷

مورد بحث بگونه ای جدی مورد معارضه قرار نگرفته باشد. پس از آنکه شور نخستین فروکش کرد، معتقدان، در آغوش گرم تطبیق گرایی که انگیزهٔ اصیل جنبش را در محدوده های متناسب با یک آرمان و تسلی ویژهٔ ساعتهای تن ـ آسانی محدود می کند، آرام می گیرند. برای کسانی که سری پرشور دارند، دریچه های اطمینانی که از نظر احتماعی بیخطرند فراهم می آیند. تحت چنین شرایطی، فعالان جنبش گرایش بدان پیدا می کنند تا روا دارند که اید ئولوژی آنها در برابر درخواستهایی که از نیازهای زندگی اجتماعی غالب و سرشت بشر برمی خیزند، سر تعظیم فرود آرد. مصالحه رونق می گیرد و مردم به ظرفیت تطبیق خود می بالند. یک معارضهٔ جدی لازم است تا مردم را از این بیحالی مطبوع درآورد.

مراجع حقوقی عثمانی، شاید از زمرهٔ ایـدئولوژیپردازان وارفتهای بودند که به «اسقفهای درباری» می مانستند. ولی محمد عبده مردی باسرشتی کاملاً متفاوت بود. او، نوگرایی بود که بهقدرت و خصلت سراسر مغید تکامل در جهت اروپایی ایمان آورده بود و آنرا با اصول پایه ای اسلام سازگار می دانست. از نظر او، قضیه صرفاً برسر تطبیق دادن تعبیرهای سنتی این اصول با بنیادهای نظم نوین بود. دیگران به تلقی متفاوتی روی آورده بودند. آنها، برعکس، میان اصول اسلام و تمدن نوین تعارضی میدیدند و این وضع ذهنی، هنگامی که انتقادهای جامعهٔ سرمايهدارى --يعنى صورت غالب تمدن نوين تا اين اواخر وسيعاً شناخته آمدند، قوتگرفت. در بـرخورد میان اسلام وجهان اروپایی، اروپا درجبههٔ غلط افتاده بود و می بایست تسلیم گردد. اسلام سده ها پیش از این، این انتقادها را پیش بینی کرده بود (و چقدرما یهٔ سرخوشی با ید باشد که انسان نسبت به جامعهٔ خود احساس غرور كند، همان احساسي كهدر قلب هرانساني نهفته است)، انتقادهايي کے اکنون خود اروپاییان برنظام زندگی اروپایی وارد سیدانند. اسلام راہ ۔ حلهای خود را مطرح ساخته بود، اما مسلمانان نتوانسته بودند آنها را تشخیص دهند و ایـن رامحلها درست بودند، چراکه از سوی خدا فرستاده شده بودند. شاید این رامحلها بیشتر از آنرو درست بودند که از جامعهٔ خود آنها صادر شده بودند. تنها کاری که لازم بود، احیای این رامحلها بود.

بدینسان یک جنبش تام برای تأسیس مؤسسات اعتباریای که میبایست وامهای بدون بهره دهند، بحرکت درآمد. یک نظریهٔ کامل بمنظور توجیه

## ۹۸ اسلام و سرمایهداری

مزایای این نظام بعنوان یک چارهٔ واقعی برای همهٔ مشکلات جهان امروز، ساخته و پرداخته شد. عملاً، مزیت این نظریه، بیشتر از همه، در اینست که شخص را قادر میسازد تما بعنوان یک مسلمان و یک انسان از وجدانی آسوده برخوردارگردد و بدون آنکه جاذبه های زندگی راحت را تقبیح کند به شخص، بعنوان مدافع ۱۰ت، یکنوع احساس قهرمانی مبارزه علیه ناملایمات زمانهٔ ما می بخشد.

این جنبش که در آغاز شاید از آن اقدامات نادری بود که در هر عصری از سوی شماری از پارسایان و انفاس عرفانی برای کسب رستگاری از راه دستگیری بی چشمداشت مستمندان بعمل می آید، تا کنون موفقیت بسیار محدودی بدست آورده است. محمدحمیداند می گوید که این نظام اعتباری از پایان قرن نوزد هم به بعد در هندوستان گسترش یافت و بعدها شکل جوامع تعاونی استقراضی به خود گرفت (که خود قبول دارد تحت تأثیر جنبش تعاونی اروپایی این را پذیرفته است) «با حجم کاری که در برخی از موارد سالانه به یک عدد ششرقمی می رسید». او براین واقعیت تأکید می ورزد که اعضای این جوامع منحصراً هدوستان، در دکن حیدرآباد، بوسیلهٔ یک غیرمسلمان مجدداً آغاز بکار کرده هندوستان، در دکن حیدرآباد، بوسیلهٔ یک غیرمسلمان مجدداً آغاز بکار کرده بهدوستان، در دکن حیدرآباد، بوسیلهٔ یک غیرمسلمان مجدداً آغاز بکار کرده به مود [ع.1]. بهرحال، همچنانکه محمد حمیداند خود می گوید، این مؤسسات بهر می می کردند – وسعت چندانی پیدا نکرده بودند. البته این قبوسات بهره عمل می کردند – وسعت چندانی پیدا نکرده بودند. البته این قضیه تنها بهره عمل می کردند – وسعت چندانی پیدا نکرده بودند. البته این قضیه تنها

بهرحال، ادعای محمدحمیداند (ک م بنظر می رسد نشر عمل امروزی بهره را بهندیده گرفتن قانون اسلامی از سوی اقتصاددانان و غفلت علمای دینی از اقتصادیات نسبت می دهد!)[ه. ۱] دائر براینکه کشورهای اسلامی «در یک مرحلهٔ انتقالی هستند و تا آنجاکه می توانند دارند برای رهایی از شر [بهره] می کوشند»، بدست دادن نمونهٔ خامی از مدینهٔ فاضله گرایی و نوعی افراطی از آن مفهوم «آرمانگرایانهٔ» تاریخ است که من در اینجا درصدد مبارزه با

#### اسلام و سرمایه داری ۱۹۹

آنم. در پاکستان که دولت آن بهترین رامحل را وارد کردن قانون قرآنی در زندگی واقعی دانسته است، چیه مییابیم؟ در طرح قانون اساسی دولت جدید پاکستان که از همان آغیاز با غرور خود را یک دولت اسلامی اعلام کرده بود، لغو بهره بعنوان یکی از اصول راهنمای حاکم برتحول این دولت، گنجانده شده بود. در همان زمان که این طرح مورد بحث بود، انجمن اتفاق اسلامی هند -و- پا کستان که در «سند» حیدرآباد (دریا کستان غربی) اجتماعی تشکیل داد، درخواست کرده بود که این ماده نه بعنوان یک اصل، بلکه بعنوان یک مورد عملی که باید اجراءگردد، در قانون اساسی نوشته شود. زمانی که قانون اساسی موردتصویب قرارگرفت (دروم فوریه ۲۰۹۹) [۱۰۹] بداین راه حل اشارهای نشد و متن نهایی این قانون تنها بهلغو سریع ربا بعنوان یکی از هدفهایی که دولت بايد براى نيل بدأن بكوشد، بهمراه موارد ديگر، از جمله رفاه مردم -اشاره می کند [۱۰۰]. وضعی را که از آن پس پیش آمد می توان بانوشته ها یی از هفته نامه ای که حین نوشتن این سطور خوانده ام، بگونهٔ کافی مختصر کرد: «در مجلس ملی پاکستان پیوسته از لغو هرنموع نرخ بهرهای بحث می شود، براین اساس که این نرخهای بهره قانون قرآنی را نقض می کنند. اما ملاحظات تجاری تا کنون علیه این مباحثات بوده است.» [۱۰۸] در این ضمن، بانک دولتی پاکستان، چون دیگر بانکهای اینچنینی، نرخ بهرهاش را بالا وپایین میبرد. اصلاحات ارضی ژانویهٔ و مور مقرر داشته است که بهزمیندارانی که از آنها خلع ید شده است، سهامی با بهرهٔ ۶ درصد بعنوان غرامت تعلق گیرد [۱.۹].

بنظر می رسد که امروزه تنها یک دولت اسلامی وجود دارد که جرأت کرده است منع دینی بهره – بیگمان نه درعمل، بلکه دست کم در متن قوانین خود – را رعایت کند. این دولت، همچنانکه می توان حدس زد، یکی از عقب مانده ترین دولتها از نظر اقتصادی و فرهنگی، یعنی دولت عربستان سعودی است. می دانیم که این دولت از همان آغاز تشکیل، از اید تولوژی سنت پرست وعقب مانده ای بنام وهابیگری الهام گرفته بوده است که بازگشت به اسلام ناب روزگاران اولیه را موعظه می کند و بر مسلمانانی خشم می گیرد که از دیرباز خود شان را به تسامح افسار گسیخته ای واگذاشته اند، یعنی همان حالتی که امروزه صورت نوگرایی فرنگی منشانه به خود گرفته است. پرت افتادگی نسبی عربستان سعودی

• • ۲ اسلام و سرمایه داری

و شیوهٔ باستانی زندگی بیشتر سا کنان آن، اجازه داده است که این کشور تا این زمان خط مشی بازپس نگر خود را با تنبیهاتی چون بریدن دست بهجرم دزدی، حفظ کند. وفاداری به ایدئولوژی وهابی، از آن بدتر، نیازی که نتیجهٔ همین وفاداری است، یعنی نیاز به پرهیز از مخالفت مستقیم با نمایندگان این ایدئولوژی، یعنی علمای نجد، تا کنون در خوابانیدن هرگونه گرایش کم و بیش تجدد-خواهانه ای که از سوی رهبران سیاسی کشور یا قشرهای نوین جامعهٔ سعودی ابراز شده، موفق بوده است. از اینرو، عجیب نیست که قانون بازرگانی دولت سلطنتی سعودی که از قانون بازرگانی عثمانی مصوب . ۱۸٫۰ الهام گرفته است و از طریق آن از قانون ۸۰٫۰ فرانسه تأثیر پذیرفته است، در مورد بهره با فصاحت خاموش مانده است. کمیسیونهایی که در شهرهای عربستان سعودی برای هرنوع ربایی را ممنوع داشته اند [۱۰٫۱]. بهسال . ۱۹٫۰ وامی که عربستان سعودی به سوریه داده بود، صریحاً بعنوان وام بدون بهره خوانده شده بود سعودی به سوریه داده بود، مریحا از آر۱٫۱]. بهسال . ۱۹٫۰ وامی که عربستان

لحظهٔ نتیجه گیری فرا رسیده است. بررسی عینی ای که بیشتر صفحات پیشین این کتاب را سیاه کرده است، گرچه نا کامل است اما برای آنکه زمینه های محکمی از برای توجیه عقیدهٔ بعدی من فراهم سازد، کافی بنظر می آید. این که می گویند اسلام با سرمایه داری مخالفت بنیادی دارد، یک افسانه است، حال می خواهد این نظر با نیت خوب مطرح شود یا بانیت بد. از جهت نظری، دین اسلام اعتراضی به شیوهٔ تولید سرمایه داری نشان نداده است. بیگمان، در سده های میانه یک ممنوعیت نظری از سوی قانون اسلامی پرورانده شده بود که هدفش برخی نوین گزیرناپذیر بودند و این ممنوعیت در آنزمان کم وبیش مانعی برسر راه توسعهٔ بخش اقتصادی سرمایه دارانه بوجود آورده بود. اما این ممنوعیت از میانه به شکوفایی غیرقابل مقایسه ای در انزمان کم وبیش مانعی برسر راه توسعهٔ بخش اقتصادی سرمایه دارانه بوجود آورده بود. اما این ممنوعیت از توسعهٔ بخش اقتصادی سرمایه دارانه بوجود آورده بود. اما این ممنوعیت از توسعهٔ بخش اقتصادی سرمایه دارانه بوجود آورده بود. اما این ممنوعیت از توسعهٔ بخش اقتصادی سرمایه دارانه بوجود آورده بود. در این مینوعیت از توسان آغاز، آنقدر در عمل ندیده گرفته شده بود که بخش سرمایه دارانه در دوران میانه به شکوفایی غیرقابل مقایسه ای دست یافته بود. در این دوران و بعد از آن، تنها نتیجهٔ عملی این ممنوعیت در برخی از نقام، تخصص پیدا کردن برخی عناصر اقلیت اقلیت مده بی یا نژادی - در تجارت آشکار پول بود، تخصصی که بنظر می آید قانون چنین جوامعی باشد: و نیز نتیجهٔ این ممنوعیت، تصویب بی میلی در امر سرمایه گذاری صنعتی بود، همان حالتی که درمورد همهٔ جوامع اسلامی و حتی درمورد شماری از جوامعی که مسلمان نیستند نیز عمومیت دارد. همین مانعی که کراهت عمومی از سرمایه گذاری در صنعت ایجاد کرده بود، موجب شد که توسعهٔ سرمایه داری صنعتی ملی در جهان اسلامی جدید و نیز در چین و ژاپن در دوران معاصر با اشکال روبروگردد، همچنانکه در هنگام ظهور اروپای جدید پیش آمده بود: پشتیبانی مذهبی از این کراهت در آغاز جریان صنعتی شدن، بسیار بندرت اتفاق افتاده بود.

جریان صنعتی شدن به بر کت مداخلهٔ دولت (اسلامی)، و بالاتر از همه تحت تأثیر نافذ اروپا، بشیوههایی که جنبههای اصلی آنها در بخش پیشین توضیح داده شد، به پیش رفته بود. سرمایه داران بومی، اند کناند ک بدون آنکه نشان دهند که با کی از ممنوعیتهای دوران پیشین دارند، سرانجام بدنبال الگوی اروپایی رفتند یا، حداکثر، در شرایط ناراحتی وجدان، به مراجع مذهبی تجدد طلب پناه می آوردند و حیله هایی را که از سده های میانه جنبهٔ شرعی پیدا کرده بودند بکار می بردند و یا از سودهای اضافی تبری می جستند (مانند آن کسانی که از دریافت بهرهٔ سپرده های بانکی شان خودداری می کردند).

وا کنش شدیدی که توسل به تسهیلات بانکی را مطلقاً وبگونه ای همه جانبه رد می کند اما بربنیاده ای عینی شیوهٔ تولید سرمایه داری نیز نمی تازد، تنها بگونه ای دیرهنگام آشکارگشت. بهرحال، این جنبش در ایجاد چند تعاونی مهم اقتصادی محدود در شبه قارهٔ هند و تحدید عملکرد بخش سرمایه داری، بهمان اندازه ای که جنبش تعاونی در اروپا و امریکا توفیق بدست آورده بود، موفق گشت — اتفافاً جنبش تعاونی اروپایی از یک ایدئولوژی تا اندازه ای مشابه با ایدئولوژی تعاونی اسلامی الهام گرفته بود با این تفاوت که تعاونی اروپایی جنبه ای دنیوی دارد. دولتی که نظراً از همه بیشتر برآنست تا اعمال خود را با دستورهای اسلام انطباق دهد، علی رغم نمایشهایی که در این جهت می دهد، نتوانسته است مسئلهٔ تصویب قانونی تزهای جنبش اسلامی را حل کند. تنها یکی از عقب مانده ترین دولتهای اسلامی از نظر اقتصادی، در مقایسه با دولتهای دیگر جرأت کرده است که تحتفشار یک ایدئولوژی مذهبی سنت پرست

۲۰۲ اسلام و سرما یه داری

ممنوعیتهای سنتی را در قوانین خودبگنجاند. باتوجه بهآنچه که در دولتهای اسلامی پیشرفته تر رخ می دهد بعید است که، این ممنوعیتها (اگرهم زمانی عملاً قوت داشته اند) قانوناً و عملاً به قوت خود باقی بمانند. سرانجام عربستان سعودی نیز چون دیگر کشورهای اسلامی همان مسیر تحولی را دنبال خواهد کرد. حداکثر ممکن است که تحولات ایدئولوژیک ناشی از مقتضیات سیاسی این کشورهای دیگر را به طرح قانون مشابه بکشاند. بسیار محتمل است که اگر چنین امری اتفاق افتد، چنین قانونی استثناها و راههای فراری فراهم کند (ایدئولوژی پردازان هم اکنون درصدد تدار که طرحهایی برای این موارد سیتنائی هستند) [ ۱۱۳] و در عمل بنسبت معکوس با شدت آن بکارگرفته شود – البته اگر تحت تأثیر علل کاملاً غیرمذهبی مسئلهٔ نرخ بهره با روی آوردن این دولتها به اقتصاد سوسیالیستی یا دست کم دولتی، بیشتر اهمیت خود را از مست ندهد. باز بایدگفت که آنچه که از همه بیشتر احتمال دارد، اینست که مراجع مذهبی از پویش جامعه دنباله روی خواهند کرد و دولتهایشان را با مراجع مذهبی از پویش جامعه دنباله روی خواهند کرد و دولتهایشان را با مراجع مذهبی از پویش جامعه دنباله روی خواهند کرد و دولتهایشان را با منتضیات خط مشی اقتصادی مورد انتخاب این دولتها عمل کند.

بدینسان، واقعیتهای تاریخ کاملا<sup>ت</sup> با تزهای مارکسیسم سازگاری دارند. ایدئولوژی در درازمدت خود را تاحد زیادی ضعیفتر از مقتضیات موقعیت اجتماعی و مبارزهٔ جوامع وگروههای اجتماعی در جهت بدست آوردن حداکثر قدرت و مزایا و امتیازهای اجتماعی، نشان می دهد. از این گذشته، برای آنکه بهبرخی از نظرهای باب روز پاسخ داده باشم، اجازه دهید یادآور شوم که جهان سمبلها و معانی در مقایسه باعواملی که در بالا ذکر شدند --دست کم بمعیار تکامل سراسری -حداکثر نقشی درجه دوم و نهچندان مستقل را ایفاء می کند.

یک راه اسلامی برای سرمایه داری؟

دیدیم که وارد شدن بخش سرمایهداری جدید در کشورهای اسلامی – مشابه همان بخش تعیین کنندهٔ جهت کلی اقتصاد در کشورهایی که در آنها شکلبندی اقتصادی ـ اجتماعی سرمایه داری غلبه دارد – جریانی است که ریشه در خارج از جهان اسلامی دارد. و نیز دیدیم که احکام دین اسلام بصورتی که در دورهٔ پیشین تصور شده بودند، نمی توانستند از قبول اعمال اقتصادی جدید موافق با مقتضیات عملکردی این بخش سرمایه داری جلوگیری کنند و قادر نبودند که از تکامل این بخش در جهت تسلط یافتن بر کل نظام اقتصادی کشور، همچنانکه در غرب اتفاق افتاده است، ممانعت کنند.

آیا این بخش سرمایهداری جدید --با تعریفی که در رئوس کلی خود اساساً باتعریف آنچه که در کشورهای غربی غلبه دارد، مطابق است –در کشورهای اسلامی ممیزات ویژهای دارد؟ اگر چنین است، آیا این ممیزات ویژه مولود دین اسلامند؟ اینها پرسشهایی هستند که اکنون به پاسخ نیاز دارند.

این که در هراجتماع ملی، کارکرد نظام سرمایهداری جدید ممیزات ویژهای از خود بروز می دهد، ظاهراً حقیقتی است که کلاً مورد تصدیق هر اقتصاددان عملیای می باشد، و نظریه پردازان نیز قاعدتاً آنرا تصویب می کنند، بی آنکه قادر باشند به آن دقت و صورت علمی بخشند. من در اینجا از صورتبندی بسیار فشردهٔ فرانسوا پرو نقل قول می کنم:

با اینکه فنون سرمایدداری نوین با شتاب گسترش یافته است و همانندیهای شگفت آوری میان اقتصادهای ملی متفاوت برقرار کرده است، باز هریک از این اقتصادها سازمان متمایز خویش را دارد و اشخاصی که در فعالیتهای اقتصادی هریک از این کشورها شرکت دارند، مشتر کا گرایشهای ذهنی متمایز ومعینی را دارا هستند. علم جدید بدون آنکه بهیچروی به توهمات رنگباختهٔ «روانشناسی ملتها» بسبک قدیم تسلیم گردد و درواقع با واکنش شدید علیه تعمیمها و ادعاهای گزافه آمیز این روانشناسان، آغاز بدان کرده است تا ملاحظه کند که طبقات یا گروههایی از طبقاتی که تاریخ یک ملت بدانها شکل بخشیده است، براستی از ویژگیهای معینی برخوردارند. سوداگری که منافعی در سراسر جهان دارد، بخوبی نسبت به تفاوتهای میان سوداگران، مهندسان، دفتریان، کارگران دستکار و کشاورزان یک ملت در مقایسه با ملتهای دیگر آگاه است،

۴ + ۲ اسلام و سرما یه داری

حتی اگر نتواند این تفاوتها را دقیقاً تعیین کند... مالکیت، قراردادها، دولت --بهدیگر سخن، نهادهایی که چارچوب تولید و مبادله را تشکیل می دهند--ازسنت وشیوهٔزندگی هرملتی نقش معینی رامی پذیرند. اقتصاددانانی که می خواهند از این ملاحظات کلی و مبهم فراتر روند می کوشند تا ابعادو مناسبات مختص یکه سرما یه داری ملی ویژه را تعیین کنند و به بررس اساسی آن بپردازند... مسئلهٔ ما تنها واردات و صادرات افراد بریتانیایی و امریکایی و عرضه و تقاضای شهروندان این ملتها نیست، بلکه ما حق و وظیفه داریم که واردات وصادرات بریتانیا و امریکا، و کل عرضه و تقاضای آنها را بعنوان دو ملت در نظر گیریم. یک ملت از نظر اقتصادی انحصار قدرت عمومی را دردست دارد -- یعنی دولت -- هماهنگ و انحصار قدرت عمومی را دردست دارد -- یعنی دولت -- هماهنگ و تنظیم می شوند. در میان اجزاء تشکیل دهندهٔ یک ملت، روابط خاص برقرار است که آنها را بصورت مکمل همدیگر درمی آورد [۱۰۰].

در اینجا باید این نکته را یادآوری کرد که نظر مارکس نیز دست کم در آنجا که به تفاوتهای سطح تولید مقایسه ای میان کشورهای سرمایه داری می پردازد، بهمین سان بود:

یک ملت صنعتی بالاترین قدرت تولید خود را زمانی بدست می آورد که به بالاترین سطح تکامل تاریخی خویش رسیده باشد. در واقع، یک ملت تا زمانی که نه نفع، بلکه نفع بردن هدف اصلی او بماند، در اوج تکامل صنعتی خود است. از این جهت، اسریکاییان از انگلیسیها برترند... برخی نژادها، شکلبندیها، اقلیمها، شرایط طبیعی... برای تولید مساعدتر از دیگران هستند [۱۱٤].

و از این کلیتر:

صرفنظر از درجهٔ تکامل که کم و بیش بهصورت تولید اجتماعی متجلی

۱سلام و سرمایهداری ۲۰۵ می شود، قدرت تولید کار به شرایط فیزیکی نیز بستگی دارد. این شرایط به ساختمان بدن خود انسان (نژاد و غیره) و طبیعت سحیط راجعند [۱۱۵].

البته این اظهارنظرها به تعدیل نیاز دارند. آنچه که این اظهار نظرها برطبق علم زمانشان به «نژاد» نسبت می دهند [۱۱٦]، باید به سنت فرهنگی یک گروه قومی معین نسبت داد. از این گذشته، درعصر مارکس و هیپولیت تن اصطلاح «نژاد» دست کم جزئاً بهمین معنا بکاربرده می شد. همچنین باید این نظرها را وسعت داد و آنها را به فراسوی صرف حوزهٔ تولید گسترش داد. با اینهمه، این نظرها برآگاهی نسبت به امکان تنوع سبکهای ملی در درون یک شکلبندی اقتصادی \_اجتماعی یا یک شیوهٔ تولید، دلالت می کنند.

اگر این سبک ویژه، این ممیزات خاص سرمایدداری واقعاً وجود دارند، پس کاملاً ممکن است کههمین نوع تمایزات ویژه را در کشورهای اسلامی نیز پیدا کرد. بهرحال، ما در جهان اسلامی با جوامعی از نوع ملی روبرو هستیم که نسبت به همدیگر کلاً از ملتهای اروپا تفاوت بیشتری دارند. مرزهایی که این ملتها را از هم جدا میسازند، همیشه تثبیت شده نیستند و در مورد برخی از این ملتها را از هم جدا میسازند، همیشه تثبیت شده نیستند و در مورد برخی از این ملتها، بیش از همه درمورد جوامع عربی زبان، یکنوع وجدان ملی در دو سطح متفاوت وجود دارد (مثلاً، یکی ممکن است ضمن تعلق به ملیت «تونسی» کلاً خود را «عرب» نیز بداند)، در بسیاری از این کشورها، سنت فرهنگیای که به تشکیل این وجدان ملی انجامید، دین اسلام را بعنوان یکی از عوامل مهم تعیین هویت ملی درخودگنجانده است. درنتیجه، یک سبک ملی رفتار اقتصادی را باید در سطوح گوناگون و با توجه به عوامل گوناگون موجود در تاریخ فرهنگی یک کشور، تبیین کرد. اصولاً میتوانگفت که در میان عوامل گوناگون تعیین کنندهٔ وجدان ملی، دین اسلام در برخی، یا در همهٔ کشورهایی که مسلط بوده

در اینجا باید به بررسیهای روانشناسی اقتصادی مراجعه کرد. برخلاف تصور موافقان و همچنین مخالفان مارکسیسم، تلقی مارکسیستی نسبت به نقشی که اقتصاد در زندگی اجتماعی بازی می کند، <u>با در</u> نظرگرفتن عامل روانشناختی ۲. عنتقد ومودخ فرانسوی (۱۸۲۸ تا ۱۸۹۳). - ۲۰

۲۰۶ اسلام و سرمایه داری

منافاتی ندارد. گرچه درواقع تزهای مارکسیسم قائل به این هستند که قوانین عمومی ساختهای کلی اقتصادی و دگرگونیهای مهمی که این ساختها می پذیرند و گذار از یک مرحلهٔ اقتصادی به مرحلهٔ دیگر، به تفاوت ساختهای روانشناختی مختص گروههای بشری و دگرگونیهای این ساختهای مستقل از تکامل ساخت اجتماعی بستگی ندارند، اما تلقی مارکسیستی بهیچروی بااین نظر مخالفتی ندارد که کارکرد نظامهای اقتصادی می توانند تحت تأثیر روانشناسی افراد و گروهها قرارگیرند، حتی اگر ساخت این نظامهای اقتصادی دست کم در تعیین ویژگیهای وسیع این روانشناسی نقش بزرگی را ایفاء کند.

تا کنون، بنظر نمی رسد که روانشناسی اقتصادی دربارهٔ تمایز رفتار جوامع قومی خاص در امور اقتصادی، نتایج جالب توجهی بدست داده باشد. کلا کار این رشته محدود است به مشاهدهٔ رفتار اقتصادی مقوله های وسیعی از مردم، همچون تمام مردم کشورهای توسعه نیافته یا نیمه توسعه یافته بعنوان یک کل، یا یادداشتهای پراکندهای (که معمولاً چندان مبتنی بردلایل علمی نیستند) دربارهٔ گرایشهای عمومی سوداگران، بانکداران و غیره در جوامع اروپا و امریکای شمالی [۱۱۷]. دربارهٔ کار مردم نگارانی که روش معمول آنها تحلیل رفتار اعضای جوامعی است که بنظر اینان، در آنها کار کردهای اقتصادی کاملاً به کارهای اجتماعی دیگر وابسته است، لزومی به بیشتر از یک یادآوری گذرا نیست. به نظر من، رهیافت آنها غالباً سخت قابل تردید است. بهرحال، تنها در جوامع روستایی نسبتاً پرت افتادهٔ کشورهای اسلامی میتوان به آن نوع جوامعی که معمولاً مورد بررسی مردم نگاران است دسترسی پیدا کرد، گرچه این جوامعی که معمولاً مورد بررسی مردم نگاران است دسترسی پیدا کرد، گرچه این جوامع نیزتحت تأثیرپویش کلی اقتصاد ملی هستند. کار کرد بخش سرمایه داری

نویسندگانی که کوشیدهاند تا ممیزات ویژهٔ سرمایهداری را در کشورهای اسلامی بیرون کشند، بیشتر عبارتند از چندتن اقتصاددانی که دربارهٔ اسلام چیز کمی میدانند و به آن چیز کم نیز از طریق دست دوم اطلاع دارند. به این افراد باید آن دسته از ایدئولوژی پردازان مسلمانی را نیز افزود که مصمم شدهاند در هرجا که می توانند اشکال تمایز اسلامی را پیداکنند – بویژه اشکالی که می توانند مایهٔ فخر کشورهای اسلامی شوند. جانب حزم را بیشتر جامعه شناسان و تاریخنگاران اجتماعی غربی وخاورمیانهای رعایت کردهاند که دربارهٔ حقایق موجود دانش بهتری دارند و بهنتیجه گیریهای جسورانه رغبت کمتری دارند. اگر کسی دنبالهٔ قضیه را بگیرد، ممکن است مجموعهٔ کوچکی از اینویژگیهای سرمایه داری اسلامی فراهم کند. اما این نتیجه از بوتهٔ آزه!یش، ناموفق و بسیار غیر دقیق بیرون خواهد آمد.

یکی از اقتص<del>ادد</del>انان جوان، آوستروی<sup>،</sup> که ج<del>سور</del>انه اقدام بهشناسایی موضوع ناشناختهٔ اسلام شناسی کرده است و با یک سبک صریح کتابها و مقالاتی در این زمينه نوشته است، مينويسد بعلت آن كه «ذهنيت سنتي اسلام مساعد توسعهٔ سرمایهداری نبوده است» صورتهای سرمایهداری بسیار کم در صنعت وبازرگانی کشورهای اسلامی راه یافته اند و «بیشتر مؤسسات اقتصادی مهم، ساخته و پرداختهٔ بیگانگان هستند»، ضمن آنکه مؤسسات سرمایه داری مسلمانان از خود تنها «پویایی ضعیفی» نشان دادهاند [۱۱۸]. او در یک یادداشت می افزاید که پس از خواندن کتاب ج. برک و مشاهدهٔ تصویری که این کتاب دربارهٔ رخنهٔ اقتصاد جدید در جهان اسلامی بدست میدهد، نظرهایش را در این باره محققاً تا اندازهای تعدیل کرده است. واقعیت اینست که آوستروی فکر می کند که جهان عرب دگرگون شده است و نظر او متوجه این دگرگونی است. درواقم، صفحاتی که او در آنها می گوید که دارد تحولات جدید جهان عرب را مورد ملاحظه قرار میدهد، راقم تصویری خیالی و غیرواقعی از آنچه که او آنرا «اقتصاداسلامی» پنداشته است میباشند، اقتصادی که تابع به اصطلاح «انگیزهٔ اقتصادی اسلام» است. من بعدها به این آرمانهای تخیلی باز خواهم پرداخت، آرمانهای<u>ی ک</u>ه خطر شیوهٔ نگرش «<u>آر</u>مانخو<u>اها</u>نه» را به این مسائل، بخوبی تصویر مي کنند.

عناصری از این شیوهٔ نگرش به مسئلهٔ مورد بحث، گرچه بابیانی نه بدین خامی در آثاری بسیار موجه تر از کارهای آوستروی نیز پیدا می شوند. جامعه شناس امریکایی، مورویرگر در یک کتاب ترکیبی در زمینهٔ جهان عرب امروزی که از نظر-دارا بودن اطلاعات بسیار جالب توجه است و با هوشیاری نوشته شده است و در قضاوت با تأمل عمل می کند، از خود می پرسد که آیا بدگمانی سنتی اسلامی

1. Austruy 2. J. Berque 3. Morroe Berger

# ۸ • ۲ اسلام و سرما یه داری

نسبت به «مخاطره» ، ممکن است به ترجیحی که سوداگران عرب به سودهای حاشیه ای معتنابه ناشی از سرمایه گذاری در زمینه هایی که احتمال برگشت سریع سرمایه در آنها وجود دارد نشان می دهند، همچون سرمایه گذاری در زمینهای قابل کشتو سرمایه گذاری در کارهای ساختمانی شهرها، ارتباطی داشته باشد. او از اقتصاددان مصری الجریتلی نقل قول می کند، کسی که یادآور شده است که حتی در کتابهای درسی قانون که در مصر بکار برده می شوند، در مورد برتری اوراق قرضه نسبت بهسهام از دیدگاه امنیت مالی «بی اندازه غلو شده است». بهرحال، خود برگر چنین اظهارنظر می کند که «باحتمال زیاد عدم امنیت سیاسی و اقتصادی عمومی در خاورمیانه در ایجاد این تلقیها نسبت به مخاطره، مؤثر بوده است.» او سپس این تفسیر مناسب را بدست میدهد که اعرابی که بهایالات متحده مهاجرت کردهاند، بویژه آنها که از سوریه و لبنان آمدهاند، در این محیط جدید، روحیهٔ مخاطرهجویانه تری از خود نشان می دهند. درست است که اینان بیشتر اعراب مسیحی هستند، اما مهاجران مسلمان نیز در میان آنها وجود دارند [۱۲۱]. این نکته درمورد مهاجران عرب کلیمی در اسریکایلاتین و افریقای سیاه نیز صادق است که بیشترشان از اصل سوری. لبنانی هستند. شگفتی در اینجاست که همین اعراب مسیحی تا زمانی که در خاور هستند، در بیشتر ویژگیهای هم میهنان مسلمانشان در پهنهٔ فعالیت اقتصادی سهیمند. از این گذشته بیشتر ناظران اخیر می گویند هنگامی که مسلمانان خاورميانه دريافتندكه شرايط تاريخي اجتماعي بههمميهنان كليمي و مسیحی آنها فرادستی بخشیده است، بگونهٔ روزافزونی در فعالیتهای اقتصادی سرمایهداری شرکت کردند [۲۲].

نویسندگان متعددی، به تمایل سرمایه گذاران خاورمیانه به کسب منافع راحت، مطمئن و سریع اشاره می کنند. این نویسندگان می گویند که سرمایه گذاران یادشده به سرمایه گذاریهای وسیع در رشته هایی که بازگشت سرمایه در آنها بکندی صورت می گیرد، بی علاقه اند. آنها به سرمایه گذاریهای بسیار متنوع و سازمان دادن انواع فعالیتهای اقتصادی که هیچکدام آنها خصلتاً کاملاً تخصصی نیستند، رغبت دارند. گفته شده است که این سرمایه داران می خواهند هرکاری را خودشان انجام دهند و به وسایل فنی ومزایای ناشی از سرمایه گذاری در تحقیق نیازی احساس نمی کنند. اینها فردگرا هستند. این افراد علاقه ای به رهبری اقتصادی و مسؤولیتهای آن ندارند. اینان کارخانه های خود را بشیوه غیر حرفه ای اداره می کنند. نتایج این گرایشها، موفقیتهای ناپایدار ناشی از سرمایه گذاریهای غیر منظم و غالباً تأسفبار است [۱۳۳]. غالباً در تشخیصهای معتبرتر، به چنین فهرستی از موجبات روبرو می شویم: منع ربا و معاملات غرر از روبرو می شویم: منع ربا و معاملات غرر اثر موی دین اسلام، تقدیر پرستی و نیز آشفتگی در محیط کسب و کار بر اثر برخوردار است). می گویند که همهٔ این موجبات سرچشمهٔ انگیزه او معر کهای برخوردار است). می گویند که همهٔ این موجبات سرچشمهٔ انگیزه او معر کهای برمایه داری را خشک می کند [۲۰۶]. به این گرایشها (دست کم جزئاً) سبک برنامه ریزی اقتصادی رهبرسیاسی کشور را نیز باید افزود چرا که در ای برنامه ریزیها مخاطرات اقتصادی متوجه سراسر ملت می شود [۲۰۲].

ج.برک در مقالهٔ هوشمندانهاش —مقالهای با مثالهای بسیاری از انتشارات اقتصادی اخیر عربی — دربارهٔ پدیدارشناسی جهان امروز عرب همین موضوع را بگونه ای ترکیبی می پروراند. در هرجاصحبت از «بی اعتمادی به سرمایه گذاریها یی که بکندی به مرحلهٔ ثمر بخشی می رسند، است.» [۲۰۹] همیشه یک گلایه شنیده می شود که: سرمایهٔ موجود در زمین، ساختمان و تجملات جذب می شود [۷۰۱]. برک پس از تحلیل رفتار سرمایه داران عراق، به «هراس قدیمی مخاطره» که «در اخلاق ریشه دارد»، [۸۰۱] اشاره می کند. به رحال او در جای دیگر بشیوه ای درست تر یادآور می شود که منع دینی معاملات غرا دیگر چیزی بیشتر از «یک مانع نظری نیست؛ این منع دیگر در بیشتر موارد باعث ناراحتی وجدان نمی شود.» [۲۰۹] به مین سان، در مورد ویژگیهای «خاوری» تقدیرگرایی، پی تفاوتی و عدم ثبات که غالباً ند تنها از سوی اروپاییان بلکه از جانب مسلمانان نیز نکوهش شده است، می گوید:

عقیدهٔ عمومی ویژگیهایی را می بیند که ریشه درگذشته دارند و باید از میان برداشته شوند. در عمل، این واقعیتها به عنوان واقعیت، اعتبار و اهمیت اجتماعی و اخلاقی بالفعل شان را هرروز بیش از گذشته از دست

# • ۲۱ اسلام و سرمایه داری

میدهند. این امر هرچه بیشتر درموردگروههای درحال تحول صادق است گروههایی که باید علیه آن چیزی که علی رغم آن باید عمل کنند بشورند [۱۳۰].

این آخرین تفسیرها از سوی یک ناظر خوب، باندازهٔ کافی قاطعند. ای<del>ن ت</del>فسیرها بانوشته های نویسندگانی که از باهوش ترین افراد و،نسبت بهواقعیتهای معاصر، ازآگاهترین افرادند، مطابقت می کنند. این تفسیرها را در جای دیگر و درمورد ملتهای مسلمان غیرعرب نیز می توان به کاربرد. یک جریان تکامل اقتصادی عمومی در همهٔ این کشورها موجب می شود که بخش معتنابهی از آن افرادی که. در اقتصاد کشور نقش رهبری دارند، رفتاری اقتصادی همانند با آنچه که در جهان سرمایهداری اروپایی معمولی تلقی می شود، داشته باشند. بویژه در آثار برک، تحلیلهای دقیقی از این تکامل اقتصادی بعمل آمده است، تحلیلهایی که بهبررسی این جریان در همهٔ زمینه ها و بویژه در زمینهٔ روانشناسی غالب ---تلقی های افراد نسبت به چیزها، کمیت و نظایر آن –اختصاص داده شده اند. این نظر از طریق بررسیهای جامعه شناختی ای که دانیل لرنر' بتفصیل بعمل آورده است و تحلیلهای هوشمندانهای که از خود بروز داده است، بگونهای مستند تأييدگشته است. ئي. ج. مير اقتصاددان، و جامعه شناسان خاورميانه چون شارل عيسوي و يوسف سايق اين رفتار اقتصادي را در ارتباط با تعدادي شاخه هاي اقتصادی بگونهای دست اول شرح دادهاند. باید دانست که این تکامل بهیچروی از یک تحول دینی منتج نمیشود، بلکه ناشی از یک دگرگونی اقتصادی و فنی است.

این سمیزاتی که توانسته م تحلیلهای آنها را بیاورم، و راجعند به دست کم برخی ازگروههای سرمایه داری ملی در جهان اسلامی، سمیزاتی گذاری هستند که در شرف ناپدید شدن می باشند. برخلاف آنچه که از سوی بسیاری از نویسندگان یاد شده و گروهی دیگر ادعا می شود – نویسندگانی که بیشتر احتیاط بخرج داده اند، از دیگران صالحترند – این سمیزات خصوصاً اسلامی نیستند. هرچیزی که در این کتاب گفته شده است، حقیقت این نظر را گواهی می کند؛

1. Daniel Lerner 2. E. J. Meyer

بویژه با مقایسهای که با حقایق تجربهٔ چین و ژاپن بعمل آوردهام، نظر من تأیید میشود. آنچه در اینجا مطرح است، رفتاری است که بهساختهای اقتصادی و اجتماعیگذشته وابسته میباشد و از سوی اسلام طی یک دورهٔ کامل تاریخ، جنبهای شرعی پیدا کرده است -رفتاری که بهنسبت تغییر ساخت اقتصادی و اجتماعی، البته بادرجهای تأخیر زمانی دگرگون می گردد - ممکن است که در مؤسسات سرمایه داری کشورهای اسلامی نیز مانند همین مؤسسات در کشورهای مسیحی، سبکهای ملی وجود داشته باشند. اگر بررسی علمی جدیای در جهت تعیین چگونگی این سبکهای ملی انجام پذیرد (کاری که تاکنون انجام نگرفته است)، آنگاه ۱۹ید بستگی معینی میان این سبکها بهدلیل وجود میراث مشترک شیوه های اندیشه و رفتار، کشف گردد. این میراث مشترک از یک تاریخ فرهنگی که تا اندازهای در کشورهای موردنظر مشتر ک است برمی آید. این تاریخ فرهنگی مشترک، علاوه بربسیاری از عناصر دیگر، ممیزاتی را دربر میگیرد که با معدودی ازگرایشهای ثابت دین اسلام و تعداد انگشتشماری از «عوامل نامتغیر» این دین شکل گرفته اند. از اینروی کشف ویژگیهای «اسلامی» در سبکهای سرمایهداری کشورهای اسلامی، مطلقاً غیرممکن نیست. بهرحال، تاآنجا که من میدانم، تا کنون از این نوع عوامل مشترک چیزی کشف نشده است که در معرض تحلیل انتقادی قرارگیرد.

اگر تزهایی که تلویحاً یا آشکارا قائل به این هستند که آیین دینی تأثیر مهمی بررفتار اقتصادی طرفداران خود میگذارد، درست بوده باشند باز یک نکته باقی می ماند که باید توجه شخص را جلب کند و آن اینست که تأثیر اسلام چه بوده است. اگر اسلام دلسوزی نسبت به رنجهای بشری را موعظه می کند – گرچه این دلسوزی در برابر لزوم جوانب و مقتضیات کار کرد جامعه می کند – گرچه این دلسوزی در برابر لزوم جوانب و مقتضیات کار کرد جامعه می گردد – پس باید نظراً انتظار داشته باشیم که سرمایه داران مسلمان آنقدر نگران آسایش کارگران مزدبگیر خود باشند که کار طاقتفرسا و محرومیتهای بیش از اندازه برآنها تحمیل نکنند. قدرت واقعیت روابط اجتماعی چندان شدید احساس می شود (حتی از سوی کسانی که نظراً مدعی این عقیده اند که ارزشهای آرمانی با دینی رواج دارند) که کسی انتظار ندارد که بیبند سرمایه داران

۲۱۲ اسلام و سرما به داری

مسلمان حتى اين را احساس كرده باشند كه درنظام اقتصادى موجودنسبت سودى كه از سرما یه گذارى بدست مى آورند و نیز درجهٔ قدرتى كه از این طریق حاصل مى كنند، بسیار بیشتر از آن مقدارى است كه ما یه گذاشته اند. بدون آنكه تا این حد دور برویم (گرچه باید بدلایلى از دین انتظار داشت كه تا این حد پیش برود)، مهم اینست كه كتسى تا كنون جرأت نكرده است كه ادعا كند سرما یه داران مسلمان نسبت به مزدبگیرانى كه به اصطلاح مار كسیسم «استشمارشان كرده اند»، انسانیت خاصى نشان داده باشند.

پس سخت لازم است که براین نکته درنگ کنیم. بهرحال برای تکمیل بررسیام از موضوع مورد بحث و برای آنکه در ذهن آن خوانندگانی که بیشتر از همه در معرض آلودگی ایدئولوژی مدافع ملیگرایی هستند شکی باقی نماند، به اختصار برخیاز حقایقی را که در حکم نمونه هستند از مد نظر میگذرانم و به نوشته هایی که دربارهٔ این موضوع بحث می کنند، اشاره می کنم.

در دورهای که شرق اسلامی در آغاز صنعتی شدن بود، همان تجاوز کاریهایی را که شاخص عصر صنعتی شدن اروپا بود و مارکس آنها را بشدت نکوهیده بود کم و بیش می یابیم: تحمیل کار طاقتفرسا بر کارگران که حتی گاه خارج از قدرت بدنی آنها بود، محرومیت کشنده ای که مزد بسیار نازل برای کارگر فراهم می کرد که گاه همین مزد ناچیز هم با جریمه ها و کسریها و نظایر آن کاهش می یافت، انضباط زندان مانندی که بر کارگر منگینی می کرد، عدم وجود هرگونه وسیلهٔ دفاع قانونی یا غیرقانونی، شرایط زندگی ای که کثیف و غیر بهداشتی بود – در یک کلمه بگوییم، غیرانسانی – و نظایر آن همچنانکه اصول انسانی مسیحیت نیز سازمانهای دینی مسیحی آنها را برای چنین اعمالی سزاوار نکوهش نمی دیدند، اسول انسانی اسلام نیز سرمایه داران اسلامی را از دنبال کردن چنین مسیری باز نمی دارد و مراجع دینی نیز در مورد چنین رفتاری اقدام به ضعیف ترین اعتراض باز نمی دارد و مراجع دینی نیز در مورد چنین رفتاری اقدام به ضعیف ترین اعتراض یا قید و شرطی نمی کنند.

یکی از اعمالی که برای وجدان انساندوستانهٔ اروپا از همه خف<del>ت آورتر</del> بوده است، گرچه این آگاهی بسیار دیر پیدا شد و موجب دلسوزیگشت، کار کود کان است (بهر حال، مراجع مذهبی که می بایست چنین نقشی داشته باشند، در این اسلام و سرمایه داری ۲۱۴

باره هیچ اقدامی نکردهاند). میدانیم که کار کود کان نیز یکی از ممیزات ویژهٔ مؤسسات سرمایهداری در کشورهای اسلامی بوده است، حال میخواهد صاحبان چنین مؤسساتی مسلمان بوده باشند یا غیر مسلمان. از این گذشته، این عمل غیرانسانی علیرغم آنکه نفوذالگوی اروپایی اقتباس قانون اجتماعی را در این کشورها پس از آغاز جریان صنعتی شدن – بسیار زودتر از مورد اروپا ایجاب می کرد، رخ داده بود. طبقهٔ کارگر کشورهای مسلمان، دست کم نظراً، از مزیت آورده بودند منتفع شده بود، پیروزیهایی که سرمایهداران را ناگزیر ساخته بود که نیازها و حیثیت طبقهٔ کارگر را در نظر داشته باشند. نمونهٔ غرب و بویژه هراس از توسعهٔ یک جنبش نیرومند کارگری با الگوی غربی که به اعتصابهای شدید و مدید و یا تعاد برای مانته باشند. نمونهٔ غرب و بویژه هراس از توسعهٔ یک جنبش نیرومند کارگری با الگوی غربی که به اعتصابهای شدید و مدیر انقلاب ممکن بود بینجامد، برای طبقهٔ کارگر کشورهای اسلامی نقش بسیار حتی انقلاب ممکن بود بینجامد، برای طبقات ممتاز، هراس آغاز خردمندی است.

با اینهمه، کار کودکان تحت سرمایهداری اسلامی بهیچروی کمتر از آنچه که تحت سرمایهداری اروپایی بود، رونق نداشت. من بهمورد مصر که میتواند یک مثال نمونه باشد، اکتفا خواهم کرد. ذیلاً مطلب مختصر و بسیار موجزیاز مسئلهٔ مورد بحث، از مقدمهای مختصر بر مجموعهٔ وزینی از اسنادقانونی مربوط بهقانون کار مصر، آورده میشود:

بهسال ۹.۹۱ دولت مصر، نخستین کوششها را در تاریخ جدید، در امر تنظیم قانون حمایت از کارگر بعمل آورد. این دولت برای تحت ضابطه در آوردن کار کود کان زیر سیزده سال در تأسیسات پنبه پاك کنی مقررات قانونی صادر کرد. این قانون بعدگسترش یافت و کارخانه های سیگار پیچی (در ۱۹۲۳) ریسندگی و کارخانه های پارچه بافی (در ۱۹۲۷) و نختابی رانیز شامل شد. بهر حال، در هیچ موردی این قانون کاملاً پیاده نشد. کارخانه ها از سوی مأموران وزارت کشور که کارشان راچندان جدی نمی گرفتند بازرسی می شدند و اطلاعاتی که از سوی استخدام کنندگان فرستاده می شدند بررسی نمی شد و تنها زمانی خلافکاری های کارفرمایان ۲۱۴ اسلام و سرمایهداری کودکان را تنبیه بدنی می کند [۱۳۱].

در فوریه و مارس ۹۳۱ قائم مقام رئیس ادارهٔ بین المللی کار به درخواست دولت مصر از شرایط کار در مصر یک تحقیق رسمی بعمل آورد.گزارش رسمی او که از سوی وزارت کشور مصر منتشر شد، شامل مشاهدات زیر است:

شاید شدیدترین اختلاف میان کارخانه ها و کارگاههای مصر و کشورهای اروپایی را باید در تعداد وسیع کودکان استخدام شده درکارخانه های مصری یافت. در سال ۱۹۲۷ تخمین زده شده بودکه ۱۰ درصد کل کارکنان شاغل در تأسیسات صنعتی مصر را کودکان تشکیل می دهند. من در سفری که در داخل مصر داشته ام، بارها پسران و دختران زیر ۱۰ سال را نه تنها درکارگاههای بومی بلکه در برخی از جدیدترین کارخانه-های مصری دیده ام...که بامزدی بسیار ناچیز کار می کنند... [۱۳۲].

در نتیجهٔ این گزارش، قانون ۲۰ دسامبر ۱۹۳۳ (۸ رسضان ۱۳۵۲ هجری) استخدام کودکان زیر ۲۰ سال را در صنایع مصر ممنوع اعلام کرد. بهرحال، این قانون نیز استثنائی را در نظر داشت. کودکان ۹ تا ۲۰ ساله را میشد در کارخانه های ریسندگی، بافندگی و جوراب بافی و همچنین درکارهای دیگری کمه به آموزش حرفهای آنها کمک می کرد، استخدام کرد. این کودکان نمی بایست بیش از هفت ساعت در روزکارکنند، حال آنکه افراد ۳۰ تا ۲۰ ساله می توانستند تا ۹ ساعت در روزکارکنند. شرایط بهداشت، امنیت و نظایر آن هستند [۳۳]. هرکسی که کارگر مزد بگیر بودهاست بخوبی می داند که مردمی که در این موقعیت هستند، حتی در کشوری چون فرانسه، چقدر در واداشتن کارفرمایان به رعایت چنین شرایطی ناتوانند. می توان تصور کرد که وضع در مصر چگونه می توانست باشد، کشوری که در آن هرنوع فعالیت سندیکایی از بیش مورد ظن بوده است و از حمایت قانونی بسیار ضعینی برخوردار بود (آزادی تشکیل اتحادیه های صنفی تا تصویب قانونی آن به سال ۱۹۶۲ رسماً برسمیت

# اسلام و سرمایه داری ۲۱۵

شناخته نشده بود)، جایی که تعداد بازرسان کارکافی نبودند و آموزش کافی نداشتند و حقوق آنها مانند دیگر کارمندان دولت چندان ناچیز بود که تطمیع شان برای کارفرمایان کار دشواری نبود. با این وصف روشن است که کارکود کان، حتی پس از انتشار قانون مورد بحث، از رونق نیفتاد. از یک اقتصاددان مصری نقل قول کنیم: «معاون وزارت امور اجتماعی درگزارش سال ۱۹۶۶ با صراحت میگوید که قانون یاد شده دقیقاً رعایت نشده بود و کودکان هنوز در مؤسسات غیر بهداشتی کار می کردند.» [۱۳۶]

از همهٔ حقایق بالا می توان دربارهٔ عدم کسارآیی نسبی اید ئولوژیها و پوچی داعیه های منتسب به ادیان، نتایجی بیرون کشید. اما من به ملاحظهٔ آنچه که با بحث من ارتباط مستقیمتری دارد، قناعت می کنم: دین اسلام نه برساخت و نه بر کارکرد بخش سرمایه داری درکشورهای اسلامی تأثیر قابل ملاحظه ای نگذاشته است، حتی در آن زمینه ای که مردم ساده می پندارند که یک دین بایستی در آن مقام سخن گفته باشد، یعنی در زمینهٔ رفتار انسانی داشتن با کارگران.\*

اگر قضیه براستی اینچنین بود (که من فکر نمی کنم بتوان این واقعیت را انکار کرد)، پس آیا این دین هیچ تأثیری بر محیطی که شاخهٔ سرمایهداری در آن استقرار یافته بود نگذاشته بود؟ آیا دین اسلام، دست کم در تضعیف نقش این بخش اقتصادی در ارتباط با شیوه های تولید دیگری که ظاهراً با آن هستی موهومی که برخی آنرا ندای اقتصادی اسلام میخوانند و شاید با عامل مبهم دیگری که آوستروی آنرا «ضرب آهنگ درونی اسلام»میخواند مطابقت بیشتری دارند، کاری انجام نداده است؟ فکر می کنم که با این سبک است که شخص می باید بکوشد تا اظهار عقیده های مبهم و آشفته ای را که گروهی از نویسندگان متعلق به سطوح بسیار متفاوت بدست داده اند، به اظهار نظرهای علمی برگرداند.

توسعهٔ ضعیف بخش سرمایهداری درکشورهای اسلامی، و نیز پویایی ضعیف آن، نقش مهمیکه دولت از همان آغاز در اقتصاد اینکشورها بهعهدهگرفت، وگرایش بهصورتهای مشخص اقتصاد تحت مدیریت دولت و ساختهای صریحاً

\* البته در قرآن به کارگر \_درلفظ ومعنای امروزی حسی می نشده است، ولی به داشتن روابط انسانی بامستضمفین ومساکین و فقرا و رنجبران در قرآن واحادیث اشارات فراوانی رفته است. ناش

1. rhythm

۲۱۶ اسلام و سرمایه داری

سوسیالیستی، همهٔ اینها را نویسندگان یاد شده به تأثیر اسلام نسبت میدهند.

برای این نویسندگان با نگاهی از دور به این واقعیت، چنین تصوری ایجاد شده بود که میان اقتصاد جدیدی که به کشورهای اسلامی وارد شد و ساختهای موجود این کشورها شکافی وجود داشت. این تصور درست بود. از آنجا که اینان از میآن کشورهای اسلامی بیشتر با افریقای شمالی آشنا بودند، یعنی منطقه ای که بویژه در شیوه های زندگی عقب مانده بود و هرگز از آن نوع تر کیب فرهنگی شرق اسلامی و اروپا (بویژه اروپای مرکزی) که تقریباً در سالهای . همر تا عرور این تصور برای آنها قویتر شده بود. بهرحال، آوستروی و دیگران در نداشتند، این تصور برای آنها قویتر شده بود. بهرحال، آوستروی و دیگران در این تصور چندان درست نیندیشیده بودند – تصوری که در اصل برای بخش معینی از جهان مسلمان درست بود – چرا که ساختهای عقب ماندهٔ کشورهای منطقهٔ یاد شده را با «ضربآهنگ درونی اسلام» یکی گرفته بودند.

براستی درست است که میان اقتصاد نوین و ضرب آهنگ درونی جهان مسلمان بهنگامی که این اقتصاد براین جهان تحمیل شده بود شکافی وجود داشت، اما بهرحال، آنچه که برای جهان مسلمان تعیین شده بود، ویژگی پایداد آن نبود. در این باره خواننده را بهآنچه که پیش از این نوشته آمد و مطالبی که در بارهٔ پویایی اقتصاد سدههای میانهٔ اسلام نوشتهام ارجاع میدهم. دیگر اینکهگرچه این «ضربآهنگ» شاید که از سوی اسلام مشروع گشته باشد و متصدیان مذهبی اسلامگاه افرادی را بخاطر عدم رعایت آن تکفیر کرده باشند، اسا بهیچروی نمي توان گفت که <u>اين ضرب</u> آهنگ ذاتاً وابسته بهدين اسلام بوده باشد. اين نظر همان است که کوشیدهام در صفحات پیشین نشان دهم. من این را انکار نمی کنم که ممکن است «عوامل ثابتی» وجود داشته باشند که جزء ذات اسلام هستند. بهرحال این عوامل را در جای دیگر، و نه در ویژگیهای یک عصر رکود، باید جست. تسلیم، نکوهش کوشش، توکل ، سپردن امور بشر بدست خداوند، نه ویژهٔ اسلام و نه در ذات آن می باشند. این نویسندگان واکنشهای یک مرحلهٔ گذاری را، هنگامی که جامعه در مرحلهٔ معینی از تکامل خویش یکباره خود را با فنون کاملاً جدید، ساختها و ارزشهایی که ازخارج از جامعه میرسند و غالباً ازسوی بیگانگان برآن تحمیل می شوند روبرو می بیند، با واکنشهایی درآمیخته اند

که از رویارویی دو فرهنگی که نسبت به همدیگر ماهیتاً و اساساً و از ازل بیگانه و رسوخ ناپذیر می باشند، پیدا می شوند. مشاهده یا کشف تحولات سریح کشورهای اسلامی در سالهای اخیر که از طریق توصیفهای برك بروشنی شناخته آمدند، در تعدیل این تصورات کاذبی که سخت ریشه دارگشته اند، توفیقی نداشته است. مرجعیتی که برای برخی کسان چون گوتیه، تصویرگر با استعداد ولی گستاخ یک جامعهٔ اسلامی آشکارا را کد، قائل شده اند – کسی که موقعیت او به عنوان یک استعمارگر او را بر آن داشته بود تا به ویژگیهای چنین جامعه ای صورت نظری و خصلتی ثابت بخشد – یا اعتبار قائل شدن برای سیامی نویسانی چون چارلز و پلگرین که بسیار ناصالح بودند و نیز دید شان بخاطر موقعیت استمارگرانه شان مخدوش شده بود، به تقویت چنین مفاهیمی که از بنیاد غلط بودند، انجامید.

نظری کے وضع پیشین این کشورہا را نوعی از یک حالت عقیدتی تلقی می کند، کم بی اعتبار نیست. در اینجا نیز باید مراقب باشیم که دو پدیدهٔ متفاوت را یکی نگیریم. درست است که جامعهٔ اسلامی در عصر رکود که مصادف با زمانی پیش از رخنهٔ اروپا در آن بود، بر اعضای خود یکنوع تطبیقگرایی مذهبی و زهد صوری تحمیل می کرد ــ برای مثال از اعضاء خود میخواست که پیوسته در هرکاری بنام ایته بعنوان یک ورد موفقیت استمداد کنند و ریا ـ كارانه تشریفات شعایرآمیز را رعایت نمایند و نظایر آن – اما بهرحال باید یادآور شد که این عادت بیشتر اعتبار دینی این واژهها و اعمال را از بین برد و آنهارا بصورت الگوهای رفتار خودبخودی درآورد، الگوهایی که اساساً بیانگر طرفداری انسانها از ارزشهای جامعهشان بودند. ریاکاری و خشکهمقدسی بهاندازهٔ زهد خالصانه ویژگی این تلقی به حساب می آمدند. از این گذشته، این تطبیق گرایی مذهبی در میان قشرهای اجتماعی و بخشهایی از جامعه با شیوههای متفاوت زندگی و گروههای قومی و فرقدهای متفاوت، تا اندازهٔ زیادی متفاوت بود.گرچه این حالت بغلط بعنوان ویژگی همیشگی دین اسلام تعبیر شده است، بایدگفت که این ویژگی بیشتر از همه، ممیزهٔ بورژوازی شهری بود. تعداد «رویگردانان» از این تلقی نیز چشمگیر بوده است و با یک نگاه بهنکوهشهایی که از نظر اخلاقی و مذهبی در ادبیات این دوره بارها به این افراد شده است،

۲۱۸ اسلام و سرمایهداری

مى توان بەوسعت اين رفضها پى برد.

مهمتر از همه، وجود این حالت ذهنی بهیچروی یک فرد را مجاز نمیدارد که رفتار عادتی این تطبیق گرایان را بخودی خود ناشی از احکام کتاب (قرآن) یا حتی نتیجهٔ دستورهای سنت (احادیث) داند، همچنانکه نمی توان رفتار مسیحیان راحتی در عصر عمیقترین ایمان، دال بر فرامین انجیل گرفت. در بسیاری از موارد، تفسیرهای موافق با مقتضیات روز بآسانی بعمل میآمد، وجدانهای مردم نیز از خود انعطاف پذیری نشان می دادند و علمای دینی نیز خود را ناچار به پذیرش آن می دیدند. در این باره خواننده می تواند به صفحات پیشین این کتاب مراجعه کند که در آنها نمونه هایی از تخلف بیشرمانه از قانون منع ربا تحت سرپوش تفسیرهای آشکارا دروغین از نوشته های مقدس، آمده است. این تخلفها در محیطی صورت میگرفت که به پارسایی خویش افتخار می کرد، یعنی در جهان بورژوازی مراکش. فکر می کنم که هرکسی که با این جهان سنتی اسلام از طریق کتاب یا مشاهدهٔ زندگی واقعی آن کمترین آشنایی داشته باشد، نمی تواند جز تصدیق صحت این تصویر کار دیگری کند. اما نتایج این امر را کمتر ناشی از اصول نظری پنداشتهاند. واقعیت این است که بیهوده است اگر بکوشیم تا مبنای منش اجتماعی در این جهان را بیشتر در فرآن و سنت جستجو کنیم. این مبنا در جای دیگری نهفته است. قرآن و سنت در اصل به کار تهیهٔ یک پوشش مذہبی و تطبیقگر رفتاری میآید که اساساً پاسخگوی فشارہایی از نوع دیگر است.

پس اگر پویایی تفسیرهای اسلامی برای مدت زمان درازی خفیف بود و اگر بسیاری از مسلمانان طی زمانی طولانی میلی به گام برداشتن در راه اشتغال صنعتی نوین نشان نداده بودند، اسلام بهیچروی مسؤول آن نیست. اسلام کسی را از آن باز نداشته بود که بهنفع خود در راهی مغایر با احکام منع مذهبی رباگام بردارد. از این گذشته، دیده ایم که بیزاری از فعالیتهای صنعتی در چین و ژاپن نیز وجود داشته است. این بی میلی در عصرگذار و در برابر ورود ناگهانی صورتهای از بن جدید و شگفت منش اقتصادی از خارج به درون شبکهٔ روابط اجتماعی سنتی، و بهمراه آن ورود تلقیها و رفتارهای ملازم با این صورتها، واکنشی عادی بود [م۰۰]. از این گذشته، شاید از همه بیشتر لازم است موانع تحمیل شده بر

### اسلام و سرما یه داری ۲۱۹

سرمایه گذاران بومی از همان لحظه ای که بخت جهش اقتصادی را داشتند، در نظرگرفت. پیش از این، جزئیاتی در بارهٔ معاهدات بازرگانی تحمیلی اروپاییان بر امپراطوری عثمانی و ایران، بدست داده شده است [۲۰۰]. در جاهای دیگر، استعمار موانع مؤثرتری بر سر راه سرمایه داران بومی ایجاد کرد. علاوه بر همهٔ این دشواریها، تسلط فنی اروپا را نیز باید در نظرگرفت که مانع اصلی را تشکیل داده بود و مدوانع دیگر در واقع تجلیات غیر ستقیم همین مانع اصلی بشمار میآمدند، مانعی که خود بعدها در سطوح مختلف مستقیماً احساس گشت. همچنانکه یوسف سایق یادآور میشود، سرمایه گذاری صنعتی بعنوان یک نیروی محرك بتنهایی برای توسعه کافی نیست. این کار تنها در صورتی بصورت یک عامل استراتژیک مهم در میآید که یک چارچوب نهادی مساعد وجود داشته باشد [۱۳۷].

همین نویسندگان، و نیز نویسندگان دیگر، از میانگرایشهایی که بعنوان گرایشهای ذاتی اسلام نقل می کنند و شکاف مورد بحث را در آنها متجلی می بینند (گرایشهایی که منطقاً تا زمانی که این کشورها از اسلام طرفداری می کنند، باید ادامه داشته باشند) از محدودیت حق مالکیت و وجود یاری متقابل در اجتماع اسلامی یاد می کنند. برخی از نویسندگان حتی از این گرایش نتیجه گیریهای خوش بینانه ای می کنند و بر این عقیده اند که این گرایشها می توانند جهان اسلام را به راه سوسیالیسم کشانند.

من پیش از این در بارهٔ حقوق مالکیت در قانون اسلام سخنی گفته ام اما شاید بخاطر خطاهایی که در بارهٔ این موضوع رواج دارند و اهمیت نتیجه گیریهای اشتباه آمیزی که از این خطاها بر آمده اند، بر این نکته باید تأکید مجددی بعمل آورد. در اینجا نیز در مورد صراحت قانون اسلامی غلو شده است. تاریخنگاران قانون بخوبی آگاهند که حتی در قانون رمی، در آن حوزهٔ کلاسیک مالکیت مطلق، تعریف معروف مالکیت در مجموعهٔ قوانین یوستینیانوس «مالکیت عبارت است از حق کاربرد برخورداری و استفادهٔ کامل [و نه سوء استفاده] از هرآنچه که به یک فرد تعلق دارد، تا آنجاکه این تصرف با نظام قانون مطابقت داشته باشد» [۲۳۸] را باید باقید احتیاطهایی در نظرگرفت که آن احتیاطها در واقع در بخش دوم همین تعریف آورده شده اند، یعنی همان بخشی که معمولاً نقل

### • ۲۲ اسلام و سرمایه داری

نمی شود. محدودیتهایی بر این حق در جهت پاسداری از مصالح همسایگان از زمان قانون دوازده لوحه وجود داشتند. بعدها محدودیتهای دیگری در جهت تأمين مصالح جامعه و بدلايل برابري، انسانيت يا وضوح، براين حق افزوده گشت. تضییقات بسیاری بر سالکیت مستغلات بسته شد. در زمان نرول امپراطوری رم، مالکان زمینهای کشاورزی تهدید شده بودند که اگر-از کشت زمينها يشان غفلت كنند حق مالكيت آنها از بين خواهد رفت و به هر فردى احازه داده شده بود که در صورت کشف معدنی آنرا بدون کسب موافقت مالک آن مورد بهرهبرداری قراردهد وتنها یکدهم محصول معدن را بدو بپردازد. سلب مالکیت «برای خیر همگانی» بسیار اتفاق میافتاد. نظریهٔ سوءاستفاده از حقوق مالکیت بعدها ساخته و پرداخته شد و از قرن یکم میلادی به بعد، تضییقات جدی ای بر حق مالکیت مالکان برده بر بردگانشان بخاطر رعایت مصالح انسانیت تحمیل گشت [۱۳۹]. الهیات مسیحی با تنظیم نظریهٔ عمومی حقوق و وظایف انسان تحت لوای خداوند، برای حقوق مالکیت تنها یک اعتبار نسبی و مشروط قائل شد که تا اندازهای با نظریهٔ الهیات اسلامی و قانون مربوط بهدین هم موضوع و همسان بود. ضوابط قديمي سنتوماس آكويناس دربارة اين قضيه بخوبي مشهورند. از زمان پاپ لئوی سیزدهم بهبعد، بهنگامی کمه برای کلیسای کاتولیک ضروری گشته بود که نشان دهد این کلیسا در برابر مضرات اجتماعی ای که جنبش سوسیالیستی مطرح کرده بود بی تفاوت نیست، این کلیسا امکان آنرا داشت که ضوابط سن توباس را احیاء کند [. ٤ ].

مفهوم اسلام از مالکیت زمین، سخت تحت تأثیر مقتضیات فتوحات اعراب قرارگرفته بود. فتوحات اعراب، مناطق قابل کشت بسیار وسیعی را در اختیار فاتحان عربگذاشت. چارهای نبود جز آنکه این زمینها مورد بهرهبرداری قرار میگرفتند تا به خزانهٔ عمومی، (بیت المال) فاتحان برگردد، همان بودجه ای که تحت نظارت خلیفه قرار داشت و در مرحلهٔ نخست می بیست میان کسانی که حق دریافت وجه داشتند توزیع می شد. بخشی از این بیت المال به هزینه های ادارهٔ دستگاه دولت اسلامی اختصاص داده می شد و بخشی دیگر برای دستگیری

۱ الواح دوازده گانهٔ قانون رم. ... م.
 ۲ داده کانهٔ قانون از ۱۸۱۰ تا ۱۹۰۳. ... م.

از نیازمندان و نظایر آن، همچنانکه قرآن تصویب کرده بود، به مصرف می رسید. طبیعی بود که بیش از پیش می بایستی سهم حکومت از بیت المال افزونترگردد و بخش بیشتری از آن به هزینه های دولتی اختصاص داده شود و ضروری تر از آن این بود که درآمد مذکور بصورتی منظم و معتبر در آید. در این نوع جامعه، درآمد بیشتر از تولید کشاورزی به دست می آمد. بهمین دلیل، تحت شرایطی مشابه شرایط امپراطوری رم، اما به معیاری وسیع تر از آن (زیرا بخش وسیعی از زمینها منطقهٔ مفتوحه تلقی شده بود)، حقوق مالکیت تا اندازه ای تزلزل پذیر بود. با کمی اغراق و تعمیم غلط از آنچه که بر مالکیت زمین دلالت می کرد، گفته شده بود که:

اندیشهٔ مالکیت.... در نظریهٔ اسلامی سخت به اندیشهٔ توسعه و بهره .. برداری از متصرفات وابسته است. حق مالکیت محفوظ باشد. گرچه... حقی که یک فرد نسبت به یک قطعه زمین به دست آورده است، صرفاً بخاطر عدم استفاده از آن از بین نمی رود، اما اگر شخص دیگری این زمین را بزیر کشت کشد، حق مالکیت مالک قبلی از دست می رود [۱٤۱].

بهرحال، این نظریه پردازی تنها متعلق به حقوقدانان است و پیش از این نیز بر خصلت صرفاً نظری قانون شرع اسلامی تأکید داشتهام. کاربرد قانون شرع در زمانها و مکانهای مختلف سخت متفاوت بوده است. دراین باره بررسیهای چندانی انجام نیذیرفته است، و بطورکلی میتوان گفت که اگر برخورداری از مالکیت خصوصی در شرق بیشتر از غرب محدود بوده است، این امر نه به این دلیل بود که نظریهٔ حقوقی اسلامی مالکیت خصوصی را تزلزل پذیرتر ساخته بود، بلکه مقتضیات سیاسی و رخدادی موجب آن بود از جمله: جنگها، هجومها، فتوحات و خصلت غالباً مستبدانهٔ مرجع فرمانروایی. فراموش نکنیم که تحت سلطنت مطلقه در فرانسه:

مالکیت چندان هم تجاوزناپذیر نبود. هر چند که بیگمان مالکانی که از آنها بهدلایل انتفاع عمومی سلب مالکیت میشد غرامت معقولی دریافت

# ۲۲۲ اسلام و سرمایهدادی

میداشتند، اما وضع مالیات که راه عملی فرمانروا برای تجاوز بهمالکیت زیر. دستان بشمار میآمد، در نهایت به اختیار شاه بود... زیردستان او «خدم و حشم» او بودند [۱٤۲].

بدینسان، اندیشهٔ سوء استفاده که حق مالکیت را در معرض پرسش قرارمی دهد، نهویژهٔ قانون اسلامی است و نه، همچنانکه دستن دوبرنی فکر می کند [۳۶]، در عمل در کشورهای اسلامی بخوبی بکار رفته است. نظر آوستروی دایر براینکه «اسلام با نوع مالکیت انحصاراً خصوصی سرمایهداری غربی تطابق ندارد» [٤٤]، كلا ناموجه است. اين نظر دال بر خلط مبحث آرسان كلامي با روابط اجتماعی عملی است. بدین شمار، با در نظرگرفتن نظرات توماس آکویناس بخوبی می توان گفت که مسیحیت نیز با مالکیت انحصاراً خصوصی سازگاری ندارد. در واقع بنظر می رسد که قانون مالکیت اسلامی هرگز از تأسیس کا رخانه ای، یا استحصال سرمایدای بوسیلهٔ یک سرمایددار مسلمان یا غیر مسلمان جلوگیری نکرده است. از این گذشته، از سدهٔ نوزدهم به بعد، عمدهٔ کشورهای مستقل اسلامی کاملاً و بسادگی قانون ارضی غرب را فراگرفتند بی آنکه با هیچ مقاومتی روبرو شده باشند، ضمن آن که نظام ارضی کشورهایی که تحت حاکمیت استعماری اروپا بودند بسود قدرت استعماری وسیعاً دگرگون شد [۵۶]. در اینجا نیز نویسندگان مورد بحث نظریه یا جنبه ای از نظریه را با ساخت واقعیات عینی درهم میآمیزند، ضمن آنکه در جاهای دیگر وضع واقعی امور را درگذشتهٔ نزدیک که ممکن است در زمان کنونی نیز در مورد کل یک بخش صادق باشد، ساختی دگرگونی ناپذیر میانگارنـدکه با سراسر گذشته (و سراسرآیندهٔ) یک دسته از جوامع خاص هميشه مرتبط است.

کاملاً درست است، همچنان که آوستروی تاکید می کند و پییتر و فرانسواپرو می گویند [٤٦]، که مفهوم مالکیت در جامعهٔ غربی رفتهرفته جنبهٔ کارکردی پیدا می کند و خصلت مطلق آن از سوی ملاحظات نیاز اجتماعیای که باید پاسخگو باشد مورد تهدید قرارگرفته است. این امر تا اندازهای بخاطر مقتضیات جوامع صنعتی جدید رخ داده است و تا اندازهای دیگر بخاطر قدرت مبارزهٔ سوسیالیستی، چه در پهنهٔ آرمانها و چه در حوزه واقعیات، ازطریق مبارزهٔ کشورهای سوسیالیستی از خارج و فشار نیرومند کارگران مزدبگیر در داخل جهان سرمایهداری. باید این نکته را نیز در نظر داشت که نیروی کارگران با وجود تقارب آشکار صورت بندیها، هنوز از مفهوم سوسیالیستی مالکیت بسیار دور است [<sub>25</sub>]. اما این فکر که مفهوم سنتی مالکیت را که در سنت پیدا می شود و محدودیتهای نسبیای را که سنت بر مالکیت تحمیل می کند، می توان برای طرفداری و پیشبرد حرکت کشورهای مسلمان بسوی ساختهای سوسیالیستی یا حتی در جهت آن صورتهای مبهم نظارت اجتماعی زندگی اقتصادی که اقتصاد مانند اسکولاستیسیسم در غرب، در آگاهی تودهها مرده است. تنها صورت ممکن مانند اسکولاستیسیسم در غرب، در آگاهی تودهها مرده است. تنها صورت ممکن این است که با در نظر داشتن وفاداری تودهها بددین سنتی، بنابه عوامل هویت ملی، از شعارها و اعتبار اسلام استفادهٔ توده پسند کرد و از آنها برای اجرای تصمیمات کم و بیش سوسیالیستیای که از منابعی بجز منابع دینی سرچشمه گرفته اند، پرچمی ساخت و برافراشت. از این شعارها می توان تقریباً برای هر کار دیگری استفاده کرد.

این ما کیاولگرایی که بسیاری از رهبران جهان مسلمان را وسوسه می کند تنها با یک اعتراض عملی روبرو است (اگر ملاحظات اخلاقی را ندیدهگیریم). مسلمانان مرتجع نیز میتوانند برای مبارزه باراهحلهایی که بدینسان مطرح میشوند، از همان اسلحه ای که قرآن و سنت بدست می دهند بخوبی استفاده کنند. آنها حتی در برابر کسانی که منابع دینی را بمعنایی پیشرو تفسیر می کنند، از امتیازات خاصی برخوردارند. نخست آنکه هرچه که باشد متون دینی بنفع آنها عمل می کنند، زیرا این متون به دوره ای تعلق دارند که در آن حق مالکیت جدا تهدید نشده بود و محدودیتهای تحمیل شدهبراین حق در مقایسه با محدودیتهایی که اکنون مطرح هستند ، چندان اهمیت پیدا نکرده بود. ما در صفحات گذشته همین امر را در ارتباط با مباحثه ای که در پاکستان دربارهٔ مالکیت ارضی وسیع درگرفته بود، دیده ایم. دوم، و از این خطرنا کتر، اینکه مفسران مرتجع متنهای دینی از مزیت کل میراث گذشته برخوردارند و قرنها تفسیر سنتی موجود و وجههٔ این تفسیرها و عادت ریشه دار مرتبط ساختن این نوع تفسیرها با دین عموماً پذیرفته شده، بدلایلی که بهیچروی خصلتاً دینی نیستند از نظر آنها پشتیبانی

۲۲۴ اسلام و سرمایهداری

می کند. سرانجام، و شاید مهمتر از دو نکتهٔ قبل، این است که صاحب منصبان. دینی که اقتدارشان بوسیلهٔ همین طرفداری سطحی ولی وسیع از آیینهایی که خود پاسدارشان هستند تقویت می شود، (گرچه نه همیشه) به پشتیبانی از تفسیر سنتی گرایش دارند [۲۶۸]. این عوامل را می توان تنها با امروزی کردن بنیادی دین اسلام از میان برداشت. کافی است مشکلاتی را که چنین تکاملی در جهان کاتولیک با آنها روبرو است ببینیم. در جهان اسلامی این موانع حتی بزرگترند و جریان این تکامل، بدلایلی که نمی توانم در اینجا بدانها بپردازم، پیشرفت کمتری دارد.

همین ملاحظات را باید در موردگرایشهای همبستگی، باری متقابل و شیوهٔ اشتراکی زندگی صادق دانست، همانگرایشهایی که نویسندگان مورد بحث و دیگران (بویژه، برخی از ایدئولوژی پردازان و سیاستگران مسلمان) ادعا می کنند که در ذات اسلام جای دارد. در این مبحث، پدیدههایی ازردههای متفاوت در. هم آمیخته شدهاند. برخی از این پدیدهها برسنتهای یاری متقابل در اجتماع روستایی تأکید می ورزند [و ع ر]. واقعیاتی را که در اینجا عنوان می شوندمی توان در هر یک از جامعه هایی که از این نوعند پیداکرد، از جمله جوامعی که از اسلام بدورند و با دین اسلام ارتباطی ندارند— واقعیاتی که در هر جایی با ورود روابط مختص زندگی صنعتی از میان رفته اند یا در شرف نابودی اند. می دانیم که در روسیه، آنهایی که بهمینسان امیدوار بودند که تکامل اجتماعی را بر پایهٔ سنتهایی دقیقاً قابل مقایسه با سنتهای یادشده استوار کنند، با چه موانعی روبرو شده بودند. این واقعیت بدین معنی نیست که در برخی از شرایط و در برخی از مکانها نتوان باقید احتیاطهایی با این اعمال اشتراکی کاری انجام داد. از روح همبستگی امت (اجتماع مسلمان) و فشار بازدارندهای که این مفهوم از اجتماع بهدست میدهد سخن میرود: اما ارزشهای مثبتی که میتوان از این اجتماع بیرون کشید نیز مطرح می شود.ج. پوآریه بالحنی محتاطتر از دیگران می نویسد:

پیشرفت فنی و اقتصادی موجب ایجاد طبقهٔ پرولتر، نزول ارزشهای کهن و پیدایش بینواییهای فردی میشود... به سخن دیگر، بنظر میرسد که این پیشرفت نوعی خودخواهی دیوانهوار را تقویت می کند که انسان را در اسلام و سرما یه داری ۲۲۵

روابطش با اشخاص دیگر بی تفاوت می سازد. اگر اسلام در جریان صنعتی شدنگوهر فرامین برادری و همبستگی فرآن را نگاه می داشت، و اگر اسلام در حفظ تفاوت انسانها در سطح زندگی به نسبتهای قابل قبول موفق می شد، می توانست به جهان درس والایی بیاموزد [.۰۰].

نظایر چنین نظراتی از سوی برخی ایدئولوژی پردازان مسلمان معاصر به شیوه ای بس فراگیرتر بیان شده اند. مصطفی السباعی سوری یکی از برجسته ترین اعضای اخوان المسلمین در کتاب خویش سوسیا لیسم ۱ سلام که از کتابهای پرفروش جهان عرب بشمار می آید، صفحات کثیری را به این موضوع اختصاص داده است. بنابه یک نظر تخیلی تاریخ بشری که در میان همهٔ این ایدئولوژی پردازان متعصب متداول است، اسلام در چهارده سدهٔ پیش اصولی را کشف کرده است که ارزش آنها را اروپا بتازگی بازشناخته است، اروپایی که سرانجام تا اندازه ای به وضع مصیبت باری که اصول زندگی اروپایی برای او به ارمغان آورده است آگاه گشته است. آنچه که در این نظر از همه مهمتر است «اصل همبستگی اجتماعی» اعلام شده بوسیلهٔ فرآن و سنت است.

آیدهایی (از قرآن) که نقل کردهام بروشنی نشان میدهند که خداوند تعاون و همبستگی را در معانی مختلف واژههای بر (بمعنای وسیع، نیکی و عطوفت دینی) و تقوای (پارسایی بمعنای وسیع) تجویز کرده است.حدیثهایی کهنقل کردهامنشان میدهند که پیغمبر نهاد همبستگی اجتماعی رابمعنای کامل و وسیع آن برقرارکرد. بهمین دلیل است که این همبستگی اجتماعی بشیوههای گوناگون در سوسیالیسم اسلامی بیان گشته است [۱۰].

او سپس از میان این شیوه ها بگونه ای مختصر «مهمترین، و از نظر خیر جامعه، اجتناب ناپذیرترین شیوه ها» را بر می شمرد و برای تأیید آنها حدیثهایی را نقل می کند: همبستگی اخلاقی، همبستگی در دانش (یک فرد باید دیگران را به فراگیری دانش خویش فراخواند) همبستگی سیاسی، همبستگی در دفاع ازاجتماع، همبستگی درتلافی کردن قربانیان جنایت، همبستگی در نگا هداشت اخلاق درست

۲۲۶ اسلام و سرمایهداری

در اجتماع، همبستگی اقتصادی، همبستگی شعیرهای، همبستگی فرهنگی در امر «تغذیه» بدین هدف که دست کم وسایل معاش برای هر یک از اعضای اجتماع در یک سطح نازل تأمین گردد [۱۰۲]. او با این نتیجه گیری سخی خویش را پایان سیدهد، همان نتیجه گیریای که در سراسر شرق اسلاسی بصورتهای گوناگون می توان شنید (و نیز در غرب!):

اصل همبستگی اجتماعی در سوسیالیسم اسلامی یکی از ممیزاتی است که این سوسیالیسم انساندوستانه و اخلاقی را از انواع دیگر سوسیالیسم شناخته شدهٔ امروز متمایز میسازد. اگر این اصل در جامعهٔ ما بکار می رفت، جامعهٔ ما جامعه ای آرمانی می شد و هیچ جامعهٔ دیگری در هیچ کجا نمی توانست به این عظمت والا دست یابد [۲۰۵].

براستی که نمی توان در این باره شکی کرد. تنها یک پرسش می ماند: زمانی که بیش از سیزده قرن ایمان تا این حد این اصل باشکوه را ندیده گرفته است ، چگونه این اصل می تواند کاربرد پیدا کند؟

برخلاف آنچه که مصطفیالسباعی، آوستروی و نویسندگان دیگری همانند او ضمن تحقیر شدید نسبت به تاریخ واقعی می اندیشند، این اصول (که واقعاً می توان آنها را در نوشته های دینی پیداکرد) برتاریخ واقعی تأثیری نه بیشتر و نه کمتر از فرامین بیکسان ستودنی یهودیت خاخامی و پیامبری مسیحیت و آیین بودا و نظایر آن داشتند از اخلاقیات دنیوی بگذریم. آوستروی به تبعیت ازگوتیه و دیگران معتقد است که نشانه های (منفی) چنین تأثیری را می توان در تطبیق گرایی جامعهٔ مسلمان سنتی دید.

در همهٔ اعصار و قرون، حتی اگر هیچ اجبار مادی ای درکار نباشد، هر مسلمانی احساس می کند که تحت نظارهٔ دیگران است وفشار بی سرو صدای سرزنش عمومی بر او فوق العاده مؤثر است [٤٥٢].

آوستروي مي افزايد:

موفقیت تحریم کالاهای بیگانه را از سوی مسلمانان در نظرگیرید که برای یک فرد لاتینی غیرقابل فهم است. وحشت مسلمانان را در شکستن قوانین قرآن در حضور همدینانشان حتی آن مسلمانانی را که مدتها در اروپا اقامت کردهاند و در حضور ما شکا کیت دینی بسیاری از خود نشان میدهند، در نظر آورید.

قدرت فشار اجتماعی را در جامعهٔ مسلمان سنتی و نیز در جوامع دیگری از همین نوع یا در جنبشهای عقیدتی نباید انکارکرد. برخلاف آنچه کهگوتیه تصور می کند، این ممیز، نه ویژهٔ شرق است و نه، آنچنانکه آوستروی می پندارد، خاص اسلام است. جهان مسلمان در زمان خود تکثرگرای و آزادمنش بود. فرانسهٔ «لاتینی» سده هایی را پشت سرگذاشته است که در آن زمان شرکت در مراسم عشاء ربانی یکشنبه ها اجباری بود و کنار ایستادن در این مراسم بسیار خطرنا ک بود. درست در لحظه ای که تضییقات جامعهٔ سنتی می رفت که در جهان اسلامی ضعیف گردد، اقتضاهای یک جنبش عقیدتی که در حال تهاجم بود مطرح شد. ملیت پرستی که بیانگر آرزوهای همگانی بود و حتی بی تفاوتها و شکا کان نیز ناچار بودند که به پشتیبانی کامل از آن تظاهر کنند، طبعاً در میان تظاهر خود شعایر دین ملی را پذیرفته بود، شعایری که از سوی فرمانروایان بیگانه خوار و سر کوب شده بودند. آیا پشتیبانی همگانی مردم ماوراء ادراك یک فرد «لاتینی» است؟ درسالهای ۲۰۹۶ تا ۸٬۹۰۴ آیا هیچ فرد فرانسوی جرأت آن را می کرد که در یک سخنرانی از موسیقی آلمانی ستایش کند؟ و، میان تودههای «لاتینی» سیاهپایان الجزایر چه کسی جرأت سی کرد از نظاهر دستهجمعی بزرگی که هراسها و نفرتهای اجتماعی را بیان می داشت، تظاهرات مردمی که امتیازات حیاتی خود را در معرض خطرمی دیدند، کناره گیرد؟ حتی در قلب جامعهٔ فرانسه-جامعهای «لاتینی»، آزادمنش و تکثرگرای- طرفداران یک جنبش ایدئولوژیک،

1. Pluralistic

۲. اشاره به اروپاييان است. ...م.

۲۲۸ اسلام و سرمایهداری

یعنی حزب کمونیست، در روزگاری که این جنبش نیرومند بود، چه داوطلبانه و از روی مسرت و چه با یک کوشش خوددارانه، خود را وامیداشتند که پشتیبانیشان را از ارزشهای جنبش در اعمال زندگی روزانه ابراز دارند.

ترغيب قرآن بهبرادري و تعاون مبان مسلمانان، بيان معمول يک حنيش عقیدتی در مراحل اولیهٔ آن است و همبستگی طرفداران یک جنبش شرطضروری برای پیروزی آن بشمار می آید. ترغیب های بعدی سنت و نوشته های دینی دوران میانه را بنظر من بیشتر باید از جمله کوششهایی دانست که از سوی ایدئولوژی پردازانی بعمل آمدہ بود که می کوشیدند بخشهای ممتاز جامعهٔ اسلامی را به تشخيص اين نياز وادارند تا نسبت به محروماني كه به جنبش اسلامي تعلق داشتند در عمل کمی از خود همبستگی نشان دهند. این یکی از ضوابطی بود که کل جامعه بر آن مبتنی بود پشتیبانی اعتماد آمیز توده ا از یک ایدئولوژی که انسانها را بسوی خداوند راهبری می کرد و با اطاعت از دستورهای خداوند پاکترین جامعه ها را برروی زمین برقرار می کرد. تطبیق گرایی اخلاقی و دینی ای که از سوی برگزیدگان نشان داده می شد، این اعتقاد عقیدتی را بیان می کرد که مکان ممتاز آنها در جامعه از سوی خدواند، سزاوار و پسندیده و درست خوانده شده بود. این تلقی معمول جوامع سنتی بشمار میآید. وابستگی جدید به هرچیزی که طرفداری شخص را به اسلام نشان میدهد- اشتراك در ارزشهای اسلامی، اعمال اعتقادی و اقرار به ایمان ـ یک داعیهٔ ملیت پرستانه است که به اجتماعی تعلق دارد که هویت آن در معرض مخاطره و هجوم قرارگرفته باشد. فکرمی کنم که شخص بدین شیوه می تواند «صلای وحدت» جهان عرب را تحلیل کند (این جهان را می توان کم و بیش شامل سراسر جهان اسلامی دانست)، همان وحدتی که برك فكر مي كند اين جهان بدليل «ناگهاني بودن تاريخ معاصرش» وقت از دست دادن آنرا پیدا نکرد و بهمین سبب قادر شد که «از فراز سدههای بورژوای مابجهد» [۰،۰٫]. این صورتبندی ساده شدهای است که یک معنای دگرگون شده را پنهان میسازد و شخص را بـدین تصور دروغین می کشاند که هیچ تغییری در کار نبوده است.

همهٔ این اصول، همهٔ این اظهار پشتیبانیها قادر نبودهاند که جریان ادغام جهان مسلمان را در جهان سر<u>مایه</u>داری تضعیف کنند، همچنانکه نتوانستند بر جریان استقرار یک بخش اقتصادی سرمایه دارانه در یک کشور مسلمان تأثیر گذارند. سرمایه داران مسلمان نیز، درست همچنانکه سرمایه داران مسیحی عمل کرده اند، سرمایه شان را درکاری سود ده انداختند. بیگمان شخص می تواند در میان سرمایه داران مسلمان نیز مانند سرمایه داران مسیحی افرادی را پیدا کند که به اعتقادشان پایبندند و می کوشند برخی از قواعد نظام را تعدیل کنند تا برخی از نتایچ آنرا که از نظر انسانی زیان بخشند تخفیف دهند. اما تصور هرگونه دخل و تصرف مهمی درکارکرد عمومی نظام در سطح ملی غیر ممکن است. یک اقتصاددان امریکایی که آنها را از نزدیک مشاهده کرده است نوشته است:

هرچه هم که دامنهٔ تخیل خود را گسترش دهیم باز نمی توانیم برهر یک از اجتماعات بازرگانی هرشهر خاورمیانه ای برچسب «روحانیت» و پرهیز از جستجوی مال دنیا زنیم. براستی، سیتوان عبارت فریتس ردلیچ ' را در مورد آنها بکار بست وگفت اینها بهمان اندازهٔ سوداگران امریکایی و انگلیسی عصر پیشین «شیطان صفت» هستند و به داروینیسم اجتماعی پنهانی معتقدند [۱۰۷].

روشن نیست که بهچه علت همبستگی اسلامی که نتوانست زمینداران را از مکیدن خون کشاورزان، مالکین خانه ها را از اجحاف برمستأجرین، و رباخواران را از خانه خراب کردن وامداران باز دارد، اکنون باید صاحبان سرمایه را از کاربرد قوانین (غالباً ملایمتر) استثمارسرمایه داری در مورد کارگران مزدبگیرشان جلوگیری کند.

شخص اگر بخواهد نظرش را براصول مورد بحث استوار کند یا چونانکه پوآریه می پندارداختلاف میان طبقات رابه حداقل کا هش دهد و یا چونان مصطفی السباعی یک جامعهٔ آرمانی رابسازد، به ساختن آرمانخوا هانهٔ یک مدینهٔ فاضلهٔ بی اساس روی آورده است. این اصول از همزیستی طبقه ای متشکل از اشخاص ممتازی که در تجمل بیش از اندازه زندگی می کنند باتوده های عظیم مردمی که دربدترین وشدیدترین بدبختیها غرق هستند جلوگیری نکرده است، بلکه به سود بیشتر صاحبان منافع بر

1. Fritz Redlich

• ۲۳ اسلام و سرما یهداری

آن سرپوش گذاشته است— صدقات صرفاً برای تأمین آسودگی وجدان ثروتمندان کارمی کند و تنها شمار کوچکی از بینوایان را از بدترین نتایج فقرشان نجات می دهد. دانستن اینکه این اصول به چه ترتیب می توانست در خدمت منظور دیگری کار کند، بسیار دشوار است. جهانیان می دانند که تنها یک راه مطمئن برای بخشهای محروم یک جامعه وجود دارد تا بتوانند حقوق بشریشان را تأمین کنند و آن بدست آوردن دست کم سهمی در نظارت برقدرت سیاسی است و در بهترین شکل آن، کسب حدا کثر امتیازات ممکن و پاسداری از این دستاوردها از طریق استقرار نهادهای متناسب، و اگر کسی خواسته باشد، می تواند این نهادها را با جمله بندیهای اسلامی، مسیحی، کلیمی، بودایی، رواقی، کانتی یا هر نوع احکام دیگری تزیین کند. حتی می توان به یک معنا به این احکام صادق بود. اما این احکام، بدون نهادها، جزشعار توخالی و سرپوش گذاشتن شرم آور بر بدیهای بنیادی نیست. این حقیقت حتی در مورد احکام مار کسیسم نیز، اگر این احکام بنیادی نیست. این محقیق می در مورد احکام مار کسیسم نیز، اگر این احکام در عمل جز سرپوشی بر استثمار و انقیاد نباشند، مصداق دارد. مار کس دست کم وسایل فهم و افشای این مکانیسم را به دست ما داده است.

جهتگیری جزئی جوامع مسلمان به سوی سوسیالیسم به احکام اسلام ارتباطی ندارد، جز آنکه بگوییم اسلام نیز چون همهٔ ادیان بیانگر برخی در خواستهای بنیادی بشر بوده است. اما این درخواستها حتی تا یک حد جزئی نیز جامهٔ عمل به خود نخواهند پوشید، مگر آنکه از مسألهٔ دین فراگذرند. اهمیت اسلام در تاریخ آزادسازی بشری دقیقاً در اینست که این دین تا حدیاز این مسأله فرا گذشته است. این دین تنها توصیه نکرده است، بلکه قانون وضع کرده است. اما این قانونگذاری که برای یک اجتماع کوچک و جنینی و اجتماع عقیدتی نوپایی که بی درنگ به دولت مبدل شد در نظرگرفته شده بود، به سازمان دادن باری متقابل در درون اجتماع و تأمین حداقل حمایت از تهیدستان و فرودستان جامعهاش قناعت کرده بود. هیچ نهادی ساخته نشده بود که فراتر از افق نهادی قشرهای ممتاز جلوگیری کند؛ و در برابر گرایش «طبیعی» این قشرها به ترا کم حداکثر قدرت و ثروت در دستهایشان به زیان بقیهٔ مردم، سدی بوجود نیامد. اعتراضهای مردمی در جهان مسلمان سدههای میانه تنها محدود به فرقه هایی بود که میخواستند دست کم ساخت مالکیت از امتیازات تثبیت شده از سوی نهادهای موجود فارغ گردد. این فرقه ها یا در اجرای برنامه شان موفق نشدند یا از آن صرفنظر کردند و بیگمان جز این نیز نمی توانست باشد. تنها نتیجهٔ این اعتراضها این بود که ایدئولوژی پردازان به این فکر افتند که افراد ممتاز را، با اندرزهایی، از زیاده روی برحدر دارند و در تأیید این اندرزها آنها را به متون دینی ارجاع دهند. افراد ممتاز، علی رغم زهد ریایی یا خالصانه شان، با اتکاء به قدرت مادی خود وقع ناچیزی به این اندرزها می <u>گذ</u>اشتند.

اصول مکانیسمهای نهادی ای که می توانستند از آفرینش افراد ممتاز و تسلط آنها برجامعه جلوگیری کنند، همیشه در شرق بخوبی غرب شناخته شده بود: اشتراك همهٔ شهروندان در قدرت سیاسی و نظارت این قدرت سیاسی دمو کراتیک برمنابع اقتصادی امتیاز. بهرحال، برای آنکه این اصول در قالب نهادهایی بر جوامع وسيعى كه امپراطوريهاى قديمي نخستين نمونه هاى آنرا به دست دادند کاربرد پیداکند، بایستی زمان درازی بگذرد و جوامع پیچیدهای که متشکل از واحدهای گوناگون غالباً تخصصی باشند و بایک دولت و زندگی بازرگانی فعالی بهم پیوسته باشند پیدا شود، می بایستی منتظر فرا رسیدن اید تولوژی پردازان اروپای جدید می بودیم، کسانی که می بایست این اصول را دوباره اعلام کنند و بدان قالبنظری دقیقی ببخشند. تنها با انقلابهای امریکا و فرانسه بودکه نظریهٔ نظارت سیاسی توده ها برقدرت، بمعیاری وسیع عملی گشت. تنها سوسیالیسم اروپایی جديد بود كه به لغو امتيازات اقتصادى در جامعهٔ روبه صنعتى شدن، يك قالب نظری بخشید- و تنها با انقلاب اکتبر ۱۹۱۷ روسیه بود که نخستین اقدام در جهت كاربرد اين نظريه بعمل آمد. اينكه خداوند، يا آرمان انساني، طالب اين نظارت برامتيازات قدرت و ثروت است ازمدتها پيش اعلام شده بود، اما اين امردر مقايسه با قالب نظرى بخشيدن به مكانيسمهاى نهادى تأمين كننده چنين نظارتی، اهمیت درجهٔ دوم داشت.

در جهان اسلامی اواخر سدهٔ هجدهم و سدهٔ نوزدهم که به تسلط سیاسی و اقتصادی افراد ممتاز رضا داده بود و رهبران دینی آن از طریق تفسیرهای کم و بیش معتبر از ایدئولوژی دینی مردم را در مورد این تسلط مجاب ساخته بودند و تجربهٔ تلخ قرنها انقیاد نیز در ایجاد این تلقی بی تأثیر نبود، اوضاع نمی توانست

#### ۲۳۲ اسلام و سرما به داری

بجز این باشد. انقلاب فرانسه و نتایج آن این فکر را پیش کشید که یک دولت دمو کراتیک ممکن و ماندنی است [۵۰٫]، و انقلاب روسیه این فکر را مطرح ساخت که یک دولت بدون طبقات ممتاز می توان برقرار کرد۔ گرچه ممکن است دولتهای ناشی از چنین انقلابهایی، از اصولی که در اصل بر پایهٔ آنها استوار آمدهاند، سخت انحراف پیداکنند. توسعهٔ اقتصادی سریع دولتهای سرمایهداری در مرحلهٔ نخست، و سیس توسعه دولتهای سارکسیستی، موجب شدند که این الگوها برای نخبگانی که می خواستند از راه پیشرفت اقتصادی استقلال بدست آورند و همچنین برای تودههای مشتاق آزادی و شادی که دیگر فراگرفته بودند که آزادی و شادی را باید در اختیار داشته باشند، جاذبه پیدا کند. این الگوها از خارج آمده بودند و اسلام در تشکیل آنها هیچ مسؤولیتی نداشت. حداکثر می توان پذیرفت که درجهٔ نازل تکامل بخش سرمایه داری و ریشه دواندن محدود آن (خصلت اخیر آن) اجازه ندادند که در جهان مسلمان سنتهای فردگرایانه به حد وسیع جوامع غربی شکل بگیرد. همچنانکه برك میگوید، جهان مسلمان «از فراز سده های بورژوای ما جهش کرده است.» طبقه ای که به اقتصاد لیبرال وابسته است و از کار کرد این نظام سود سی برد، در جهان مسلمان بسیار ضعیفتر بوده است و بیگمان در برابر جاذبهٔ الگوی سوسیالیستی مقاومت چندانی از خود نشان نداده است. اما اين حقيقت بهاحكام ويزه اسلام ارتباطي ندارد. اين تلقى تنها بهغرور ملی مردم مورد بحث ارتباط دارد که موجب شد که این مردم برای گزینشهایی که بگونهٔ مقاومتنایذیری بسویآنها در حرکت هستند، سوابق و مجوزهایی را جست و حوکنند.

اصل اسلامی همبستگی، همچون اصل مسیحی و بودایی دلسوزی در برابر هر رنجی، براستی ممکن است به یک جامعهٔ بدون امتیازات تبرك دینی بخشد، البته اگر چنین جامعهای ممکن باشد، و نیز ممکن است برای جنبش در جهت آفرینش و دفاع از چنین جامعهای و نهضت مبارزه با هر نوع امتیاز سیاسی و اقتصادی بکار آید. اما همین اصول تاکنون غالباً در خدمت توجیه جوامع مبتنی بر امتیازات بودهاند و همین امر بناگزیر قدرت این اصول را در بحرکت درآوردن انسانها در جهت یاد شده ضعیف کرده است. بهرحال این حقایق نشان می دهند که برای دگرگون کردن جهان تنها تکیه کردن بر روی این اصول بیهوده است. نظریه - اسلام و سرما یه داری ۲۳۳

یردازی دنیوی از مکانیسمهای یک جامعهٔ برابریگرای، امری ضروری است، ولی چنین جامعه آی را نمی توان با شیوهٔ توسل به احکام دینی و اخلاقی برقرار کرد، حتى اگر اين احكام بهجامعهٔ مورد بحث مشروعيت بخشند: همچنانكه پرزيدنت ناصر بگونه ای خودمانی، ولی درست، گفته است، ترغیب بازیکنان بهبردن بازی فوتبال بهانواع دلایل «اخلاقی» یا دینی نمی تواند جای آموزش ضروری برای این بازی را بگیرد، یعنی آموزش تدارکاتی ای که در آن تنها عوامل فنی نقش دارند نه استنباط اخلاقی. بیگمان کوشش برای پیداکردن عواملی که بتوانند انرژی انسانها را بحرکت درآورند، امری ضروری است و من که بویژه بهبررسی قدرت ايدئولوژيها اشتغال داشتهام، هرگزكسى نيستم كه قدرت ايدئولوژى را انکارکنم. اما ممکن نیست که روی این تحرک که صرفاً مبتنی بر احکامی است که بسیار وسیع و مستعد تعبیرات گوناگونند و از نظر تاریخی از ایدئولوژیهایی مغاير با كوشش مورد نظر تركيب گشته اند، چندان حساب كرد. بهرحال، نكته اي که در اینجا از همه بیشتر مورد نظر ما است، این است که فرامین یاد شده در سوق دادن کشورها بسوی سوسیالیسم یا اقتصاد دولتی، تاکنون نقشی بازی نکرده است. این احکام در تحت نظارت درآوردن یا تعدیل رخنهٔ اقتصاد سرمایه. داری نیز نقشی نداشته است. هیچ راه اسلامی ویژهای برای سرمایهداری وجود نداشته است. ممکن است در آینده راههای سرمایهداری مراکشی، الجزایری، مصری، عربی، تسرکی و ایرانی بوجود آید و احتمال زیاد دارد که بهرحال ویژگیهای اصلی سرمایهداری آتی این کشورها از دین اسلام تأثیر زیادی پذیرد.

نتيجه گيريها و چشماندازها

ç

#### بستگیها و الویتها

نتیجه گیریهایی که از صفحات پیشین بر می آیند ممکن است بگونهٔ اسفباری منفی بنظر رسند. این نتیجه گیریها بیگمان با عقاید رایج ناسازگارند. اسلام بعنوان یک دین اصیل بیمانند و مقایسه ناپذیر، انسان را به شگفتی می اندازد. تأثیر اسلام بر انفاس طرفدارانش بی چون وچرا شدید است. آیا می توان پنداشت که اسلام بر زندگی اقتصادی چنین تأثیر ناچیزی داشته باشد؟ آیا این نتیجه گیری من نمی تواند محصول یک پیشداوری جزمی و بدون اتکاء به هیچ واقعیتی باشد؟ آیا در این بررسی، برخی از مطالعات و اظهار نظرهایی را که می – توانستند سودمند افتند بسادگی کنار نگذاشته ام ؟

در حقیقت من دعوی ندیده گرفتن چیزی را ندارم. گفتن اینکه یک پدیده خاستگاه پدیدهٔ دیگری نیست و یا اینکه آن پدیده مستقلاً به منصهٔ ظهور نرسیده است، نه بمعنی نفی اهمیت آن پدیده که ممکن است اهمیت چشمگیری هم داشته باشد، و نه بمعنای طرفداری از وانهادن تحقیقات مربوط بدان است. از این گذشته، من تظاهر نمی کنم که در بررسی وقایع تحت تأثیر یک تلقی غالب نبوده ام – گرچه منکر این گفته هستم که محققین دیگری که به بررسی همین مسأله اشتغال داشته اند، بدون هیچگونه تلقی از پیش تعیین شده ای کار کرده اند، حتی اگر این تلقی نیمه خود آگاه و ضمنی بوده باشد. بهر حال کوشیده ام تا حقایق مربوط به این موضوع راگردهم آورم و آنها را صادقانه بررسی کنم. هیچکس از مخاطرهٔ ارتکاب خطا در گزینش مواد کار و نحوهٔ استد لالش

# نتيجه گيريها و... ۲۳۵

بسیار دقیق و پر اطلاع باشد و تحت تأثیر ملاحظات غیر علمی قرار نگیرد-نه بخواهد در اثبات یک نظر پافشاری کند و نه کاری برای خوشامد و جلب نظر دیگران انجام دهد. برخی ممکن است این کتاب را مزخرف بدانند و متخصصان نیز شاید در اطلاعاتی که این کتاب مبتنی بر آنهاست نارساییهای جدی کشف کنند. بهرحال کوشیدهام تااین کتابرا بگونه ای بنویسم که اگر اشتباهی در کار باشد در نتیجهٔ عدم صداقت نباشد.

عیان شده است که میان اسلام و هر نوع نظام اقتصادی ویژهای، دست کم در امر ساختهای بنیادی، بستگی قطعیای وجود ندارد. برای مثال، این فرامین اسلام نبودند که رغبت بهفعالیت بازرگانی را که در بسیاری از جوامع مسلمان دیده می شود، ایجاد کردند. رهبران بسط اسلام پیش ازگروش بهدین اسلام بازرگان بودند و جوامعی را فتح کـرده بودند که بازرگانی در آنها پیش از پیروزی اسلام سخت توسعه یافته بود. احکام اسلام نهاز جهتگیری سرمایه ـ داری که جهان مسلمان در این صد سال گذشته به خود گرفته است جلوگیری کرد و نهدر این احکام چیزی هست که براستی مخالف با یک جهتگیری سوسیالیستی باشد. اگرگهگاه بازرگانان مسلمان کاری می کردند که شیوهٔ فعالیتشان در دیگر جوامعی که بدانها راه مییافتند اتخاذ شود، بخاطر تأثیر رفتار کلی آنها بود و نتیجهٔ کاربرد سختگیرانهٔ خط مشی های آمرانه دین شان نبوده است.گرچه ممکن است دین اسلام با بازرگانان سر لطف داشته باشد، اما به کسی حکم نمی کند که بازرگان شود. بهمینسان، احکام اسلام در هیچ جایی یک ساخت اجتماعی یا اقتصادی اساساً نوین ایجاد نکرد. پذیرش اسلام که با غلبه و با یکپارچه کردن اجتماعات کوچک در جامعهٔ یکپارچهٔ بزرگی که ایـن دین ايد نولوژی آن به شمار می رفت ملازم بود، غالباً به يكيار چكى در نظام اقتصادى و اجتماعی نیز میانجامید، همان نظامی که ساخت این اجتماع اسلامی بزرگ را تشکیل میداد. این یک پدیدهٔ کلی است که در آن نمی توان بسادگی تأثیر ایدئولوژی بر ساخت اقتصادی۔اجتماعی را دید، حتی اگر عوامل ایدئولوژیک در طرفداری جوامع غیر مسلمان از اجتماع مسلمان نقشی ایفاء کرده باشند. این نکته بر هرکسی که حقایق را بدون پیشداوری بررسی می ـ کند، کاملاً روشن است که بسط اسلام تا حد زیادی بیشتر کارکرد عوامل

# ۲۳۶ اسلام و سرما یه داری

جامعه شناختی و صرفاً زمانی و مکانسی (عوامل سیاسی، نظاسی و نظایر آن) بود تا باور کردهای مرامی. این حقیقت در مورد گسترش دینهایی که به فعالیت تبلیغی شدیدی دست میزنند، همچون مسیحیت و بودیسم، کمتر آشکار است. اما نمیتوان انسان را چند پاره کرد. بخشی از هر دگرگونی در باور -کردهای عقیدتی و هرگروشی، تحت تأثیر عوامل جامعه شناختی صورت می پذیرد. این روزها این امر بروشنی شناخته شده است، تا جایی که مکتب کاملی از جامعه شناسان کاتولیک مذهب براین عوامل تأکید می ورزند و دربارهٔ آنها بتفصیل تحقیق می کنند. ممکن است به من ایراد وارد کنند که نظراتی را دال بر مثله کردن شخصیت انسان بیان می کنند، نظراتی که بر دارم توضیح واضحات می کنم. با اینهمه هنوز نوشته هایی وجود دارند که نظراتی را دال بر مثله کردن شخصیت انسان بیان می کنند، نظراتی که بر دارم علیه آنها برخاسته است. این نوع نوشته ها، چه ضمنی و چه آشکارا، چنین استدلال می کنند که توگویی هر دگرگونی عقیدتی در نتیجهٔ خواستهای چنین استدلال می کنند که توگویی هر دگرگونی عقیدتی در نتیجهٔ خواستهای بخاطر سادگی کلام، روح خواند بحرکت در می آورند.

برعکس، در جهت دیگر، تأثیری وجود داشت که سخت روشن بود، گرچه دریافت حدود و ارزیابی ماهیت آن نیز بسیار مهم است. دگرگونیهایی که در سدهٔ ششم و هفتم میلادی در ساختهای اجتماعی سرزمین عربستان رخ داده ودند، در میان برخی از قشرهای جامعهٔ عرب حالتی از نارضایتی بوجود آورد. این دگرگونیها قشرهای مورد بحث را به توجه به مواعظ پیغمبر متمایل ساخت کسی که اندیشهاش مشروط بود به تاریخ زندگی شخصی اش و اید تولوژیهایی کسی که اندیشهاش مشروط بود به تاریخ زندگی شخصی اش و اید تولوژیهایی خود در همان شرایط اجتماعی مستمعان خود قرار داشت. اعمال پیغمبر و راه حلهایی که او برای مسائل دنیوی به پیش کشیده بود، تا حد زیادی بدین شرایط اجتماعی بستگی داشت و ظرفیت عظیم او در تطبیق با این شرایط بود که پیروزی و بزرگی او را تضمین کرد. همین شرایط اجتماعی بودند که انگیزهٔ ضروری برای حملات بزرگ مسلمانان را فراهم کردند و موقعیت سیاسی و اقتصادی اجتماعی کشورهای مفتوحه بود که شرایط را برای پیروزی مسلمانان

# نتيجه تميريها و...

آماده ساخت. و بعد، موقعیت اقتصادی و اجتماعی در جهان مسلمان،بشیوههای چشمگیری برخی از جزئیات موضوعی ایدئولوژی اسلامی را تحت تأثیر خود گرفت—از جمله دفاع از تجارت و تعالی مقام بازرگان.

اما، در بسیاری ازموارد، ارتباط دادن نکات خاصی در موضوع بندی ایدئولوژی اسلاسی با عناصر مرادف آن در نظام اقتصادی، ناموجه و بسی اساس است. --این همان رهیافتی است که بسیاری از مارکسیستها را وسوسه کرده است که نتایج توسل بداین رهیابی، در بهترین حالتهای آن،گرچه برانگیزانندهٔ فکرند اما قابل اثبات نيستند. اين روش غالباً براى يك انتقاد موجه هدف خوبي فراهم مي كند. بتازگي يكي از دوستان اخيرم، فيلسوف جوان متعلق به مكتب ـ پان-استرو کتورالیسم، لوسین سباگ که بدرستی بر این پافشاری داشت که در قیاسهای اینچنینی باید سخت دقت و مراقبت بخرج داد، سرانجام بهترك مطلق ماركسيسم كشانده شد. مثلاً، اوعدم قطعيت بستكي ميان سلسله مراتب آسماني فرشتگان و موجودات فرا طبیعی را در ایدئولوژی مسیحی قرون وسطایی با ساخت جامعهٔ فئودالی نشان داد، همان بستگیای که روژهگارودی سعی در اثبات آن داشت. گرچه بیگمان این نظر را نمی توان یکسره بدور انداخت و برله آن می توان مفروضاتی را ارائه کرد، اما این را با جرأت می توان گفت که یک چنین رهیافتهایی نیستند که دربارهٔ تأثیر نظام اقتصادی و اجتماعی بر ایدئولوژی تبیینهای لازم را بدست می دهند. نبی توان مستقیماً و خود بخودی از نظام اقتصادی و اجتماعی، عناصر سوضوعی دین—از جمله جزم تقدیر و مقولهٔ رستاخیز و شعایر نماز و دعا۔ را استنتاج کرد. برعکس، کاملاً قطعی است که موضوع بندی ایدئولوژی از استقلال زیادی برخورد ار است. این شیوه (شیوه ای که بدان این موضوع بندی ادراك و تفسیر می شود، حیات پیدا می كند و به حركت و تجربه در میآید) است که سخت تحت ثأثیر نوسانات شالودهٔ اجتماعی می باشد. «ایدئولوژی در نفس خویش» در یک رشته «ایدئولوژیهایی برای جامعه» متجلى مى گردد و آنگاه اين ايدئولوژيها هستند كه پيوسته دستخوش دگرگونی میشوند.

در مورد امر خاصی که در اینجا تحت بررسی ما است، یعنی در مورد اسلام، در نگاه بهتودهٔ اصلی اجتماع اسلامی بروشنی میتوان دید که بنیاد جزمها و

۲۳۸ اسلام و سرما یه داری

شعایری که شاهستون دین اسلام را می سازند، از زمانی که بوجود آمده اند تا کنون یا دگرگونی کمی پذیرفتهاند یا بهیچروی دگرگون نشدهاند. رشد تفاسیر کلامی دین اسلام در سده های میانه. بیشتر نشانهٔ تأثیر نظام معینی از ايده ها، يعنى فلسفة يوناني را برخود دارد. متألهان، فيلسوفان و عارفان، باز\_ اندیشی هایشان را بر محور موضوعاتی انجام میدادند که مورد تأکید قرآن، انديشة يوناني و، تا حد ضعيفي، انديشة هندويي بودند و در پهنهٔ آرمانها تحت ثأثیرهای دیگری نیز قرار داشتند. آنها برحسب گرایشهای خاص ذهنشان، به \_ مسائل جاودانهٔ بزرگ بشر در این جهان می پرداختند. با اینهمه، روشن است که این مسائل نیز برحسب آنچه که موقعیت خاص انسان در جامعهٔ قرون وسطایی ایجاب می کرد مورد بررسی قرار میگرفتند و خودگرایشهای ذهنی این اندیشمندان نیز در همین موقعیت شکل گرفته بود. برخی از مسائلی که اینان دربارهٔ آنها تأمل می کردند، از نوع کلیترین مسائلی بودند که در هر جا و همیشه برای انسان مطرح هستند، همان مسائلی که امروز نیز برای ما مطرحند، حال آنکه مسائل دیگری بودند که در برههٔ خاصی از تاریخ اعتبار داشتند، همان مسائلي كه توجه يونانيان را بهخود جلب كرده بودند. آنها با تجهيز ذهنی زمانهشان بهاین مسائل میاندیشیدند که خود آن را نیز تاریخ ساخته بود. من در جای دیگر، در صحبت از ابوعلی سینا، کوشیدهام نشان دهم (البته بیک شیوهٔ بسیار موجز)که چگونه یک مسألهٔ فلسفی۔دینی میتواند بر پایهٔ اين بنيادها ساخته آيد [1]. اما برخلاف آنچه كه هانرى كربن اخيراً بشيوه مدعیاندای اظهار داشته است، فعالیت اندیشهٔ محض نمی تواند چیزی را تبیین کند [۲].گزینشهای عقیدتی نیز در جریان یک مبارزهٔ سخت و شدیداً قهری یا غیرقهری میان دستجات سیاسی۔دینی وگرایشهای فلسفی بعمل میآیند، مبارزهای که در فرقه های بسیار متعدد اسلامی تجلی پیدا کرده است. پیچیدگی این جریان، چنین بستگیهای سادهای را که مارکسیستهای عامی از کشف آن بهوجد در سیآیند، روا نمی دارد... هر چند که برای مخالفان این مارکسیستها نیز لغو این بستگیها بسیار ساده است. با اینهمه، روشن است که اسلامی که در سدهٔ دهم میلادی (چهارم هجری) فهمیده میشد، دقیقاً همان اسلام قرآن نبود و اسلام سدهٔ هجدهم میلادی اسلام سدهٔ دهم نبود و این تفاوت بی ارتباط با تکامل اجتماعی نیست. در این زمان کنونی که ما می توانیم اوضاع را با دقت بیشتری بشناسیم و در آن دگرسانیهای اجتماعی اساسی تر و فراوانتر هستند حقایق آشکارترند. با اینکه حتی در این زمان هم شالودهٔ جزمها و شعایری که یاد شدهاند دگرگونی بسیار اند کی را پذیراگشتهاند، باز می توان دید که شرایط جدید، شیوهای که بدان تودهٔ مسلمان این شالوده را فهم می کند و روشی که دین اسلام با آن مورد تفسیر قرار می گیرد و زندگی می کند را سخت دگرگون کرده است. جزمهای درجهٔ دوم مورد تردید قرارگرفتهاند و یا بشیوهای بسیار متفاوت تعبیرگشتهاند و شعایر مذهبی یا سرانجام ترك شدهاند، یا تغییر شکل دادهاند و یا حذف گشتهاند.

پس، برخلاف آن نظری که پان استرو کتورالیستها تقبیح می کنند، هیچ بستگی نکته بهنکته ای وجود ندارد. کوشش این مکتب در انجام تحلیلهای ساختی (و شاید صورت بندی بشیوه ای ریاضی) از نظامهای گونا گون روابطی که زندگی اجتماعی را برمی سازند اما چنانچه لوفبور ابدرستی خاطر نشان کرده است، نمی توانند کلیت زندگی اجتماعی را بر سازند بسیار جالب است و ممکن است در شناخت زندگی اجتماعی بسیار بکار آید. اما در عمل، فرض همطرازی میان این نظامها و مفهوم مبتنی بر الگوی زبان آنها از این نظامها، غیرقابل قبول هستند. و این نیز درست نیست که هر قضاوتی دربارهٔ اولویتها باید تا تکمیل این صورت بندیها بتعویق افتد.

دانش ما از مکانیسمهای جامعهٔ بشری بیگمان ناکافی است. این نیز براستی درست است که این دانش باید و شاید که بهبود یابد. اما تجربهای که ما از تاریخ شناخته شدهٔ جوامع گرد آوردهایم بهما اجازه می دهد که فرضیاتی را بنا کنیم که اعتبار کلی آنها را میتوان هم از راه بررسی صحیحتر تاریخ گذشته، هم از طریق تاریخ معاصر و هم از راه تحلیل جامعه شناختی فرا تاریخی به آزمون کشید. به نظر من، فرضیاتی که مارکس بر پایهٔ تجربهٔ تاریخی ای که تا عصر او فراهم گشته بود مطرح ساخت با بررسیهای بعدی وسیعاً مورد تصدیق قرار گرفتند و خطاهایی که اکثریت مارکسیستها و خود مارکس در صورت. بندیهای شان مرتک شدند (وباید پذیرفت که این صورت بندیها بسیار عظیمند)

1. Lefebvre

• ۲۴ اسلام و سرما یه داری

نبايد موجب شوند كه اعتبار اين فرضيات مورد ترديد قرارگيرند.

هنوزهم، بـهاندازهٔ زمـان مارکس، بـهنظر میرسدکه روابطیکـه ساخت توليد وتوزيع كالاها را تعيين مي كنند، در تمام جوامع از يك اهميت بنيادي برخوردار باشند. لوسین سباگ، با ترکیب نظرات پان- استروکتورالیستهای معاصر، با گستاخی نوشت که «روابط تولیدی بهمان اندازهٔ نظریه ها محصول ذهن است. البته چنین است، چراکه هر فعالیت بشری به ذهن انسانها گذر دارد. اما روابط اقتصادی اساسی، ساخت وظیفهٔ اصلی هر جامعهای را تشکیل میدهند. این روابط یک نظام تشکیل میدهند و صورت یک زبان را ندارند و از اینرو بسیار بعید است که ساخت این نظام در بنیاد با ساخت یک زبان همانند باشد. یک جامعه، نهبر محور «معانی» بلکه بر محور وظایف لازمی دور می زند که هیچ جامعهای نمی تواند بدون آنها بهزندگی خود ادامه دهد. جامعه نیز چون یک فرد، نخست و بیشتر از همه، در جستجوی بقا و ادامهٔ وجود (و نهماهیت) خویش است و سپس (و این را می توان سازندهٔ وظایف ضروری درجهٔ دوم جامعه بشمار آورد) می کوشد تا (از راه رقابت و شاید از طریق مبارزه) امتیازات موجود اعضایش را، بویژه در یک جامعهٔ مبتنی بر سلسله مراتب، تا حداکثر افزایش دهد. روابطی که در پیرامون این وظایف سازمان می یابند (نهآگهی یا نظریه سازی از این روابط) بر کل زندگی اجتماعی بازتاب دارند. همهٔ انواع روابط و آگاهی دیگر ناچارند خود را با این د۱۹بط تطبیق دهند، چراکه در غیر این صورت نمی توانند کاربرد پیدا کنند. سازمان و آگاهی جامعه دست کم نباید از تحقق وظایف ضروری اصلی(و در بسیاری از موارد وظایف ضروری درجهٔ دوم) جلوگیری کند. جریانی که عاری از هرگونه تجرید است، از طریق فشارهای گوناگون از سوی «سرشت چیزها» درصدد آن است که آن سازمان و آگاهی ای را که از راه تکامل شخصی شان ممکن است بصورت مانعی بر سر راه تحقق این وظایف درآیند، از میان بردارد. جریانی از همین نوع «طبعاً» بر آنگرایش خواهد داشت که موجب شود تا صورتهای سازمان یا آگاهی ای که موافق تحقق وظايف ضروري جامعه هستند پذيرفته آيند--البته نهبدون دشواري و درگیری و آلودگی، و نهبدون تنش میان خواستگروههای معینی که درصدد

نتیجه گیریها و... ۲۴۱

ابقاء و افزایش امتیازاتشان هستند و نهبدون نیازکل جامعه در جهت تأمین منظورش.

روابط توليد در مقايسه با ايدئولوژي كه در اينجا مورد توجه خاص ما می باشد بسیار ساده هستند چراکه این روابط ساخت کارکرد اصلی جامعه را برمى سازند، حال آنكه ايدئولوژيها و دين و فلسفه دربارة توليد و باز توليد، ساخت اینها، جامعه و بسیاری چیزها<del>ی دی</del>گر فکرمیکنند. این تفکر د<del>ربارهٔ</del> جهان انسان از جنبه های اجتماعی و طبیعی آن، بیگمان مطابق با «قوانینی»<sup>۱</sup> صورت می گیرد که برای بررسی بسیار جالب هستند. و این نیز براستی درست است که قوانین متعددی همیشه ممکن و موجود هستند و نوع موقعیت زمانی و مکانی، همیشه قانونی را که بکار برده می شود و یا شیوهٔ بکار بردن قانون را-کاملاً – از پیش تعیین نمی کند. اما این نیز بدور از خرد است که بینداریم بررسی قیانون نیاز بیهبررسی متن نظامنامیه را از میان برمیدارد و آنرا زاید میسازد، همان نظری که یک مکتب وسیع امروزه بر آنست تا یک عامهٔ حیرتزده را بدان مجاب کند. جامعهای که باید زندگی کند و کارکرد داشته باشد، میتواند تنها بصورتی استثنائی و لحظهای، تابع مقتضیات «معنی»گردد. تصور این امر بسیار دشوار است که پوششهای انتقال دهندهٔ پیام چندان ضخیم باشند که نگذارند از خلال این پوششها چیزی از آن موقعیتی که پیام مزبور ترجمان آن است، نشان داده شود.

مسئله در اصل مسئلهٔ بستگیها نیست بلکه مسئلهٔ عمل و تأثیر نظامهای روابط بر یکدیگر است. بررسی تطبیقی رموزی که فعالیتهای گوناگون بشری بر طبق آنها سازمان می گیرند و شیوههای انجام دادن این فعالیتها که یوسیلهٔ آنها ارزش معنی داری کسب می کنند، بسیار جالب است. بدین شیوه است که می توان همانند رولان بارت به بازسازی تخیل جمعی جامعه رسید [٤] و از این وسیعتر، به نشانه شناسی عمومی و نظریهٔ ساخت عقل بشری که از اهمیت شایانی در انسانشناسی برخوردار است دست یافت. به رحال، هر چند که تحلیل ساختی بسیار کار مفیدی است، اما باید با بینش پان استرو کتورالیستی جامعه، بعنوان مجموعهٔ نظامهایی که در نهایت از آین ساخت ذهن بشری بیرون کشیده

1. Codes 2. General semeiology

۲۳۲ اسلام و سرمایه داری

می شوند، با همهٔ آنچه که در توان ماست به مبارزه برخاست. ذهن بشر قانون خود را تحمیل نمی کند، بلکه این قانون را برای آن چیزی که در برابر او مقاومت می کند مطرح می سازد. هیچگونه همزیستی ای میان «انسان خودش را لباس می پوشاند»، «انسان تولید می کند»، «انسان می اندیشد» و نظایر آن، و هر فعالیتی که بر حسب قواعد قوانین همریخت عمل می کند، وجود ندارد. تنها همان یک انسان است که به همهٔ این فعالیتها می پردازد. نمی توان گفت که در همین انسان کلی، این فعالیتهای متفاوت همان یک فاعل، بر همدیگر تأثیر نمی ـ گذارند. «انسان می اندیشد» در حین آنکه انسان (بدین یا آن شیوه، در این یا آن مکان) به تولید نیز اشتغال دارد.

البته عكس اين قضيه نيز درست است. «انسان توليد مي كند» همانا «انسان می اندیشد» نیز هست و اندیشهٔ او بر شیوهٔ تولید او تأثیر می گذارد. اما این تأثیر تنها بدشواری و بندرت-تحت شرایط مطلوب و رعایت دقیق قواعد عمل که همیشه تابع دادهای طبیعی و اجتماعی هستند، دادهایی که اندیشه نمی تواندآنها رادر کوتاه مدت دگرگون کندمی تواند در روابط تولید تغییری پدید آورد، حال آنکه روابط تولید که همیشه وجود دارند فشار مستمری بر ایدئولوژی وارد می سازند و این فشار بسیار نیرومندتر است زیرا که در پهنهٔ شعور اعمال نمی شود. اگر شخص بخواهد به الگوی فراهم شده از سوی زبان سراجعه کند، همچنانکه یان–استرو کتورالیستها کردهاند (هرچه که فاعل این الگو بیشتر ندیده گرفته شود، این کار آسانتر انجام می پذیرد) کافی است که (با قید احتیاطهای گوناگون) نتیجهٔ دگرگونیهای تولید را با نتیجهٔ دگرگونیهای ناخودآگاه صوتی مقایسه کند، همان دگرگونیهایی که بهنوشتهٔ فردینان دوسوسور اثرشان « نا ... محدود و غیرقابل محاسبه است و نمی توان پیش بینی کرد که در کجا متوقف خواهند شد» و «در ساختمان دستوری آشفتگی عمیقی» ایجاد می کند [٦]. میدانیم که برعکس، دگرگونی در «ساختمان دستوری» بجز در موارد نادر و درجه دوم، هیچ دگرگونی ای در ساخت صوتی ایجاد نمی کند. من باز بدین قیاس باز خواهم گشت.

البته این نظر اهمیت شعور و رجحانی راکه شعور از جهتی دارد و ارزش

1. Isomorphic

مقایسهناپذیرآن و حتی اعتبار عملکردهای آن را ندیده میگیرد. بهمینسان، یک تکامل صوتی ممکن است بهتشکل یک ساخت دستوری انجامیده باشد، ساختی که میتوان آنرا کاملاً مستقل از موجبات پیدایش آن، برحسب کارآیی ـ اش و تطبیق آن با نیازهای ارتباطاتی در یک مرحلهٔ معین و یا حتی برحسب ارزش زیبایی شناختی آن، داوری کرد. اما مسئلهای که در اینجا مطرح است دانستن این نیست که آیا برآی فرد یا جامعه، دین مهمتر است یا اقتصاد. یک راهب بودایی ممکن است از روی اعتقاد خود کشی کند و شبکهٔ پیچیدهٔ روابط وابط اجتماعیای را که خاکم بر حیاتش بوده است نیز درهم شکند. با اینهمه، او به این هر دو رشته روابط وابسته است، حتی در آن لحظهای که با عمل خود کشی به زندگی خود پایان داده است. مسئله در اینجا دانستن این است که چه چیز بر تکامل اجتماعی و تاریخ بشر عمل می کند و این عمل را

اهمیت بنیادی این مسئله برای عمل سیاسی از همهٔ چیزهای دیگر بیشتر است. بهمین دلیل است که در صوت موجود بودن داده هایی، حتی داده های غیر دقیق و خام، که بتوان به پاسخی بر این مسئله دست یافت، درست نیست که به تجربه گرایی بیش از حد میدان داد و صبر کرد تاگردآوری تدریجی اطلاع دقیق و ظریف (و غالباً نه چندان مربوط) از مکانیسمهای سازندهٔ مکانیسم اصلی جامعه در تمام جهات حاصل آید و آنگاه به این کار دست زد. این کار به تسلیم شرم آور، به ناآگاهی، و به زیان آورترین عوامل در زندگی جوامع می -انجامد. نخست از همه، دانستن و اعلام کردن این نکتهٔ بسیار مهم است که جوامع نشاید که حرفاً با دگرگون ساختن آگاهی شان دگرگون گردند و نمی توانند بصرف اداده دگرگون شوند. نمی توان بر جامعه، و بهمین سان بر طبیعت، حاکم بعرف داده دگرگون شوند. نمی توان بر جامعه، و بهمین سان بر طبیعت، حاکم باید با نیروهای اجتماعی ای که بدان تعلق دارد عمل کند و نهادهایی را بیافریند که به برخی از این نیروها قدرت عمل کردن دهند و عناصری از یک بیافریند که به برخی از این نیروها قدرت عمل کردن دهند و عناصری از یک بیوه نوین کار کرد را برقرار سازد و در انجام دادن همهٔ این کارها باید به تیوه نوین کار کرد را برقرار سازد و در انجام دادن همهٔ این کارها باید به تیود داده های طبیعی و اجتماعی تندردهد تا بهتر بتواند برآنها چیره گردد.

۲۳۴ اسلام و سرمایهداری

پیغمبر در بیابان فریاد سر میدهد و این فریاد تنها زمانی یک نیرو میشود که بهگوش کسانی برسد که برایگوش کردن به پیام پیامبر و رهنمونهای عملی او آمادگی داشته باشند: راه خداوند را هموارکن، در بیابان شاهراهی برای خداوند ما فراز آور.

#### توهمات و رازپردازیها

بسیاری از نویسندگان، از جمله نویسندگان هوشمندی چون ریمون آرون، دربارهٔ اولویتهای درازمدتی بسان آنچه که من در نتیجه گیریهایم بهدست دادهام، حکم عام صادر می کنند--اولویتهایی که کوششهایی در جهت صورت -بندی قضایا بشمار میآیند و من در این کتاب کوشیدهام تا آنها را بر یک مبنای خاص مبتنی سازم، بدون آنکه چندان طرفی از این کاربر بسته شود. آن در همبافتگی روابطی که تاریخنگاران، جامعه شناسان و سیاستگران باید در عملشان بدان بیردازند، با چنین ملاحظات وسیم و عامی بهیچروی روشن نمی گردد.

این شیوهٔ تفکر بسیارگسترده است و طرح بندی جزمی بسیاری از مارکسیستها به بسط آن بسیارکمک کرده است. این طرز تفکر بنظر من کاملاً بی اساس است. لاادریگری بنیادی ای که این شیوهٔ تفکر بر آن دلالت می کند (چون لاادریگری روش شناختی پان استروکتورالیستها) هم برای دانش ما از پویایی واقعیت و هم برای تلاش ما در دستیابی عملی به واقعیت، مانعی بشمار می آید.

این لاادری گری خود را (می توان گفت بگونه ای ادیبانه) در دو صورت اصلی باز می نماید. ستایش نقش «انسان» و تجلیل ارزش والای آرمانها و آگاهی ای که راه را برای اعلام نقش برتر انسان باز می کند. (که این بار اصلاً لاادری گرانه نیست) در هر دو مورد بازتاب این دو نظر سخت به رومانتیسیسم می کشد که در قلب هر کسی خانه دارد. مزایای مجسم و فردی و عملی این مقام فکری از طریق برداشت فهم همه جانبه و تفکر عمیقی که این دیدگاه به دست می دهد و تسهیلاتی که برای سیاحتهای ادبی پرزرق و برق فراهم می کند، بسیار زیاد است و ضمناً فرد را از شر درنگهای مزاحم در مورد هر

چیزی نجات میدهد. در اینجا نمیخواهم خوانندگان را درمورد تسلط این مقام فکری شگفتزده کنم و حتی نمیخواهم عوامل طبقاتی را که، برخلاف ادعای مارکسیستهای «نهادی»، در اینجا چندان هم بکار نمیآیند، مطرح سازم. من دوستتر دارم بخاطر خوانندگان جدی به این موضوعها با دقت بیشتری نگاه کنم. هرکسی درگزینش راه خویش آزاد است؛ مثلاً، یکی ممکن است شعر رؤیاها را بر تحلیل خشک واقعیت ترجیح دهد. مرا دست کم باید بعنوان کسی که راهی مخالف با راه یاد شده را برگزیده است شناخت، کسی که این لذت شاعرانه را برای چیزهایی بجز روشن ساختن سرچشمههای تاریخ بشری نگاهداشته است. در اینجا روی سخنم با آن کسانی است که دست کم بطور موقتی همین راه را برگزیدهاند.

البته انسان فاعل تاریخ است. ما انسان را می بینیم که دارد به دو شیوهٔ متفاوت این تاریخ را می سازد. از یکسوی، مردان بزرگی که چارچوبهای تثبیت شده را درهم می شکنند و می خواهندگروهها و دولتها و جوامع را تابع اراده شان سازند. از سوی دیگر،گروهها و توده هایی که احساسها و آرزوها شان پیوسته بر سیر رویدادها تأثیر می گذارند.

کار کرد تاریخی مار کسیسم این بوده است که محدودیتهایی را که از سوی محیط زندگی بر کنش مردان بزرگ تحمیل شده است نشان دهد. این مکتب در این کار زیادهروی کرده است و صورت بندیهای خام و عامیانه ای را وسیعاً انتشار داده است. این صورت بندیها بیشترین توجه را به خود جلب کرده اند، ضمن آنکه آماج بیشترین حمله ها نیز شده اند. با اینهمه بسادگی می توان دید که اصول جامعه شناسی مار کسیستی ضرورتاً چنین ساده انگاریهای عامیانه ای را مقرر نداشت و بنیانگذاران مار کسیسم در نوشته های توصیفی و تحلیلی شان، مقرر نداشت و بنیانگذاران مار کسیسم در نوشته های توصیفی و تحلیلی شان، مقرر نداشت و بنیانگذاران مار کسیسم در نوشته های توصیفی و تحلیلی شان، مقرر نداشت و بنیانگذاران مار کسیسم در نوشته های توصیفی و تعلیلی شان، مقرر نداشت و بنیانگذاران مار کسیسم در نوشته های توصیفی و تعلیلی شان، مقرر نداشت و بنیانگذاران مار کسیسم در نوشته های توصیفی و تعلیلی شان، مار کسیستهای هوشمند هرگز در این باره گمانی نیرورانده اند. نمی توان هیچ مار کسیستهای هوشمند هرگز در این باره گمانی نیرورانده اند. نمی توان یک مار کسیستهای هوشمند هرگز در این باره گمانی نیرورانده اند. نمی توان یک فردی را شناخت، بی آنکه خوی ویژه و گرایشهای جسمانی و روانی او بعنوان یک شخص و نیز تاریخ فردی او را در نظر گرفت، همان تاریخی که روابط او را با خانواده اش و محیط کوچکی را که درآن پرورانده شده است، نشان می دهد[ی].

#### ۲۳۶ اسلام و سرمایه داری

و برای انجام دادن این تحلیل، کاربرد جدیدترین روشها، در صورتی که از نظر علمى معتبر باشند، بالطبع نه تنها مجاز بلكه كريزنا پذير است. اما بهرحال، نبايد این نکته را نادیده گرفت که یک انسان، هر چه هم که بزرگ باشد، در شرایط معینی عمل می کند و ایده های او فراگردهایی (بیگمان فراگردهای بزرگی) هستند از مفاهیمی که عموماً در محیط و زمانهاش مطرح می شوند، و مسائلی که . او می کوشد حلشان کند مسائلی هستند که شرایط زمانه ای که در آن زندگی می کند آنها را پیش روی او نهاده است. او تنها در صورتی می تواند عمل کند که گروههای کم وبیش وسیعی را بیابد که اندیشه ها و رهبری او را بیذیرند و ارزش این اندیشه ها را در ارتباط با علائق شان باز شناسند. نقشی که تاریخ فردی او برایش فراهم دیده است باید برای گروههایی که او این نقش را بر آنها اقامه می کند قابل قبول و پذیرفته آید تا او بتواند آن نقش را بازی کند. تاریخ مسابقهای است همیشگی میان شخصیتهایی که در حستجوی یک نقش هستند، اما تاریخ، ضمناً، دستچین کردن همیشگی نقشهایی که از سوی این افراد ارائه میشود بتوسطگروههای اجتماعی و رویدادها نیز میباشد. بر روی پل آرکولا'، زندگی بناپارت به تیراندازی چند سرباز گمنام اطریشی بستگی داشت. هوش که وجهداش می توانست سیمای چیزها را دگرگون سازد، از بیماری مرد. اینها رويدادهايي هستند كه تنها يك اعتقاد عارفانه بي اعتناء بهدليل مي تواند در آنها دست خداوندرا ببیند یادست سببسازی را تشخیص دهد که می توان آنرا با خوشایندترین نامها، حتی با «مادیگرای» ترین نامها، تزیین کرد. اما این نیز راست است که بنایارت خود را با اندیشه ها و نیتها و برنامهٔ ضمنی و آشکاری ارائه کرد که باعث قبول و استقبال او از سوی جامعهٔ فرانسوی آنزمان شد. او دقيقاً بهاين حقيقت آگاه بود و خود را با آن تطبيق داده بود. اگر او بهعقايدي که آگوستین روبسپیر را به تحسین او واداشته بود وفادار میماند، در بهترین حالت، از افتخار مالیخولیایی و نفوذ پس از مرگ بابوف برخوردار می شد. لازم است که میان سطوح مختلف فرقگذاشت. این حقیقت که مثلاً بناپارت بود که باقی ماند و پیشرفت کرد، نه هوش، بیگمان بسیاری از چیزهای بزرگ را

1. Arcola

۲. مادشال هوش Hoche، از ژنر ال های انقلاب کبیر فر انسه...م.

دگرگون ساخت. برخلاف آنچه که برخی از مار کسیستها پنداشته اند، هیچ یقین نیست که بورژوازی فرانسه می توانست بناپارت دیگری پیدا کند. اما برخی از ساختهای بنیادی هستند که هیچ فردی، هر چقدر هم که بزرگ باشد، نمی تواند آنها را دگرگون کند. این امر بدلیل سیر آرام ناپذیر یک تاریخ خدایی نیست که گرایش جاودانی اندیشه ای از نوع ما بعد الطبیعی، که در فراگذشتن از مرزهای خویش سیر می کند، آنرا باز می نماید. بگونه ای غیر شاعرانه تر بایدگفت که ساختهای تثبیت شده از طریق هزاران رویداد کوچک روزانه فشارشان را بر انسانها و وقایع اعمال می کنند. این فشارها به برخی کنشها اجازه می دهند و از برخی کنشهای دیگر جلوگیری می کنند. آزادی ای که به مردان بزرگ داده می شود، از آزادی دیگران بسیار بیشتر است، اما اگر آنان بخواهند از حدود این آزادی بسیار فراتر پاگذارند، گرفتار می شوند.

بحث دربارهٔ نقش مردان بزرگ تا اندازهای از مد افتاده است. این روزها پافشاری مارکسیستها برکارآیی ساختهای اجتماعی، غالباً بصورت عوامفریبانه (ویا دقیقتر بگوییم انسانفریبانه ای) مورد مخالفت مفهوم «انسان» قرارگرفته است و تحت این اصطلاح روانشناسی قشرها، مقوله ها وگروههای اجتماعیگوناگون نیز مراد می شود. تنوع نامحدودگرایشهای ذهنی ای که می توان در اینجا دید، و اختلافات جزئی ظریفی که پیدا میشوند، می توانند برخی از نویسندگان را قادر سازند که دقت مشاهده و استعداد ادبی شان را بکار اندازند و برای خوانندگانشان شناخت کاملی از این ذهنیتها با همهٔ تنوع دلچسب آنها بدست دهند. برعکس، دیگران نیز می توانند در بررسیها یشان آن فنون پیچیدهٔ ارزیابی و اندازهگیری را بکارگیرند که دقت و قالب ریاضی آنها در انسان احساسی سخت «علمی» بر میانگیزد. همهٔ این روشها را نمی توان بی اساس خواند. اما از ایسن مرحلهٔ توصيفی تحقيق – هرچه که مهم باشد، هرچه که قالب ادبی آن برای خواننده و برای تفاهم بشری میان ملتها دلنشین باشد و بصورت «علمی» آن برای اذهان جدی ارضاء کننده باشد – باید و شاید که فراگذشت. ذهنیتهای جمعی برآیندهایی بشمار میآیند و جنبهای را تشکیل میدهند که همهٔ ایس نیروهای عام و خاصی که بهانسان شکل بخشند در آنها متجلی می شوند — ویژگیهای کلی در مورد کل نژاد بشر معتبرند و در آنجا که نه با افراد بلکه با

۲۳۸ اسلام و سرما یه داری

گروههای اجتماعاً محدود سروکار داریم، ویژگیهای اجتماعی نیز معتبر بشمار میآیند. این برآیند، هرگاه که یکی از عناصر تشکیل دهندهاش دگرگون شود، خود دگرگونی می پذیرد. هیچ چیز زیانبخش تر از آن نیست که این ذهنیتهای جمعی را بگونهٔ داده های مستقل و نسبتاً پایدار در نظرگیریم.گهگاه (گرچه نه همیشه) نویسندگان مورد بحثگناهی ندارند که وقایع را بدین شیوه می نگرند، بلکه (دست کم) راهی که بررسی آنها در پیش گرفته است این دیدگاه را مطرح می سازد.

نتیجهگیری عملیای که بویژه مارکسیستها را آشکارا تحت تأثیر دارد و شخص بگونهٔ مقاومت ناپذیری بسوی آن کشیده می شود، این است که هر دگرگونی اجتماعی باید بدنبال یک دگرگونی در این ذهنیتها روی دهد. درست است که ممکن است دگرگونیهای اجتماعی با مداخلات مستقیمی از نوع روانشناختی، بگونهای کموبیش جدی جرح و تعدیل یابند، اما کل تجربهٔ تاریخ نشان می دهد که دگرگونیهای اساسی تنها از راه عمل بر مبنای عناصر اجتماعی تشکیل دهنده این حالتهای ذهنی انجام پذیرند. درست است که موقعیت اجتماعی هرگز یکسره دگرگون نمی شود و برخی از عواسل کلی آن همیشه پا برجایند و در نتیجه ذهنیتهای مورد بحث هرگز یکسره دیگرسان نمی شوند، اما برخی دگرگونیهای اجتماعی هستند که با خصلت بسیار تندشان دگرسانیهای بنیادی ای را ایجاد می کنند که از آن دگرسانیهایی که در نتیجهٔ دهه ها و سده ها فشار سطحی عوامل صرفاً روانشناختی پیدید سیآیند، تمام عیارترند. بدینسان، روشن است که اصلاحات ارضی جدی و عمیق، ذهنیت روستا ییانی را که شامل آن شدهاند عمیقاً دگرگون ساخته است. دهقان فرانسوی که کاملاً بصورت یک خردممالک مستقلی درآمده بود، دیگر آن سرف یا مستأجر قرون وسطایی نبود که تضییقات گوناگونی از سوی مالک فئودال بر او تحمیل گردد. جریان صنعتی شدن، علی رغم آنکه در بسیاری از موارد بهزمان اخیر تعلق دارد، در ذهنیتگروههایی که تحت تأثیر آن بودهاند دگرگونیهای اساسی پدید آورده است. در هیچیک از این موارد، بهیچروی یدیدهٔ «روانشناختی» وجود نداشته است. لبنانیها، سوریها، کلیمیها، ایتالیاییها و او کرایینیهایی که در امریکا مستقر گشتند،گرچه برخی از انسجام پیشین خود را نگاهداشتند، اما گرایشهایی راکسب کردند که نشانی از آن

گرایشها را در فعالیتهای خود در زادبومهایشان نشان نداده بودند. نمونههای . بی پایانی از این موارد را می توان بدست داد.

قضیه این است که با وجود آنکه بسیاری از این نویسندگان ادعا می کنند که با عمقی ترین ماهیت بشر سروکار دارند (و در صورتی که از این متواضع تر باشند، عامه بدانها توجهی نمی کند)، در واقع آنها سطح را توصیف می کنند و عواملي راكه اهميت درجة يك دارند، با مسرت نديده مي گيرند. روشي كه جهت گیری مار کسیستی مطرح ساخته است، غالباً بد بکار رفته است و بهطرح بندی خامی می انجامد که بسادگی می توان آنرا از اعتبار انداخت و مضحکه اش کرد. بهرحال، دست کم بگونه ای بالقوه، این روش می تواند ما را قادر سازد تا بهانسان کلی دست یابیم. تعریف انسان با تز تأثیر غالب عامل اقتصادی که هم از سوی مخالفان و هم ازجانب موافقان مارکسیسم انجام گرفته است، دست. کم قابل تردید است. بهتر این بود که تعیین کنیم عامل اقتصادی از چه چیزهایی تشکیل میشود. بنظر من چنین میرسد که طرح عظیم مارکسیسم، بیشتر برای مخالفت با مفاهیم چند تکه ی انسان باشد. مجموعهٔ آگاهی گروهی و فردی در آن موقعیتی کهگروه یا فرد با نقش معینی که تولید اجتماعی و توزیم ثمرات تولید به او میدهد قرار میگیرد، بعنوان یک جزء متشکلهٔ ضروری بشمار میآیند. چراکه اینها بهمراه تجدید تولید زیستی نوع بشر، وظایف ضروری و اصلیای هستند که پیش از همه بر هر جامعهای مقرر شدهاند. هر تحقیقی که این موقعیت را ندیدهگیرد و یا اهمیت آنرا دست کم گیرد، محکوم به بی اعتباری است. این نه مارکسیستها – و نه بهیچروی مارکسیستهای آرمانی – بلکه آنها که این موقعیت را ندیده میگیرند هستند که انسان را مثله می کنند.

نقش روان و اندیشه همیشه با رهیافت مارکسیستی در تعارض نیست. در اینجا نیز در امر شناخت درهم تنیدگی پیچیدهٔ عوامل فردی و اجتماعی نباید در برابر عبارات پرآوازهٔ برتری و آزادی روح تسلیم شد، بلکه باید تحلیل یاد شده را عمیقتر از این انجام داد. مارکسیسم بگونهای عوامفریبانه متهم شده است که ارزش ذاتی اندیشه ها را وابسته بهشرایط اجتماعی آنها ساخته است. این نظر را نیز نمیتوان لزوماً استنتاجی از تزهای مارکسیسم دانست. این دو پهنه باهم متفاوتند.

#### • ۲۵ ۲ اسلام و سرما یه داری

بخوبی میتوان گفت که تکمیل قواعد منطق ارسطوبی تنها میتوانست در فضای اجتماعی یونان باستان انجام پذیرد. و بهمینسان میتوان گفت که قواعد منطق چینی که کم و بیش با منطق ارسطوبی همانند است، تنها میتوانست از یک موقعیت اجتماعی که با موقعیت اجتماعی یونان متفاوت بود، بیرون کشیده شود. این حقیقت ما را از تصحیق و بهرهبرداری از ارزش نسبتاً جهانی این شود. این حقیقت ما را از تصحیق و بهرهبرداری از ارزش نسبتاً جهانی این کردن یک کار هنری چون یکی از تابلوهای بوتیچلی لذت برد، اما با اینهمه نمیتوان چنین تصور کرد که این تابلو در جامعهای بجز جامعهٔ سدهٔ پانزدهم فلورانس نقاشی شده باشد. از این قضیه، میتوان ملاحظات زیبایی شناختی عمومی را نیز استنتاج کرد. اما حوزهٔ دید این کتاب، چیز دیگری است. این خطوط اصلی پویایی رویدادها را ترسیم کند. این کتاب با «آرمان در نفس خویش» کمتر سرو کار دارد تا «آرمان برای جامعه»، یعنی آرمانهایی که این ظرفیت را دارند که انگیزهها و آرزوهای نهفته در هزاران یا میلیونها انسان را

از این دیدگاه (و تنها از این دیدگاه) آرمانها میتوانند بهدو نوع تقسیم گردند، همان دو نوعی که بخوبی در طبقدبندی مانهایم میآیند. در یکسوی، آرمانهای «ایدئولوژیک» به معنای دقیق آن قرار دارند، یعنی آرمانهایی که موقعیت موجود، علائق و ارزشهای گروه را بیان و تصویب می کنند. این آرمانها صورت بندی دوح عام (عصبیت واژهٔ عربی آن است که این خلدون به کار برده است) را می سازند که انواع وفاداریهای جامعه را در دفاع ازگروه و مبارزه علیه گروههای دیگر و نظایر آن برمی انگیزد. در سوی دیگر اندیشه های مبارزه علیه گروههای دیگر و نظایر آن برمی انگیزد. در سوی دیگر اندیشه های «آرمانی» قرار دارند که به فراسوی موقعیت موجود راه می برند و رئوس اصلی برنامهٔ فراگذشتن و برانداختن شرایط مستقر و ارزشهای پذیرفته شده را ترسیم می کنند. این نوع اندیشه ها نیز می توانند برای کل یک گروه معتبر باشند برای مثال، در جهان امروز، می توانند برای یک جنبش استقلال طلبانه که هدفش آزاد ساختن و پیشرفت گروه ملی است بکار آیند. از سوی دیگر، همین

بر بنیادهای نوین را مطرح سازند؛ همچنانکه یک دین جهانی غالباً در آغاز کارش عمل می کند.

انسان غالباً و حقاً از اینهمه فداکاریهایی که در خدمت این آرمانها بکار رفتهاند در شگفتی میافتد، از این جملهاند از خودگذشتگیهای تحسین آمیزی که در جهت فراگذشتن از خودخواهی فردی بعمل می آیند، گرچه این از خود. گذشتگیها غالباً درخدمت خودخواهی گروهی و تردیدآمیزترین وگاه زیانبارترین\_ عوامل رخ میدهند. دلایلی دال بر این در دست است که این آرمانها جهان را رهبری می کنند. با اینهمه این نیز کاملاً روشن است که اندیشه هایی (چه «ایدئولوژیک» و چه «آرمانی») که دفاع یا پیشرفتگروه را تلقین می کنند، از موقعیت خود گروه بر میآیند. میهن پرستی بریتانیایی بشیوهٔ کیپلینگ در خدمت بریتانیای بزرگ بود، یعنی در خدمت آرزوهای جامعهای بود که اصولاً از سوی قدرت صنعتی آن جامعه تعیین شده بودند. صهیونیستهایی که برای ایجاد دولت اسراییل کار می کردند، در واقع از یکی از برنامه های ممکن برای حل مسائلی که موقعیت کلیمیان در اروپا ایجاد کرده بود دفاع می کردند و برای مصالح— بهمانسان که آنها می دیدند۔گروه یهودی کار می کردند که جزئی از آنگروه تشکیل شده بود و جزء دیگر آن هنوز میبایست تشکیل شود. در مورد اندیشه های «آرمانی» که هدفشان آفرینش گروههای جدید بزیان گروههای موجود است، بایدگفت که این اندیشه ها تنها در صورتی می توانند اثر محرکی داشته باشند که پاسخگوی آرزوهایگستردهای که بهفراسویگروههای موجود راه می برند باشند. مار کسیسم در یک زمان معین با برتری دادن ارزشهای گروه بین المللی پرولتاریا بر ارزشهای گروههای ملی، در کشورهای گوناگون اروپایی تأثیر نفاق افکناندای بر جامعه داشت. از این گذشته، مار کسیسم نیز چون،سیحیت آغازین، افرادگوناگونی را که از ارزشهای ارائه شده از سوی جامعه \_ شان راضی نبودند، دریک گروه تازه از نوع نوین یکپارچه ساخت. در اینجا، مدافعان برتری آرمانها می توانند یک امتیاز کسب کنند. براستی درست است که افرادی که به اینگروههای تازه می پیوندند (جداً از آن کسانی که بیشتر در نتيجهٔ موقعیت اجتماعیشان بهاینگروهها می پیوندند۔همچون پرولترهلیی که بهجنبش كمونيستي ملحق مي شوند) بر اثر انگيزه هايي كه غالباً بسيار فردي

### ۲۵۲ اسلام و سرما به داری

هستند، بخاطر مقتضیات پیش بینی نشده ای که گرایشهای شخصی شان بدست داده است و تاریخ فـردیشان و رویـدادهایی که برمحیط کوچک ویژمشان تأثیرگذاشتهاند، بهاینگروهها روی میآورند. بهرحال، اگر اینگروه جدید ابعاد وسيعي پيداکند و در نتيجهٔ آن اعتبار تاريخي کسب کند، بخاطر آن است که عواملی که در-یک سطح وسیع عملکرد-دارند-یعنی عوامل اجتماعی-موجب شدهاند که این آرزوهای فردی بیشمار که ممکن بود در هزاران جهت متفاوت و متضاد پراکندهگردند، در یک جهت بحرکت درآیند. از این گذشته، این گروه جدید هر چه هم که اصول بنیادیاش «دلخواه» باشد، همینکه تشکیل می شود خود را در شبکهٔ روابط و آرزوها و علائق جامعهای که در آن استقرار یافته است،گرفتار می بیند. خواه ناخواه، این گروه باید در ارتباط با گروههای دیگر و کل جامعه موضعی بگیرد و برنامهای مطرح کند که آن برنامه نمی تواند مقتضیات زمانی را در نظر نگیرد. بسیاری از اعضاء جدید اینگروه دیگر آن کسانی نیستند که «پدرومادرشان را ترك كردند» و «گذاشتند که مرده مردگانش را دفن کند» تا به ندای خدادند یا ندای آدمان پاسخ گویند. برعکس، اینان اشخاصی هستند که مسیحی، کمونیست و... می باشند، چرا که اینان فروتنانه آرمانهای والدینشان را دنبال می کنند و مردگانشان را در درون نهضت و با مراسمی که نهضت تعیین می کند، دفن می کنند. اینها آرمانهایگروهی را دارند که در درون آن زاده شدهاند و در ارزشهای آن سهیمند و می کوشند تا به مصالح و آرزوهای گروه خدست کنند، حتی اگر در این کار خودشان را بعنوان افراد قر<u>بانی</u> سازند.

در طرح شتابزدهای که از قدرت محر ک آرمانها بدست دادمام، مسئلهٔ ارزش درونی این آرمانها کنارگذاشته شده است؛ باز میگویم که قصد ندارم این ارزش را انکارکنم و فکر نمی کنم که هیچ مارکسیست هوشمندی هرگز این کار را کرده باشد. آرمانهایی وجود دارندکه در پهنهٔ عمل اجتماعی هیچ قدرت محرکهای ندارند وخود آرمانهای محرك را میتوان از یک زاویهٔ کاملاً متفاوت دیگری دید. آرمانهای بدون قدرت محرکه (یا آرمانهایی که اثر محرك فودی ندارند) ممکن است از نظر فرهنگی از همه مهمتر باشند؛ مثلاً آرمانهایی دربارهٔ هنر، انسان، طبیعت وهر آنچه میتوان پنداشت که در فراسو و فراز طبیعت وجود

دارد. ارزش چنین آرمانهایی را میتوان بدون توجه به ریشه های اجتماعی آنها و همچنین بدون توجه به نقش اجتماعیای که میتوانند ایفاء کنند، در چارچوب نظریه های زیبایی شناختی، انسان شناختی، علمی، فلسفی و یا دینی، تصدیق کرد. شخص میتواند از آنها لذت و حظ فکری ببرد و ذهن و قلب خود را با آنها غنی سازد، بدون آنکه به خاستگاه این آرمانها و کار کردی که انجام می دهند بپردازد. اما این حقیقت نمیتواند دلیل بر ندیده گرفتن این ریشه ها و کار کردها باشد و یا باعث شود که نقش اینها را تا حد پدیده های درجه دوم بی اهمیت پایین آوریم.

آرمانهایی که بیش از سایر آرمانها از عمل اجتماعی بدورند، با وجود ارزش ذاتی آنها و علی رغم مقامی که در یک نظام آرمانی دارند، نمی توانند بدون ریشه های اجتماعی باشند. ممکن نیست پذیرفت، اگر شخص نخواهد به یک اعتقاد اثبات ناپذیر روی آورد، که این آرمانها از جایی فراسوی این جهان ما برمی آیند. حتی اگر چنین باشد، قدرت مافوق طبیعی ای که این آرمانها از آن برمی آیند به این امر توجه کرده است که این آرمانها را با مقتضیات جامعه و سرشت بشری تطبیق دهد. این همان مضمونی است که از سوی اید ئولوژی پردازان دینی بی تعصب بیش از پیش پرورانده می شود و وسیله ای است که اینان برای توجیه آن ویژگیهایی (گذشته، یا حتی کنونی) از سازمانهای دینی و قوانین آن که روز بروز ارزش ما بعد الطبیعی شان را از دست می دهند ، بکار می برند.

راه برای برخی باز است که خود را تنها به ما بعدالتاریخ مشغول دارند. بهر -حال، آنها که به تاریخ بشری علاقه مندند، بدون توجه به لحظهٔ نشأت گرفتن آرمانها، با دقت خاصی مواردی را که آین آرمانها نقشی در این تاریخ داشته اند را بررسی خواهند کرد و کار کرد اجتماعی ای را که به عهده دارند خواهند آزمود. آن آرمانهایی که ماهیتاً ظرفیت بحرکت در آوردن مردم را در خود ندارند، ممکن است گهگاه بعنوان رقابت و مبارزه میان گروههای انسانی، بر تاریخ تأثیر گذارند. برای مثال، آرمانهای علمی و فنی ممکن است توانایی نسبی گروههای موجود را کم و زیاد کنند. این آرمانها از این جهت ممکن است اثر بیشتری

۲۵۴ اسلام و سرما یه داری

از سوی ساختهای تثبیت شده وگروههایی که این ساختها در خدمت آنند، با مقاومت سختی روبرو نمیشوند [۸]. بهر حال، حتی آرمانهایی که اثر مستقیمی بر تاریخ ندارند نیز اگر بدین معنا دریافت شوند وارد یک نظام میشوند و در تشکیل آگاهی اجتماعیای که تلقی کلی یک جامعهٔ معین را نسبت بهمسائل اجتماعی آن تعیین می کنند، مؤثر واقع میشوند.

قومنگاران، قومشناسان و انسانشناسان، با هر عنوانی که برای خود قایل هستند، بر اصالت انواع آگاهی اجتماعی تأکید ورزیدهاند. آنهاکه شیفتهٔ جوامعی که کشف کردهاند شدهاند، به این نتیجه گیری کشانده شدهاند که پویایی تاریخ بشری که از سوی مارکس و تاریخنگاران اروپایی بر پایهٔ تجربهای که از اروپا داشتند استنتاج شده بود، بر جوامع دیگر شمول ندارد. مثلاً، آیا مبارزه همیشگی برای کسب قدرت و امتیازاتی که قدرت بدست میدهد، میتواند تبيين كنندهٔ جوامعی باشد كه در آنها، تأمل دينی و زيبايی شناختی يا يك تلقی عمومی مبتنی بر تو کل عارفانهٔ صلح آمیز، ارزشی والاتر از یک فعالیت تملک طلبانه یا ستیزمجویانه را ایجاب می کند؟ آیا رویدادهای از نوع «سیاسی» یا «اقتصادی» می توانند برای فهم ما از جوامعی که «غرق در تکرار بی پایان» هستند کمک مؤثری بدست دهند؟ آیا اسطوره، یعنی مقوله ای «از آنچه مقدس است» که بر بسیاری از جوامع حاکم است، برای مواجهه با این جوامع مناسبتر نیست-و نمی توان همین مقوله را بصورتهایی تغییر شکل داده بر هر جامعه ای شمول داد؟ آیا علیتی که تلقیهای آنها را تعیین می کند، بر این پهنهٔ «مقدس» بیشتر استوار نیست تا بر «علائقی» از نوع دنیوی و «مادی»؟ برخی از متخصصان در بررسی تمدنهای بزرگ این خط فکری را دنبال کردند. آیا مطالعهٔ سوماتسین، تاریخ نگار چینی نبود که لوسین لوی برول را به مفهوم ذهنیت ابتدایی رساند—همان الگوی مفهومیای که از همه بیشتر دستخوش اعتراض و حتى طردگشتن شده است--گرچه از نظر تاريخي شاخص يكي از نخستين صورت -بندیهای این عقیده می باشد؟ یک قومنگار بلژیکی در زمانی نه چندان دور چنین نوشت: «علم سیاسی بهتاریخ تطبیقی ادیان وابسته است.» [۹] اخیراً لویی ـ دومون در یک نوع اعلامیه، کاربرد مقوله های غربی، بویژه مقوله های

1. Louis Dumont

مارکسیستی را در مورد تاریخ هند، بهمینسان ردکرد [..]. شمار وسیعی از متخصصان بديدار شناسی دينی که در ميان آنها ميرسئاالياد بخاطر استعداد و دانشش پرآوازه است، کوشیدهاند تا خود اندیشهٔ تاریخ را در چارچوب حوزه های مفهومی اقتباس شده از یهودیت محدود سازند [۱٫]. در تاریخ اندیشهٔ اسلامی، هانری کربن تاریخ را تابع ماوراءالتاریخ میداند [۱۲]. روشنفکران -متعلق بِهمردمی که پایتِنتر از-سطح این تمدنهای بزرگ-قرار دارند و همچنین روشنفکرانی که از فرهنگهای کم پیشرفته تر هستند به دو دسته تقسیم شده اند: دستهٔ نخست کسانی که میخواهند برای خود تاریخی بر مبنای الگوی اروپایی بازسازی کنندو دستهٔ دیگر کسانی که آرزو دارند بتوانند به چیزی از بنیاد مختص و اصیل که نتوان مقوله های ساخت اروپا را در مورد آن بکار برد، ببالند. آرمانسازیگذشتهشان که نتیجهٔ یک ایدئولوژی ملتگرای است غالباً آنها را بر این وا میدارد که تاریخشان را از آن مکانیسمهای پستی که قدرت محرکهٔ تاریخ اروپایی را فراهم ساختهاند مبری دارند. نمی توان گفت روشنفکران اروپایی (یا دست کم آن کسانی که به مقولهٔ سادهنویسی تعلق دارند و در میان عموم از همه پر خوانندهترند) که در دام جاذبه های اجتماعی اصالت شخصی گرفتارند، به این مردم در شناخت روشن مسائلشان کمک چندانی کردهاند.

کاملا<sup>7</sup> درست است که برخیاز فرهنگها فرد را در جهت اعمال تلاش برای کسب داراییهای شخصی و افزایش دادن امتیازات فردی تشویقی نمی کند، همچنانکه این امر تا اندازهای در جامعهٔ ما (فرانسه) نیز صدق می کند. فرد در این فرهنگها غالباً حتی بعنوان یک موضوع اجتماعی نیز تشخیص داده نمی ـ شود. درهمآمیختگی شدید مقدس و نامقدس در همهٔ پهنههای زندگی اجتماعی شود. درهمآمیختگی شدید مقدس و نامقدس در همهٔ پهنههای زندگی اجتماعی این فرهنگهارا نمی توان انکار کرد. اما بایدیادآور شد که گروههای اجتماعی درهر جا و هرگاه که ممکن باشد همان گرایش به دفاع و افزایش دادن داراییهایی را که جمعاً در اختیار دارند با روشهای رقابت و در برخی از موارد با جنگ نشان می دهند. صلحجوترین و معنویترین جوامع نیز بیشتر از همه می کوشند تا با روشهای مقدس و نیز نامقدس، یک نظم جهانی را که همیشه با نظم جامعه شان آغاز می شود حفظ و ابقاء کنند، حتی اگر این کار بعنوان یک امر مقدس تلقی گردد. هر جا که یک رقابت کم وبیش شدید در سطح گروههای کوچک حاکم

# ۲۵۶ اسلام و سرمایه داری

است، همین رقابت در سطح گروههای بزرگی که این گروههای کوچک را در بر می گیرند نیز غالباً هویداست. آنگروههایی که خود را در یک محیط دشمنخوی می یابند (و احتمال اینکه سرانجام روزی این محیط دشمنخویی اش را از دست دهد، بعید است) و چه با عمل و چه با نفی عمل به خود کشی همگانی رغبت دارند، با یکنوع انتخاب اجتماعی از میان برداشته می شوند. بهمین سان، آن گروههای دینی آی که ایده های راجع به نفی باز تولید را پذیرفته وآنها را عملاً بکار بردهاند، از روی زمین ناپدیدگشته اند. تاریخ مسیحیت که متون مقدس آن عدم فعالیت و رهبانیت را پاس می دارد، انهدام مداوم (دست کم بعنوان یک عامل تاریخی نسبتاً مهم) فرقه هایی دینی ای را که می کوشیدند-برخلاف آن فرقه هایی که خودشان را باپویایی اجتماعی «عادی» تطبیق دادند- بر وفق این نظرها زندگی کنند بخوبی ترسیم می کند. در ضمن نباید تو کل بهحالت تسلیم و فقر راکه راکد و دگرگون ناپذیر مینماید باگرایش به بی توجهی نسبت به مبارزه در راه رفاه و آسایش یکی دانست و خلط مبحث کرد (چنانکه غالباً در بررسی جوامع اسلامی می کنند). زمانی که ابرها کنار می روند و الگویی از یک جامعهٔ بهتر یا الگویمی از عملی که زندگی را بهتر می سازد برای این مردم مطرح می شود، می بینیم که همین مردم «راکد» اندك اندك تما یلشان را دگرگون می کنند و عادت می کنند که پیشنهادهایی را مطرح سازند و سپس برای دفاع از این پیشنهادها میجنگند و برای بدست آوردن سهم شان از نعمات زندگی بیش ازپیش پافشاری می کنند.

با وجود همهٔ آن بازیهای مشعشعانه و خودنمایانه ای که برخی از نویسندگان با واژه ها می کنند و از این طریق به کارشان جلال و جبروتی توخالی می بخشند جامعهٔ بدون سیاست یعنی بدون تاریخ بمعنای عادی آن وجود ندارد [ع<sub>1</sub>] و تاریخ یا سیاست بمعنای مقدس آن، باز تاریخ و سیاست هستند. یقیناً اینچنین است که کنشهای نوع سیاسی (مبارزات، معارضات و معاهدات) پیوسته برای انگیزه های صرفاً عقیدتی بوده است و خواهد بود، گرچه معمولاً آمیزهٔ پیچیده ای از ایدئولوژی و مصلحت «عقلی» و در جوامع باستانی، آمیزه از مقدس و نامقدس در کار بوده است. این نیز بسیار ساده است (و من کاملاً قبول دارم که مبلغان و ایدئولوژی پردازان مار کسیست از همه بیشتر

بهاین نکته آگاهند) که از انگیزشهای عقیدتی میتوان طی یک جابجایی و «بازاندیشی»، انگیزههای «عقلی» ساخت. از جملهٔ جدیترین نارساییهایی که در مارکسیسم معمول است، شناخت ناکافی قدر مراتب و مراحل عقیدتی است. بداین نکته بعداً باز خواهم گشت. اما عامل عقیدتی را بعنوان یک دادهٔ مستقل و اصلی دانستن، نیز کم خطا نیست. چنانکه گفته شد، ایدئولوژی نمی تواند در ر<del>اهی</del> پیوسته معارض با مقتضیات ضروری زندگی اجتماعی گروهی که این ایدئولوژی بر آن تحمیل می شود، گام بردارد. در واقع، تجربهٔ تاریخی غالباً بهما نشان می دهد که چگونه مقتضیات کم ویش ثانوی خود را از طریق تصعيد عقيدتي نشان مي دهند. جنگ يا زده قبيلهٔ اسرائيل عليه شهر جبعه كه مردم آن متهم بهجنایت جنسی، «شهوت پرستی و نادانی در اسرائیل» بودند و عليه قبيلة بنيامين كه معروف بدين صفت بود، (سفر داوران، باب ورتا ٢٠)، آشکارا یک جنگ عقیدتی ہود. اسرائیلیان بخاطر وظیفهٔ دینی درگیر این جنگ شدند. ابراز تأسفهای بعدی این قوم و کوشش آنها در جهت تقویت قبیلهٔ بنیامین وكنارگذاشتن سوگند پيشينشان، نشان مىدهدكه اين جنگ حتى برخلاف احساسات و علائقشان صورتگرفته بود. بهرحال، از جنبهای دیگر، این جنگ زاييدهٔ اتفاق نظر ديني سياسي قبايل اسرائيل بود که بهمردم اسرائيل در برابر دشمنان همبستگی سی بخشید [۱۰]. «جنگهای مقدس» دیگری براثراتفاق نظر دینی سیاسی، یعنی شورای «یکپارچگی هلنی» دلفی، اتفاق افتادند که صبغهٔ سیاسی آنها برای هیچکسی حتی برای مردم آن عصر نیز هرگز مهم نبود. هیچ چیز به ما این اجازه را نمی دهد که تصور کنیم تعداد پرستندگان آپولو در آن ائتلافهای قابل ملاحظهای که شهرهای یونانی مخالف با تصمیمات این شوراها بعمل آورده بودند و بدینسان خود را در توهین بهمقدسات دینی همدست ساخته بودند، کمتر از تعداد پرستندگان آپولو در دولتهایی باشد که بدلایل آشکارا سیاسی از تصمیمات شورای دینی پشتیبانی می کردند (همچنانکه فيليب مقدوني در سالهاي ع ه و و ۳۳ ميلادي عمل كرده بود).

در یک مثال دیگر، میرسئاالیاد میگوید که زمانی که سا کنان اسکاندیناوی ایسلند را بتصرف در آوردند، یک آیین دینی را اجرا کردند. بهزیر کشت کشیدن ایسلند، یک «وظیفهٔ انسانی و نامقدس» نبود، بلکه تکرار عمل آغازین تبدیل

### ۲۵۸ اسلام و سرما یه داری

هرج ومرج به انتظام بود – یعنی در واقع تکرار عمل آفرینش. به نظر الیاد، این آیین، تقدیس یک کردار عملی نبود، بلکه توجیه آن بشمار می رفت [۱]. می توان قبول کرد که تازه واردان به این سرزمین، اهمیت شایانی برای آیین اسکان در این سرزمین قائل بودند. بهرحال آنها بدانجا وارد شده بودند و به خدمت کردن خدایان گوناگون بومی اسکاندیناویا قناعت نکرده بودند؛ و این واقعیتی است که آنرا بسختی می توان از موجیات عمومی هجوم وایکینگها جدا ساخت، هجومی که پیدا کردن دلایل دینی بر آن بیهوده است. اسنوره استورلاسون خودش دلیل مهاجرت به ایسلند را ناشی از نارضایتی ای می داند که بهنگامی که هارالد هرفاگر<sup>7</sup> کشور را متحد کرد و «زمینهای نروژ را متصرف شد» بر نروژیان دست داده بود (Heimskringla, III, 20).

جنگهای صلیبی نموندای از آن اعمال سیاسی (جنگها) بشمار میآیند که بهانگیزش عقیدتی انجام میگیرند. تردیدی نمی توان داشت که بنظر بسیاری از افراد، و دست کم بنظر خود جنگجویان صلیبی، نیرویی که آنها را بهاین لشکر کشیهای دور دست واداشت، میل بهاطاعت از ارادهٔ خداوندی بود که البته ارادهٔ فردی و انگیزههای زمینی نیز در آن بی دخالت هم نبود. به حال، اگر قضیه را نهدر سطح فردی، بلکه در سطح اجتماعی و دستهجمعی آن نگاه کنیم، می بینیم که اقدام به این لشکر کشیها در یک تاریخ معین و در نتیجهٔ طرحها و برنامه ها و محاسباتی انجامگرفته بود که در آنها عوامل غیر دینی نیز به حساب آمده بودند. در همان زمان نخستین جنگ صلیبی مردم جنووا که خدمتشان را برای حمل ونقل جنگجویان صلیبی به سرزمین مقدس ارائه کرده بودند، به حقوقی که از این طریق بر سرزمینهای مفتوحهٔ آینده پیدا می کردند میاندیشیدند. نخستین جنگجویان بیسازمان صلیبی نیروی زیادی را صرف غارت شهرهای مسیحی مسیرشان کرده بودند و حتی از دوشیدن کلیساهای قسطنطنیه نیز اباء نکردند. بارونهای صلیبی دربارهٔ زمینها و ثروتهایی که سمکن بود بدست آورند بسیار فکر می کردند، ثروتهایی که در معرض دید آنها قرارگرفته بودند. رسوایی جنگ چهارم صلیبی که منجر به تصرف سرزمینهای مسیحی

قسطنطنیه و امپراطوری رم شرقی گشته بود، یک مورد تکان دهنده است. دولتهای مسیحیای که در سوریه و فلسطین برقرار شده بودند، در ارتباط با همسایگان مسلمانشان خط مشیی اتخاذ کرده بودند که هدف آن حفظ و افزایش امتیازات ارضی آنها از طریق بازی ائتلافهای سیاسی معامله پذیر بود، خط مشیی که غالباً موانع دینی را ندیده می گرفت. یکی از متخصصان معتبر تاریخ جنگهای صلیبی مینویسد که:

این جنگهای پایان ناپذیر بهیچ روی جنگهای دینی نبودند. تاریخچهٔ هر دولت فئودالی در اروپای باختری، پر از جنگهای کوچکی مانند جنگهای دولتهای صلیبی است. دعوا بر سر نظارت سیاسی سوریه بود.... میان مسیحیان و مسلمانان بهمان اندازه جنگ درمی گرفت که میان دولتهای مسلمانی که باهمدیگر اختلاف داشتند. شاید میان امیران مسیحی بهمان اندازهٔ جنگهای مسیحیان با کافران، اختلافهای داخلی وجود داشت. از این گذشته، ارباب دین نیز در همدست شدن با افرادی از دین داشت. از این گذشته، ارباب دین نیز در همدست شدن با افرادی از دین دیگر علیه همدینانشان کوتاهی نمی کردند. اتحادهای نامقدس مسیحیان و مسلمانان، ویژگی تاریخ مستعمرات لاتینی در سوریه را تشکیل می داد [۷۰].

این نویسنده، جان ل. لامونت'، از بررسی خود چنین نتیجه میگیرد:

در سدههای دوازدهم و سیزدهم میلادی، در عصر جنگهای صلیبی و جهادها، دین همان نقشی را داشت که ایدئولوژی سیاسی امروز دارد، بجز چند استثنای چشمگیر، هیچ مسلمان و مسیحیای نبود که از دین بجزسرپوشی برای هدفهای سیاسی غیردینی استفاده کند؛ اما با اینهمه، مردان زیر پرچم عقیدتی میجنگیدند و غالباً از برای همین پرچم بود که به استقبال مرگ میرفتند. تعصبات دینی در عصر جنگهای صلیبی، یک انگیزهٔ مهم و با ارزش بود، اما بندرت علت اصلی و انگیزهٔ غالب را ۱. John L. La Monte

# ۲۶۰ اسلام و سرمایهداری تشکیل میداد [۱۸].

اگر این ارزیابی از جنگهای صلیبی را بسیار تند تشخیص دهیم و ظن پیشداوری را در مورد نویسندهٔ آن قائل باشیم، هر چند که او در زمینهٔ این دوره از تاریخ متخصص صالحی است، کافی است که واقعیتی را بیادآوریم که برای هر کسی روشنتر و آشکارتر است. چرا پس از سدهٔ سیزدهم، دعوت به جنگهای صلیبی که بارها تکرار شده بود، ناموفق از کار درآمد؟ نمیتوان پنداشت که ایمان این عصر از اعتقاد سدههای یازدهم و دوازدهم گسترش و ژرفای کمتری داشته است. واقعیت ساده این بود که انگیزههای دینی برای یک جنگ صلیبی که پیوسته وجود داشت، دیگر نتوانسته بود در طرحهای سیاسیای هماهنگ با نیازهای جامعهٔ اروپایی در این دوره تر کیب شود.

آیا همچنان که لویی دومون ادعا می کند، قضیه در مورد هند بخاطر ارزشهای ویژهٔ تمدن هندی تفاوت داشت؟ اگر چنین باشد، پس نمونههایی که بدست دادهام تنها میتوانند تجلیهایی باشند از آن عقلانیت معروف خصوصاً اروپاییای که ما کسوبر و دیگران دربارهٔ آن صحبت می کنند و این مثالها را تنها میتوان تحت پوشش وابستگی بهدین مسیحی دید. بهنظر لویی دومون، در هند، «پهنهٔ اقتصادی سیاسی از ارزشهای اصالتاً دنیوی کار کرد سلطنتی جدا شده بود و تابع دین گشته بود.» میتوان گفت که این واقعیت، چند پارگی و پی ثباتی سیاسی تاریخ هند را توجیه می کند، بی ثباتی ای که با وحدت اجتماعی و دینی کشور تعارض دارد [۱۹]. پیدا کردن اندیشهٔ اصلی چنین تبیینی سخت مساختها و نهادهای اجتماعی همسانی داشتند و در اعتقادات دینی و غیر دینی مشتر که بودند، برای دوران درازی از هم جدا مانده بودند. کافی است یونان اساختها و نهادهای اجتماعی همسانی داشتند و در اعتقادات دینی و غیر دینی مشتر که بودند، برای دوران درازی از هم جدا مانده بودند. کافی است یونان اساختها نه سومری، اروپای فئودالی، گل باستان، قبیلههای عرب پیش از اسلام، شهرهای مایا ۲ و، حتی به معیاری وسیعتر، ملتهای اروپای امروز را بیاد آوریم. دلیل این عدم وحدت را باید در توازن نیروهای سیاسی و نظامی در یک

> . العمان المعنى المعن معنى المعنى ال معنى المعنى المعن المعنى ا معنى المعنى معنى المعنى ن المعنى المعن معنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعني المعني المعني المعني المعني المعني معنى المعن

۲. Maya: تمدنی ازسرخپوستان درجنوب خاوری مکزیك و امریکای مرکزی. - م.

سطح معين جستجو كرد.

بهرحال این واقعیت را نمیتوان تنها منحصر بهعوامل ویژهٔ هند دانست. تاریخ این شبه قاره، همچون هرجای دیگری، تشکیل شده است از مبارزات سیاسی برای کسب قدرت میان کانونهای گوناگون که پیروزیهای نیرومندترین آنها وحدتی را در یک سطح کموبیش وسیع بدنبال داشته است که سپس آن وحدت، بخاطر نیروهای گریز از مرکز، از جمله آرزوهای محلی برای کسب قدرت که هر فرصت ممکنی را برای کسب استقلال مغتنم می شمارد، از هم پاشیده می شود. این حقیقت در مقالهٔ سیاسی کائوتیلیا بنام «ارثه شاستره» حتی صورت یک نظریه را به خود گرفته است، نظریه ای که مورد تأکید خود لویی دومون نیز قرارگرفته است. لویی دومون می نویسد: «با قیاس از تعریف ارثه شاستره از سیاست، به چیزی نظیر این تعریف می رسیم: اعمال زور برای تعقیب منافع و نگاهداشت نظم.» این یک تعریف عالی خواهد بود، البته اگر این نکته را می دهد.

بسیار خوب: اما این فعالیت یکسره غیردینی و غیرمقدس کلاً مشروط بهدین نیز بوده است. این گفته چه معنی می دهد؟ همهٔ جوامع برتری ارزشهای دینی و در دورهٔ جدید، ارزشهای ایدئولوژیک را به رسمیت می شناسند. کشاتریاهای ا هند برتری برهمن ها النظراً برسمیت شناخته بودند، درست همچنانکه شاهان و لردهای اروپایی پذیرفته بودند که کشیشان به خداوند نزدیکتر از آنها هستند. اما این امر آنها را از درگیریهای دنیوی با برخی از روحانیان باز نداشت. لویی ـ دومون می نویسد که در هند، «شاه غالباً... بعنوان یک پلیس ظاهر می شود که وظیفه اش نگاهداشت نظم عمومی است و در قبال انجام این وظیفه، سهمی از محصولات کشاورزی را دریافت می دارد – غالباً بعنوان یک خدمتگزار جامعه.» «جایی که شاه در کنار خدمتگزاران می ایستد» [. ۲]. اگربه توصیف خود دومون از این توزیع محصول مراجعه کنیم، در می ایبیم که شاه نخست سهم خود را که

> Kshatriya . ۱: کاست لشکریان هندکه پسازکاست برهمنها قرارداشتند. \_ م. Brahman .۲: کاست دینی وبر ترهند. \_ م.

۲۶۲ اسلام و سرمایه داری

به یک ششم تا یک سوم می رسد برمی دارد و پس از او، در برخی از موارد، «مالک» سهم خود را برمی دارد و «خدمتگزاران یا کسانی که به کارهای خانه رسیدگی می کنند... هر کدام حقی نسبت به مقدار معینی از غله دارند: برهمن، رختشوی یا آرایشگر و همچنین آهنگر، گاری ساز و دیگران نیز سهمی از محصول می برند.» [۲۰] این حقیقت که در اینجا برهمن بیشتر از کشاتریا به خدمتگزاران نزدیک است، باید خوانندهٔ ساده دل کتاب دومون را به شگفتی اندازد. پس معلوم شده است که «ایستادن در پهلوی» خدمتگزاران، برداشت سهمی بسیار بیشتر از آنها را معنی می دهد.

البته برهمنها شاه را شخصیتی پایینتر ازخود می دانند. برهمنها و ماندارنهای ا اروپا بر روی کرسیهای استادیشان یا سر میز کافهشان کاملاً آزادند که همین عقیده را در بارهٔ سیاستگرانشان داشته باشند. اما این امر این واقعیت را دگرگون نمی سازد که در هند نیز مانند اروپا، این سیاستگران هستند که جوامع را اداره می کنند، دربارهٔ جنگ و صلح تصمیم میگیرند و تصمیمات سازمانیای ک. ساخت زندگی اجتماعیرا تعیین می کنند و نیز تصمیماتی را که در این ساخت دگرگونی ایجاد می کنند اینان اتخاذ مینمایند. البته این تصمیمات تحت تأثیر ایدئولوژی و فرهنگ کلی آنها نیز قرار می گیرند. بهمین وضوح، آنها همیشه و در هرجا، بیشتر از همه مراقب روابط قدرت میان کانونهای قدرت هستندو می کوشند تا از امتیازات و مزایایی که جامعه بازمینماید پاسداری کنند و آنها را به حد ـ اكثر افزايش دهند -- البته نخست امتيازات قشر حاكم و از آن بيشتر امتيازات رئیس این قشر را. این تصمیماتی که سخت در زندگی کلی گروههای مورد نظر انعکاس دارند، بناگزیر در درازمدت یا کوتاسدت، بر ایدئولوژیپردازان و نیز بر ايدئولوژيها تأثير مي گذارند. دقيقاً، از آنجا كه اين تصميمات بيدرنگ بر قلمرو عقيدتي تأثير نمي گذارند و عواقب آنها غيرقابل پيش بيني باقي مي مانند، مي توان تصمیمات مزبور را اتخاذکرد. هرکسی می پذیردکه دین مردمی کشاورز ممیزاتی متفاوت از ویژگیهای سردمی که باگردآوری غذا یا با شکار زندگی می کنند دارد. و نیز اقتباس مکتسبات کشاورزی از سوی مردم شکارورز یا گردآورندهٔ غذا تصمیمی بودکه ایدئولوژی در آن نقشی نداشت، نتایج

Mandarins . 1 برگزیدگان دیوانسالاری چین. \_ م.

ايدئولوژيك اين دگرگونى تنها بعدا آشكاراگشت.

بدینسان، شعور اجتماعی می تواند صورتهای مختلفی به خودگیرد. این شعور می تواند در آرمانی ترین صورتهایش، تأثیر نیرومندی بر تصمیماتی که از سوی كل جوامع وگروهها اتخاذ سي شوند، اعمال كند. شعور اجتماعي مي تواند به تلقیهای جوامع وگروهها نسبت به مسائلشان، جهت گیری ویژه ای بخشد. بهر ـ حال، از یکسوی نمی توان انکار کرد که این شعور در واقعیت اجتماع<del>ی ر</del>یشه دارد، ضمن آنکه، از سوی دیگر، در میان تصمیماتی که باید اتخاذ شوند، آن تصمیماتی در صف مقدم قرار میگیرند که بهبقایگروه یا جامعه ارتباط داشته باشند، تصمیماتی که بهاقدام جامعه در برابرگروههای دیگر یا جوامع خارجی و به فعالیت داخلی اساسی آن مربوط باشند. این فعالیت داخلی در سطح کل جوامع، به معنای تولید یا باز تولید وجود اجتماعیسان است. از آنجا که گروههای کار-كرددار ممتاز، در پیرامون تولید و توزیع سازمان می یابند، پس این فعالیت، بمعنای ابقای موقعیتی که این امتیازات را برایشان به ارمغان می آورد نیز هست. این تصمیمات ممکن است خردمندانه یا نابخردانه باشند و آبستن نتایجی بد یا خوب و گاه نابود کننده باشند. بهرحال، این تصمیمات را نمی توان پیش از بقیه و جز در ارتباط با وظایف ضروری هر جامعهٔ بشری در ک کرد. این وظایف را تنها وقتى مىتوان بى اهميت تلقى كردكه صرفاً بهفعاليت آرمانى يا زيبايى شناختى اندیشید. اما بهرحال، برای ماکه میخواهیم پویایی رویدادهای تاریخی را کشف کنیم، این کار درست نیست. و نمی توانیم این پویایی را که سرنوشت کلی افراد وگروهها را تحت تأثیر خود دارد – اگر خواسته باشیم که تکامل خود نظامهای اندیشه ها را دریابیم - ندیده گیریم. ارشمیدس می تواند سربازی راکه مانع او میشود تحقیر کند و ترجیح دهد که بدنبال رامخل مسئلهاش باشد. سرباز او را می کشد و شاید نوع بشر را هزار سال در حل این مسئله عقب می اندازد. شاید این رویداد برای متخصصان ریاضی محض که این مسئله را حل شده می بینند اهمیتی نداشته باشد، اما بهرحال این رویداد در ارتباط با تاریخ ریاضیات و، از اینطریق، در تاریخ عمومی نوع بشر اهمیت دارد.

ماهیت مفاهیمی که برای دریافت ما از پویایی تاریخ، چه در سطح-دانش و چه در سطح عمل زیانبارند و تاکنون مورد حملهٔ من بودهاند، بویژه در پهنهای

۲۶۴ اسلام و سرما یه داری

کـه در اینجا سورد نظر سن است، یعنی در تـاریخ جاری جهان مسلمان، بخوبی بچشم میخورند. بیگمان از این واقعیت بدین شیوه یادکردن درست نیست، اسا با اینهمه سن این کار را خواهم کرد. همین پانزده سال پیش، اكثريت پژوهندگان اسلامی که کسانی که بعنوان متخصص بهصلاحیتشان مى باليدند دنباله رو آنها بودند، آينده جهان مسلمان را از روى پديدارشناسى انسان اسلامی یا جزمهای اسلام داوری می کردند. چنین پنداشته می شد که یک مسلمان که به ارزشهای خصلتاً مقدسی وابسته است، در مقوله هایی متفاوت از آن اروپاییان می اندیشد؛ برای مثال، با مفهوم تاریخی ـ الهیاتی زمان بیگانه است (این اصطلاح را از واننیوون هوییزه' بهوامگرفتم) [۲۳]. پس انسان مسلمان نمی تواند بسوی ایدئولوژیهای سوسیالیستی، همچون مارکسیسم و در صورت نهادی کمونیسم، کشیده شود. مگرنه این است که این ایدئولوژیها از ذهنیت اروپایی تراوش کردهاند و نخست بهتوزیع مجدد کالاهایی مادی نظر دارند؟ پس از پانزده سال می توان نوشت که نظرات مربوط به تکامل آینده که ازسوی جزمیترین و طرح بندترین مارکسیستها (که یکی از آنها من بودم) ارائه شده بودند—افرادی که یک گروه غیر مهم و ناچیزی را تشکیل میدادند—از نظرات «ایدآلیستهای» مورد بحث به تکامل واقعی رویدادها بسیار نزدیکتر افتاده بودند. دیدهایم که ایدئولوژی سوسیالیستی در راههای گوناگون، تقریباً همهٔ کشورهایی را که «مسلمان» خوانده می شوند، در برگرفته است. خود کمونیسم نیز در برخی از این کشورها طرفداران بسیاری پیداکرده است. اقداماتی که علیه این نهضتها انجام می گیرند خود نشان می دهند که رهبران سیاسی این کشورها (که در این قضیه از همه متخصص ترند) به تصور مصونیت مردمشان در برابر تبليغ جنبش سوسياليستي وكمونيستي اعتمادي ندارند. شاید بتوانگفت که مردم مسلمان از سوسیالیسم آنچه را که مقتضی آنها بوده است بهوامگرفتهاند که براستی خود من نیز این راگفتهام. اما آنچه که اینان از سوسیالیسمگرفتهاند و آنچه که در سوسیالیسم میبینند، آن چیزی نیست که با یک شیوهٔ خاص ادراك زمان و مكان مطابق باشد–بلكه از همه بیشتر آن چیزهایی از سوسیالیسم را آخذ می کنند که پاسخگوی آرزوهای آنها در جهت

1. Van Neuewenhuijze

لغو انقیاد، استثمار و بیدادگری باشند و سطح رفاهشان را بالا برد و قدرت آنها را در ادارهٔ زندگیشان بشیوهٔ خاصشان بیشتر سازد. تنها آن رهبران سیاسیای که بشیوهای از همه مناسبتر و قانع کنندهتر بر این گرایشها تکیه کردهاند، پشتیبانی تودههای مسلمان را بدست آوردند. برک می گوید که تنها جسورانه ترین فرضیه هاو برانگیزانندهترین آرمانها و تکان دهنده ترین نمادهایی که چیزهایی بیشتر از اصول دیگر بازنمود می کنند هستند که برنده می شوند [٤ ٢]. شاید این نظر بدست می آورد که با شدت تمام بر چیزهای معینی دلالت کند، نه برهر چیزی، و آنهم در صورتی که از سوی سازمانهایی بکارگرفته شود که از مناسبترین وسایل استفاده می کنند. این مبارزه در عرش «نظامهای متعالی» انجام نمی گیرد، بلکه بر می پذیرد. می وی زمین و بوسیلهٔ مردانی که تنها میند، می مینی دلالت کند. می برد می این می کنند. این مبارزه در عرش «نظامهای متعالی» انجام نمی گیرد، بلکه بر می پذیرد.

انسان یک کلیت است و این نظر درست است که برای فهم تاریخ نباید چیزی از انسان و هیچ جنبهای از هستی یا رفتار او را ندیدهگرفت. و این نیز بهمان سان، درست است که انسان ذهن خود را بر پایهٔ آرمانها، صورتهای شعور و مفاهيم جهان كه غالباً از طريق نشانه ها، نمادها و شعارها متجلى می گردند، می سازد. انگیزه های عمومی روانشناسی انسانی و حتی حیوانی در چیزهایی که انجام میدهند، خود را محسوس میسازند. سنت فرهنگی بر همهٔ تلقیهای انسان بشدت تأثیر می گذارد. اما سخت زیانبار است اگر که همهٔ این زمینه های متفاوت را درهم آمیزیم و از روی ساختهای غیر قابل تمیز ولی جزئیای که تنها با یک قیاس صوری به همدیگر ارتباط دارند اعلام کنیم یا نظردهیم، که «هرچیزی در هرچیز دیگری کارکرد دارد.» سهمی که مارکسیسم داشته این بوده است که در اسر تحلیل تاریخی اجتماعی آغاز بدان کرد که در ميان اين جنبه هاى گوناگون كمى نظم ايجاد كند (البته بيشتر بشيوهاى خام). این کار را باید دقیقتر، خالصتر و تکمیلتر کرد. طرح بندی مار کسیستی که غالباً مورد نکوهش قرارگرفته است، یک مرحلهٔ ضروری بشمار میآید. بسیاری از معانی ضمنی در این مرحل<del>ه</del> قربانی شدهاند و درست نیست که بسیاری از مردم در این مرحله متوقف شوند. از سوی دیگر، بهرحال کوشش در نگاهداشت

۲۶۶ اسلام و سرمایهداری

هر چیزی در یک سطح، بهدانش مربوط به پیشرفت کمکی نمی رساند، حتی اگر شخص از این راه بتواند توصیفهای درخشانی بدست دهد.

در اينجا باز بايدگفت كه الگوى زبان كه جامعه شناسان معاصر اينچنين شيفته آنگشتهاند، چیزی بهدست این جامعه شناسان نمی دهد. در چارچوب نظام کلی یک زبان، همچنانکه پیش از این نیز یادآور شده ایم،-نظامهای جزئی گوناگون همگی یک نقش را بازی نمی کنند و یک تأثیر همانند را ندارند. نظام صوتی، يعنى ساختمان مادى ضرورى هر زبانى، تكامل ويژهٔ خويش را داراست: عليت. این نظام هنوز بخوبی روشن نشده است، اما میدانیم که بشیوه ای شدید، و نیز ناخودآگاهانه، بر هر چیز دیگری تأثیر میگذارد. هیچ زبانی بدون یک نظام دستوری نمی تواند عمل کند. بهرحال این نظام دستوری بر نظام صوتی تنها تأثير بسيار محدودي مي گذارد. بسيار محتمل است که در چارچوب نظام کلي جامعه، هر نظام جزئیای تأثیر و نقش و اهمیت ویژهٔ خویش را دارا باشد. نظامهای روابط تولید و بازتولید نیز از راه توالی دگرگونیهایی توسعه می یابند که بسیارکم از آنها آگاهی داریم و یا حتی بهیچروی آنها را نمیشناسیم ---دگرگونیهایی کمه خالباً گریزناپذیرند و نتایج مؤثر آن را در هر موردی بندرت مي توان پيش بيني كرد. اين نظامها مي توانند تنها از طريق يك تصميم انقلابي هولناك، بگوندای كلی و آگاهانه دگرگون شوند، درست مانند زمانی كه مردمی از یک زبان بهزبان دیگر روی می آورند (و در نتیجه به نظام صوتی دیگری روی می کنند)، البته در این مورد نیز نتایج پیش بینی نشده و تأثیر پیش بینی ناپذیر بنیاد رها شده را نباید نادیده گرفت. از این گذشته، خود این تصمیم انقلابی را مى توان تنها بعنوان برآيند يك تكامل كلى پيشين ادراك كرد، تكاملي كه دگرگونیهای خود انگیختهٔ مؤثر در نظام تولید قدیم، در آن نقش مهمی داشت. برعکس، شأن انسان و ارزش والای شعور بشری از اجتناب از شناخت عوامل مشروط کنندهٔ این ارزشهای انسانی سودی نمی برد. میل به فرا اندیشی ناقض اندیشیدن روشن نیست و اخلاق فرااندیشی خود این امر را ایجاب می کند.

فتيجه کيريها و...

اسلام وسوسياليسم

دولتهای جهان مسلمان امروزه دقیقاً دریکی از لحظات سرنوشت ساز قرار دارند و میتوانند راه آیندهشان را برگزینند. لغو عمومی استعمار و رها کردن روشهای تسلط مستقیم از سوی امپریالیسم غرب و رقابت میان دو نظام اقتصادی بزرگ جامعة صنعتی، موقعیتی انقلابی بدنبال آورده است که در آن تا حدیگسستن از گذشته و آغاز کردن یک راه نوین ممکنگشته است.گروههای مسلط در هر جایی از این جهان در موقعیت گزینش هستند—البته در حدود مرزهای معین و تحت شرایط معین.

این گروهها باید پاسخگوی آرزوهای تودههایی باشند که اینان خود را رهبرشان میدانند، آرزوهایی که مسؤول غلیان اجتماعیای میباشند که این گروهها را بهقدرت رساندهاند. این تودههایی که در بسیاری از موارد، سدهها و حتی هزارها سال تسلیم ستمگری و بینوایی بودهاند، یکباره وجود الگوهای اجتماعیای را کشف کردهاند که در آنها مردم از رفاه و آزادی ای بیشتر از آنها برخوردارند و در راهی پیش میروند که بیش از پیش این ارزشهای سخت والا را افزایش می بخشد. این تودهها با صدایی هر چه رساتر درخواست می کنند که دست کم جنبشی را در این جهت ببینند و دیگر نمیتوان این فریاد را ندیده گرفت.

مطبوعترین و آشکارترین نوع آزادی، یعنی پایان دادن به تسلط بیگانه، کم وییش در هر جایی بدست آمده است. آن صورتهایی از انقیاد که هنوز، چه از نظر داخلی و چه <u>از ج</u>هت خارجی، ادامه دارند ظریفتر و ناپیداترند. بهرحال، پس از رهایی بزرگی که آزادی ملی به ارمغان آورد، این مردم وزن این نوع انقیادها را بر دوش خود چندان سنگین احساس نمی کنند. کسب رفاه نسبی اکنون در هر جایی در سرلوحهٔ برنامه ها قرار دارد. از این گذشته، این آرزو با آرزوی آزادی پیوسته است. در برابر قدرت گسترش و جاذبه ای که الگوهای امریکایی، اروپایی و شوروی جامعهٔ صنعتی نشان داده اند، آشکارگشته است که جامعه های دیگر جهان باگزینشی رو برویند که از آن نمی توان گذشته: یا باید بگذارند که همچنان از نظر اقتصادی تحت تسلط جوامع صنعتی باشند (و انقیاد صنعتی، چه

۲۶۸ اسلام و سرمایهداری

ضمنی و چه آشکار، و علیرغم اعتراضهای لفظی علیه استعمارنو، انقیاد سیاسی را بهمراه دارد) و یا خود باید جامعهٔ صنعتیگردند.

اگر گزینش دوم بعمل آید، (همه چیز آنها را بسوی این گزینش میراند، حتی اگر شرایط عینی جامعه بهیچروی مساعد این گزینش نباشند) باز با دو شق از بنیاد متفاوت روبرویند، برخلاف آنچه که اقتصاددانان اروپایی می اندیشند و دوست دارند که از محظور «سرمایه داری یا سوسیالیسم» بگریزند و برخلاف ایدئولوژی پردازان جهان سوم که دوست دارند به برنامه های اقتصادی شان رنگ «ملی» بخشند، راه سومی وجود ندارد.

تعداد ممکن ساختهای اقتصادی، اگر به ویژگیهای ضروری آنها نظر داشته باشیم، نامحدود نیستند. در مراحل ماقبل سرمایه داری، بسیاری از شیوههای کم وییش متفاوت تولید را می شد در کنار هم داشت یا آنها را در حوزهای که از نظر سرزمین تحت پوشش و بخشهای تحت شمول تنوع داشت برشمرد. قدرت اقتصاد سرمایه داری نقشی درجهٔ دوم به شیوههای دیگر تولید تحمیل کرد، آنهم در چارچوب بخشهایی کاملاً محدود. در درون یک شکلبندی اقتصادی سیاسی سرمایه داری، هیچ چیز را یارای ایستادگی در برابر رقابت اقتصاد سرمایه داری نیست، مگر آنکه مقتضیات خاصی آن را حمایت کند و حتی اگر سرمایه داری نقتصادی محدود هم باشد، باز همین بخش است که به سرمایه داری نیست، مگر آنکه مقتضیات خاصی آن را حمایت کند و حتی اگر سراس زندگی اقتصادی چنین اجتماعی جهت می بخشد. هر جامعهٔ گسترده ای که در آن تولید سرمایه داری برقرار می شود (جامعه ای که نمی پذیرد ضمیمهٔ خارجی یک حوزهٔ سرمایه داری بیگانه باشد) بر آنگرایش دارد که درون یک شکلبندی اقتصادی اقتصادی داری بیگانه باشد) بر آنگرایش دارد که درون یک شکلبندی محم آولید سرمایه داری بیگانه باشد) بر آنگرایش دارد که درون یک شکلبندی اقتصادی اختصادی را به مگر آنکه در لحظهٔ معینی گزینش سوسیالیستی

صنعتی شدن می تواند هم بوسیلهٔ گروههایی از سرمایه داران آزاد انجام گیرد و هم از سوی دولت یا تحت نظارت دولت. هنگامی که صنعتی شدن خوب پیشرفت کرد، گزینشهای اقتصادی اصلی یا از سوی سرمایه داران آزاد و یا از سوی دولت بعمل می آید و یا، بگونه ای دیگر، تحت حمایت و سرپرستی ضروری دولت (دست کم برای یک دورهٔ طولانی) و بوسیلهٔ افرادی که از خود سرمایه ای ندارند. انواع نامحدودی از مؤسسات اقتصادی، از مؤسسات

سرمایه داری دولتی گرفته تا مؤسسات غیر سرمایه داری ای که از سوی دولت حمایت می شوند (مؤسسات اخیر بدون حمایت دولتی نمی توانند تا حد قابل ملاحظه ای توسعه یابند) وجود دارند. همچنین انواع محدودیتهایی که دولت بر فعالیت آزادانهٔ مؤسسات سرمایه داری و غیر سرمایه داری تحمیل می کند، وجود دارند. بهرحال، نخست از همه، مسئلهٔ اساسی در تکامل اقتصاد کلی جامعه اینست که سرمایه داران آزاد تا چه حد می توانند اراده و گزینشهای اقتصادی اصلیشان را بر دولت تحمیل کنند. سپس، کار کرد داشتن نظام اقتصادی سراسری، بیش از هر چیز، به سهم فعالیت اقتصادی بخشهای سرمایه داری در اقتصاد کلی جامعه و نفوذ این بخشها بر قدرت حاکمه بستگی دارد.

هر نوع متغیر دیگری در امر جهتگیری یک جامعه نقشی درجه دوم دارد. تحت تسلط سرمایهداران خصوصی یا دولت در آمدن (حتی اگر دولت خود مؤسسات اقتصادی را اداره کند و یا ادارهٔ آنها را بهافراد غیر سرمایهدار وا ـ گذارد)، برای زندگی کل جامعه، نتایج ستر کی دارد. عوامل سیاسی که تحت تأثیر زندگی اجتماعی و آگاهی اجتماعی قرار دارند، ممکن است جامعهٔ مورد بحث را به گزینش این یا آن راه وادارند. اما همینکه این گزینش بعمل آمد، دیگر نمی توان از نتایج آن جلوگیری کرد.

پس، اقتصاد مسلمان یا مسیحی، کاتولیک یا پروتستان، فرانسوی یا آلمانی، عرب یا ترکی، دیونوزوسی یا آپولونی وجود ندارد. این نوع طبقدبندی حداکثر میتواند یک صبقهٔ سطحی به گزینشهای اقتصادی بنیادی ببخشد. ویژگیهای ملی ممکن است تنوعات چشمگیری به شیوهٔ عملکرد این نظامها ببخشند: اما بهرحال، نمیتوانند خودشان بنیادهای اساسی این نظامها را دگرگون سازند.

گزینش سرمایهداری معمولا<sup>ت</sup>بهایدئولوژی محرکیکه برنامهٔ خاصی پیش روی همهٔ مردم بگذارد، نیازی ندارد. انگیزهٔ سود خود همه کار را می کند۔۔این انگیزه دست کم برای سرمایهداران کفایت می کند. از تودهها سؤال نمی شود

> ۱. خدای شرب ومظهرشور وش. .. م. ۲. خدای-شمروموسیقی ومظهروقار و آرامش. ... م.

#### • ۲۷ اسلام و سرما یه داری

که عقیدهشان چیست. بیگمان، جهتگیری بخشی از جامعه بسوی کسب سود، مستلزم یک حالت ذهنی خاص است، ذهنیتی که بناگزیر در هر جامعه ای پدیدار نمی شود. روحیهٔ سرمایه داری یک واقعیت است. محققاً این روحیه جنبه ـ های گوناگونی از خود نشان می دهد، اما در میان بازرگانان جنووا یا ونیز دوران میانه، کشتی داران و بانکداران آمستردام در دورهٔ رنسانس، صاحبان صنایع پیشاهنگ در انقلاب صنعتی قرن هجدهم بریتانیا، سران مالی عصر امپریالیستی و سود اگران امریکایی امروز، همان تب جستجوی سود و وقف نیمه ریاضتمندانهٔ زندگی شان به این تعاقب، و ممیزات مشترك بیشمار دیگری را که کم وبیش از این انگیزه بیرون می آیند، پیدا می کنیم. همان اجنه است که همگی آنها را تسخیر کرده است. و بیگمان در کشور و در میان مردمی که این تب را نمی شناسند، حتی با تأسیس بانک و کارخانه و دفاتر حسابداری و با صدای بلند فریاد «ثروتمند شوید» را سر دادن، نمی توان این روحیه را پروراند.

با اینهمه، این روحیه از هیچ زاده نشده است، و یا همچنانچه ماکس وبر اندیشیده است، از روحیهٔ دیگری برنخاسته است. روحیهٔ سرمایهداری در میان هستهٔ کوچکی از افراد وجود دارد. این شرایط اجتماعی و سیاسی و اقتصادی بودهاند که این هسته را قادر ساختهاند تا توسعه یابد و در لحظهٔ معینی کل جامعهٔ اروپا و امریکای شمالی را در برگیرد. اروپاییان که از فقدان روحیهٔ سرمایهگذاری در میان سرمایهگذاران کشورهایی که بر آنها هجوم برده بودند یا در برخی از موارد مستعمرهشان کرده بودند شکایت داشتند (البته نه بدون ریا کاری)، نمی توانستند ببینند، یا نمی خواستند ببینند، که شرایط موجود در این کشورها از پیش همهٔ فنرهای انگیزهٔ سرمایهداری را درهم شکسته بود؛ و از این گذشته، حضور خود آنان و قوانینی که بر این کشورها تحمیل می کردند، گرچه موانعی را بر میداشتند، اما بسرعت موانع دیگری ایجاد می کردند که غالباً از موانع پیشین مؤثرتر بودند. اما اگر شرایط لازم برای یک فعالیت اقتصادی سرمایهداری فراهم میشد بگونهای که سود قابل ملاحظهای می ـ توانست بهدست دهد و میگذاشت که سرمایهدار این سود را نگاهدارد و با درجهٔ معینی از تضمین آنرا چند برابر سازد و اگر رقابت سرمایهداری بیگانه به حداقل کاهش می یافت تا سرما یه دار بومی از همان آغاز در این رقابت نابود

نشود، آنگاه می دیدیم که موانع اجتماعی ناشی از ذهنیت سنتی و بازدارنده های دینی و اخلاقی بتدریج ناپدید می شدند و خود قوانین دست و پاگیر نیز از پیش پای برداشته می شدند. پیروزی نخستین پیشا هنگان الگوهای بیگانه دیگران را به هم چشمی آنها تشویق می کرد، جن سود سرمایه داری همچون فاتح شکست ناپذیری بخشهای وسیعتر دیگری را تسخیر می کرد و چنگال نظام سرمایه داری از طریق یک پویایی مقایسه ناپذیر بیش از پیش گسترده تر و نیرومند تر می گشت. این همان چیزیست که دیده ایم در ژاپن، چین و هند روی داده است و در جهان مسلمان نیز رخداد آن آغازگشته است، هر چند که کشورهای مسلمان با موانعی رویرو بودند که در اثر رقابت نیرومند تر اروپایی با برخورداری از پشتیبانی معاهدات بازرگانی و پیمانهای تحمیلی دیگر ایجاد شده بود، همچنانکه در امریکای لاتین نیز پیش آمد.

پس آیا ذهنیت یا آگاهی پیشین در اینگزینش هیچ نقشی ندارد؟ منظور من این نیست. درست است که هندوها با شوق بیشتر و زودتر از مسلمانان خودشان را در ماجرای سرمایهداری انداختند-همچنانکه در اروپا پروتستانها پیش از کاتولیکها در راه سرمایهداری افتادند-اما این احکام دینی محض نبودند که در این امر مؤثر واقع شدند. گزینش دینی ای که از سوی مردم اروپا در سدهٔ شانزدهم میلادی بعمل آمد، صرفاً از باورهای ناشی از بررسی تطبیقی انجیلها و احکام پاپی و نوشته های لوتر و کالون منتج نشده بود. عوامل اجتماعی عمیق، و حتی غنایم جنگی، در این گزینش نقش بزرگتری داشتند. تقسیمات اعتقادی تا حد زیادی به موقعیتهای اجتماعی متفاوت بستگی داشتند. در هند، هنگامی که مسئلهٔ گزینش سرمایه داری مطرح شد، جوامع هندو و مسلمان، علاوه بر اعتقاد دینی، در بسیاری از زمینه های دیگر نیز با همدیگر تفاوت داشتند. مقاومت در برابر رشد روحیهٔ سرمایهداری از سوی ذهنیت از پیش موجود یک جامعه که بگونهای پیچیده با شرایط اجتماعی آن وابسته است، بدرجات متفاوت نیرومند و مؤثر است. اما تأسیس اقتصاد سرمایه داری در درون آن جامعه و یا در مرزهای آن، بهمراه شرایط حقوقی و اقتصادیای که سرمایهداری را توسعه میدهند، بر این جامعه فشاری وارد می کند و سرانجام هر نوع مقاومتی را از میان بر خواهد داشت. خدا و خدایان، احکام زندگی،

#### ۲۷۲ اسلام و سرما یه داری

اخلاقیات مقدس یا نیمهمقدس، همگی بنوبت در برابر این نوع اقتصاد نرمش نشان خواهند داد و سرانجام در برابر خدای مالپرستی به خضوع خواهند افتاد.

ساختهای سرمایه داری که برای ریشه گرفتن در محیطهای غیر سرمایه -داری می جنگند، ممکن است اید ئولوژیهایی را بیرورانند که بنابه طبقه بندی مانهایم «آرمان پردازانه» باشند. اما اینها نه اید ئولوژیهای متصادی، بلکه اید ئولوژیهای سیاسی هستند. این اید ئولوژیها مردم را به تلاش برای گسترش اقتصاد سود آور و یا شرایط اقتصادی مساعد برای توسعهٔ آن، دعوت نمی کنند. مانند اروپای سده های هجدهم و نوزدهم، آنچه که این اید ئولوژیها می -خواهند، مبارزه برای برقراری ساختهای سیاسی مساعد این توسعهٔ اقتصادی می باشد که در ضمن بر ارزشهای سیاسی و فراسیاسی جهانی نیز دلالت می کند: یعنی آزادی و برابری، برحسب پویایی ای که مار کس بشیوهٔ استادانه ای آنرا قضیهٔ یک اید ئولوژی ملت گرای مطرح است که توسعهٔ سرمایه داری دیگر، عناصر آنرا تشکیل می دهد، مانند اید ئولوژیهای امپریالیستی اروپا در سدهٔ نوزدهم و اید ئولوژیهای کمال آتاتور کی در ترکیهٔ سدهٔ بیستم.

ایدئولوژی اقتصادی جامعهٔ سرمایهداری، برحسب همان طبقه بندی مانهایم، یک ایدئولوژی مسلکی بمعنای دقیق آن است. این ایدئولوژی واقعیت را آرمانی می سازد و موقعیت آنرا دگرگون می کند. این ایدئولوژی در جوامع صنعتی امروز امریکای شمالی و اروپا طنین خاصی دارد و می تواند آنهایی را که عملاً از این اقتصاد سود می برند قانع سازد که موقعیت ممتازشان خوب، منصفانه و مطابق با سرشت چیزهاست. همچنین این ایدئولوژی می تواند قشرهای متعددی را که بوسیلهٔ جوامع سرمایهداری در یک مرحلهٔ پیشرفته ایجاد می شوند و از یک فراوانی نسبی برخوردارند، قانع کند که در یکی از بهترین ساختهای اجتماعی زندگی می کنند و امکانات پیشرفت اجتماعی برای اعضای این جوامع نیز به این امر قانع شوند – البته اگر امکانات مادی آنها کافی باشد و اگر نیز به این امر قانع شوند – البته اگر امکانات مادی آنها کافی باشد و اگر الگوهای رقیب موجود عموماً جاذبه ای نداشته باشند.

بهرحال، در جهان سوم، این عوامل تنها برای قشر محدود جامعه که

تنها قشر برخوردار از اقتصاد سرمایه داری را تشکیل می دهد، بکار می آیند. چرا که از نظر اقتصادی، آرزوی بنیادی اکثریت عظیم مردم، از جمله آن قشرهایی که کاملاً معادل با بورژوازی متوسط وخرده پای جوامع سرمایه داری می باشند، رسیدن به سطح زندگی جامعهٔ صنعتی است – یعنی همان الگوی پر۔ جاذبه ای که از طریق وسایل ارتباط همگانی، فیلم، روزنامه، رادیو و حضور بیگانگان خوشبخت وخوش لباسی که وسایل زندگی آنها بنظر این مردم افسانه ای می نمایند، پیوسته در معرض دید این مردم قرار دارد. اید ئولوژی سیاسی آزادی و برابری، برای توده های گرسنه و کارمندان یا دفتریانی که زندگی شان در مقایسه می دهد. اید ئولوژی ملت گرای بزودی، هنگامی که دیگر دشمن خارجی ای وجود ندارد و حنای مزایای هم میهن بودن و اجحافهای سرمایه داری نیز رنگ می بازد، استعداد برانگیختن احساسات مردم را از دست می دهد.

قدرت ضعیف ایدئولوژیهای سرمایهداری در کشورهایی چون ترکیه، ایران و عراق سلطنتی قبل از ژوئیهٔ ۸۰۹٫ بخوبی دیده شده است، کشورهایی که. رهبرانشان می اندیشیدند که می توانند در راه یک پیشرفت اقتصادی منظم به پیش روند، راهی که سرانجام از طریق کارکرد آزاد سرمایهداری لیبرال و بتشویق خود دولت، چنانچه پیش از این دیدهایم، رفاه عمومی را افزایش خواهد داد. سپس آنها کوشیدند تا این جریان را با برنامهریزیهای غیر اجباری -- مثلاً از نوع فرانسوی -- ضمن حفظ آزادی وسیم اتخاذ تصمیم برای سرمایهداران خصوصی، تحت ضابطه درآورند. این رهبران در این کار از یاری قدرتهای سرمایهداری غرب، بویژه ایالات متحده، سود بردند. آنها می اندیشیدند که این کار را می توانند بدون ایدئولوژی انجام دهند و حتی نسبت به هرنوع ايدئولوژی بی اعتماد بوده و هستند---حتی درتر کيه که ايدئولوژی کمال آتا تورک اصولا محمود عمومى بريك شالوده اساساً ملت كراى بوجود آورده بود. هرنوع تحريك عقيدتي تودهها ، حتى بيك شيوة ارتجاعي نيز، بنظرطبقات حاكم متضمن خطراتى براى ادامة تسلطشان بود. درعراق اين امر به انقلاب چهاردهم ژوئية ۸ ۹۰٫ و انحلال طرحهای شورای توسعه [۲۰] انجامید- طرحهایی که از دیدگاه دقیقاً اقتصادی ناچیز هم نبودند. جای دیگر، گروههایی بودند که رؤیای

۲۷۴ اسلام و سرمایهداری

یک آغاز نوین برای اصلاحات اقتصادی را جدی گرفتند، اصلاحاتی که مستلزم تحرک توده ها و در نتیجه ساختن ایدئولوژیهای متناسب برای تأمین این تحرک، بودند. آنها مشاهده کرده اند که پیشرفت اقتصادی قطعی، اشترا ک همه مردم در یک کوشش شدید و حتی ایثارهای فردی معتنابهی را ایجاب می کند. این کار بنظر آنها، و بحق، مستلزم تقسیم جدید منافع این پیشرفت بود و از آنجا که در آغاز نمی شد این تقسیم جدید را محسوس ساخت، لازم بود مردم بوسیله یک ایدئولوژی محرک برانگیخته شوند که کوشش یاد شده و نتایج آنرا تجلیل کند و یک اصلاح اساسی در ساخت اجتماعی را بزیان امتیازات تثبیت شده وعده دهد. در اینجا مسئله گزینش این ایدئولوژی مطرح می شود. اکنون برهر کسی روشن است (بجز برای برخی از اقتصاددانان و جامعه شناسان اروپایی وآمریکایی) که ایدئولوژی مورد اتخاذ نمی تواند ملاحظهٔ ضروری افزایش در رفاه مردم را ندیده گیرد.

بهمین دلیل است که گزینش دوم، یعنی گزینش سوسیالیستی ...بگونه ای طبیعی و بایدگفت به فشار مقتضیات ... خود را تحمیل می کند. تأ کید می کنم که این گزنیش تقریباً چیزی به روحیهٔ موجود پیشین و ذهنیت ویژهٔ مردمی که این گزینش رابعمل می آورند، مدیون نیست. در برخی از کشورها، شورشی توده ای علیه نظامی که به اقتصاد سرمایه داری وابسته بود و برمردم ستم می کرد در گرفت و این شورش از سوی برگزیدگانی جهت داده می شد که به کیش سوسیالیستی معتقد بودند و تحت نفوذ اید ئولوژی مار کسیستی قرار داشتند، اید ئولوژی ای که جنبش کمونیستی آنرا در سراسر جهان پراکنده است. در کشورهای دیگر، رهبرانی که در صدد آزاد ساختن و پیشرفت کشورشان بودند، دریافتند که در شرایط اجتماعی و سیاسی ویژه ای که خود را در آن می یافتند، وابستگی به نظام سرمایه داری این آزاد سازی را به خطر می اندازد و نمی گذارد کشور تا حد کافی و باشتاب هرچه بیشتر پیشرفت کند.

برخلاف آنچه که دربارهٔ گزینش سرمایه داری نشان داده شد، گزینش سوسیالیستی در زمینهٔ اقتصادی به یک اید ئولوژی محرک «آرسان پردازانه» نیاز دارد. اقتصاد سرمایه داری گام به گام و بگونه ای خود کار و می توان گفت همینکه شرایط ضروری آن فراهم شد – گسترش می یابد. اگر چشم اندازهای سود به اندازه

کافیجاذبه داشته باشند، افراد یکی پس از دیگری به اقتصاد سرما یه داری روی می آورند و میل به امتیاز بردن از این چشم اندازها برهر نوع مانع ذهنی موجود برسر راه این اقتصاد فائق می آید. اما در مورد اقتصاد سوسیالیستی یا دولتی، قضیه بدینسان نیست. چنین اقتصادی را باید بگونه ای اجتماعی و همگانی سازمان داد. مزایایی که یک فرد می تواند از این نظام ببرد، همیشه آشکار نیستند, در مرحلهٔ نخست، این مزایا غالباً وجود ندارند و تنها می توان آنها را در سطح مصلحت همگانی وطی یک دورهٔ زمانی طولانی، ادراك کرد. در نتیجه، تحرك افراد مستلزم تأثیر آمیزه ای اید تولوژی و انگیزه های مادی می باشد. اید تولوژی پیوسته باید همیشه متوجه نیل به هدفش باشد. براین نیاز باید تأکید ورزید اما قدرت گیرایی اید تولوژی بر حسب نوع آگاهی اجتماعی از پیش موجود، درجاتی پیدا می کند آگاهی ای که البته می توان آنرا با تسهیلات متفاوت و انواع احتیاطها و مراحل واسطه تعدیل کرد. اما برای جزء دیگر آمیزهٔ یاد شده، بایدگفت که میزان امتیازات بیواسطهٔ ناشی از جنبش سوسیالیستی در موردمردمی معین، باید بر حسب قدرت تحرکی که خود اید تولوژی دارد، به نسبت معکوس معین، باید بر حسب قدرت تحرکی که خود اید تولوژی دارد، به نسبت معکوس کم یا زیاد شود.

در برقراری یک ساختمان سوسیالیستی، هیچکس نیاز به یک اید ئولوژی را انکار نمی کند. این اید ئولوژی باید برضرورت این ساختمان دلالت کند، اسادر ضمن باید از آن فراتر نیز برود. در صورت نیاز، می توان مردم را به یک کوشش بزرگ در یک دورهٔ محدود برانگیخت تا اینکه بدون افزودن انگیزه های آرمانی براین چشم انداز، «جهش بزرگی به پیش» صورت گیرد، جهشی که مردم در آینده از آن بهره خواهند برد. حتی در این صورت نیز نکتهٔ مهم این است که کوشش مورد درخواست افراطی نباشد و افرادی که این کوشش را انجام می دهند حقا این یک مورد نادراست و حتی اگر پیش آید، مردم ممکن است شیوهٔ نکبتبار ولی آرام زندگی شان را بر کوشش بیش از حدی که نتایج آن مشکوك است، ترجیح دهند. قاعدهٔ معمول، علی رغم هرچیز، مقرر داشتن هدفهای آرمانی (غالباًبیاندازه بلند ) برای هر کوشش دسته جمعی است. ما می بینیم که این هدفها در جنگ بلند ) برای هر کوشش دسته جمعی است. ما می بینیم که این هدفها در جنگ مطرح می شوندو اید ئولوژیهایی که ازهمه بیشترقدرت تحرك دارند، اید ئولوژیهای

۲۷۶ اسلام و سرما بهداری

نبرد و یا دست کم ایدئمولوژیهای رقابت بودهاند. انسان چنین ساخته شده است— بهرحال، انسانی که ما می شناسیم و با آن سرو کار داریم —یعنی آماده است تا بیش از هرچیز برای درهم کوبیدن دشمنان و بر کنار کردن رقیبانش تلاش کند.

هدفهای آرمانی ای که ایدئولوژیهایی که ما می شناسیم خود را با آنها مرتبط می دانند، عموماً برسه نوعند: عظمت گروههای «ملی»، عظمت خداوند، عظمت انسان. در عمل، دو هدف آخرین را می توان در عظمت گروه (ملی و نظایر آن) تحلیل برد، چرا که تنها گروه است که واقعاً برای خداوند و نوع بشر می جنگد. در اصل می توان از نام این هدفها فدا داری در مبارزه و فدا کاری در زندگی روزانه را استنتاج کرد – اما فدا کاری در زندگی روزانه از همه محسوس تر است، البته اگر زندگی روزانه بعنوان یک نبرد جلوه گر شود. ساختمان اقتصادی را می توان به یکی از این سه هدف مرتبط ساخت، اما تنها در یک شرایط معین.

اگر ساختمان اقتصادی برحسب ضوابط پذیرفته شده یک جامعهٔ معین جریان داشته باشد، بدون آنکه قصد برانداختن ساختهای از قدیم مستقر وجود داشته باشد، چرا نتوان این ساختمان را وابسته به یکی از هدفهای یاد شده، یعنی ایدئولوژی ملی، ایدئولوژی دینی یا ایدئولوژی جهانی و انساندوستانه،دانست. یا حتی وابسته به هدفهایی از این هم بالاتر؟ بهرحال، در این صورت، رفتار مربوط از نوع تطبیقگرایانه خواهد بود. تطبیقگرایی قدرت محرکهای کمتراز شورش دارد، مگر آنکه یک مبارزهٔ خارجی پیش آید و بدان شدتی بخشد.محرك این گرایش را می توان بآسانی باز شناخت، کافی است که بدانیم افراد ممتاز، منتفع شوندگان از ایدئولوژی و ریا کارانی هستند که تطبیق گرایی را بعنوان نقابی برای تعقیب هدفهای خود خواهانهٔ فردیشان بکار می برند. از این گذشته، هریک از این ایدئولوژیها به فراسوی ساختمان اقتصادی راه می برند. می توان برای خدمت به ملت، خدا و انسان وسایل دیگری را نیز برگزید. اگر چشم انداز میارزهای وجود نداشته باشد و اگر نقشی که فرد در جامعه برگزیده است خارج از حوزهٔ ساختمان اقتصادی نباشد پیداکردن وسایل دیگر خدمت بهملت برای فرد بسیار دشوار است. اما شخص می تواند بعنوان راهب یا پزشک، برای خدمت بهخداوند از تأمل عارفانه، و برای خدمت به انسان از فعالیت نیکو کارانه استفاده نتيجه گيريها و... ۲۷۷

کند. بهمین دلیل است که ایدئولوژی ملت گرایانه برای این نوع توسعهٔ اقتصادی، عموماً از همه مناسبتر است.

اگر ساختمان اقتصادی براندازندهٔ ضوابط پذیرفته شدهٔ جامعه باشد، آنگاه ايدئولوژي ضمن آنكه برمبارزهاي دلالت مي كند، بعلت عنصر غير مترقبة خويش، شدیدتر و پرجاذبهتر خواهد بود؛ مختصر کنیم، ایدئولوژی قدرت محرکهای بزرگتر خواهد داشت. در <del>ا</del>ین صورت، افراد ممتاز، صاحبان <del>منافع</del> و ریا کاران را (که همیشه تعدادی از آنها وجود دارند) میتوان بعنوان زباله های دورریختنی و مگسهایگرد شیرینی تحقیر کرد. تاریخ در حرکت خویش بهجلو براین افراد فائق خواهد آمد و در مرحلهٔ بعدی آنها را طرد و محو خواهد ساخت. اما بهر . حال، این طرح با مقاومتگروهها و افرادی که ساخت نوین پایگاه تثبیت شده ـ شان، امتیازات، یا حتی شیوهٔ معتاد زندگی، و آسایش مادی و اخلاقی شان را تهدید می کند، روبرو خواهد شد. بااینهمه، این گروهها و افراد، بخشی ازاجتماع ملي يا ديني را تشكيل ميدهند و ممكن است خود را ظاهراً وقف ملت ياخداوند نشان دهند. البته مي توان آنها را بعنوان كساني كه عملاً ناقض اين ارزشها هستند، نکوهش کرد که این خود کار دشواری است. از سوی دیگر، می توان آنها را بعنوان خائن به سبارزهٔ نوع بشر و فراری از سبارزه در جهت ساختن جامعه ای که برای رشد آزادانهٔ امکانات افراد جامعه و عموماً نوع بشر مساعدتر است و همچنین بعنوان دشمنان آزادی و برابری سرزنش کرد. بهمین دلیل است که یک ايدئولوژی انساندوستانهٔ جهانی برای این نوع ساختمان اقتصادی که مستلزم یک مبارزهٔ طبقاتی است، از همه مناسبتر است. یک «مرتجع» میتواند بآسانی ادعا کند که یک فرانسوی، چینی، عرب، مسیحی یا مسلمان خوب است. نمی توان بآسانی او را از این جهت طرد کرد. اما او نمی تواند برابر با تعریف یک انقلابی، «انقلابي» خوبي باشد.

هنگامی که ادعای کسانی را که میخواهند در کشورهای اسلامی از دین و اسلام یک پرچم ساختمان اقتصادی سوسیالیستی بسازند میآزماییم، براستی همین افراد و همان ادعا را بگونهای مجسم می بینیم. بگمان من دین اسلام برای ایفای نقشی چنین پرچمی چندان مناسب بنظر نمی رسد'.

این گمان نویسنده است. ناشر.

### ۲۷۸ اسلام و سرما یه داری

تحرك تودهها بوسيلة ايدئولوژيها براى دستيابى به هدفهاى اقتصادى نوين، یک پدیدهٔ جدید است. در روزگاران پیشین، هیچکس بهانجام دادن یک دگر. سانی اساسی در ساختمان اقتصادی نیندیشیده بود. اگر تودههای جامعهای به کار برای بهبود وضعموجود جامعهشان فرا خوانده می شدند، تصور می شد که این کار باید یا بافعالیتهای معمول- ولی بگونه ای سریعتر-انجام گیرد، یا بافتحسر-زمینهای تازهای که می بایست بهمان شیوهٔ قدیم از آن بهرهبرداری می شد، و یا با انقیاد جمعیتهای دیگری که فعالیتشان می بایست در جهت خدمت بهجامعه مسلط باشد. اگر گروههای کوچکی در درون کل جامعه شورش می کردند، برای آن بود که از تولید اجتماعی سهم بزرگتری ببرند و یا از امتیازات ناشی از اشتراك در قدرت برخوردارگردند، نه آنکه بخواهند شیوهٔ فعالیت جامعه را دگرسانسازند. اگرگروههای جدیدی پیدا می شدند که از آنها خواسته می شدخودشان را به شیوه ای سازمان دهند که چارچوبهای تثبیت شده را درهم شکنند، هدفشان آفرینش یک جامعهٔ محدود فرقه ای بود، فرقه ای که ملزمشده بود تا به ارادهٔ قدرتهای ماوراءالطبيعي يا نظاير آن، كل جامعة موجود را بروفق ارادة خداوندي دگرسان سازد. بهر حال، در خواست دگرسانی اساسی شیوههای تثبیت شدهٔ تولید و باز. توليد، ازسوى اين نهضتها بسيار بعيد بود.

اسلام درگذشته در صدد تحرك توده ها برای هدفهای اقتصادی نبوده است. اسلام پیش از همه چیز، برخی از اعراب را به شكستن پیوندهای قبیله ای ووارد شدن در یك اجتماع نوین فرا خوانده بود، اجتماعی كه مقدر شده بود به خداوند خدمت كند. خداوند از پیروان خود خواسته بود كه به یك زندگی پارسایانه و پرهیزگارانه روی آورند، بدون آنكه هیچ تغییری در فعالیت معمول و عادی اقتصادی ایجاد كنند. سپس، زمانی كه قبایل و نیز افرادی كه به زندگی قبیله ای وابسته نبودند وارداین اجتماع گشتند، اسلام دیگرچیزی از پیروان خود نخواست. اگر زندگی اقتصادی اجتماع مسلمان دگرگون شد، بدلیل تأثیر رویداده ای غیر دینی بود: فتوحات مسلمانان و تخصصی شدن تولید در چارچوب یك «بازار مشترك» به ابعاد جهانی. در این مقتضیات نوین، زندگی پارسایانه و پرهیزگارانه نیز مستلزم انجام دادن وظایف نوینیگشت. این وظایف مطابق با ساختهای نیز مستلزم انجام دادن وظایف نوینیگشت. این وظایف مطابق با ساختهای نتیجه کیریها و... ۲۷۹

پیغمبر تقدیس گشته بود. از آن پس، اسلام ایدئولوژی ای شد که از فرد یکنوع منش معینی را میخواست. اسلام در یک سطح همگانی، ادامهٔ زندگی اجتماعی را بصورتی که در آنزمان قائل شده بود، تلقین می کرد و صرفاً براین اصرار می ورزید که این زندگی باید برمبنای اخلاق کار کرد داشته باشد. این تلقین بهمان اندازهای که میتوان از این نوع درخواستها انتظار داشت با پیروزی و شکست قرین بود، ول<del>ی ب</del>ه یک معنی شکست آن بر پیروزیش میچربید. اسلامدر سطح همگانی، و از جنبهٔ خادجی آن، بصورت یک ایدئولوژی از نوع ملی درآمد که جوامع مسلمان را برای دفاع در برابر غیر مسلمانان و در برخی از موارد-و در صورت مساعد بودن شرایط –برای هجوم بهجوامع غیر مسلمان، بحرکت در می آورد. اشکال فرقه ای اسلام در یک سطح محدود، باعث تکامل جنبش اسلامی در سطح کلیگشتند، اما در خواستهای انقلابی این فرقه ها غالباً بدون هرگونه برنامهای برای دگرسانی اقتصادی بودند و از رعایت دقیق اخلاق و زهد در انجام دادن فعالیتهای روزانه فراتر نمی رفتند و از اینروی فاقد هرگونه برنامهٔ دگرسانی اساسی ساختهای اجتماعی بودند. سرانجام، مسلمانانی که به کشورهای غیر مسلمان سفر می کردند و ارزشهای اسلامی را نه باموعظه بلکه با نمونه گسترش می دادند (چراکه عدم رواج مأموریتهای تبلیغ دین بهمعنای معمول آن، یکی از ممیزات ویژهٔ دین اسلام را تشکیل میدهد)، غالباً گروندگان جدید اسلام را بهاقتباس شیوهٔ زندگی اقتصادیشان که بازرگانی سرمايەدارانە بود، ترغيب مىكردند. در هيچ جايى از جهان مسلمان، هيچ تحرکی را در جهت یک دگرسانی اقتصادی در سطح جامعه نمی یابیم.

این تجربهٔ تلویخی، بهمان اندازهٔ تحلیل نظریای که پیش از این بهدست داده ایم، ما را وا نمی دارد که بگوییم دین اسلام در دورهٔ نخستین بعنوان عاملی در جهت تحرک توده ها بسوی یک ساختمان اقتصادی ضرورتاً انقلابی و نابود کنندهٔ ساختهای تثبیت شده، نقشی داشته است ویا چنانکه کنشگرایانی چون وزیر پیشین الجزایر، عمر اوزگان، اعلام داشته اند بگوییم که اسلام تنها عاملی است که بنام آن می توان توده های فقیری را که به اید تولوژی دیگری دسترسی ندارند بحرکت درآورد. او به وابستگی توده های روستایی کشورش

## • ۲۸ اسلام و سرما یه داری

بداسلام، اشاره می کند. این وابستگی یک واقعیت ثابت شده است، همچنانکه در بخشهای دیگر جهان مسلمان نیز وجود داشته است و مسئلهٔ تاختن بهاین وابستگی بهیچروی مطرح نیست. اما بهر حال، اعتقاد به این که اسلام لابدباید آمادگی تودههای مورد بحث را نسبت به قبول راههای دیگر و در زمینه های دیگر از بین ببرد، توهمی بیش نیست. باید دانست که این وابستگی، پیش از آنکه بیان ایمانی باشد–و گرچه ممکن است براستی برخی از انفاس را بسوی ارزشهایی که خصلتاً بشدت مذهبی هستند براند-یک پدیدهٔ اساساً ملی و طبقاتی است. مردم فقیر در اسلام چیزی را دیدند که آنها را از ستمگران بیگانه و قشرهای بالای اروپایی شدهٔ جامعه شان که در کردار و پندار خائن بودند، متمایز میساخت. «روحانیان » مسلمان که غالباً فقیر بودند و نیروی اشغالگر احترامی برای آنها قائل نبود و به ارزشهای جامعهٔ سنتی ای که در آن زندگی می کردند وفادار بودند- افرادی از خود این مردم بشمار میآمدند که آنها را رهبری می کردند و بهزبان خودشان و در سطح خودشان با آنها سخن می گفتند. بهرحال، بافرا رسیدن استقلال، مقام اجتماعی «روحانیت» بالا میرود. قشرهای بالای کموبیش استثمارگر، در یک جستجوی پیگیر برای بهدست آوردن یک تضمین عقيدتي جهت امتيازات اجتماعي و ماديشان، وابستگي خود را به اسلام بگونه اي فزاینده اعلام میدارند. هرچه «روحانیت» در بالابردن سطح زندگیش موفقتر گردد، یا حتی در یکپارچه گشتن با ملت خود توفیق بیشتری بهدست آورد، اسلام كمتر بعنوان يك شعار منحصر بهفرد براي محرومان بكار خواهد آمد.

محرومان ــ شاید برای یک زمان دراز و در برخی از مناطق و در مورد برخی از قشرها ــ ممکن است آماده باشند که در برابر کسانی که بهسنتهایشان (هر سنتی که میخواهد باشد) حمله می کنند و علیه آنهایی که میخواهند این کار را انجام دهند، واکنش نشان دهند. آنها ممکن است از ایدئولوژیپردازانی پیروی کنند که فقر وکثافتی راکه درآن زندگی می کنند تقدیس مینمایند ــ البته تا زمانی که کسی به فکر رها شدن از این شرایط نیفتاده باشد. اما شخص نباید فریب اغفال عادی جهانگردان و روشنفکران را بخورد، زیرا اینان خودرا

 لازم است در این مورد خواننده به کتاب جاهلیت قرن- بیستم نوشتهٔ سید قطب تسرجمهٔ صدر بلاغی مراجعه کند. ناش. نتيجه کيريها و... ۲۸۱

باشیوهای از زندگی روبرو می بینند که به اعتبار مقوله های آشنایشان ادراك نایذیر بنظر می رسد و نمی توانند دیالکتیک این مردم را دریابند (اینان گهگاه زبان این مردم را نمیدانند و از طرز سخنگفتن آنها هم هیچ آگاهی ندارند) و بسرعت گمان میبرند که آنها صخرهٔ یکپارچه درخود فروماندهای هستند که هیچ چیز نمی تواند درآن نفوذ کند. در واقع، تنها یک زمان کوتاه لازم است زمانی که درآن یک دگرگونی اساسی در شرایط زندگی رخ دهد - تا در صورتهای رفتاری که هزاران سال تثبیت شده بجای مانده اند، دگرگونیهای وسیعی پیش آید [۲۰] محرومان (و بقیه) تنها بصرف اسلام، بهر صورتش، بحرکت در نخواهندافتاد. آنچه که بیش ازهمه باید بدانها ارائه کرد، چشم انداز آیندهای است که پیشرفت در شرایط زندگی شان را باز نماید. اگر این چشم انداز، به اندازهٔ کافی نزدیک وعملي و پرجاذبه باشد، آنها خودشان به حرکت در خواهند آمد. پیوستگي بهآرمانهای والایی که خود بگونهٔ نیروهایی در میآیند و این تحرك را دامن می زنند، می تواند انسانها را در یک دورهٔ معین به قربانی کردن مصالح فردی فورىشان در قربانگاه پيشرفت همگانى اى كه اين آرمانها به پيش مى كشند، آماده سازد بشرط آنکه این آرمانها چندان دور از دسترس نباشند و چندان تخیلی بنظر نیایند. ازهمه مهمتر این است که ایثارهایی که از مردم درخواست می شوند، بیش از اندازه یکطرفه بنظر نیایند و آنها نبینند که افرادستاز خود بهفداکاری تن در نمی دهند و۔ هرچند که بهفضیلت و پارسایی و ایثار مردم ببالند-- حتى از ايثارهايي كه مردم بخرج مىدهند اين افراد سود مىبرند. در همین لحظهای که من این سطور را مینویسم، روستاییان محروم دشت حمص و حماه در سوریه، با اینکه خود را مسلمانان معتقدی میدانند، برای دفاع مسلحانه از دولت حزبیای قدم پیشگذاشتهاند که خصلت غیر روحانی خود را اعلام میدارد و ایدئولوژی پرداز اصلی آن یک عرب مسیحی است، دولتی که ازسوی بازرگانان و صنعتگران شهرها، يعنى كساني كه از سوى علماء پشتيباني مي شوند، مورد حمله قرارگرفته است. وعظ روز جمعهٔ این علماء، در مقایسه با منافع مجسمی که حزب بعث بدانها وعده داده است و آغاز به تحقق آنها کرده است، برروی این محرومان تأثیر ناچیزی دارد.

ممکن نیست که نقش دین اسلام را بعنوان یک ایدئولوژی (از نوع محر ک

# ۲۸۲ اسلام و سرمایهداری

یا غیر محرک) در دورهٔ کنونی جز در یک بافت مبارزهٔ طبقاتی تصور کرد. جهان مسلمان، جهان ویژهٔ خویش است، اما استثنائی نیست. این جهان نمی تواند از قوانین عمومی حاکم برتاریخ بشری بگریزد. آیندهٔ این جهان، آیندهٔ مبارزات است-- مبارزه میان طبقات (یا بگونه ای وسیعتر، میان گروههای اجتماعی) و مبارزه میان ملتها (یا بگونه ای وسیعتر، میان جوامع کلی). این مبارزات ممکن است تعدیل یا تخفیف یابند، و حتی ممکن است صورت درگیریهای صلح آمیز را به خود گیرند. اید ئولوژی پرداز ممکن است بتواند خود را از میدان نبرد دور به اندیشه و تحقیق پردازد و اعلام دارد که این مبارزات اهمیتی ندارند. توسل به اندیشه و تحقیق پردازد و اعلام دارد که این مبارزات اهمیتی ندارند. توسل پیوسته به سود گروههای معینی تغییر ماهیت دهد اما هرگز نمی تواند در فسرو \_ نشاندن این مبارزات توفیقی به دست آورد.

نبرد میان دستجات سیاسی که در مبنای اجتماعی هیچ تفاوتی ندارند، در شرایطی چون شرایط نخستین دورهٔ استقلال الجزایر (مثلاً در روسیه در سالهای پس از مرگ استالین)، ممکن است برای مدت زمان معینیجای مبارزات اجتماعی را بگیرد. بهرحال، همینکه جریان دمو کراتیزه کردن جامعه، حتی بصورت نسبی آن، تحقق یابد و یک طبقهٔ سیاسی حتی نه چندان وسیع آغاز به ایفای نقش کند، دستجات متنازع ناچار می شوند که خودشان را با برنامه هایی مجهز سازند، برنامه هایی که معمولاً با امتیازاتی سروکار دارند که گروههای اجتماعی گوناگون یا فاقد آنهایند و یا واجد آنها.

دورهای که بیش از هرچیز به یک نوع ساختمان اجتماعی مستلزم سرنگونی ساختهای کهن اختصاص دارد، نمی تواند بدون مبارزات طبقاتی پیشرفت کند، حتی زمانی که گروه حاکم می کوشد تا با اعلام اینکه برای مصلحت همگانی (که ممکن است درست باشد) کار می کند براین واقعیت سرپوش گذارد. فرمانروایان می کوشند که بنیادهای صنعتی شدن و زیر ساختهای یک کشور مستقل نوین را پایهریزی کنند و در همهٔ سطوح کادرهایی بیافرینند و برای این کار آموزش را توسعه دهند و علیه عدم اشتغال و فقر، یعنی عوامل ضعف و وابستگی مبارزه کنند، تا آن دولت مستقل و نیرومندی را که می خواهند ایجاد

## نتيجه کيريها و... ۲۸۳

کنند. از یکسوی، بهرحال این کار را نمی توان بدون دست درازی به منافع و عادات برخورداران ساخت کهن انجام داد. از اینروی می باید مبارزه ای علیه اینان درگیرد که خود این مبارزه متضمن کاربرد اید تولوژیهای دوطرف مبارزه است. از سوی دیگر، بنابر آنچه که ما از تجربهٔ تاریخ می دانیم، این مبارزه متضمن این است که گروه حاکم وطبقه ای که متشکل از آن کسانی است که وسایل نظارت را در اختیار این گروه حاکم قرار می دهند، از امتیازات قدرت گروه حاکم و از مزایای مادی آنها سود برند.

احتمال دارد که برای یک زمان معین، وشاید برای یک زمان کاملاً کوتاه، این امتیازات مورد معارضهای جدی قرار نگیرند. اگرگروه حاکم به تعهدات خود عمل کند و اگر سطح زندگی عموسی اکثریت مردم بتدریج بهبود یابد و اگر ارزشهایی که ملت بدانها وابسته است ندیدهگرفته نشوند، وگذشته از این، اگر یک تحرک اجتماعی برقرار گردد، بگونهای که مردسی که کمتر از گروه حاکم از امتيازات برخوردارند بتوانند دست كم به حول وهوش گروه حاكم راه برند، آنگاه ممکن است امتیازاتگروه حاکم مدت زمان درازی بچشم مردم بعنوان پاداش عمل این گروه جلوه کند، پاداشی که برای هر فرد شایسته و بلندپروازی میسر است. بهرحال، طبقات کم امتیازتر از طریق فعالیتگروه حاکم، بیش از پیش بهسطحی میرسند که در آن سطح، درخواستهایشان بهمراه وسایل پشتیبانی از این درخواستها رشد پیدا می کند. بگواه تجربهٔ ما از تاریخ، نمی توان پنداشت که قشرهای برخوردارتر بطیب خاطر به این درخواستها (که ممکن است جزئی از آنها آرمانپردازانه باشد) تن دردهند. امتیازاتی که این قشرهای برخوردارتر دارند بیش از پیش از حالت یک پاداش عمل درمیآیند و بصورت تجلیاتی از يک ساخت امتياز و استثمار جلوه مي کنند. در اينجا نيز احتمالاً رقابت،معارضه و مبارزه پيدا خواهد شد. على رغم فرمول مائوتسه تونگ كه تنها يك آرزوى خیرخواهانه را نشان میدهد، هیچ چیز نمی تواند تضمین کند که این تعارضات که در آغاز مخالفت آمیز نبودهاند سرانجام به مخالفت و ستیز نینجامند. اين مبارزه بيكمان حالت معمول لهوعليه پيدا خواهد كرد.مراجع قدرت مي توانند با دادن استیازات این تعارضات را آرام سازند و یا با اعمال عاری از صداقت بهاین تعارضات دامن زنند؛مبارزات خارجی میتوانند به تعارضات داخلی جنبهٔ

۲۸۴ اسلام و سرمایه داری

درجه دوم بخشند. اما بهرحال، این تعارضات بصورت نهفته و ضمنی وجود خواهند داشت. این نظر بدون درنظر گرفتن زمینهٔ ایدئولوژیک آن، چه در جوامعی که پیرو یک کیش دینی هستند و چه در جوامعی که معتقد به یک ایمان انساندوستانه می باشند، معتبر است، ولی بهرحال، ممکن نیست که ایدئولوژیها در این مبارزات از پذیرفتن نقشی سر <del>باز</del>زنند.

«استفاده» از اسلام بعنوان یک ایدئولوژی تنها در این زمینه قابل تصور است. چگونه می توان اسلام را در یک مرحلهٔ معین بعنوان یکی از عوامل مبارزه عليه طبقات محافظه كار در نظر گرفت؟ در گذشته، اسلام ضمن ايفاى نقش دینی خویش و نقشی که بعنوان یک مظهر ملی در مبارزه علیه تسلط بیگانه داشته است، در مبارزات طبقاتی نیز یقیناً نقشی بازی کرده است. اسلام بعنوان عامل هویت ملی (بهمراه عوامل دیگر) چونان پرچمی در مبارزه علیه بيگانگان بكار رفته است. اسلام سپس بصورت شعار تهييجي ساده و بدون آنكه به جزم یا ایمانی توسل شده باشد، درآمد: «ما مسلمان هستیم و وارثان میراث با شکوه و شریفی می باشیم و اعضای اجتماعی هستیم که براصول دادگرانه، درست و نیکی استوار شده بود. ما نباید تسلیم کسانی شویم که بداندازهٔ ما خوب نیستند.» اسلام حتی ممکن است در مواردی بهمان منظور بکار آید. چرا که اگر اسلام را بصورت شعارهای خاص، روشن، مبارزهآمیز و محرکی برگردانیم، از آن می توان برای تحرک در جهت ساختمان سوسیالیستی استفاده کرد. از طریق این شعارها، هرفردی در مقام خویش خود را با یک وظیفهٔ فوری روبرو می بیند که باید آنرا انجام دهد. دشمن را می توان برطبق یک فرمولقدیمی اسلامی، کاملاً بعنوان «مخالفان الله» نشان داد، حتی اگر خود آنها صریحاًبه ايمان اسلامي اقرار بياورند. چه كسيمي تواند انكار كند كه تحقق اين شرايط در امروز چقدر دشوار است ؟ چگونه مي توان ادعاكرد: «طبق حكم اسلام، چنين و چنان دارایی ای باید ملی گردد»، زمانی که مالکان این دارایی خود نمونهٔ دینداری باشند، هنگامی که اکثریت-دینداران آمادهاند (حقًّا) اعلام دارند که اسلام مالکیت خصوصی را تأیید می کند و زمانی که اسلام از نظر تاریخی در ذهن هر کسی بهجامعه ای سنتی وابسته است که پایگاه دست نیافتنی مالکیت آیا نویسنده اطمینان دارد که اسلام واقعی در کشورهای اسلامی حکومت می کند؛ ناشر. نتيجه گيريها و... ۲۸۵

خصوصی یکی از بنیادهای آن را تشکیل میدهد؟ چگونه میتوان این شخصیتهایی راکه وابستگیشان بهاعمال و اعتقادات اسلامی آشکار و مدلل و حتی متظاهرانه است، بعنوان دشمنان اسلام نکوهش کرد، هنگامی که هیچیک از این اعمال و اعتقاداتشان مورد حمله قرار نگرفته باشد؟

بیگمان، در گذشته، در بسیاری از مواقع، جنبشهای عقیدتی ایبودند که خود را بعنوان تنها جنبشهای مؤمن بهروح راستین اسلام اعلام کرده بودند — مؤمن به اسلام بمعنای ناب و اصیل آن. این جنبشهای اسلامی طرفداران خود را به تعصب ورزی برمی انگیختند و آنها را به نبرد علیه اکثریت مسلمانان زمانه شان وامیداشتند، مسلمانانی که طرفداران جنبش،آنها را بعنوان ریا کاران، دینداران ظاهری و بی ایمانان ذاتی، وسرانجام دشمنان الله نکوهش می کردند. اما خود این جنبشها بهرحال دینی بودند و از کادرهای دینی تازهای سازمان یافته بودند، یعنی روحانیت جدیدی که بخاطر دفاع از یک دین راستین بادین موجود مخالفت می کند. حتی اگر جنبش جدید اعلام میداشت که عملاً مطابق با جنبش آغازین اسلام است، باز میبایست اعمال دینی و متون مقدس ویژهٔ خود را داشته باشد، حتى أگر اين متون تفسيرهايي برقرآن بوده باشد (ولي تفسیرهایی باگرایش مشخص خود) و نیز میبایست جزمهای خاص خود را داشته باشد، حتى أكر اين جزمها فقط تلطيف جزمهاى اصلى قرآن بوده باشند. پس، بااین ترتیب، برای مثال، این جنبش می بایست بتواند علمایی را که با تسامح، ناظر تقديس افراطي مقدسان بودند، مخالف با احكام الهي قلمداد كنند، و اجازهٔ مقبرهسازی حتی برای خود پیامبر قائل نباشد. همهٔ این کارها را بخوبی میشد با نکوهش امتیازات و ثروت تحریف کنندگان اسلام راستین وابسته ساخت. اما بهرحال، شورش علیه اسلام رسمی می بایست با اعلام یک اسلام نوین همراه باشد، حتی اگر این اسلام نو صرفاً بعنوان بازگشت بهصدر اسلام تلقی میشد. امروزه چگونه میتوان پیامبران جدیدی را پیدا کرد؟ چگونه میتوان در پیرامون این پیامبر جدید گروندگانی با یک الهیات جدید و دعا و نیایشی تازه گردآورد که آماده باشند ــالبته در ضمن ساختن سوسیالیسم ــبهچنین و چنان آیین و اعتقادی حمله کنند و معتقدان بدانها را مورد نکوهش قرار دهند؟ اعتقاد بهسمکن بودن این کار، مستلزم آن عدم بصیرت بهفضای کنونی جهان اسلام

۲۸۶ اسلام و سرمایه داری

است که از سوی برخی از پژوهندگان یا ایدئولوژیپردازان نشان داده شده است، کسانی که براین اعتقاد خامند که تودههای اسلامی هنوز در فضای دینی قرون وسطایی زندگی می کنند.

هرنوع ایدئولوژی کارآمد ساختمان سوسیالیستی، اگر این ایدئولوژی مستلزم مبارزاتی با<u>ش</u>د (که هست)، باید ایدئولوژی ای باشد که در آن، دشمن این ساختمان بعنوان دشمن ارزشهای والایی که این ایدئولوژی مطرح می کند، مورد نکوهش قرارگیرد. اکنون، هردو ایدئولوژی ملتگرای و ایدئولوژی دینی، برعکس، در وضع کنونی هزاران امکان را برای مرتجعان فراهم می سازند تا خود را بعنوان مدافعان ایمان و سرزمین مادری نشان دهند. ایدئولوژی ساختمان سوسیالیستی باید به این ساختمان جایی ضروری در میان والاترین ارزشهایش بدهد. این کار را می توان با ایدئولوژی ملتگرای انجام داد، چرا که سوسیالیسم می تواند بآسانی بعنوان شرط لازم برای قدرت و رفاه ملت ارائه گردد، اما برای دین این کار بسیار دشوار است، زیرا ارزشهای والای دین، فراتر از ارزشهای دین این کار بسیار دشوار است، زیرا ارزشهای والای دین، فراتر از ارزشهای دین این کار بسیار دشوار است، زیرا ارزشهای والای دین، فراتر از ارزشهای

ما دیگر در مرحلهٔ دینهای ملی نیستیم. صحیح است که موج بزرگ جهانیگری که از سدهٔ هشتم پیش از میلاد بهبعد مطرح شده بود وجانشین دینهای ملی گشته بود در بسیاری از موارد دوباره تحت یک جریان بازگشتی ملی شدن قرار گرفت و باوجود شمول جوامع ماوراءملی، باز با یکنوع تنظیم عجیب وغریب پیوندهای وفاداری ملی؛ حالت ملی به خود گرفت. اما «ملتگرایی» کاتولیسیسم، نیز مانند ملتگرایی مسیحی وملتگرایی سفیدپوست اروپایی --امریکایی، وهمچنین ملتگرایی فرانسوی، آلمانی و غیره که نتایج شگفتی طی جنگ ۱۹۱۶-۱۹۱ ببار آورده بود، در عمل از میان رفت. اما اکنون ما در مرحلهٔ بازگشت به یک جهانیگری خالص تر و پالایش بیشتر ارژشهای دقیقاً دینی هستیم. امزوزه دین در ذهن هر کسی اساساً بعنوان راهنمای تلقی فرد نسبت به ارزشهای ماوراء الطبیعی نمایان میشود. شاید این امر با تحرک در جهت تأمین رفاه انسان برروی زمین، \_ناسازگار نباشد. حتی می توان یک اخلاق مبارزه را برپایهٔ دین بنا نهاد، همچنانکه فعالیت مسیحیان دستچپی در فرانسه در سالهای اخیر نشان داده است. اما بستگی با کادرهای دینی که تلقی آنها خصلتاً متفاوت است، موانعی در راه یک شیوهٔ عمل پیوسته انقلابی ایجاد می کند. ما همین واقعیت را در اروپا و طی تحولی که از سوی جنبشهای موسوم به «سوسیالیست مسیحی» انجام گرفته است، و نیز در جهان اسلامی طی جنبشها یی که زیر لوای سوسیالیسم اسلامی پناه گرفته بودند، دیده ایم. تازمانی که این جنبشها از نظر دینی بدعتی انجام نداده و تنها اعضای کلیسا و یا استشان را بعنوان برادران الهیشان تلقی کرده بودند، بناگزیر در پهنهٔ اجتماعی خود را در موقعیتی <u>نازلتر</u> از احزاب سوسیالیستی غیر دینی می یافتند –البته اگر این احزاب از فرصتهای عادی رقابت با آنها برخوردار بودند. راه حلهای آنان بناگزیر کمتر به ریشه میزد، زیرا اصول برادران ایمانیشان آنها را از اتخاذ یک روش آشتی ناپذیر و شدید علیه برادران ایمانیشان باز می داشت، حتی اگر این برادران استمارگر و ستمگر بوده باشند. این «میانه روی» حتی اگر نسبی هم بوده باشد، بویژه در دوران انقلاب، پیروانی را بسوی آنها جذب می کرد که از عناصر ممتاز و یا نیمه میاز تشکیل می شدند، اشخاصی که آرام و ملایم بودند و خود همین اشخاص برابر از این ها توانین حاکم برگروههای سیاسی، ریشهگرایی (رادیکالیسم) حزب را هنوز از این هم رقیقتر می کردند.

این جریان که در اروپا اینچنین آشکار است، در جهان اسلامی نیز دیده شده است. این جریان همینکه مبارزهٔ طبقاتی شدت میگیرد، از این هم مشخصتر می شود. هم کنون می توان دید که قشرهای حاکم، برای آنکه به تلقیهای محافظه کارانهٔ خود تصویب دینی بخشند، از اسلام استفاده می کنند. آنها برای این کار از تسهیلات فراوانی برخوردارند. برای آنها، برخلاف «نیروهای پیشرو» راه توسل به سنت باز است. درست است، سنتهای باستانی ای که در شیوه های زندگی و روابط اجتماعی رایجند، از نظر تاریخی با اسلام بمعنای خاص آن ارتباطی ندارد. اما این سنتها از سوی اسلام تصویب شده اند و برای آنها برانگیختن تعصب گرایی دینی، هرچند هم که فاقد توجیه باشد، علیه کسانی که ممکن است مزاحم آنها شوند، کار ساده ای است. طبقات

 ملاحظات نویسنده من بوط است به حکومتهای اسلامی درکشورهایی که انقلاب اسلامی در آنها روی نداده است. ناشر.

۲۸۸ اسلام و سرما یه داری

کسانی که استقلال و پیشرفت اقتصادی، پیدا کردن مقامی در میان افراد ممتاز را برای آنها میسر ساخته است و آنها را از فقر (و نزدیکی بهتودهها) رهانیده است، فقری که نظامهای استعماری غالباً بسیاری از آنها را در آن قرار داده بودند. «روحانیت» طبعاً گرایش دارد که بهدامن اخلاق بیاویزد، دامنی که همیشه آماده است تا خود را بهسود تسلیم و رضا فراچیند. مسالمت و تفاهم در چارچوب اجتماع، در عمل به معنی ترک درخواستهای تازه و پذیرش موقعیتهای تثبیت شده است. توجیهاتی را میتوان در نوشته های دینی پیدا کرد و راه حلهایی را که بتصویب دین برگزیده شدهاند میتوان با عنوانهای جدیدی که برای تودهها سرشار از جاذبهاند همچون سوسیالیسم اسلامی استتار کرد. البته میتوان علیه این طرز تلقی جنگید و ادعا هم کرد که همان داعیه ها نیز تمام میشود. عدم دقت متون دینی در زمینه های اقتصادی، باعث میشود که نتوان با قدرت به یک تفسیر کاملاً «مترقیانه» در جهت مخالفت بااین گرایشهای «ارتجاعی» دست یازید.

أگر این تلقی غالب باشد و دین اسلام عملا در انحصار عناصر ارتجاعی قرار گیرد، آنگاه چه پیش خواهد آمد؟ پیش بینی نتایج این امر در پرتو تجربهٔ تاریخی ما چندان دشوار نیست. نتیجهٔ قطعی، جدایی توده ها از ایمان سنتی شان خواهد بود و این جدایی به نسبت بیرون آمدن آنها از بد بختی مادی و فرهنگی و اخلاقی، وگسستن از حالت تسلیم دیرینه شان و فشارهای درخواستهای جهان جدید و آرمان نوی عدالت اجتماعی، محسوس خواهد شد. در این قضیه، اسلام بعنوان سدی در برابر رشد نیروهای دگرگون کننده عمل خواهد کرد، سدی که پایدار نخواهد ماند. اسلام نیز چون مسیحیت در سدهٔ نوزدهم، علی رغم نیرویی که بعنوان یک دین ملی کسب خواهد کرد دچار بحران خواهد شد.

اسلام حتی بگونه ای جزئی نخواهد توانست از این بحران بگریزد، مگر آنکه دستخوش تجدید اعتقاد و امروزی شدن قرارگیرد. برای تحقق این امر، مسلمانان معتقد باید علیه تفسیرهای ارتجاعی اسلام که تحت لوای دین و سنت و اخلاق پوشیده شده اند، مبارزه کنند. اینان باید در یرابر کسانی که بدون جزم دینی اتخاذ تصمیم می کنندو مخالف احترام به جزمهایی هستند که تنها ضرورت اجتماعی

# نتيجه گيريها و... ۲۸۹

آنها را تصدیق می کنند، مدارا و تحمل داشته باشند اینان باید از قرآن و سنت اسلامی ارزشهایی را بیرون کشند که آن ارزشها درجهان جدید کاربرد داشته باشند و در مرحلهٔ نخست با علائق قشرهای جدیدی که لغو امتیاز و استثمار را میخواهند، مطابقت داشته باشند. این کارها را نمیتوان با جستجوی احکام اقتصادی و یک نظام اجتماعی در متون دینی انجام داد –چیزهایی کهنمی باید در این متون پیدا شود و در صورت پیدا شدن هم با شرایط جدید تطبیق نخواهند کرد –بلکه باید از این متون احکام اخلاق اجتماعی معتبری بیرون کشید و در درون چارچوب دینی، یک ترکیب بهم پیوستهٔ منسجم (ونه شکسته بسته) میان ارزشهای دینی سنتی و ارزشهای انساندوستانه ای که ساختمان بوجود آورد. تنها بدینگونه است که اسلام میتواند دلایلی برای ادامهٔ بقای خویش از نظر برخی از مردم کشورهای مسلمان پیداکند، مردمی که درگیر وظایف سنگین ساختمان اقتصادی هستند و در کنارکسانی زندگی می کنند که معتقدند برای تنظیم زندگی شان –و زندگی کشورشان –به یک مرحم مافوق طایف سنگین ساختمان اقتصادی هستند و در کنارکسانی زندگی می کنند که معتقدند برای تنظیم زندگی شان –و زندگی کشورشان –به یک مرحم مافوق طایعی نیازی ندارند.

هرچه که روی دهد، چه با اسلام، چه بایک گرایش پیشرو اسلام و چه بدون آن، آیندهٔ جهان مسلمان در دراز مدت، یک آیندهٔ پرمبارزه است. مبارزاتی بر روی زمین و برای هدفهای زمینی اما تحت لوای «آرمانها» آغاز خواهند شد. آرمانی که اروپا و بدنبال آن جهان را در دو قرن گذشته تسخیر کرده است، اینست که بهروزی برروی زمین ممکن است و پیشرفت بسوی این بهروزی در جریان است و مبارزه برای رهایی نوع بشر از استثمار و بیداد، ارزش جنگیدن را دارد. خواهناخواه، ایدئولوژیهای ملتگرای و دینی ناچار از پیوستگی با این آرمان شدهاند و ایدئولوژی ملتگرای غالباً این آرمان را در جهت یک اجتماع ملی واحد بکار انداخته است. این آرمان در تعدادی از کشورها (از جمله درشرق)و در دورههای متفاوت، نخست بصورت ایدئولوژی «بشردوستانهٔ لیبرال» (به اصطلاح مانهایم) بامحر کهایی چون ژا کوبنیسم و فرانسوی دریک ایدئولوژی

 Jacobinism . ۱ دامعهٔ آزادیخواهان انقلابی فرانسه درزمان انقلاب کمی فرانسه که جلسات آن در دیرهای ژاکوبن انجام گرفت.-۹.

### • ۲۹ اسلام و سرمایهداری

غیردینی ماوراءملی تحول پیداکرد. این تحول هنوز ممکن است رخ دهد. اما استفادهای که از این ایدئولوژی برای سرپوش گذاشتن برتسلط قدرتهای مالی —بویژه تسلط «سرمایهداری بزرگ آمریکایی» —و نیز برای دگرگونه جلوه دادن ماهیت تسلط اروپا شده است، آنرا بسیار زیانبخش ساخته است. از این گذشته، این نوع ایدئولوژی برای دگرگونیهای اساسی ساختهای اقتصادی چندان مناسب نیست.

ایدئولوژی مارکسیستی، علیرغم انحرفهایی که بهخود دیده است، به عنوان کاملترین نوع ایدئولوژیای که میتواند انسانها را برای پیشرفت در جهان نوین بحرکت درآورد، شناخته شده است. این ایدئولوژی توانسته است ملیونها نفر را برای فداکاریهای سخت آماده سازد. مفاهیم جامعه شناختی و کشفهای علمیای کهمارکس ومارکسیستها بدست دادهاند ابهامهای اصلیای راکه استثمار و بیدادگری در پشت آنها کمین کرده بودند بازگشودند، حتی اگر مکانیسم ایدئولوژیک از افشای همهٔ مظاهر این جریان ابهامانگیزی جلوگیری کرده باشد. هیچ مبارزهای علیه استثمار و ستمگری نمی تواند سهم مارکسیسم را ندیدهگیرد، و ارزشهایی که جنبشمارکسیستی به پیش کشیدند ... ارزشهایی که برتر از آنها تا کنون پیدا نشدهاند -- هنوز هم ارزشهای ضروری ای بشمار میآیند که می توانند انسان نوین را به حرکت درآورند. این ارزشها، چه در یک سنتز جدید ترکیب شده باشند و چه نشده باشند، هنوز اهرسی بشمار میآیند که پرومته یا ارشمیدس امروزی میتواند با آن جهان را بلند کند.به مصلحت مردمو فرمانروایان دادالاسلام است که به این حقیقت بدرستی نگاه کنند. در برابر دهمهای بزدگ بیشماری که پیوسته بوسیله ایدئولوژی پردازان، لفاظان و افسون پردازان نوبنو ارائه می شود، (وهمهایی که ستمگران و استثمارگران بالقوه و بالفعل در پشت آنها می ایستد)، در برابر مایای متنوع الشکلی که بگوندای خستگیناپذیر افسانه های تازه تازه می آفریند، بهتر است مردم مسلمان توسل دشوار به تفکر روشن را برگزینند. «تو حقیقت را خواهی دانست و حقیقت تو را

 ۱. برای آنکه خواننده بتواند در بارهٔ این نظر بهتر قضاوت کند، می تواند به کتاب برهان قرآن تألیف آقای صدر بلاغی مراجعه کند. \_ ناشر.

۲. Maya: خدای هندو که در فلسفهٔ هندویی به عنوان الههٔ وهم وغالباً بصورت یك زن متجلی می شود. \_ م.

## نتیجه گیریها و... ۲۹۱

آزاد خواهد ساخت»، اینگفته مسیح است، کسی که مسلمانان او را «عیسی بن مریم» میخوانند. و قرآن هم میافزاید: «گمان (ظن) در برابر حقیقت ارزشی ندارد.»

پس گفتار (۳**۰ و آ)** 

فکرمی کنم هرنویسنده ای که کتابی از این دست نوشته باشد، پس ازگذشت چند سالی از انتشار، باید دستخوش همان احساسات متضادی که هم کنون من دچار آنم گردد. کمتر پیش می آید که نویسنده از کتاب خویش یکسره خشنود یا ناخشنود گردد. آدم دلش میخواست که برخی از صورت بندیها را از نو طرح ریزی کند. بنظر می رسد که اگر در برخی از استدلالها دستی برده می شد، بصورت بهتری درمی آمدند. نویسنده متمایل است که چیزی از خود بیفزاید یا چیزی از کتاب را حذف کند – اما می ترسد مبادا در این کار سیاق منطقی اصلی کتاب از بین رود و برخی از آن قدرت اطمینان بخش و شاخص این سیاق، غیرقابل تشخیص و حتی مضمحل گردد. یا باید همهٔ اثر را بازسازی کرد و یا گذاشت که به همان حال خود باقی ماند.

ا کنون که چهارمین نشر این کتاب دست وپاگیر، برای من فرصت تازهای برای تجدید نظردر آن ایجاد کرده است، ملاحظات یاد شده و ازآن بالاتر، کمبود وقت -- حتی یک تجدید نظر نسبی در متن و حواشی کتاب را برایم غیرممکن ساخته است. در فرصت نشرهای پیشین، به تصحیح برخی از سهوهایی که بنظر من رسیده است یا اتفاقاً از آنها با خبرگشتهام، همتگماردهام. در این چاپ، از نظراتی که از سوی مترجم سخت باوجدان، آقای برایان پیرس <sup>۱</sup> بعمل آمدهاند، سود جستهام. او هنگامی که در اواخر سال ۲۹۷۲ سرگرم تهذیب ترجمهاش از این کتاب بود، ترجمهای که به سال ۱۹۷۶ میهایست منتشرگردد، توجه مرا به تعدادی غلط چاپی، برخی از صورت بندیهای مبهم، یک

Brian Pearce .1: مترجم انگلیسی این کتاب.

### ۲۹۲ اسلام و سرما یه داری

نظایر چنین نکاتی جلب کرد. من اصلاحات و تصحیحات لازم را بعمل آوردمام. بیگمان بحث دربارهٔ هوشیارانهترین و فهیمانهترین نقدهایی که دربارهٔ این کتاب منتشر شدهاند، سودمند خواهد بود؛ اما این عمل خود کاری است سترک، البته، مواردی هستند که منتقدان آنها را بد فهمیدهاند. برای مثال،

ستر کن البنه، مواردی هستند که منقدان آنها را بد فهمیدهاند. برای مثان، ستایش گران بیچونوچرای ما کس ویرچنان و کنش نشان دادهاند که گویی من با کل تزهای ما کس ویر یا برخی از مفاهیم اصلی او مخالفت ورزیدهام. بنایر نظرات بنیادی من دربارهٔ این قضید، من در این کتاب نخواستدام چنین کاری کنم. من صرفاً برخی از نظرهای جزئی ما کس ویر را مورد انتقاد قرار دادهام و حقایتی را در رد آنها اقامه نمودهام. هر کسی که میخواهد به انتقادهای من پاسخ دهد، باید یا بهمن نشان دهد که این حقایق وجود ندارند و یا این دیگر اثبات کند که این حقایق با حقایق وجود ندارند و یا این دیگر اثبات کند که این حقایق با حقایق دیگر تعارض دارند – نه آنکه صرفا با ستایش ارزش مفاهیم ویر با من مخالفت ورزد.گرچه در اعتبار انتقاد من از ویر تردیدی نیست، اما میتوانگفت که ویر یک حقیقت اساسی را، هرچند بهشیوهای نا کافی و یاگراه کننده، بیان داشت. همان شیوهای که گابل در مقالهٔ «بررسی مار کسیستی جامعه شناسی دینی ما کس ویر» (مجله بین المللی مقالهٔ «بررسی مار کسیستی جامعه شناسی دینی ما کس ویر» (مجله بین المللی مقالهٔ «یرسی مار کسیستی جامعه شناسی دینی ما کس ویر» (مجله بین المللی میگوید که باید هرجا که ویر «عقلانیت» مینویسد، «چیزوارگی» بخوانیم.

ناقدان این کتاب حقاً بهبرخی از نارساییهای کتابشناسی من اشاره کردهاند. بهرحال بسیاری از کتابهایی که میبایست ذکر می شدند، تازه پس از نوشتن این کتاب خودشان را نشان داده بودند. در مورد نقش کلیمیان در زندگی اقتصادی (ویهویژه مالی) جهان اسلامی —نقشی که از سوی لویی ماسینیون غلو شده است —همچنان که آقای وجده مرا متوجه ساخته است، میبایست به اثر فیشل، به نام یهودیان در زندگی اقتصادی و سیاسی اسلام قرون وسطی رجوع می کردم. نوشته های جدیدی که در ارتباط با بسیاری از نکات می بایست مورد

1. Cahiers Internationaux de Sociologie

2. Reification

3. W.J. Fischel, Jews in the Economic and Political Life of Medieval Islam (London, 1934).

یس گفتار ۲۹۳

ذکر و بحث قرار میگرفتند، بسیارند. اگر سیخواستم علاوم بربدست دادن فهرستی از این آثار، ارزش سهمی راکه هرکدام بهعهده داشتند ارزیابیکنم، درواقع میبایست به یک تجدید نظر جزئی در این کتاب تن در دهم.

شاید می بایست نوشته های بسیاری از نویسندگان مسلمان معاصر را که در دفاع از اسلام به موضوع کاربرد اصول «اجتماعی» اسلام در جامعهٔ امروزی و اجتماع\_آرمانی آن پرداخته بودند، بگونه ای گسترده تر مورد بحث قرار دهم. این نویسندگان متعددند، اما یقیناً استدلالهای آنها همیشه همان استدلالهایی هستند که از سوی دوسه نویسنده ای که مورد ذکر و انتقاد من قرارگرفته اند، مطرح گشته اند. از نظر نفوذ مهمی که سید قطب داشت و نقشی که زندگی بزرگ او بصورت سمبلیک ایفاء کرد، کسی که ناصر او را بجرم توطئه در سال ۱۹۶۹ بدار آویخت، می بایست کتاب این ایدئولوژی پرداز اخوان المسلمین را مورد تحلیل قرار می دادم (نگاه کنید به حسن ریاض: مصر ناصری، پاریس، ۱۹۶۶،

در بحث وسیعتر از روابط میان ایدئولوژی دینی و زندگی اقتصادی، برخی که فکر می کردند کتاب من ارزش یک مطالعهٔ دقیق را ندارد، از من پرسیدند که چگونه می توان اینقدر فاقد شعور متعارف بود که تأثیر پدیدهٔ مهمی چون دین را برکل زندگی اجتماعی، و از همین روی براقتصاد (البته بزعم آنها)، انکارکرد. نقدی که از سوی یکی از دوستان من، محمد صالح صفیه نوشته شده است، پاسخ دندانشکنی بهچنین اعتراضاتی داده است. از آنجا که این نقد ــشاید حتی موفق تراز خود صورت بندیهای من ــمکن است به روشن ساختن آنچه که من درصدد اثبات آن بودهام، کمک کند، نمی توانم در برابر وسوسهٔ نقل قول آنچه که او نوشته است در اینجا مقاومت کنم. او می نویسد که من بر آنم که « بیطرفی اید نوازی دا در ادتباط با خطوط خردری نیرو در

رونسون کسی نیست که نقشی را که آرمانها میتوانند در برخی شرایط ایفاء کنند، دست کم بگیرد و یا کسی نیست که به این نکته آگاه نباشد

1. Hassan Riad, L'Egypte Nasseriene

۲۹۴ اسلام و سرما یه داری

که یک آرمان ممکن استگهگاه، همچنانکه مارکس میگوید، بهسهم خویش یک نیروی مادی سخت مؤثرگردد. برعکس، او نامعقولی مفهوم یک جهان ذهنی راکه شالودهٔ مادی را بگونه ای انفعالی و ثانوی بازاندیشی می کند، تشخیص می دهد.... و از بررسی امر چنین برمی آید که او به این نکته باور دارد که ممکن است چنین استنباط کرد که این دیالکتیک فروساخت و فراساخت، در گذرگ هی از تاریخ، عنصری را می سازد که آن عنصر، در دراز مدت و تا آنجا که گرایش عام منحنی تکامل مطرح است، مسیر و ضرب آهنگی را نشان می دهد که در تحلیل نهایی، جوامع بشری هستی عینی آنها را تعیین می کند. او به ما می گوید که پویایی ساختهای اجتماعی که انعطاف دارد ولی بی استحکام نیست، با منطق روابط تولیدی تطابق دارد: شبکه ای که این روابط ایجاد می کنند، «انسان کلی»ای را که هم محصول و هم سازندهٔ تاریخ خویش است، تعیین می کند...!

آثار و مباحثات متعددی در زمینهٔ عوامل خواستگاه سرمایه داری اروپایی جدید، در دوران اخیر پدیدارگشته اند. برای من ممکن نیست که در اینجا نظرم را دربارهٔ این آثار مطرح سازم: این کار به صفحات بسیاری نیاز دارد. تنها یادآوری می کنم که من موضوع عام «شرایط دینی زندگی اقتصادی اسلام» را در یک مقالهٔ بیست صفحه ای به آزمون دوبارهٔ کشیده ام، مقاله ای که باید در آغاز یک اثر دسته جمعی در زمینهٔ تاریخ اقتصادی خاور نزدیک در دورهٔ اسلامی، در سلسله انتشارات معروف این تاریخ اقتصادی خاور نزدیک در دورهٔ اسلامی، در منتشر گردد. در آغاز این مقالهٔ کوتاه، من بار دیگر کوشیده ام تا مکانیسم منتشر گردد. در آغاز این مقالهٔ کوتاه، من بار دیگر کوشیده ام تا مکانیسم زوابط میان آرمانه ای دینی بو اسطهٔ اخلاقیات اجتماعی ای کنم. در این مقاله نشان داده ام آرمانه ای دینی بواسطهٔ اخلاقیات اجتماعی ای که این آرمانها تنها سرچشمهٔ آن نیستند، براقتصاد تأثیر می گذارند و برآن بوده ام تا زمینه های این اخلاقیات اجتماعی و سرچشمه های آنرا مشخص کنم. در این لحظه، تنها می توانم خواننده را به این مقاله که امیدوارم بزودی در این لحظه، تاها

1. Stud storici, year VIII, no.3, July-September 1966, pp. 585 - 90.

ارجاع دهم.

Sec.

در زمينهٔ واقعيات موجود، ضمن نوشتن اين مقاله بهچيزى دست يافتم که بنظر من برای روشن ساختن مفهوم دبا در قرآن و خاستگاههای منع ربا، بسیار مهم است. مسئلهٔ بهره، و بویژه بهرهٔ مرکب در شرق مسیحی به هنگام برآمدن اسلام، اهمیت بسیاری داشت. در همان قرنی که زایش پیغمبر را بهخود دید، در یک مجلس وعظ که بوسیلهٔ یک اسقف سوری بنام یعقوب (۱۰٫۵۰٫۰۰ میلادی) نوشته شده است، آمده است که شیطان از سقوط اقتدارش بخاطر ازبین رفتن بت پرستی افسوس میخورد. او برای ترمیم قدرت خویش می رود تا با بهرهٔ پول قرض کند (دبیتا، واژهٔ ای مشتق از دبا): کشیشان و راهبان به مرابحه کشیده می شوند و همین عمل اعتبار آنها را از بین می برد؛ آنها همینکه آغاز بداین عمل کردهاند، در اعتقاد سختشان، یعنی به پرستش خدای راستینشان خللی وارد کردند: شیطان میگوید «من اهمیت نمیدهم، اگر کشیشان بهرمای را که از پولشان میگیرند صرف خرید تبر برای نابود کردن معابد خدایان سازند. عشق طلا، بتى بزرگتر از اصنام خدايان باطل است ... بنظر من بت طلا بتنهايى به اندازهٔ همهٔ بتهای خدایان ارزش دارد.» و اسقف سوری در دهان این بد کار این صورت بندی سخت «مار کسیستی را مینهد: «آنها بتهایشان را دورانداختند، اما هرگز سکه هایی را که بجای آن بتها قرار دارند، دور نخواهند انداخت...» ا طرد عمومی مرابحه در اخلاقیات مسیحی شرح شده از سوی آباء کلیسا،

واقعیتی پیش پاافتاده است. درجهان خاوری، این نکته حقیقت دارد که شورا های کلیسایی مرابحه را دست کم برای روحانیان منع کرده بودند. در یک سطح واقع بینانه تر، یوستینین (۲۰ ۵-۵۰ ۵م) حدود یک سده پیش از پیغمبر اسلام، نرخ بهره را پایین آورد و بهرهٔ مرکب را ممنوع کرد و اگر وام گیرنده بیش از دو برابر مبلغ وام را در ازای اصل و فرع می پرداخت و وام دهنده بازهم از او بهره می خواست، این کار را غیر قانونی اعلام کرده بود<sup>۲</sup>

- translated and edited by Abbé Martin, in Zeitschrift der deutschen morgenländischen Gesellschaft, 29,1875,pp. 107-47: other references given in A. Baumstark, Geschichte der syrischen Literatur, Bonn, Marcus and Weber, 1922, p. 150, n. 4.
- 2. The reference here is to text of 529 [Codex,4,32: 10,27], Perfected in 535 [novellae 121 aod 138] cf. G. Cassimatis, Les intèrêts dans législation de Justinien et dans le droit byzantin, Paris, Recueil Sirey, 1931, pp. 61 et seq., and A. Bernard, in Dictionnaire théologie catholipue, Vol. XV, 2, Paris, Letouzey et Ané, 1950, cols. 2322 et seq.

#### ۲۹۶ اسلام و سرما یه داری

بهرهٔ مرکب در قانون حمورابی (ماده ۵۳۵) نیز منع شده بود. درمورد فکر دو برابر شدن مبلغ قرض داده شده که بسیاری از تفسیرها آن را در ارتباط با دبا ذکرمی کنند، میتوان یادآور شد که این فکر اصولاً در سنتهای اقتصادی خاور باستان مطرح شده است. در آغاز هزاره دوم پیش از مسیح، در بابل و در بنگاههای بازرگانی آشوری در کاپادو کیه، با وجود هرگونه منعی که ممکن بود وجود داشته باشد، مرابحه با بهرهٔ مرکب در عمل بصورت زیرانجام می شده است. هرساله بهره سرمایه پرداخت می شد یا اینکه می گذاشتند بهرهٔ سرمایه با اصل سرمایه معادل شود و آنگاه هم اصل و هم فرع سرمایه به صاحب سرمایه پرداخت می گشت. در نتیجه با نرخ بهرهٔ بیست درصد، سرپنج سال اصل و فرع سرمایه را پرداخت می کردند.

در مصر، بنابر نظر دیودوروس سیسیلی فرعون Bocchoris (۵۰۷-۰۷۰ ق.م) قانونی وضع کرد که مطابق آن «هرکسی که با یک ضمانت کتبی پول به کسی قرض میداد، حق نداشت بیش از دو برابر اصل وام بهره دریافت کند.»<sup>۲</sup> برحسب نظر دقیقی کـه ژلختر داده است، میتوانگفت کـه «حیلهها»ی<sup>.</sup> خلاصی از منع مرابحه، بهاندازهٔ خود این منع قدمت دارند.<sup>۳</sup>

- 1. cf. R. Bogaert, Les origines antiques de la banque de dèpôt...Leyden, A.W. Sijthoff, 1966, pp. 82-3; cf Egypt, 431.
- 2. trans. Oldfather: Loeb Classical Library: Diodorus Siculus, Vol. I, London, Heinemann, 1933, P. 21.
- 3. Le prêt dans l'Ancien Testament et dans les codes mésopotamiens d'avant Hammourabi, (in La Bible et l'Qrient, Travaux do Premier Congrès d, Archèologie et d'Orientalisme Bibliques. Paris, P.U.F., 1955, pp. 16-25),

# یادداشتها و مراجع

#### پیشگفتار

. . هنگامی که مشغول نوشتن این کتاب بودم این شکاف تا اندازهای پرشده بود. دوران نوین تاریخ اقتصادی جهان اسلامی در اثر اخیر هرشلاگ:

Z. Y. Hershlag', Introduction to the Modern Economic History of the Middle East, Leiden, Brill, 1964, pp. xiv + 419.

مورد بررسی قرارگرفته است. این متن با اینکه بررویهم ارضاء کنندهنیست، اما بسیاری از اطلاعات و ارقام و اسناد را در بر دارد. من تنهاتا حد محدودی قادر بودم بهاین اثر اشاره کنم.

#### فصل 1: طرح مسئله

- Cf. the opinions of the modernist reformers Muhammad 'Abdüh and Rashīd Ridā, in J. Jomier, Le Commentaire coranique du Manâr, Paris, G. P. Maisonneuve, 1954 (Coll. Islam d'hier et d'aujourd'hui, 11), pp. 226 et seq.; for Turkey, cf. Ahmed Nazmī, Nazer-i Islāmda zenginlighin mewqi<sup>c</sup>i, Istanbul, 1340-42 (1921-3), quotations from which will be found in W. Björkman, 'Kapitalentstehung und -anlage im Islam', in Mitteilungen des Seminars für orientalische Sprachen, 32, 1929, 2. Abteilung, pp. 80-98.
- 2. For example, M. Hamidullah, 'Islam's solution of the basic economic problems: the position of labour', in *Islamic Culture*, 10, 1936, pp. 213-33; 'Le Monde musulman devant l'économie moderne', in *Cahiers de l'Institut de Science Économique Appliquée*, suppl. no. 120 (series V, no. 3), Dec. 1961, pp. 23-41; and the various other writings of this author: all the literature of the Muslim Brotherhood, cf. F. Bertier, 'L'Idéologie politique des Frères musulmans', in *Temps modernes*, No. 83, Sept. 1952, pp. 541-56 (important extracts in *Orient*, No. 8, 4th quarter of 1958, pp. 43-57); and the translation of a pamphlet by their founder, Hasan al-Bannā, 'Vers la lumière', trans. by J. Marel

in Orient, No. 4, 4th quarter of 1957, pp. 37-62, pp. 52 et seq., 61 et seq.: all modernist-reformist apologetical literature, cf., e.g., J. Jomier, op. cit., pp. 217 et seq.: all the official Pakistani publications (e.g. the report of the commission on the zakāt, from which I have given a quotation in my article 'The Life of Muhammad and the Sociological Problem of the Beginnings of Islam', in *Diogenes*, No. 20, Winter, 1957, pp. 28-51) and the private ones as well. This is repeated *ad nauseam* in thousands of books, articles and pamphlets.

۳. بدینسان است که لویی ماسینیون از صورتبندیهای قابل انتقاد ولی هنوز محتاطانه («از دیدگاه اجتماعی، اسلام بخاطر مفهوم برابریگرای سهمی که هر کس باید از طریق عشریه بهبیتالمال اجتماع بپردازد، بسیار جذاب است. اسلام با بورسبازی، سرمایهٔ بانکی، قرضهٔ دولتی، مالیات غیرمستقیم بر کالاهای ضروری مخالف است... اسلام درحد واسط آیین های سرمایهداری بورژوا و کمونیسم بلشویکها جای میگیرد.» – ۱۹۳۹) بهعبارتهای قصار بسیار افراطی میرسد («اسلام در برابر هیچ بتی زانو نمیزند، چه در برابر قدرت طلا و چه در برابر بیرحمی فنی دولت پلیسی»– ۲۰۹۳). مراجع این گفته ها عبارتند از.

Situation de l'Islam (Paris, Geuthner, 1939), in fine = Opera Minora I, Beirut, Dar al-Maaref, 1963, pp. 11-52, on p. 52; 'Le Mouvement intellectuel contemporain en Proche-Orient', in Hesperia, Zurich, Bd. 4, H. 10, 1953, pp. 71-8 = Opera Minora I, pp. 224-31, on p. 226 of the latter edition. However, in his article 'Archaïsme et Modernisme en Islam: à propos d'une nouvelle structure du travail humain', in Cahiers de l'I.S.E.A., suppl. no. 120 (series V, no. 3), Dec. 1961, pp. 7-22.

از اندیشدههای ماسینیون کُه تا اندازهای با اندیشههایی که من در این کتاب آوردهام تعارض دارند این است که او فستاد اقتصادی جهان اسلامی را به گناهی که خلافت عباسی در مدههای میانه مرتکب شده است یعنی به مازمان دادن یک «اقتصاد بین المللی جدید» ( $\infty_{\Lambda}$ ) از نوعی همانند با مرماید داری برپایهٔ استثمار «استعماری» از موی خلفای عباسی بکمک بانکداران کلیمی نسبت می دهد، و می گوید که این بانکداران مسؤولیت گناه رباخواری را در اسلام به گردن دارند. علیرغم فضل این متخصص پرجستهٔ اسلام که هوشمندی و دانش او بی همتاست و احساس اخلاقی اش متودنی است ولی بخاطر برداشت صوفیانداش از واقعیات تاریخی به گمراهی کشانده شده است، این نظرهای او قابل تردیدند و از سوی واقعیات تاریخی به گمراهی کشانده شده است، این نظرهای او قابل تردیدند و از سوی واقعیات بیدان تأیید نمی شوند. بهرصورت از این نظر می توان چنین استنتاج کرد که اسلام در نفس خویش کلا همیشه باسرمایدداری دشمن بوده است. موقعیت معمولی ماسینیون بسادگی (و باقدری در *Islam en Asie*, Paris, Payot, در تحریف) از سوی S. P. Roux در از رواله این در (Coll. Bibliothèque historique), p. 262:

در یک جدول فیثاغورثی استحاله یافته است. اسلام مانند کمونیسم، ضدسرمایهدار و جمعگرا (کلکتیویست) است (در تضاد با سرمایهداری که البته سرمایهدارانه و فرد۔ پرستانه است)، اما بهمالکیت احترام میگذارد (چگونه؟)، درست همچنان که

### یادداشتها و مراجع ۲۹۹

L'Islam jace au در J. Austruy سرمايه دارى به سالكيت احترام مى نهد. J. Austruy در développement économique, Paris, Editions Ouvrières, 1961.

می گوید که «ذهنیت سنتی اسلام بارشد سرمایه داری سازگار نبوده است» (ص. ٦)، اما قائل به این امراست که «برداشت عمیق از مالکیت» در اسلام بگونهٔ ویژه ای «با کار کرد نوینی که رشد اقتصادی جدید مقرر می دارد تطبیق پیدا کرده است»، بر خلاف آن «نقشی که کار اقتصاد لیبرال برای مالکیت تعیین کرده است» (ص ٥٥)، خلاف آن «نقشی که کار اقتصاد لیبرال برای مالکیت تعیین کرده است» (ص ٥٥)، بگونه ای که «معنای ویژهٔ روح جمعی که ویژگی اسلام است، می تواند امروزه بعنوان عاملی در رشداقتصادی نقش ایفاء کند» (ص ٩٥) درجهتی که اصالتاً نه سرمایه دارانه عاملی در رشداقتصادی نقش ایفاء کند» (ص ٩٥) درجهتی که اصالتاً نه سرمایه دارانه Structure économique ای دیگر او: Structure économique است و نه سوسیالیستی. این نظرها در کتاب دیگر او: Egypte et le destin économique de l'Islam, Paris, S.E.D.E.S., 1960.

Vocation économique de l'Islam', in Cahiers de l'I.S.E.A., No. 106

باز پدیدار می شوند. من در بسیاری از موارد به اندیشه های این نویسنده بازخواهم گشت، نویسنده ای که دیدگاه مخالف با اندیشه هایی را که در این کتاب آورده ام بخوبی و بکفایت بازمی نماید. باید نخست یادآور شد که اندیشه های او برپایهٔ اطلاعات ناقص استوار شده اند و بر کتابهای بدی که از سوی پژوهشگران قلابی و بصورت دست دوم یاسوم نوشته شده اند، مستند می باشند. نتیجه گیریهایی که تا اندازه ای بااین اندیشه ها همانندند، ولی بر اسناد غنی تر و درست تری استوارند، از سوی J. Hans در کتاب ذیل مطرح شده اند:

J. Hans, Homo oeconomicus islamicus, Klagenfurt and Vienna, J. L. Sen, 1952; Dynamik und Dogma im Islam, 2nd edn, Leiden, Brill, 1960, (cf. pp. 71 et seq.).

۶. نظری از سوی عالیجناب R. Charles، یک پژوهندهٔ غیرحرفه ای و کم اطلاع در حوزهٔ تحقیقات اسلام شناسی (بدنبال بسیاری از افراد دیگر) مطرح شده است: «همه بخوبی می دانند که تلقی قضا و قدری مسلمانان نتایج بسیار وخیمی داشته است؛ این تلقی از روح ابتکار جلوگیری کرده است و فعالیت مادی را فلج ساخته است و کشورهای اسلامی را به سستی کشانده است.»

L'Amemusulmane, Paris, Flammarion, 1958, p. 71). از این شدیدتر، رنان نتایج «خرف کنندهٔ» تسلط بیرحمانهٔ جزم اسلامی را نکوهش می کند.

(E. Renan, L'Islamisme et la science, Paris, Calmann-Levy, 1883). Cf. my critique, L'Islam, doctrine de progrès ou de réaction, Paris, Union rationaliste, 1961 (= Cahiers rationalistes, no. 199, Dec. 1961).

5. E.g. Hans E. Tütsch, 'Arab Unity and Arab Dissensions', in The Middle East in Transition, ed. W. Z. Laqueur, London, Routledge and Kegan Paul, 1958, pp. 12-32; N. A. Faris, 'The Islamic Community and Communism', in the same symposium, pp. 351-9 (reprinted from The Islamic Review); R. Charles, L'Évolution de l'Islam, Paris, Calmann-Levy, 1960 (Coll. Ques-

#### • • ۳ إسلام و سرما یه داری

tions d'Actualité), p. 188. Greater caution is shown by B. Lewis in his contribution to *The Middle East in Transition* (op. cit.), pp. 311-24 (reprinted from *International Affairs*, 30, January 1954, pp. 1-12). On the way in which the question should be presented, cf. my 'Problématique de l'étude des rapports entre Islam et Communisme', in *Colloque sur la sociologie musulmane*, *Actes*, 11-14 Sept. 1961, Brussels, Centre pour l'étude des problèmes du monde musulman contemporain, 1962, pp. 119-49.

۲. بهمین سان، پژوهشگر اسلامی بزرگ C. H. Becker در یک تفسیر بسیار مختصر تحت عنوان

'Islam und Wirtschaft', in Archiv für Wirtschaftsforschung im Orient, Weimar, 1, 1916, pp.66-7, reprinted in his Islamstudien, Vom Werden und Wesen der islamischen Welt, I, Leipzig, Quelle u.Meyer, 1924, pp. 54-65;

و نیز W. Bjorkman در اثریادشده دریادداشت شماره ۱ از نظراسلام شناسی مجهزیه اطلاعات خوبی هستند، اما بعلت سستی مفاهیم اقتصادیای که بکار میبرند از این اطلاعات بخوبی استفاده نمی کنند. کتاب کوچک آلفردروهل اقتصاددان

Alfred Rühl, Vom Wirtschaftsgeist im Orient, Leipzig, Quelle u. Meyer, 1925, viii + 92 pp.

که به الجزیره اختصاص داده شده است بخاطر مغروضات علمی خاصی ضایع شده است، امادست کم از پیشداوریهای سیاسی مبرااست. از آثاری که در این زمینه بایدخوانده شود، مقالهٔ شرافتمندانه و هوشمندانهٔ Blam et développement économique', in *Cahiers de l'I.S.E.A.*, No. 106 (Series V, no. 2), Oct. 1960, pp. 105–50,

است که در آن نتایجی از دانش خویش دربارهٔ زندگی در روستاهای تونس وتجاربی کهدراینزمینه کسب کرده است، بدست میدهد بهرحال، او تنها دانش دست دومی از زیر ساخت منطقهٔ ذکر شده و بخشهای دیگر جهان اسلامی دارد. ب. از همه بالاتر به کلود کاهن و کارش

Claude Cahen, 'Les facteurs économiques et sociaux dans l'ankylose culturelle de l'Islam', in *Classicisme et Déclin* culturel dans l'histoire de l'Islam, Paris, Besson et Chantemerle, 1957, pp. 195-207,

و بحث منتج از آن در کنفرانس منعقد در بردبردویه سال ۲۰۵۹ که در صفحات ۲۰۸ تا ۲۱۰ منعکس شده است مراجعه کنید. اخبار و مباحثاتی که در کنفرانس پاریس در تاریخ مارس ۲۹۹۰ بعمل آمده اند، متأسفانه تنها بصورت رونئو تایپ Roneotype منتشر شده است و بگونه ای قابل فروش عرضه نگشته است:

L'Évolution économique, sociale et culturelle des pays d'Islam, s'estelle montrée défavorable à la formation d'un capitalisme de type occidental?, Paris, Institut d'études islamiques, Centre d'études de l'Orient contemporain, École Pratique des Hautes Études, 6e section, no date, 24, 22, 17, 33 ff.

#### یادداشتها و مراجع 🕴 ۳۰

اخبار ایس کنفرانس بوسیلهٔ P. Marthetot ، J. Burqrue و C. Cahen و P. Marthetot و نیز R. Brunschvig خوانده شد. این کتاب توسعهٔ بحث کوتاهی است که من در آن کنفرانس داشتهام. من این فرصت را برای خود نگاه خواهم داشت که بارها به گزارش این کنفرانس بازگردم و اعداد I, III, III, III را جلو شماره صفحات چهاربخش این گزارش بگذارم.

م. بعث جالبی دربارهٔ این تعریفها از سوی موریس داب در اثر ذیل بعمل آمده است. Maurice Dobb, in his Studies in the Development of Capitalism, London, Routledge, 1946, pp. 1-10.

برای بعث دربارهٔ معنای «نهادهای اقتصادی» گوناگون سرمایهداری مراجعه کنیدبه: R. H. Blodgett, Comparative Economic Systems, New York, Macmillan, 1944, pp. 24-42;

همچنین مراجعه شود به

F. Perroux, Le Capitalisme, 5th edn, Paris, P.U.F., 1962 (Coll. Que sais-je?, No. 315), pp. 9-29.

ماکس وبر دونوع تعریف را با هم ترکیب میکند: «گرچه سرمایه داری بصورتهای گوناگون در همهٔ دورانهای تاریخ بوده است، اما تهیه نیازهای روزانه با شیوه های سرمایه دارانه، تنها ویژگی غرب است و در اینجا هم این روش تنها از اواسط قرن نوزدهم ببعد بگونهٔ روش گریزناپذیر در آمده است.»

(M. Weber, Wirtschaftsgeschichte, Munich and Leipzig, Duncker u. Humblot, 1923, p. 239: Eng. trans., General Economic History, 1950 edn, p. 276.)

۹. ابهام در برداشتهایگوناگون اصطلاح «سرمایهداری» در نوشته های مارکس باعث شده است کسه واکنشهایی از سوی تاریخنگاران بسزرگی چیون George Lefebvre ایجادگردد،گرچه او تلقی حسن نیتآمیزی نسبت بهمارکسیسم داشت،

('Observations', in La Pensée, No. 65, Jan.-Feb. 1956, pp. 22-5: cf. *infra*, note 80 to Chapter 3 of this book).

ماركس از سرمایهٔ بازرگانی (سرهایه، جلدسوم، فصل بیستم) و سرمایهٔ ربایی (همان، فصل ۳٦) بعنوان انواع «ماقبل» سرمایهٔ موجود در عصر باستان و سده های میانه، بروشنی سخن می گوید. امسا پس از آن «خطاه ای پی در پی» تاریخنگار و لغت شناس آلمانی Mommsen (سرمایه، جللت ٢٦) چاپ لندن ص ٢٤٦) واشتباه «همهٔ لغت شناسان» دیگری را که از سرمایه بعنوان پدیده ای موجود در عصر باستان «همهٔ لغت شناسان» دیگری را که از سرمایه بعنوان پدیده ای موجود در عصر باستان سخن می گویند، بریشخند می گیرد -Grundrisse der Kritik der politis) سخن می گویند، بریشخند می گیرد -Grundrisse der Kritik der politis) دهمه را که موجود در عصر باستان در ماه موجود در عصر باستان داده Oekonomie. Rohentwurf, Berlin, Dietz, 1953, p. 412: Eng. trans., Pre-Capitalist Economic Formations, ed. Hobsbawm, p. 118).

10. Studia o marksowskiej teorii spoleczenstwa, Warsaw, Panstwowe Wydawnictwo Naukowe, 1963, pp. 168 et seq.

آرزوسندم از این کتاب مهم ترجمه ای به فرانسه سنتشر گردد.

۱۱۱ این تعریف به ورنر زومبارت نیز متعلق است. گذشته از این، چنانکه خواهیم دید،

۳۰۲ اسلام و سرمایهداری

مارکساصطلاح «شیوهٔ تولید»را نه تنها بدین معنا، بلکه غالباً بمعنایآنچه که در اینجا «شکلبندی اقتصادی۔ اجتماعی» خوانده خواهد شد، نیز بکار برده بود. ۱۱۰ این بخش همان چیزیست که لنین در جزوهٔ ۱۹۱۸ خویش،

The Chief Task of Our Day: 'Left-Wing' Childishness and the - Petty-Bourgeois Mentality (Works, 4th edition, Vol. 27, English edition, pp. 335-6).

آنرا یک «عنصر» اقتصاد میخواند. او این عبارت را نقل می کند و آنرا در جزوهٔ معروف ۱۹۳۱ تحت عنوان مالیات غذا (ibid., vol. 32, pp. 330 \_ 31,344) توضیح می دهد که در آن از «عنصرهایی» (بخشهای سازنده) سخن می گوید. استالین در خطاب خویش به کنگرهٔ حزب کمونیست شوروی در ژانویهٔ ۱۹۳۶ بدین عبارت لنین ارجاع کرد (Works, Vol. 13, English edn., p. 316)

- 13. Capital, III, Foreign Languages Publishing House edition, p. 320.
- 14. Ibid., p. 321.
- 15. Ibid., p. 580. Jean Bénard, La Conception ، كردمام، Jean Bénard, La Conception ، اين اصطلاح را از ژانبنار قرض كردمام، marxiste du capital, Paris, S.E.D.E.S., 1952, p. 244.
- 17. Capital, III, p. 321.
- 18. Ibid., p. 322.
- 19. Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, I, Tübingen, J. C. B. Mohr, 1920, p. 4 (Eng. trans. The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism, New York, 1958, pp. 17, 18).

۲۰. ویسر در جای دیگر بسراستی از «صورتههای غیسر عقلی سرمایه داری» گوناگون (nichtrationalen Kapitalismus) سخن میگوید که در خارج از اروپای جدید پیدا می شوند(Wirtschaftgeschichte, op. cit., p. 286، Eng)

G. H. Bousquet، دید که G. H. Bousquet گرچه احترام بسیاری برای ما کس ویر قائل است، اما وقتی که می گوید برای آنکه بتوان از سرمایه داری در مکه سخن گفت باید در آنجا دفترداری دوبل وجود داشته باشد، به روح ما کس ویر وفادار نیست. (Hespéris, 41, 1954, p. 239)

22. Gesammelte Aufsätze, op. cit., I, pp. 4-6 (Eng. trans., The Protestant Ethic..., p. 19).

- 23. Ibid., p. 7 (English translation, p. 21).
- 24. Melville J. Herskovits, Economic Anthropology, New York, A. A. Knopf, 1952, p. 181; cf. pp. 155-79.
- 25. Ibid., pp. 225 et seq.
- 26. Capital, Vol. III, F.L.P.H. edn, pp. 581, 584.
- 27. Herskovits, op. cit., pp. 298 et seq.

(عبارت نقلشده در ص ٤٠.۶ است). بهمین معنا است که مارکسعواملعموسی تعیین کنندهٔ تولید را فهرست می کند و مینویسد که: سرمایه در میان چیزهای دیگر، یک ابزار تولید نیز هست و نیز کار غیر شخصی و ١

یادداشتها و مراجع ۳۰۳

مربوط بهزمان گذشته است. از اینروی، سرمایه یک پدیدهٔ کلی، ابدی و طبیعی است, اگر خواص ویـژهای که یک «ابـزار تولید»و «کارذخیره شده» را به سرمایه تبدیل می کند در نظر نگیریم، این نظر درست در میآید.

(Grundrisse, op. cit., p. 7: Eng. trans., Marx's Grundrisse, ed. Maclellan, London, 1971, p. 19.)

- 28. R. Thurnwald, *Economics in Primitive Communities*, London, Oxford University Press, 1932, pp. 205 et seq.
- 29. Herskovits, op. cit., p. 304.
- 30. Perroux, op. cit., p. 35.

#### فصل ٢: اسلام برچه حکم می دهد

۱. فشار اجتماعی، چه بگونه ای متفرق و چه بصورتی سازمان یافته، نشر هرگونه بررسی انتقادی واقعی اسلام را برزبان عربی، ترکی، فارسی و نظایر آن، تقریباً غیرممکن ساخته است، خواه این بررسی علمی یا خصلتاً عامه پسند باشد. بررسی های انتقادی از سوی شرق شناسان، حتی از سوی عناصر مترقی و لیبرال کشورهای شرقی مورد بدگمانی هستند چراکه بنظر می رسد این بررسیها با یک نیت استعماری و نژاد پرستانه در صدد بدنام کردن دین ملی می باشند. این نظر براستی غالباً مطرح بوده است. این امر جزئاً بدین دلیل است (اسلامیت بگونه ای مصنوعی از هر انتقادی مصون است) که متألهان اسلامی آیینی بدست نداده اند تا ما با آن برخی از اموری را که دست کم تا اندازه ای خصلتاً افسانه ای هستند که متألهان کاتولیک از اصول عقاید اسلامی بهمان شیوه ای پاسداری می کنند که متألهان کاتولیک از اصول عقاید اسلامی بهمان با این تفاوت که نظریهٔ متکامان اسلامی از نوع ادبی دیگری است. من در این نکته با این تفاوت که نظریهٔ متکامان اسلامی از نوع ادبی دیگری است. من در این نکته با ژ. پواریه همداستانم:

J. Poirier (in *Cahiers de l'I.S.E.A.*, supplement no. 120 (series V, no. 3), Dec. 1961, pp. 218 et seq.)

بااینکه بنظر نمیرسد که او بهیچوجه علل اجتماعی تلقی کنونسی اسلامی را دریافته باشد و از همینروی اشکال فائق آمدن بر این دشواری را دست کم میگیرد. ۲. این نکته از سوی یوزف شاخت در این اثر او بخوبی نشان داده شده است:

J. Schacht, The Origins of Muhammadan Jurisprudence, Oxford, Clarendon Press, 1950. See also his Introduction to Islamic Law, Oxford, Clarendon Press, 1964.

۲. حدیثهای راجع به حقایق دست اول تاریخ، شجره نامه ها و نظایر آن، دست کم بخاطر رئوس حقایقی که گزارش می دهند، شایستهٔ توجه هستند. رجوع کنید به بعث من در: Bilan des études mohammadiennes', in Revue historique, 229,

1963, pp. 169–220, on pp. 197 et seq.

٤. «آن چیزها را که خدا شما را بوسیلهٔ آن بر یکدیگر برتری داده، آرزو مکنید» قرآن، سورهٔ نساء، آیهٔ ۳۳. محتوای این آیه نشان میدهد که تفاوتهای ثروت در اینجا مطرح است. همچنین رجوع کنید به سورهٔ نحل: آیه های ۷۱ و ۳۳. در جاهای دیگر وبرای نابرابریهای دیگر نیز چنین بیاناتی آسده است. برای مثال سورهٔ أسرا: آیه های ۲۱

۳۳ و سورهٔ نساء: آیه های ۳۶ و ۳۸.

- 5. 34: 33/34. Cf. the list of passages cited by D. Santillana, Istituzioni di diritto musulmano malichita, II, Rome, Istituto per l'Oriente, 1938, p. 62, n. 256.
- 6. 8:28; 13:9, and the index to Blachère's (French) translation under the word 'fortune'.

۷. سورهٔ قصص، آیهٔ ۲۹ و آیات بعدی.
 ۸. سورهٔ کهف، آیه های ۲۷ و ۷۷.
 ۹. سورهٔ کوبه، آیه های ۲۰ و ۲۱؛ سورهٔ طور، آیهٔ ۶۰ و جاهای دیگر.
 ۱۰ این مسئله از سوی و هفنینگ در آغاز مقالهٔ زیر به اختصار مطرح شده است.

'tidjāra' in Encyclopedia of Islam, 1st edition, Vol. IV, English version, Leiden, Brill, and London, Luzac, 1934, p. 747.

بهرحال، اینکه وات میگوید مجادلهای که در قرآن علیه عمل ربا آمده است، صرفاً متوجه کلیمیان است، حتی تاب مقاومت در برابر بازخواندن آیات مربوط بهربا در قرآن را ندارد. در مورد نهادهای مالی پیامبر بطور کلی، بویژه رجوع کنید بهشرح مفصل کائتانی در:

L. Caetani, in Annali dell'Islam, Vol. V, Milan, Hoepli, 1912, pp. 287-319.

۲۰. در این عبارت، من صرفاً فصل مربوط به مالکیت درکتابگارده، فیلسوف مسیحی و پژوهندهٔ اسلام شناس L. Gardet, La Cité musulmane; vie sociale et politique, Paris, J. Vrin, 1954 (Coll. Études musulmanes, I), pp. 79–90.

۲۰. برطبق مذهب حنبلی، یک انسان مستأصل پس از تصرف یک چیز از روی تنگدستی باید بمحض پیداکردن توانایی مالی بهای آنچیز را بپردازد؛ اگر او در این جریان مالکیراکه بزور از دارایی خویش دفاع می کند بکشد، از هرگونه مجازات مبرا است و اگرکشته شود، شهید اطلاق خواهد شد.

(Cf. H. Laoust, Le Précis de droit d'Ibn Qudāmā, Beirut, Institut français de Damas, 1950, p. 231).

بهمینسان در مذهب شیعه، غذاندادن به یک انسان درسنه، معادل است با همدستی در کشتن یک مسلمان:

#### یادداشتها و مراجع ۲۰۵

(Abū l-Qāsim Ja<sup>c</sup>far ibn Muhammad al-Hillii, sharā<sup>3</sup>i<sup>c</sup> al-Islām Calcutta, 1839, p. 407: French trans. by A. Querry, Droit musulman, Paris, 1871-2, Vol. II, p. 244).

مرد برای دستیابی به نمونه های ترجمه شدهای از نحوهٔ مزدورگیری و بویژه کار مزدوری در قانون شرع رجوع کنید به: Khalīl ibn Isḥāq,

Abrégé de la loi musulmane selon le rite de l'imām Mālek, trans. G.-H. Bousquet, Vol. III, Le Patrimoine, Algiers, Maison des Livres, and Paris, A. Maisonneuve, 1961, pp. 128-33; (especially) D. Santillana, op. cit., pp. 254-75; E. Sachau, Muhammedanisches Recht nach schafiitischer Lehre, Stuttgart and Berlin, W. Spemann, 1897, pp. 539-60; A. Querry, op. cit., Vol. I, pp. 543-56; H. Laoust, op. cit., pp. 117-19, etc.

- 16. Cf. especially D. Santillana, op. cit., II, pp. 56, 259 et seq., 270 (and in the index, p. 663, under 'alea'); compare C. Cardahi, Droit et Morale, Vol. II, Beirut, Imprimerie Catholique, 1954 (Coll. Université de Lyon, Annales de la Faculté de Droit de Beyrouth), pp. 353 et seq.
- 17. Dārimī, Sūnan XVIII, 8, and in other collections, with slight variations (references in Wensinck, A Handbook of Early Muhammadan Tradition, Leiden, Brill, 1927, under the word 'barter').
- Cf. B. Lewis, The Arabs in History, 3rd edn, London, Hutchinson, 1964, pp. 91 et seq.; W. Heffening, art. cit., p. 786; there is a good selection of *hadiths* of this sort by H. Ritter, in Der Islam, 7, 1917, pp. 28-31, based on Suyūţī.
- 19. Zaid ibn <sup>c</sup>Alī, Corpus iuris . . ., ed. E. Griffini, Milan, Hoepli, 1919, no. 539.
- 20. Cf. H. Ritter, art. cit., pp. 29, 32.
- 21. M. Hamidullah, art. cit., p. 27.
- 22. D. Santillana, op. cit., Vol. I, 1926, pp. 318 et seq.
- 23. Cf. J. Schacht, art. cit. (see note 12); F. Arin, op. cit., pp. 22 et seq. and passim; B. Fakar, op. cit., pp. 29, 33 et seq., etc.; D. Santillana, op. cit., II, pp. 60 et seq., 177 et seq.; J. Schacht, The Origins... (op. cit.), pp. 67, 108, 313, and especially p. 251. Exact references to the hadith will be found in E. Cohn, Der Wucher (ribā) in Qoršān, Chadith und Fiqh, Berlin, 1903. A recent account, concise but clear and sound, is given in Y. Linant de Bellefonds, Traité de droit musulman comparé, Vol. I, Paris and The Hague, Mouton, 1965 pp. 217-23. Present-day tendencies in interpretation are reflected clearly enough in the brief account by Zaydān Abū I-makārim, bina'al-iqtisād fi l-Islām, Cairo, Dār al-'orūba, 1959, pp. 107 et seq.

East

### ۴ • ۶ اسلام و سرما یه داری

اشاره به منع ربا در خطابهٔ وداع پیغمبر در حجةالوداع در ۱۸ ذیحجهٔ سال دهم هجرت (سارس ۳۳۲) سه ماه پیش از رحلت مطرح شد.

Cf. R. Blachère, 'L'Allocution de Mahomet lors du pèlerinage d'adieu', in *Mélanges Louis Massignon*, Damascus, Institut français de Damas, Vol. I, 1956, pp. 223-49, on pp. 242, etc.

24. Cf. e.g., Ghazāli, *ihyā' 'ulūm ad-dīn*, Cairo, 1352/1933, Vol. II, pp. 68 et seq.; abridged analysis by G. H. Bousquet, Paris, Besson, 1955, pp. 125 et seq.

ه ۲. آثار بسیاری بهبسط این موضوع اختصاص داده شده است. من تنها از دانشمندترین کسانی که در این باره چیز نوشتهاند ذکر خواهم کرد، بویژه از کسانی که این موضوع را بهیک زبان اروپایی شرح کردهاند:

M. Hamidullah, Le Prophète de l'Islam, Paris, Vrin, 1959, Vol. II, pp. 611-25.

- 26. Naşīr Ahmed Sheikh, Some Aspects of the Constitution and Economics of Islam, Woking, The Woking Muslim Mission and Literary Trust, 1961, pp. 139-229.
- 27. W. Cantwell Smith, Islam in Modern History, Princeton, 1957, p. 234 (Mentor Books edn, New York, 1959, p. 236).

۲۸. ترجمه ای به زبان فرانسه از یک بحث درباره احادیث مربوط به این موضوع در دست Abū Yūsuf Yaʿqūb, Le Livre

de l'impôt foncier, trans. E. Fagnan, Paris, Geuthner, 1921, pp. 133-9. Cf. the Mālikite position, in D. Santillana, op. cit., II, pp. 247-54

(اجاره اگر بصورت سهمی از معصول باشد، منع شده است، اما اگر بصورت پول یا اموال منقول پرداخته شود مجاز است) و در مذهب حنبلی، اجاره بصورت معصول نیز مجاز است؛ رجوع کنید به: .H. Laoust, op. cit. ,p.110. برای دستیابی بهشرح مختصری در این باره رجوع کنید به: L. Milliot,

Introduction à l'étude du droit musulman, Paris, Sirey, 1953, pp. 666 et seq.

- 29. Enumerated by Hamidullah, Le Prophète . . . (op. cit.), II, pp. 617 et seq. (to be read critically).
- 30. Cf. A. Christensen, L'Iran sous les Sassanides, 2nd edn, Copenhagen, E. Munsksgaard, and Paris, Geuthner, 1944, pp. 335 et seq., 364 et seq.; O. Klima, Mazdak, Geschichte einer sozialen Bewegung in sassanidischen Persien, Prague, Československé-Akademie Ved, 1957 (a Marxist study).
- 31. Cf. e.g., Blachère's (French) translation of the passages listed in the index under the words 'riches', 'fortune', 'orgueil'.
- 32. H. Grimme, *Mohammed*, Münster in Westfalen, Aschendorff, 1892-5, I, pp. 14 et seq. (but cf. II, pp. 139 et seq.). Criticized pertinently by C. Snouck Hurgronje, 'Une nouvelle biographie

#### یادداشتها و مراجع ۷۰۷

de Mohammed', in *Revue de l'Histoire des Religions*, 30, 1894, pp. 48-70, 149-78; reprinted in his Verspreide Geschriften, Deel I, Bonn and Leipzig, 1923, pp. 329-62. Cf. L. Caetani, Annali dell' Islam, Vol. VIII, Milan, Hoepli, 1918, p. 23

گریم از «اصول سوسیالیستی یا کمونیستی» پیامبر سخن می گوید و معتقد است ک. محمد تا پایان زندگی خویش وفادار بود، اما شاگردان او از این اصول رویگردان F. Buhl, Das Leben Muhammads, 2nd edn, German translation from Danish,

Heidelberg, Quelle u. Meyer, 1955, p. 149, n. 58, and M. Rodinson, 'The Life of Muhammad and the Sociological Problem of the Beginnings of Law', in *Diogenes*, no. 20, Winter, 1957, pp. 28-51.

۳۳. این همان چیزیست که کوشیدمام در کتاب ذیل نشان دهم. Mahomet, Paris, Club français du livre, 1961 (2nd edn, revised, Éditions du Seuil, 1968:

Eng. trans., *Mohammed*, Allen Lane The Penguin Press, 1971).

34. There is a good synthesis by J. Leipoldt, Der soziale Gedanke in der altchristlichen Kirche, Leipzig, Koehler u. Amelang, 1952, pp. 168 et seq. In French there is P. Bigo, La Doctrine sociale de l'Église, Paris, P.U.F., 1965, pp. 27-34, and the collection of passages with a preface by him: Riches et Pauvres dans l'Église ancienne, Paris, Grasset, 1962.

۵۳. قرآن، سورهٔ توبه، آیهٔ ع۳ و آیه های بعدی.

324

- 36. Ibn Sa<sup>c</sup>d, Biographien Muhammeds, seiner Gefährten und der späteren Träger des Islams, ed. E. Sachau, etc., Bd. IV, Theil I, Leiden, Brill, 1906, p. 166; cf. I Goldziher, Vorlesungen über den Islam, 2nd edn, Heidelberg, C. Winter, 1925, pp. 137 et seq., French trans. of 1st edn, Le Dogme et la Loi de l'Islam, Paris, Geuthner, 1920, pp. 114 et seq.; L. Massignon, Essai sur les origines du Lexique technique de la mystique musulmane, 2nd edition, Paris, Vrin, 1954 (Coll. Études musulmanes, II), pp. 145, 158 et seq.; L. Caetani, in Annali dell' Islam, Milan, Hoepli, 1905-26, Vol. VII, anno 30 H., paras 154 et seq., Vol. VIII, anno 33 H., para. 23.
- 37. Oriente moderno, 28, 1948, pp. 80 et seq., quoting al-Ahrām, 28 March 1948. Along the same line, cf. the somewhat mechanical argument by Mouhssine Barazi, Islamisme et socialisme, Paris, Geuthner, 1929 (law thesis).
- 38. H. A. R. Gibb, 'Government and Islam under the early 'Abbasids', in L'Élaboration de l'Islam, Paris, P.U.F., 1961, pp. 115-27, on p. 119.

فصل: عمل اقتصادی در جهان قرون وسطایی اسلامی

1. Cf. T. H. Hopkins, 'Sociology and the substantive view of the economy', in *Trade and Market in the Early Empires*, ed. K. Polanyi, C. M. Arensberg and H. W. Pearson, Glencoe, The Free Press, 1957, pp. 297, 299; cf. Polanyi, in the same symposium, pp. 64 et seq.

Francisco Benet ... من این مطلب را از یک بررسی منتشر نشده از سوی مرحموم ... برداشت کردهام که از سوی نویسنده با کمال محبت برای من فرستاده شده بود و از این بابت از او بسیار سپاسگزارم.

3. Cf. H. Lammens, especially in his La Mecque à la veille de l'hégire, Beirut, Imprimerie catholique, 1924 (= Mélanges de l'Université St Joseph, Vol. IX, part 3), in particular pp. 135 et seq. G. H. Bousquet, 'Une explication marxiste de l'Islam par un ecclésiastique épiscopalien', in Hespéris, 41, 1954, pp. 231-47,

اما H. Bousquet در اتر بالا اعتبار تحلیلهای لامنس رامخت موردتردیدقرار می دهد. نظر بوسکه بیگمان درست است و بسیاری نظر دادهاند که روش لامنس مصون از انتقاد نیست. تفسیر لامنس از عبارتها تا اندازهای آزادانه است، منابع مورد ارجاع معتبر نیستند، طرفداری نویسنده آشکار است، قیاسهایی بدون اثبات بعمل آمدهاند و فورمولهای حیرتانگیز او دربارهٔ «اوضاع مالی مکه» مبالغه آمیز و بگونه ای افراطی «مدرنیزه» است. با اینهمه، هسته ای از واقعیات تردید ناپذیر باقی می ماند که از سوی متنهای غیر عربی تأیید می شوند و با سرشت امور مطابقت دارند. مکه، شهری در یک درهٔ خشکک، نمی توانست بجز از راه تجارت و بهره برداری از زیارتگاههای دینی معتبت خود را زنده نگاهدارد. این که تجارت مکه بامعیارهای اروپای حدید، به فعالیت اقتصادی محدودی اطلاق می شد، با سانی پذیرفتنی است. بهرحال، واقعیات را باید در زمینهٔ جمعیتی کمتر از امروز ارزیابی کرد. ما از شهرهای کاروانرویی که زندگی شان را همچون مکه می گذراندند، برای مثال شهر باستانی پالمیر در سوریه، زندگی شان را همچون مکه می گذراندند، برای مثال شهر باستانی پالمیر در سوریه، اطلاعات کافی در دست داریم. برمینای اعتماد نسبی به مراجعی که در دسترس است، به بحث من در اثر دنیل رجوع کنید:

des études mohammadiennes', in *Revue historique*, Vol. 229, issue 465, January-March 1963, pp. 169-220, especially pp. 196 et seq. Cf., to the same effect, J. Chelhod, *Introduction à la sociologie de l'Islam*, Paris, Besson-Chantemerle, 1958 (Coll. Islam d'hier et d'aujourd'hui, 12), pp. 189-95,

که بهر حال در این آثر موضوع تما آندازهای سرهم بندی شده است. نیاز مکه بهوارد کردن مواد غذایی خود، هرگز مطرح نمیشود مگر آنکه این شهر قادر نبوده باشد که مواد غذایی را در مبادله با تولیدات پیشهوری بدست آورد و یا اینکه ساکنان آن در مقامی نبوده باشند که بعنوان رسیندارانی که املاکی در مناطق همسایه داشته باشند، این مواد غذایی را بدست آورند. از این جهت مردم مکه ناچار بودند که پول مواد

#### بادداشتها ر مراجع به م

غذاییشان را از درآمد بازرگانی سرمایهدارانهٔ خود و از عایدی نظارت برمعراب مقدس تأمین کنند.

4. Der Islamische Orient, Bd. II, Die Arabische Frage, Leipzig, R. Haupt, 1909, p. 455:

«پیروژی خاندان اموی، بمنای پیروژیسرمایدداری در عربستان بود.» در مورد نشکر سعمد رجوع کنیدبه و به به کتاب مذکور که سگوید «لشکریان حمد یک ارتش نورند، بلکدگروههایی از سرمایدداران فعال بودند که رئیس اینان معمد، آنها را ترغیب سی کرد که در این تجارت نیز سهم قابل ملا مظهای سرمایه گذاری کنند.» ه. واقعیتی که نه تنها از سوی مراجع عربی بلکه از سوی پلینی در

گواهی شده است. به عطریاتی که از جنوب عربستان باشد و طی ۵ م منزل به غزه حمل می شد، از سوی رهبران قبایل بدوی مسیر، باجهای بسیاری بسته می شد. «درسرتاس می شد، از سوی رهبران قبایل بدوی مسیر، باجهای بسیاری بسته می شد. «درسرتاس مسیرآنان ناچار بودند متوقف شوند و یکجا برای آب، جای دیگر برای علوفه، کاهبرای بیتوته کردن و انواع مالیات سرراهی پول بپردازند، بگونه ای که هربار شتری تا رسیدن به ساحل مدیترانه در مجموع ۲۸۸ دینار از این نوع مالیاتها می پرداخت...» - که اگر اشتباه نکرده باشم معادل است با ۲/۲ کیلوگرم نقره.

(Pliny, Natural History, trans. Rackham, Vol. 4, Harvard, 1945, p. 47.)

6. S. D. Goitein, 'The Rise of the Near-Eastern bourgeoisie in early Islamic times', in *Cahiers d'Histoire Mondiale*, 3, 1956-7, pp. 583-604, on p. 595,

در مورد داستان احتمالاً مشکوک سفتهبازی در معاملات دندم مصری از سوی بازرگانان مکه در عهد عمر رجوع کنید به اثر ذیل:

Ibn 'Abd al-Hakam, in G. Jacob, 'Die ältesten Spuren des Wechsels', in *Mitteilungen des Seminars für Orientalische* Sprachen, 28, 2 Abt., 1925, pp. 280 et seg.

- 7. Ibn Khaldün, The Muqaddimah, trans. F. Rosenthal, Vol. II, New York, Pantheon Books, 1958, pp. 336 et seq. The new edition of Ibn Khaldūn by Wāfī (Vol. III, Cairo, 1379/1960, p. 915) gives daqīq, 'flour', instead of raqīq, 'slaves', which looks like a 'modernizing' apologetical correction. Rosenthal refers the reader, with humour and relevance, to a recentlypublished book by one Frank V. Fisher, Buy Low – Sell High: Guidance for the General Reader in Sound Investment Methods and Wise Trading Techniques, New York, 1952.
- 8. Ibn Khaldun, op. cit., trans. Rosenthal, Vol. II, pp. 343 et seq.

تلقی تکبر آمیز جامعه شناسان عرب به تلقی افلاطون شبیه است (Laws, IV, 704A; XI, 919C) and Aristotle (Politics,

VII, 9, 1328B). Cf. M. Rodinson, 'Le Marchand méditerranéen à travers les âges', in *Markets and Marketing as Factors of Development in the Mediterranean Basin*, ed. C. A. O. van Nieuwenhuijze, The Hague, Mouton, 1963, pp. 71-92, on pp. 83 et seq.

9. Ibn Khaldun, op. cit., trans. Rosenthal, Vol. II, p. 242.

- 10. Abū l-Fadl Ja<sup>c</sup>far ibn 'Alī ad-Dimishqī, Kitāb al-ishāra, according to H. Ritter, 'Ein arabisches Handbuch der Handelswissenschaft', in Der Islam, 7, 1917, pp. 1-91, on pp. 15 et seq., 27, 58, 66 et seq.; see the notes on this work by Cl. Cahen, in Oriens, 15, 1962, pp. 160-71.
- 11. Ibn Khaldūn, op. cit., trans. Rosenthal, Vol. II, p. 313.
- 12. Abū 1-Fadl Ja<sup>c</sup>far ibn 'Alī ad-Dimishqī, in Ritter, op. cit., p. 5. A similar argument is found in Ibn Abī r-Rabī<sup>c</sup> (thirteenth century?), cf. Ritter, p. 9, and probably comes originally from a Greek source, the *Economics* (lost in its original form) of the neo-Pythagorean Bryson. (Cf. M. Plessner, *Der Oikonomikos* des Neupythagoreers 'Bryson' und sein Einfluss auf die islamische Wissenschaft, Heidelberg, C. Winter, 1928, passim.)

بهرحال همین که این نظریه پردازیهای یونانی (با کمی تعدیل) مجدداً بعمل میآمد، نشان می دهد که این نظریه ها هنوز معتبر بودند.

A. Mez, Die مرد اشاراتی در لابلای آثار ذیل پیدا می شوند: Renaissance des Islains, Heidelberg, C. Winter, 1922, p. 449 et seq., among others. The facts are assembled by W. Björkman, art. cit., pp. 86 et seq. Cf., e.g.,

در مورد ثروت وزیران عباسی به این اثر مراجعه کنید: D. Sourdel, Le Vizirat <sup>c</sup>abbāside de 749 à 946, Damascus, Institut de Damas, 1959-60, Vol. II, pp. 693 et seq.

دربارهٔ انباشتگی ثروت در شهر بصره در سدمهای هشتم و نهم مراجعه کنید به: Ch. Pellat, Le Milieu basrien et la formation de Gāhiz, Paris, Adrien-Maissonneuve, 1953, pp. 228 et seq.

14. C. Cahen, in L'Evolution économique, sociale, culturelle, etc. (see note 7 to Chapter I), IV, pp. 10 et seq. Similarly, the example quoted by Mez (op. cit.), p. 358, from the Kitāb alfaraj ba'd ash-shidda, II, p. 17.

سرد جوانی که یادگرفته است دوراندیش باشد، . ه درصد ثروت خویش را در زمین سرمایه گذاری می کند و از در آمد آن گذران می کند؛ ه ، درصد ثروت خویش را برای روزهای سبادا چال می کند؛ . ، درصد را به ترسیم و لوازم خانهاش اختصاص می دهد و ه درصد آنرا به یک بازرگان واگذار می کندو بعنوان یک شریک جنبی در این فعالیت شرکت می کند. اما غلط است اگر این نمونه را تعمیم دهیم.

- 15. Ibn Khaldūn, op. cit., trans. Rosenthal, Vol. II, pp. 283 et seq.
- 16. Cl. Cahen, in L'Evolution économique, etc. (see note 7 to Chapter I), IV, pp. 3, 8.
- 17. B. Spuler, Iran in früh-islamischer Zeit, Wiesbaden, F. Steiner, 1952, pp. 404-8; cf. Mez, op. cit., p. 436.

#### یادداشتها و مراجع ۱۱ ۳

 Mez, op. cit., p. 457; M. Rodinson, article 'Ghidhā'' in Encyclopedia of Islam, Vol. II, 2nd edn, Eng. version 1965, pp. 1057-72. On this type of pre-capitalist monoculture, cf. M. Rodinson, 'De l'archéologie à la sociologie historique, notes méthodologiques sur le dernier ouvrage de G. Tchalenko', in Syria, 38, 1961, pp. 170-200.

19. W. Hinz, 'Lebensmittelpreise in mittelalterlichen Vorderen Orient', in Die Welt des Orients, 2, 1954-9, pp. 52-70.

20. Cf. Ritter, op. cit., pp. 14 et seq., 54 et seq.

۲۰. رجوع کنید بهاحادیث منقول از ریتر در همان کتاب ص ۲۹. در این احادیث از ایجاد سضیقه از طریق احتکارکالاها سخن سیرود (این بازرگانان بهخارج شهر سیروند تا پیش از آنکه پای کاروانیان به بازار برسد با آنها معامله کنند).

22. Abu Då<sup>3</sup>ūd, XXII, 49; Tirmidhī, XII, 73; Ibn Māja, XII, 27; Dārimī, XVIII, 13; Aḥmad ibn Hanbal, III, 85, 286.

۳۰. ایننکته از روی نقشهٔ اقتصادی اروپا و خاور نزدیک در سدههای میانه کهبطرزی نفیس در شوروی تهیه شده است بروشنی مشهود است.

Atlas istorii srednikh vekov, Moscow, Glavnoye upravlenie geodezii i kartografii pri sovete ministrov S.S.S.R., 1952, map 18, pp. 17–18.

24. S. D. Goitein, 'Artisans en Méditerranée orientale au haut Moyen Age', in Annales, 15, 1964, pp. 847-68.

ه ۲. آنچه در اینجا مطرحبود، بتعبیر وسیع، چیزی کاملا متفاوتاز وامهای مصرفی بود که منع آن در جامعهٔ اسراییلی باستان و در جامعهٔ اروپای غربی سدههای میانه برمبنای ایـن واقعیت توجیه میشود که این نـوع وامها، بعنوان عاملی در فعالیت اقتصادی، هیچ خدمتی نمی کردند.

article 'Intérêt et usure', in Dictionnaire de droit canonique, Vol. 5, Paris, Letouzey et Ané, 1953, cols 1475-1518, on cols 1475 et seq.; also R. Latouche, Les Origines de l'économie occidentale (IVe-XIe siècles), Paris, Albin Michel, 1956, pp. 63 et seq., 179 et seq.

آنچه ما در واقع در اینجا داریم، اعتبارهایی هستند که باقادرساختنوام گیرندگان به اشتغال در فعالیتهای سودبخش و قادر ساختن وامدهندگان به انباشتن سرمایه ای که بنظر سیرسد دست کم در بسیاری از موارد مجدداً بکار سی افتاد، فعالیت سرمایه دارانه را توسعه سیدادند. این واقعیت در اقتصاد قریش بهمان اندازه ای که در اقتصاد اسلامی قرون وسطایی عصر کلاسیک سؤثر بود، تأثیر داشت.

- 26. Cf. especially, La Mecque à la veille de l'hégire, op. cit., pp. 139 (235) et seq.
- 27. M. Hamidullah, in *Cahiers de l'I.S.E.A.*, suppl. no. 120 (Series V, no. 3), Dec. 1961, p. 35.
- 28. J. Schacht, Das Kitāb al-hiial wal-mahārig des Abū Bakr Ahmad . . . al-Hassāf, dissertation, Hanover, H. Lafaire, 1923

#### ۲۱۲ اسلام و سرما به دادی

(Coll. Beiträge zur semitischen Philologie und Linguistik, H.4); Das Kitāb al-hijal fil-fiqh (Buch der Rechtskniffe), Hanover, H. Lafaire, 1924 (same collection, H.5); Das Kitāb al-mahārig fil-hijal des Muhammad ibn al-Hasan as-Saibānī, Leipzig, J. C. Hinrichs, 1930 (same collection, H.8).

- 29. On all this see J. Schacht, art. cit. (note 12 to Chapter II), and D. Santillana, Istituzioni (op. cit.), II, pp. 392-7. Cf., earlier, J. Kohler, Moderne Rechtsfragen bei islamitischen Juristen, Würzburg, 1885, pp. 5-8.
- 30. H. Denzinger, Enchiridion symbolorum, 26th edn, Freiburgim-Breisgau, Herder, 1947, para. 1190.

این لغت (از اصطلاح عربی بیع مخاطره، دقیقاً بمعنی «فروش ملازم با خطرهای احتمالسی» در اسپانیایی بصورت mobatra بمعنی «کلاهبرداری» مانده است و همچنین در پرتغالی بصورت mofatra.

- . . . هرگاه اشیائی که از نظر جنس،مساوی ولیدر وزن متفاوت باشند مبادله شوند، رباخواری صورتگرفته است. این یکی از تعریفهای کلاسیک ربا است (مثلا، اگر دوپیمانهگندم بدهیم و سه پیمانه از آن را بگیریم).
- ۳۳. همچنانکه پیش از این گفته ام، اگر این عملیات بعنوان عمل مبادله تلقی می شد، ممنوع بود: اما بهرحال اگر این عمل بتواند بعنوان دو هدیه یکی پس از دیگری انجام پذیرد، آنگاه سوقعیت متفاوت می شود!
- 33. Najm ad-dīn Abū l-Qāsim Ja<sup>c</sup>far ibn Muhammad al-Hillī (d. 676 or 726), Kitāb sharā<sup>2</sup>i<sup>c</sup> al-Islām, Calcutta, 1839, p. 170, trans. A. Querry, Droit musulman (op. cit.), Vol. I, p. 408, para. 371.
- 34. Ibid. (Querry), p. 408, n. 3.
- 35. L. Massignon, 'L'influence de l'Islam au Moyen Age sur la fondation et l'essor des banques juives', in Bulletin d'études orientales, I, 1931, pp. 3-12, reprinted in L. Massignon, Opera Minora, Vol. I, Beirut, Dar al-Maaref, 1963, pp. 241-9. ماسينيون غالباً بداين مفهوم رجوع كرده است، مفهوسي كه با خواندن كتاب ورنر-زورسارت دربارة نقش كليميان در تحول سرمايدداري غربي بدست آمده است-كتابي كه ايده هاي آن بعدها از سوي خود زورسارت رد شده است.

c.f., earlier, Mez., op.cit.,pp. 449 et seq. ۳۰ منعهایی که در داخل یک جامعهٔ معین عملکرد دارند، معمولاً در رابطهٔ چند جامعه قابل تعمیم نیستند.

- 37. Jāhiz, Le Livre des avares, French translation by Ch. Pellat, Paris, G. P. Maisonneuve, 1951, pp. 150, 197-205 (references to the different editions of the Arabic text will be found on pp. 362-3); cf. Ch. Pellat, Le Milieu basrien et la formation de Gāhiz (op. cit.), pp. 234 et seq.
- 38. H. R. Idris, La Berbérie orientale sous les Zirides, Xe-XIIe

siècles, Paris, Adrien-Maisonneuve, 1962, 2 vols., Vol. II, pp. 653-66.

- 39. Cf. G. M. Wickens, 'The Sa<sup>c</sup>ādatnāmeh attributed to Nāsir-i Khusrau', in *The Islamic Quarterly*, 2, 1955, 117-32, 206-21, on pp. 208 et seq. (Chapter xxi).
- 40. R. Mantran, Istanbul dans la seconde moitié du XVIIe siècle, Paris, Adrien-Maisonneuve, 1962 (Coll. Bibliothèque archéologique et historique de l'Institut français d'archéologie -d'Istanbul, XII), pp.-112, 173, 175.
- 41. Voyages du chevalier Chardin en Perse et autres lieux de l'Orient ..., new edition by L. Langlés, Vol. VI, Paris, Le Normant, 1811, pp. 121 et seq.
- 42. R. Le Tourneau, Fès avant le protectorat, Casablanca, Société marocaine de librairie et d'édition, 1949, p. 288.
- 43. Ibid., p. 450, quoting Diplomatic and Consular Reports on Trade and Finance, No. 1476 (Morocco: Report for the Year 1893 on the Trade of Tangier), Foreign Office Annual Series, London, H.M.S.O., 1894, p. 27.
- 44. Ibid., pp. 448-50, quoting E. Michaux-Bellaire, 'L'Usure', in Archives marocaines, 27, 1927, pp. 313-34, on pp. 319-22.
- 45. C. Snouck Hurgronje, Mekka in the Latter Part of the 19th Century, Eng. trans., Leiden, Brill, and London, Luzac, 1931, pp. 4-5, 30.
- 46. I quote examples at random. For Syria and the Lebanon, I. Weulersse, Paysans de Syrie et du Proche-Orient, Paris, Gallimard, 1946, pp. 125, 196. For Egypt, H. Habib-Ayrout, Fellahs, 2nd edn, Cairo, ed. Horus, 1942, pp. 68 et seq. (Moeurs et coutumes des fellahs, Paris, Payot, 1938, p. 84); J. Besançon, L'Homme et le Nil, Paris, Gallimard, 1957 (Coll. Géographie humaine, 28), pp. 266 et seq.; L'Égypte indépendante, Paris, P. Hartmann, 1938, pp. 304 et seq., and, already for the end of the eighteenth century, M. P. S. Girard, Mémoire sur l'agriculture, l'industrie et le commerce de l'Égypte, Paris, Imprimerie royale, 1822, pp. 87, 95, 136 (= Description de l'Égypte, 1st edn, Vol. VI, État moderne, Vol. II, Part 1, Paris, Imprimerie impériale, 1813, pp. 577, 585, 626; 2nd edn, Vol. XVII, 1824, pp. 173, 190, 270). For Iraq, S. M. Salim, Marsh Dwellers of the Euphrates Delta, London, Athlone Press, 1962, pp. 130 et seq.; S. M. Salim, Al-Chabāyish, Baghdad, Ar-Rabita Press, 1956-7, Vol. II, pp. 441 et seq.; F. I. Qubain, The Reconstruction of Iraq, 1950-1957, London, Atlantic Book Publishing Co., and New York, Praeger, 1958, p. 109. For Morocco, cf. Budgett Meakin, The Moors, London, S. Sonnen-

「大学校の大学校会」

schein, 1902, pp. 169 et seq.; E. Michaux-Bellaire, 'L'Usure', in Archives marocaines, 27, 1927, pp. 313-34; R. Hoffherr and R. Morris, Revenus et Niveaux de vie indigènes au Maroc, Paris, Sirey, 1934, pp. 207 et seq. For Algeria, M. Gaffiot, 'L'Usure dans l'Afrique du Nord', in Outre-Mer, 7, 1935, pp. 3-26, gives many details and references to earlier publications; cf. also his article 'La répression de l'usure en Algérie' (reference in note 50, infra), and the thesis of his-pupil E. L. A. Maissiat, L'Usure en Algérie, Algiers, Imprimerie Minerva, 1937 (University of Algiers, Faculty of Law). For Kabylia, cf. J-J. Rager, Les Musulmans algériens en France et dans les pays islamiques, Paris, Les Belles Lettres, 1950 (Coll. Publications de la Faculté des Lettres d'Alger, 2nd series, Vol. 17), pp. 147 et seq., and the novel by Mouloud Feraoun, La Terre et le Sang, Paris, Seuil, 1953 (Coll. Méditerranée), pp. 107 et seq. For Tunisia, cf. René Weill, Du prêt à intérêt proprement dit et sur gage en Tunisie (law thesis, Paris, 1902); Ch. Saint-Paul, La Lutte contre l'usure en Tunisie (law thesis, Aix, 1914); P. Sebag, La Tunisie, essai de monographie, Paris, Éditions Sociales, 1951, p. 106 (according to one official report, Tunisia is 'a country where not a single minute goes by without some transaction being carried out by a usurer'). For Arabia, cf. Ch. M. Doughty, Arabia Deserta, London, C.U.P., 1888, II, pp. 355, 388, 412 et seq.; and, supra, pp. 58 et seq. For Turkey, cf. A. F. Miller, Ocherki noveishei istorii Turtsii, Moscow and Leningrad, Izd. Akademii Nauk, S.S.S.R., 1948, pp. 164 et seq. For Iran, H. Djourabtchi. Structure économique de l'Iran, Geneva, Droz, 1955 (Coll. Études d'histoire économique, politique et sociale, XI), pp. 20, 134; A. K. S. Lambton, Landlord and Peasant in Persia, London, O.U.P., 1953, pp. 380 et seq.; Nikki R. Keddie, Historical Obstacles to Agrarian Changes in Iran, Claremont, California, Society for Oriental Studies, Claremont Graduate School, 1960 (Coll. Claremont Asian Studies No. 8), pp. 5, 15. For Afghanistan, cf. D. N. Wilber, Afghanistan, New Haven, H.R.A.F. Press, 1962, pp. 226-62. For Soviet Turkestan, cf. A. Woeikof, Le Turkestan russe, Paris, A. Colin, 1914, pp. 144 et seq., and the novella by Sadriddin Aini, La Mort de L'Usurier, French translation from a Russian version, Paris, Éditeurs français réunis, 1957 (the novella, a portrait of a usurer in pre-1917 Bukhara, which gives the collection its title, is on pp. 50–160). In the former German colony in East Africa, the worst usurers were Arabs and Indian Muslims, according to C. H. Becker (Islamstudien, I, p. 63). On the usurers who lend to the

- یادداشتها و مراجع ۲۱۵
  - peasants at a higher rate the money that they themselves have borrowed from official credit institutions, cf., e.g., the works, quoted above, by J. Weulersse, p. 125, and by A. Woeikof and P. Sebag at the pages mentioned; also, E. Antonini, *Le Crédit et la banque en Égypte* (dissertation), Lausanne, Impr. G. Vaney-Burnier, 1927, pp. 72 et seq. There is a survey of the widespread extent of loans to agriculturalists at usurious rates of interest (generally by the landowner himself) in D. Warriner, *Land and Poverty in the Middle East*, London, Royal Institute of International Affairs, 1948, pp. 135 et seq.
- 47. Maurice Gaffiot, 'L'Usure dans l'Afrique du Nord' (op. cit.), pp. 9, 18.
- 48. E. Michaux-Bellaire, op. cit., p. 313.
- 49. Ibid., p. 327.

. م. گیزارش رئیس جمهور فرانسه که از سوی وزیر کشور (R. Salengro) و وزیر دادگستری (M. Rucart) اسضاء شده بود، دلایل فرسان سورد بحث را بیدست (Journal officiel, 18 July 1936, p. 7477). Cf. Maurice میدهد: Gaffiot, 'La Répression de l'usure en Algérie', in Troisième Congrès de la Fédération des sociétés savantes de l'Afrique du Nord, Constantine, 30 mars-Ier avril, 1937, Vol. I (= Revue africaine, 81, Nos. 372, 373, 3rd and 4th quarters of 1937), pp. 99-125.

51. Benali Fekar, op. cit., pp. 10, 12.

۲۵. حجم نوشته های مربوط به منع نزول خواری در اسرائیل باستان و جامعهٔ مسیحی بسیار زیاد است. من تنها خواننده را به مفالهٔ سه بخشی زیر و اثر بعدی آن ارجاع سیدهم: (Usure' in the *Dictionnaire de* 

théologie catholique, Vol. XV, 2nd part, Paris, Letouzey et Ané, 1950, cols 2316-90, by A. Bernard (on the formation of the ecclesiastical doctrine on usury, cols 2316-36, with an outline of the facts relating to the Biblical, Greek, Latin, Byzantine and Western early-mediaeval periods), G. Le Bras (excellent synthetic exposition of ecclesiastical doctrine on usury in the classical period, twelfth-fifteenth centuries, cols 2336-72) and H. du Passage (on Catholic doctrine since the sixteenth century, cols 2372-90).

- 53. Ibid., col. 2360.
- 54. Cf. M. Hamidullah, in *Cahiers de l'I.S.E.A.*, suppl. no 120 (series V, no. 3), Dec. 1961, p. 35, following 'Abd al-Hayy al-Kattānī.
- 55. Leo Africanus, History and Description of Africa, Hakluyt Society, 1896, Vol. I, p. 186.
- 56. Cf. R. Brunschwig, La Berbérie orientale sous les Hafsides,

Paris, Adrien-Maisonneuve, 1940-7, Vol. II, p. 248.

- بنظر می رسد این نویسندهٔ دانشمند اکنون به این نظر بازگشته باشد که منع ربا «پیدایش سرمایه داری را متوقف کرده است.» cf. his contribution at the colloquium L'Évolution économique... (note 7 to Chapter I), I, pp. 8-10.
- 57. Marx, Capital, Vol. III, chapter 46 and chapter 47, section 4.
- 58. Ibid., Vol. III, F.L.P.H. edition, p. 781.
- 59. Cf., e.g., C. H. Becker, *Islamstudien*, I, Leipzig, Quelle u. Meyer, 1924, pp. 186, 270. The passage in Jāhiz on this question is well-known, cf. the translation by Ch. Pellat (reference in note 37, *supra*), pp. 116 et seq.
- 60. Cf. J. Hochfeld, Studia . . . (reference in note 10 to Chapter I), p. 170 et seq.; E. Mandel, Marxist Economic Theory, English translation, Vol. I, London, Merlin Press, 1968, pp. 65-8.
- 61. S. D. Goitein, 'Artisans en Méditerranée orientale au haut Moyen Age', in Annales, 15, 1964, pp. 847-68.
- 62. Gardēzī, kitāb zayn al-akhbār, ed. M. Nāzin, Berlin, 1928, p. 10, quoted in B. Spuler, Iran in früh-islamischer Zeit, Wiesbaden, F. Steiner, 1952, pp. 411, 511.
- 63. Māzarī, quoted in H. R. Idris, op. cit., II, p. 639.
- 64. Cf. A. Grohmann, art. '*Tirāz*', in *Encyclopedia of Islam*, 1st edn, English version, Vol. IV, 1934, pp. 785-93.
- 65. Mez, op. cit., pp. 419 et seq., where his references will be found.
- 66. Cf. especially, B. Lewis, 'The Islamic Guilds', in Economic History Review, 8, 1937, pp. 20-37; H. A. R. Gibb and H. Bowen, Islamic Society and the West, Vol. I, Part 1, London, O.U.P., 1950, pp. 281 et seq. A vivid picture is given by R. Mantran, in La Vie quotidienne à Constantinople au temps de Soliman le Magnifique et de ses successeurs, Paris, Hachette, 1965, pp. 119-33.
- 67. R. Mantran, Istanbul dans la seconde moitié du XVIIe siècle, Paris, Adrien-Maisonneuve, 1962 (Coll. Bibliothèque archéologique et historique de l'Institut français d'archéologie d'Istanbul, Vol. XII), pp. 355, 412.
- 68. Chabrol, in Description de l'Égypte, État moderne, Vol. II, 2nd part, Paris, 1822, pp. 365 et seq., 516 = 2nd edn, Vol. XVIII, 1st part, Paris, 1826, pp. 10 et seq., 323 et seq.; cf. F. M. Atsamba, in Ocherki po istorii arabskikh stran, Moscow, 1959, p. 6.
- 69. M. P. S. Girard, Mémoire sur l'agriculture, l'industrie et le commerce de l'Égypte, Paris, 1822, p. 102 = Description de l'Égypte, État moderne, Vol. II, 1st part, Paris, 1813, p. 592;

and edn, Vol. XVII, Paris, 1824, p. 203.

- 70. Girard, ibid., pp. 96, 120 et seq., 220 = Descr. de l'Égypte, ibid., pp. 586, 610 et seq., 710; 2nd edn., Vol. XVII, pp. 190 et seq., 238 et seq., 435 et seq.
- 71. Girard, ibid., pp. 105 et seq. = Descr. de l'Égypte, ibid., pp. 595 et seq.; 2nd edn., Vol. XVII, pp. 209 et seq. Cf. Atsamba, op. cit., p. 10.

۲۰ نظریه پرداز تجارت، جعفرین علی، سه شیوه را برمی شمارد که بدائها شخص می تواند اموالی را بچنگ آورد: برور، همچون شیوهٔ دونت و یا روش تبهکاران؛ باسهارت، همچون روش پیشهوران، صاحبان مشاغل آزاد و بازرگانان؛ و شیوه های مختلط, تجارت دولتی با اعمال انتدار و نیز تجارت سرمایه داران بزرگی که از راه فروش انبوه و تحمیل قیمت بازار به بازرگانان کوچک بربازار تسلط پیدا می کنند در این آخرین مقوله که با آمیرهای از زور و مهازت مشخص شده است، قرار می گیرند. (quoted in Ritter, art. cit., p. 6).

W. Björkman, art. cit., p. 93. در مورد بخش دولتی رجوع کنید به: 73. S. D. Goitein, art. cit. in note 6, supra.

- درکتابچهٔ راهنمای نوشتهٔ جعفرین علی الدمشتی که پیش از این بارها بدان ارجاع شد که باید در سدهٔیازدهم یا دوازدهم نوشته شده باشد، معمولاً بهدارندگان قرضهٔ دولتی اندرزهای گوناگون داده می شود که ببینند با دولت ضعیف سروکار دارند یا قوی، دولتی که قرضه پخش می کد آیادولت عادلی است یا مستبد. در مورد دولت مستبدو قوی بهتر است که فعالیت بازرگانی بصورت مخفیانه انجام پذیرد. اگر تاجری تحت یک دولت عادل ولی ضعیف نعالیت می کند، بهتر است معاملات محدود باشد به کالاهای سبکی که بسادگی قابل مخفی کردن باشند؛ جایی که حکومت مستبد و ضعیف باشد، بهتر است هرچه زودتر از آنجا رخت بر کشید:
- 74. Cf. Rodinson, art. cit. in note 8, supra, pp. 79 et seq.
- 75. Cf. Rodinson, art. cit. ('De l'archéologie . . .') in note 18, supra, pp. 195 et seq.
- 76. Cf. E. Mandel, Marxist Economic Theory, Eng. trans., Vol. I, Chapter 4, 'The development of capital': The Transition from Feudalism to Capitalism, symposium by P. Sweezy, H. K. Takahashi, M. Dobb, R. Hilton, C. Hill, London, Fore Publications, no date (articles published in Science and Society between 1950 and 1953).
- 77. Political Economy: a textbook issued by the Institute of Economics of the Academy of Sciences of the U.S.S.R., 2nd edition, Eng. trans., London, 1957, pp. 42-3.
- 78. A. Belyaev, in *Cahiers d'histoire mondiale*, 4, 1957-8, p. 233, with S. D. Goitein's reply on the following page.
- 79. See the history of the idea in R. Boutruche, Seigneurie et féodalité, I, Le Premier Âge des liens d'homme à homme, Paris, Aubier, 1959 (Coll. Historique), pp. 11 et seq.

- 81. K. Marx, Grundrisse der Kritik der politischen Oekonomie, Rohentwurf, Berlin, Dietz, 1953, pp. 375-413. (English translation of this section, with an excellent introduction by E. J. Hobsbawm: Pre-Capitalist Economic Formations, London, Lawrence and Wishart, 1964).
- 82. Ibid., p. 409, line 25 (Eng. trans., p. 114); p. 390, line 24 (Eng. trans., p. 88).
- 83. See the judicious and able pages from the pen of Claude Cahen, 'Réflexions sur l'usage du mot "féodalité", in Recherches internationales à la lumière du marxisme, no. 37, 1963, pp. 203-14.
- 84. Grundrisse, p. 377, line 11 (Eng., trans. p. 70: durchaus rendered as 'entirely').
- 85. M. Godelier, La Notion de 'mode de production asiatique' et les schémas marxistes d'évolution des sociétés, Paris, 1964, 43 roneo-typed pages (Coll. Les Cahiers du Centre d'Études et de Recherches Marxistes), summarized in his article 'La Notion de "mode de production asiatique", in Les Temps Modernes, Vol. XX, no. 228, May 1965, pp. 2002-27. See the criticism of this by J. Chesneaux, 'Le Mode de production asiatique; quelques perspectives de recherche', in La Pensée, no. 114, April 1964, pp. 33-55, and the implicit criticism in P. Vidal-Naquet's introduction to the French translation of K. A. Wittfogel's Oriental Despotism (Le Despotisme Oriental, Paris, Éd. de Minuit, 1964, Coll. Arguments, 23); for a slightly different version of this, see P. Vidal-Naquet, 'Histoire et idéologie, Karl Wittfogel et le concept de "mode de production asiatique", in Annales, 1964, pp. 531-49.

د. مارکس برخلاف بسیاری از مارکسیستها ، میان دارایی یا مالکیت (Eigentum) و تصرف (Besitzung) تمایزی دقیق قائل بود. برداشت او از مالکیت سخت تحت تأثیر مفهوم حقوقی رومی وغربی بود.او در مورد نوع شرقی آجتماع مینویسد: «فرد بمعنای مطلق تنها متصرف جزء خاصی از دارایی موروثی یا غیرموروثی است، زیرا هر قسمتی از دارایی تعلق (gehört) شخصی به هیچیک از اعضای اجتماع ندارد، بلکه فرد بعنوان جزء مستقیم اجتماع سهمی از این دارایی میبرد....»: پس فرد تنها یک متصرف است. آنچه که وجود دارد، تمها مالکیت جمعی و

تصرفهای خصوصی است.

(Grundrisse, p. 380, lines 27\_33: Pre-Capitalist Economic Formations, p. 75)

این «تصرف خصوصی» را البته میتوان «مالکیت» تلقی کرد، بشرط آنکه به مفهوم مالکیت معنایی وسیعتر از آنچه که در قانون رومی دارد، نسبت داد... همچنانکه اکثریت مردمنگاران وادار شدهاند که اینگونه عمل کنند. مسئله «کمونیسم ابتدائی» بمعنای عدم وجود هرگونه اختصاص خصوصی اموال مطرح نیست، زیرا «تصرف» حتی میتواند موروثی باشد و مالکیت جمعی که در اینجا مطرح است، اساساً شامل مالکیت زمین میباشد. از اینروی عبارتهایی چون: «مالکیت [فرد نسبت به شرایط عینی کارش] که در یک اجتماع میانجی میشود، ممکن است بگونهٔ مالکیت جمعی پدیدارگردد که به یک فرد تنها تصرف اعطاء می کند نه مالکیت خصوصی زمین.»

(Grundrisse, p. 385, lines 30.33, Pre-Capitalist Economic Formations, p. 82)

من به این تمایزها در مقالهٔ استالینیستی خود درباره کتاب منشأ خانوادهٔ انگلس در

La Pensée, 66<sup>,</sup> March\_April 1955<sup>,</sup> pp. 13\_16 اشاره کردهام. این پاسخی است به مردمنگارانی که در این مقالهاشاره شدند و همچنین به حمله های اخیرتر و فراوانتری که بر شبح «کمونیسم ابتدائی» وارد می شوند.

 Grundrisse, p. 397, lines 1-3 (Pre-Capitalist Economic Formations, p. 97.)

88. Ibid., p. 385, line 43, to 386, line 10 (p. 88).

89. Ibid., p. 390, lines 25 et seq. (pp. 88-9).

90. Ibid., p. 395, lines 1-6 (pp. 94-5).

۹۹. در اینجا به نمونهٔ پاپوانها (Papuans) اکتفاء میکنم که یک قـوم ابتدائی کشاورز و بسیارجنگجوهستند، اما درمیان سردم این جنگها هرگز به انقیادو استثمار سردم مغلوب نمی انجامد. در مورد یکگروه از این قوم (که بنظر می رسد درمورد همهٔ آنها صدق داشته باشد) می توانگفت که «نصور زمین مطلق بدون صاحب آن، برای گروه Kiwais یکسره بیگانه است.»

(G. Landtman, The Origin of the Inequality of the Social Classes, London, Kegan Paul, Trench and Trubner, 1938, p. 6); cf., also by G. Landtman, The Kiwai Papuans of British New Guinea, London, Macmillan, 1917, chapters X and XII; R. M. Berndt, in New Guinea, The Central Highlands (= American Anthropologist, Vol. 66, no. 4, part 2, August 1964), pp. 183-203; L. Pospisil, The Kapauku Papuans of West New Guinea, New York, Holt, Rinehart and Winston, 1964, pp. 44 et seq., 49, 55 et seq., etc.

- 92. Cf., especially, Boutruche, op. cit.
- 93. E.g., the attempts at classification made by R. Thurnwald, Economics in Primitive Communities, London, O.U.P., 1932.
- 94. R. Brunschwig, art. "Abd' in Encyclopedia of Islam, Vol. I,

2nd edn, English version, 1960, pp. 24–40.

- 95. The best synthesis of this aspect of the matter is that given by Claude Cahen, 'Contribution à l'histoire de l'*iqtā*<sup>c</sup>, in Annales, 8, 1953, pp. 25-52.
- 96. E.g., in the discussion among Soviet historians in June 1960 on the origins of capitalism in the East, the position taken up by L.-B. Alayev, in O genezise kapitalizma v stranakh Vostoka (XV-XIX vv.), materialy obsuzhdeniya, Moscow, Izd. Vost. Lit., 1962, pp. 396 et seq., and also the position of I. M. Smilyanskaya with regard to the Arab countries, ibid., pp. 409 et seq.
- 97. Marx, Grundrisse, p. 396, lines 32 et seq. (Pre-Capitalist Economic Formations, p. 97).
- 98. Ibid., pp. 396 et seq. (pp. 98-9)
- 99. Ibid., p. 406 (p. 110).

... بیگمان باید زیدان ابوالمکارم، پژوهندهٔ دانشگاه الازهر را در میان این سادم اندیشان ردهبندی کرد که درکتاب خویش بناءالاقتصاد فی الاسلام (ساختمان اقتصاد در اسلام)، قاهره، دارالاروپا، ۹ ه ۹ رص ۶ و صفحات بعد) می گوید: جامعهٔ عرب پیش از ثاثیر «انجمادآور» تسلط ترکها و استعمار بعدی برطبق فقه بخوبی سازمان داده شده بود. ترکها با این نظر تباید موافقت داشته باشند. ... این نقطه نظر،گاه با اغراقهایی و بدون آنکه برپایهٔ حقایق مسلمی استوارگشته باشد از سوی این مارکسیستها توسعه پیداکرده است:

Bendelī Jawzī, min ta'rīkh al-harakāt al-fikriyya fī l-Islam, I, min ta'rīkh al-harakāt al-ijtimā'iyya (On the history of ideological movements in Islam, I, On the history of social movements), Jerusalem, Bayt al-maqdis, 1928; and E. A. Belyaev, Musul'manskoye sektantstvo, Moscow, 1957. On the social tendencies of the Ismā'īlī sect, cf., e.g., the points briefly made by B. Lewis, The Arabs in History, 3rd edn, London, Hutchinson, 1964, pp. 107-et seq.

102. (Cahiers de l'I.S.E.A., suppl. no. 120 [series V, no. 3], Dec. 1961, pp. 28 et seq.)

محمدحمیداند قوانین قرآن دربارهٔ ارث را بدین مطلب می افزاید، قوانینی که با تحدید آزادی وصیت و تحمیل تقسیم میرات در میان خویشاوندان معین برطبق سهمهای تثبیت شده، می بایست از انباشتگی ثروت در دست عدهای معدود جلوگیری کرده باشند. در واقعیت امر، این ترتیبات (که با الهام از عدالتخواهی و بدون شاخت دقیق از عواقب اقتصادی آن مقرو شده بودند) در جلوگیری از انتظال مؤثرتر بود تا جلوگیری از تشکیل ثروتهای بزرگ. از آنجا که فعالیتهای اقتصادی در دوران باستان بیشتر اموری خانوادگی بودند، تقسیم مالکیت بزرگ خانواده میان اعضای خانوادهاش، از تداوم انباشتگی سرمایه شرکت خانوادگی بلوگیری نکرد. در بدترین حالت، عواقب زیانبخش تقسیم احسالی یک میراث با تدبیر اهدای هدایایی به برخی از وارثان خنثی می شوند. اسلام کلاسیک ، فورمول وقف (یک بنیاد مذهبی) متعلق به یک خانوادهٔ خاص (اهل) را ابداع کرد که بدین ترتیب از نظر حقوقی این امر را ممکن ساخت که ببهانهٔ ساختگی نیت مذهبی ثروت یک فرد بدون انکه تقسیم گردد حفظ شود.

(cf. e.g., G. Baer, A History of Landownership in Modern Egypt, 1800-1050, London, O.U.P., 1962, pp. 115, 163 et seq.)

سرانجام نباید فراموش کردکه آزادی وصیت در بسیاری از موارد در اروپای سدههای میانه نیز بسختی محدود شده بود.

#### فصل چهارم: تأثير ايدئولوژي اسلام در حوزه اقتصادي

- 1. Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, p. 15: Eng. trans., The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism, New York, 1958, p. 30.
- 2. Cf. especially Weber, Wirtschaftsgeschichte, pp. 270, 289 et seq., 300 et seq.: Eng. trans., General Economic History, Glencoe, 1927, pp. 312-14, 338-9 352.
- 3. A relatively up-to-date bibliography is given by R. H. Tawney in his introduction to the Eng. trans. of *Die protestantische Ethik*, p. 4, n. 1. Cf., more recently, *The Reformation*, *Material* or *Spiritual*<sup>2</sup>, ed. Lewis W. Spitz, Boston, D. C. Heath, 1962 (Coll. Problems in European Civilization) and all the first part of the collection of articles by Herbert Luthy, *Le Passé présent*, Monaco, Éditions du Rocher, 1965 (Coll. Preuves).
- 4. Cf., in R. Blachère's (French translation (in its two forms, Le Coran, Paris, G. P. Maisonneuve, later Besson et Chantemerle, 1949-50, 3 vols., and Le Coran (al-Qur'ān), Paris, Besson, 1957, in one volume), the index, under 'Preuves', especially 6:57; 40:29/28, and Sura 98, which is actually entitled albayyinat, 'the evidence'. Cf. also the başā'ir, translated by Blachère as 'appels à la clairvoyance' (appeals to clearsightedness) and by Kazimirski as 'preuves évidentes' (obvious evidence). Cf. O. Pautz, Muhammeds Lehre von der Offenbarung, Leipzig, W. Drugulin, 1898, pp. 80-81.
- 5. Cf. H. Grimme, *Mohammed* (op. cit.), Vol. II, pp. 71 et seq.; M. Gaudefroy-Demombynes, *Mahomet*, Paris, Albin Michel, 1957 (Coll. l'Évolution de l'Humanité, 36), pp. 330 et seq.; Pautz, op. cit., pp. 122 et seq.

۲. طبق ایدئولوژی قرآن، اسلام در واقع «به همهٔ زمانها» اختصاص دارد: همهٔ پیامبران راستین از آدم به بعد بهمراه کسانی که بدانهاگوش فرا دادهاند، مسلمان بودند، یعنی یکتا پرستان معتقدی که خود را به خداوند واگذار کرده بودند.

New Sec.

7. In the same sense, cf. 10:42/41.

8. Cf., e.g., Gaudefroy-Demombynes, Mahomet, pp. 322 et seq.

- 9. On the meaning of the word, cf. Pautz, op. cit., pp. 93 et seq.
- 10. 'Caractéristique de Mahomet d'après le Qoran', in Recherches de science religieuse, 20, 1930, pp. 416-38, on p. 430. The whole of my argument is a reply to the objection offered by Y. Moubarac (Abraham dans le Coran, Paris, Vrin, 1958, p. 111, n. 1) to this formulation. This writer plainly 'Christianizes' Muhammad in a certain way. The text from St-Paul that hequotes (Romans, 1:19-20) is comparable to the conceptions of Muhammad, but it cannot be detached from a context that is much more fideistic.
- 11. Grimme, Mohammed, II, p. 105.
- 12. Pautz, op. cit., pp. 80 et seq.
- Cf. C. C. Torrey, The Commercial-Theological Terms in the Koran (Strasbourg thesis), Leiden, Brill, 1892, iv + 51 pp.
   Ibid p. 48
- 14. Ibid., p. 48.
- 15. Cf. M. Gaudefroy-Demombynes, 'Le Sens du substantif ghayb dans le Coran', in *Mélanges Louis Massignon*, II, Beirut, Institut français de Damas, 1957, pp. 245-50.
- 16. Grimme, Mohammed, II, p. 119.
- 17. Cf. H. Ringgren, 'The Conception of faith in the Koran', in Oriens, 4, 1951, pp. 1-20 on pp. 15 et seq.
- 18. A story that has been told many times: cf. M. Rodinson, Mohammed, Eng. trans., p. 73.

۹ . . من به خود اجازه می دهم که این حدیث را نقل کنم، گرچه شاید برای محافل رسمی فضلفروش تا اندازهای شوککآور باشد. این حدیث در اثرطبری بزرگ و پرهیزگار پیداشده است. اینحدیث به نخستین همسر پیغمبر، خدیجه، همان نخستین زنی که به پیامبر ایمان آورد، نسبت داده شده است.

او به رسول خداوند در مورد ارائهٔ دلیلی دال بر موهبت پیامبری او از سوی خداوند گفت: آیا می توانی هنگامی که فرشته به دیدار تو می آید، مرا از (حضور) او با خبر سازی؟ رسول <u>در پاسخ</u> اوگفت: آری. خدیجه گفت: خوب، هروقت آمد به من نگو. رسول گفت: باشد. جبرئیل به دیدار او آمد، همچنانکه همیشه می آمد. رسول خدا گفت: خدیجه، جبرئیل به دیدار من آمد. خدیجه گفت: خوب، برخیز و برروی ران چی من نشین. رسول خدا برخاست و در آنجا نشست. خدیجه پرسید: آیا می توانی اورا ببینی؟ رسول گفت: آری. خدیجه گفت: برخیز و برروی ران برخاست و در همانجا که خدیجه گفت: برخیز و برران راست من نشین. رسول برخاست و در همانجا که خدیجه خواسته بود نشست. خدیجه پرسید: آیا می توانی نشین. رسول همانجا که خدیجه خواسته بود نشست. خدیجه پرسید: آیا می توانی نشین. رسول همانجا که خدیجه خواسته نود نشست. خدیجه پرسید: آیا می توانی نشین. رسول همانجا که او می خواست نشست. خدیجه گفت: می توانی اورا ببینی؟ نورا ببینی؟ رسول پاسخ داد: آری. خدیجه گفت: اکنون بازبرخیز و بردامن من نشین. رسول همانجا که او می خواست نشست. خدیجه گفت: می توانی اورا ببینی؟ نورا ببینی؟ رسول پاسخ داد: آری. خدیجه گفت: اکنون بازبرخیز و بردامن من نورا ببینی؟ رسول پاسخ داد: آری. خدیجه گفت: اکنون بازبرخیز و بردامن من بیول گفت: آری. سپس خدیجه آغاز به جامه از تن کندن کرد و نقاب از رخ برداشت، در حالیکه رسول خدا هنوز بردامانش نشسته بود. آنگاه خدیچه پرسید: آیامی توانی اورا ببینی؟ رسول پاسخ داد: خیر. آنگاه خدیجه گفت: برایمانت پافتاری کن و از در حالیکه رسول خدا هنوز بردامانش که این براستی یک فرشته بود نه شیطان. پیامهای نکوی خداوند برخوردارباش که این براستی یک فرشته بود نه شیطان. در ایوی به نمانجا. و داونای رایش که این براستی یک فرشته بود نه شیطان.

Vol. 3 (1881-2), p. 1152: Cairo edn, 1357-8/1939, Vol. II, p. 50.)

20. Cf. Y. Moubarac, op. cit., pp. 108–18. In my 'Bilan des études mohammadiennes' in *Revue historique*, Vol. 229, issue 465, January-March 1963, pp. 169–220, on p. 215, note 1,

در انتقاد از رهیافت نویسنده به مسئلهٔ «نفوذهای» یاد شده، باندازه کافی بدان وارد نشدهام و تز اورا دایر بر یک تفاوت نوعی میان مفهوم گرویدن ابراهیم درنوشته های کلیمی و آنچه که در قرآن آمده است، در نظر نگرفته ام. بهرحال، اگر به این موضوع دقیقتر نگاه کنیم، درمی یابیم که این تفاوت چندان هم بزرگ نیست. با اینهمه باید یاد آور شد که نوشته های کلیمی مورد بحث، اساساً نمونهٔ Spätjudentum هستند و پر از روح هلنی می باشند که تا اندازه ای از ذهنیت کتاب مقدس متفاوتند.

Cf. J. Bonsirven, Le Judaïsme palestinien au temps de Jésus-Christ, Paris, Beauchesne, 1935, II, 48-52.

- 21. G. Von Rad, Theologie des Alten Testaments, Bd. I, 2nd edn., Munich, Kaiser, 1958, pp. 61 et seq., 422 et seq.: French trans., Théologie de L'Ancien Testament, I, Geneva, Labor et Fides, 1963, pp. 55 et seq., 367 et seq.
- 22. Ibid., p. 442 (384).
- 23. The words 'believe' and 'faith' occur especially often in the later writings. Cf. J. Bonsirven, op. cit., Vol. II, p. 48, n. 3.
- 24. Cf. H. A. Wolfson, The Philosophy of the Church Fathers, Vol. I, Cambridge (Mass.), Harvard U.P., 1956, pp. 19 et seq.
- 25. Ibid., pp. 97 et seq.
- 26. The references are conveniently assembled in the Vocabulaire de théologie biblique, published under the direction of X. Léon-Dufour, etc., Paris, Éditions du Cerf, 1962, p. 1002a (s.v. 'scandale').
- 27. Cl. Tresmontant, Essai sur la pensée hébraïque, Paris, Ed. du Cerf, 1953 (Coll. Lectio Divina, 12), pp. 118 et seq.
- 28. De praescriptione haereticorum, VII, 6, 9, 11-13. (Eng. trans., Tertullian, trans. C. Dodgson, Oxford, 1842, pp. 441-2.)
- 29. De carne Christi, 5 (Eng. trans., Tertullian's Treatise on the Incarnation, trans. Evans, London, S.P.C.K., 1956, p. 19): cf. H. A. Wolfson, op. cit., I, pp. 103, 124 et seq.
- 30. Cf. Wolfson, op. cit., pp. 127 et seq.
- 31. T. Andrae, Der Ursprung des Islams und das Christentum, Uppsala and Stockholm, Almquist and Wiksell, 1926, pp. 123 et seq.: French trans., Les Origines de l'Islam et le Christianisme, Paris, Adrien-Maisonneuve, 1955 (Coll. Initiation à l'Islam, 8), pp. 130 et seq.

32. Cf. H. Ringgren, op. cit., pp. 12 et seq. But the root of this

conception is already to be found in Philo, cf. J. Daniélou, *Philon d'Alexandrie*, Paris, A. Fayard, 1958, p. 148.

- 33. Cf. R. Roques, Structures théologiques, de la Gnose à Richard de St Victor, Paris, P.U.F., 1962 (Coll. Bibliothèque de l'École des Hautes Etudes, Sciences religieuses, 72), pp. 144 et seq., 161 et seq. Note, e.g., the passage from De divinis nominibus, II, 9 (648 B) where mention is made of 'that one-ness and that faith which are not learned but experienced in a mysterious way' (Oeuvres complètes of Pseudo-Dionysius the Arcopagite, trans. M. de Gandillac, Paris, Aubier, 1943, p. 86).
- 34. Wolfson, op. cit., p. 140.
- 35. A good summary of the present standpoint of Catholic theology can be found in L. Gardet and M.-M. Anawati, *Introduction à la théologie musulmane, essai de théologie comparée*, Paris, Vrin, 1948 (Coll. Études de philosophie médiévale, 37), pp. 330 et seq., 345 et seq.
- 36. Cf. Roques, op. cit., pp. 246, 288.

(Summa theologiae, II, 2, qu. 2, art. 3: Eng. trans., The Summa Theologica of St Thomas Aquinas . . ., Vol. 9, London, 1917, p. 35.

۳۸. «برای مثال، اگر انسان با خرد انسانی بحرکت در نیاید، اراده، یا ارادهٔ قاطع برای ایمان آوردن نخواهد داشت: و بدینسان، خردبشری فضیلت ایمان را می کاهد.»

(Ibid., II, 2, qu. 2, art. 10: Eng. trans., ibid., p. 50.)

- 39. W. Montgomery Watt, Muhammad at Mecca, Oxford, Clarendon Press, 1953, pp. 24 et seq.; cf. M. Rodinson in Histoire universelle, Vol. II, Paris, Gallimard, 1957 (Encyclopédie de la Pléiade, IV), p. 26.
- 40. Cf. H. Ringgren, Studies in Arabian Fatalism, Uppsala, A. B. Lundequist, and Wiesbaden, O. Harassowitz, 1955 (Coll. Uppsala Universitets Arsskrift, 1955, 2).
- 41. H. Grimme, Mohammed, II, pp. 105-9; Tor Andrae, Muhammed, hans liv och hans tro, Stockholm, Natur och Kultur, 1930, pp. 83 et seq. (Eng. trans., Mohammed, the Man and his Faith, London, 1936, pp. 84 et seq.); Goldziher, Vorlesungen über den Islam, 2nd edn., Heidelberg, Winter, 1925, pp. 12 et seq., French trans., Le Dogme et la Loi de l'Islam, Paris, Geuthner, 1920, pp. 11 et seq.; W. Montgomery Watt, Free Will and Predestination in Islam, London, Luzac, 1948, pp. 12-17; Pautz, op. cit., pp. 106 et seq.
- 42. Grimme, Mohammed, II, p. 109, n. 1, basing himself essentially

۳۷. «از بسیاری جنبه ها، مشهودات خداوندی، بوسیلهٔ ایمان، بمراتب بهتر از عقل طبیعی در سیر از مخلوق به خالق، درک میشوند.»

on Koran 3:159/165 et seq., and 4:80/78 et seq.

- 43. M. Hamidullah, Le Prophète de l'Islam, Paris, Vrin, 1959, II, p. 515.
- 44. Cf. the index of R. Blachère's French translation, s.v. 'monde'.
- 45. L. Massignon, Essai sur les origines du lexique technique de la mystique musulmane, 2nd edn., Paris, Vrin, 1954, pp. 140 et seq.
- 46. This was well appreciated by the great 13th century mystic Jalāl ad-Dīn Rūmī, quoted by F. Meier, in the symposium *Classicisme et Déclin culturel dans l'histoire de l'Islam*, Paris, Besson-Chantemerle, 1957, p. 232.

۶۰ این فکر بگونهٔ موجهی در اثری که نقش مهمی در بیداری جهان اسلامی نسبت به واقعیتهای جدید ایفاءکرد، پرورانده شده است: – شکیب ارسلان، الماذا تأخر المسلمون و لماذا تقدم غیرهم (چرا مسلمانان واپس ماندند، حال آنکمه دیگران پیشرفت کردند)،

Cairo, Impr. du Manār, 1349 (1930-31), pp. 68 et seq.

در این کتاب آیه های متعددی از قرآن نقل میشود که در آن آیه ها واژه های عمل «کارکردن، کار، ساختن» وعمل «کار و عمل» پدیدار میشوند. نویسنده دربارهٔ اهمیت برخی از این واژه ها اغراق می کند، اما اساساً برحق است. او نیز چون من از آنچه که می توان تقدیر پرستی انجیلها خواند، یاد می کند. برای دستیابی به یک ایدهٔ جدید همانند با ایدهٔ بالا، مراجعه کنید به مصلح تجددگرای بزرگ،

cf. Osman Amin, Muhammad <sup>c</sup>Abduh, ... essai sur ses idées philosophiques et religieuses, Cairo, Impr. Misr, 1944, pp. 160 et seq.

البتهٔ تأکید براینگرایش اسلام در تجددگرایی اسلامی پیش پا افتاده شده است. برای رجوع به یک نهونهٔ دیگر از هزاران نمونه های موجود به شعر ملک الشعراء احمد شوقی (۱۹۳۲ – ۱۸۰۸) که محمد حسین آنرا استنساخ کرده است رجوع شود به: الاتجاهات الوطنیه فی الادب المعاصر، قاهره، مکتبه الاداب، بی تا [احتمالاً ۲- ٤٥٤ ] صص ۲۶ به بعد. دیده خواهد شد که ژان پواریهٔ جامعه شناس که بیگمان افکار رایج میان آدمهای غیر متخصص در بررسیهای اسلامی را بیان می کند، در گمان غلط است که میگوید متجددان اسلامی برای تأیید تلقی ضد تقد یر پرستانه شان نصوص قرآن را سوء تفسیر می کنند

(in Cabiers de l' I. S. E. A., Suppl. no. 120 [Series V, no. 3] Dec. 1961, pp. 213 et seq.)

آیه های ضد تقدیری قرآن کمتر از آیه های جبرگرایانه معتبر نیستند. «تقدیرپرستی ذاتی» اسلام در افکار عمومی اروپا تا این حد بگونهٔ یک جزم فکری درآمده است! ۶۸ یادداشت مترجم انگلیسی: در متن اصلی فرانسوی، نویسنده متن کتاب مقدس اورشلیمی را بکار برده است ولی در متن انگلیسی، ترجمهٔ معتبر آشنای انگلیسی زیانان بکار برده شده است.

49. Vocabulaire de théologie biblique, p. 271 b. 50. This question is treated as a whole by D. B. Macdonald, article 'shir' in Encyclopedia of Islam, 1st edn, English version, Vol. 4, 1934, pp. 409-17.

- 51. Macdonald (art. cit.) is wrong in seeing Jesus as affected by this charge only in 5:110. He is also affected in 61:6. Moreover, verses 26:153, 185, do not concern Muhammad, as is said several times, but other prophets.
- 52. Weber, Wirtschaftsgeschichte, Munich and Leipzig, Duncker u. Humblot, 1923, p. 308: Eng. trans. (see note 2), p. 361.
- 53. Ibid., p. 307 (Eng. trans., p. 360).
- 54. Cf. Johs. Pedersen, Israel, its Life and Culture, London, O.U.P., and Copenhagen, P. Branner, 1926–40, Vol. I–II, pp. 199 et seq.
- 55. Ibid., pp. 164, 430 et seq., 448 et seq.
- 56. A good example from this economic field is provided by R. Arnaldez, 'Sur une interprétation économique et sociale des théories de la "zakāt" en droit musulman', in *Cahiers de* l'I.S.E.A., no. 106 (series V, no. 2), Oct., 1960, pp. 65-86.
- 57. A good popular exposition will be found in A. Guillaume, The Traditions of Islam, an Introduction to the Study of the Hadith, Literature, Oxford, Clarendon Press, 1924, pp. 19 et seq.
- 58. Cf. A. J. Wensinck, art. 'sunna', in Encyclopedia of Islam, 1st edn, Eng. version, Vol. 4, 1934, pp. 555-7.
- 59. Cf. J. Schacht, Esquisse d'une histoire du droit musulman, Paris, Besson, 1953 (Coll. Institut des Hautes Études Marocaines, Notes et Documents, XI), pp. 65-70.
- 60. Weber, Wirtschaftsgeschichte, p. 289 (Eng. trans., p. 339).
- 61. Weber, Die protestantische Ethik . . ., p. 3 (Eng. trans., p. 16).
- 62. Cf., e.g., Fr. Olivier-Martin, Précis d'Histoire du droit français, 3rd edn, Paris, Dalloz, 1938, pp. 220, 239. Cf. J. Huizinga, The Waning of the Middle Ages, London, 1924, pp. 47-8.
- 63. Wirtschaftsgeschichte, p. 290 (Eng. trans., pp. 341-2). On the influence that some special points of Muslim law may have had on economic development, cf. C. H. Becker, *Islamstudien*, I, pp. 60 et seq. None of this is of decisive significance.
- 64. P. Koschaker, Europa und das römische Recht, Munich and Berlin, C. H. Beck, 1953, pp. 57 et seq.
- 65. Wirtschaftsgeschichte, p. 292 (Eng. trans., p. 341).
- 66. Olivier-Martin, op. cit., paras. 246 et seq., 560 et seq., 585, 591; cf. Koschaker, op. cit., pp. 76 et seq., 120 et seq., 142 et seq., etc.

. در این مورد که مقایسه ای دقیق بسیار دشوار است، دیگر سخنی نمی گویم. بهترین ترکیب برای جهان اسلامی از سوی کلود کاهن در اثر زیر بدست داده شده است: 'The Body Politic', in Unity and Variety in Muslim Civilization, ed. G. E. von Grunebaum, Chicago, University of Chicago Press, 1955, pp. 132-58.

68. Cf. A. Abel, 'La place des sciences occultes dans la décadence', in Classicisme et déclin culturel dans l'histoire de l'Islam (see note 46), pp. 291-311. An entire school of present-day French مکتب کاملی از مردمنگاران فرانسوی امروزین بر ادغام فعالیت اقتصادی اقوام غیراروپایی در یک زمینهٔ نمادین و دینی جادویی بسیار تأکید می کنند. برخی از این متخصصان اجتماعات روستایی مسلمان مذهب، بویژهسطقهٔ بربرزبان را برای بررسی خویش برگزیدهاند. رجوع کنید به:

J. Servier, 'Essai sur les bases de l'économie traditionnelle chez les Berbérophones d'Algérie', in *Cahiers de l'I.S.E.A.*, no. 106 (series V, no. 2), Oct. 1960, pp. 87–103, and, more extensively, in his book, *Les Portes de l'Année*, Paris, R. Laffont, 1962).

هنوز باید نقدی از برداشتهایی که این مکتب بدانها رسیده است (مکتبی که اقلیت علمی اندیش آن ملاحظات ارزشمندی بدست داده است) بعمل آید، اما در اینجا مجالی برای این کار نیست(بهرحال به صفحه ۲۰٫۰ کتاب بالا مراجعه شود) برای منظور ما کافیست که بگوییم زمینهٔ جادویی در این موارد به اسلام ارتباطی ، ندارد – همچنانکه نویسندگان مزبور خود براین واقعیت تأکید دارند و باید افزود که گرچه اقتصاد وسیع و مبادله در سطح یک منطقهٔ گسترده ممکن است گهگاه رنگ اعمال جادویی به خودگیرد، اما در عین حال همین فعالیتها در مجموع از انگیزه های معقول برمی آیند. بسیاری از صاحبان صنایع اروپایی و امریکایی نیز پیش از به عهده گرفتن یک کار اقتصادی در یک روز خاص، با توجه به نشریات اقتصادی خاصی بررسی می کنند که «چه تاریخی برای این کار مناسبتر است».

60. This has been developed many times, and often very badly, in works of popularization – especially badly in the writings of J. C. Risler and A. Mazahéri, which have been widely read in France, the latter even being translated into foreign languages. More reliable accounts will be found in The Legacy of Islam, ed. T. Arnold and A. Guillaume, Oxford, Clarendon Press, 1931; M. Meyerhof, Le Monde islamique, Paris, Rieder, 1926, pp. 29-44 (a very thorough summary by a great authority); A. S. Atiya, Crusade, Commerce and Culture, Bloomington, Indiana University Press, 1962, pp. 205-50, etc. An honest outline by a non-specialist that deserves to be recommended is M. Vintejoux, Le Miracle arabe, preface by L. Massignon, Paris, Charlot, 1950. Cf., especially, G. Jacob, Der Einfluss des Morgenlands auf das Abendland, vornehmlich während des Mittelalters, Hanover, Lafaire, 1924; H. A. R. Gibb, 'The influence of Islamic culture in mediaeval Europe', in Bulletin of the John Rylands Library, 38, 1955, pp. 82-98, though the substantial information included and the great intelligence with which it is discussed seem to me, nevertheless, to end in

conclusions that are to some degree open to question; A. Abel, 'Le problème des relations entre l'Orient musulman et l'Occident chrétien au Moyen Age', in Annuaire de l'Institut de Philologie et d'Histoire Orientales et Slaves, 14, 1954-7, pp. 229-61; and the able summing-up by Charles Singer, 'East and West in Retrospect', which concludes a monumental work, A History of Technology, ed. Ch. Singer, E. J. Holmyard, etc., Vol. II, The Mediterranean Civilizations and the Middle Ages, Oxford, Clarendon Press, 1956, pp. 753-76.

- 70. L. Gardet, 'Le monde de l'Islam face à la civilisation technique', in Bulletin du Cercle Saint Jean-Baptiste, March 1959, pp. 106-11, on p. 108; cf. P. Rondot, in Cahiers de l'I.S.E.A., no. 106 (series V, no. 2), Oct. 1960, pp. 39 et seq.
- 71. 'External goods come under the head of things useful for an end... Hence it must needs be that man's good in their respect consists in a certain measure, in other words, that man seek, according to a certain measure, to have external riches, in so far as they are necessary for him to live in keeping with his condition of life. Wherefore it will be a sin for him to exceed this measure, by wishing to acquire or keep them immoderately.'

(Summa theologiae, II, 2, question 118, art. 1, Eng. trans., Vol. 12, 1922, p. 145). Cf., already, Paul in *I Timothy*, 6:6-10 (repeated by Augustine, *De civitate Dei*, I, 10), calling for contentment with 'having food and raiment' and nothing more (cf. R. Latouche, *Les Origines de l'Économie Occidentale* (*IVe-XIe siècles*), Paris, A. Michel, 1956, pp. 62 et seq.).

- 72. E.g., Ghazālī, *ihyā<sup>2</sup> 'ulūām ad-din*, Book 27, Cairo, 1352/1933, Vol. III, pp. 200 et seq.; in the abridged analysis by G. H. Bousquet, Paris, Besson, 1955, paras. 109 et seq.
- 73. C. H. Becker, 'Islam und Wirtschaft', in his Islamstudien, I, Leipzig, Quelle u. Meyer, 1924, pp. 54-65, on p. 60. Cf. A. Rühl, Vom Wirtschaftsgeist in Orient, Leipzig, Quelle u. Meyer, 1925, pp. 71 et seq.
- 74. Cf., e.g., R. Gendarme, 'La résistance des facteurs socioculturels au développement économique, l'exemple de l'Islam en Algérie', in *Revue économique*, March 1959, pp. 220-36, reproduced in his book *L'Économie de l'Algérie*, Paris, A. Colin, 1959, pp. 126-41. It was rightly criticized by G. Destanne de Bernis, in *Cahiers de l'I.S.E.A.*, no. 106 (series V, no. 2), Oct. 1960, pp. 110 et seq.
- 75. C. H. Becker, 'Islam und Wirtschaft', in his Islamstudien, p. 56. Cf. Rühl, Vom Wirtschaftsgeist . . ., pp. 38 et seq.

- یادداشتها و مراجع ۳۲۹
- 76. L. Gardet, *La Mesure de notre liberté*, Tunis, Bascone et Muscat, 1946 (Coll. Publications de l'Institut des Belles Lettres Arabes, 9), p. 100.
- 77. L. Gardet, *La Cité musulmane*, Paris, Vrin, 1954 (Coll. Études musulmanes, 1), p. 281.
- 78. Cf. the excellent article 'djihād', by E. Tyan, in Encyclopedia of Islam, 2nd edition, English version, Vol. 2, 1965, pp. 538-40. Cf., e.g., P. Rondot, in Cahiers de l'I.S.E.A., no. 106 (Series V, no. 2), Oct. 1960, p. 42.
- 79. L. Gardet, La Cité musulmane, p. 281.
- Cf., e.g., the report of the Pakistani official commission which I quote in my article 'The Life of Muhammad and the Sociological Problem of the Beginnings of Islam', in *Diogenes*, no. 20, Winter 1957, pp. 28-51, on p. 45, n. 14.
- 81. L. Gardet, La Mesure de notre Liberté, p. 99.
- Ghazālī, op. cit., Book 35, Vol. IV, p. 228: Bousquet's abridgement, p. 386.
- 83. Murtadā, *ithāf as-sāda*, according to H. Ritter, in Der Islam, 7, 1917, p. 32.
- 84. Ghazālī, op. cit., Book 13, Vol. II, p. 56 (Bousquet's abridgement, para. 54).
- 85. Ibid., Book 35, Vol. IV, p. 238 (Bousquet's abridgement, p. 389).
- 86. A good example of this kind of attitude is provided by F. J. Bonjean and Ahmed Deif, *Mansour*, *histoire d'un enfant du pays d'Égypte*, Paris, Rieder, 1924, pp. 169 et seq.
- 87. Cf., e.g., Henri Sée, Science et Philosophie de l'Histoire, Paris, Alcan, 1928, pp. 302 et seq. and Herbert Lüthy, op. cit.
- 88. Cahiers de l'I.S.E.A., no. 106 (series V, no. 2), Oct. 1960, pp. 114 et seq.
- 89. Cf. L. Gardet, 'Raison et foi en Islam', in *Revue thomiste*, 43, 1937, pp. 437-78; 44, 1938, pp. 145-67, 342-78; and the passage from Ghazālī translated and annotated by him, ibid., 44, 1938, pp. 569-78.
- 90. Cf. F. Meier, 'Soufisme et déclin culturel', in Classicisme et Déclin Culturel dans l'histoire de l'Islam (see note 68), pp. 217-41, particularly pp. 230 et seq., and the discussion on pp. 244 et seq. For the opposite point of view see C. H. Becker, Islamstudien, pp. 59 et seq.
- 91. Cf., e.g., L. M. Garnett, Mysticism and Magic in Turkey, London, I. Pitman, 1912, pp. 88 et seq.
- 92. Cf., e.g., O. L. Barkan, giving a summary in French of his own work, in *Revue de la Faculté des Sciences économiques de l'Uni*-

• ۳۳ اسلام و سرما یه دادی

versité d'Istanbul, 11th year, nos. 1–4 (Oct. 1949–July 1950), p. 77, n. 9.

- 93. Cf. Garnett, op. cit., pp. 68 et seq.
- 94. Cf. A. Gouilly, L'Islam dans l'Afrique occidentale française, Paris, Larose, 1952, pp. 121 et seq. For more details on these same murids, who seem somewhat heretical from the standpoint of Islam, cf. A. Bourlon, 'Mourides et Mouridisme 1953', in Notes et Études sur l'Islam en Afrique noire, Paris, Peyronnet, 1963, pp. 53-74. In the same symposium, however, the article by F. Quesnot, 'Influence du mouridisme sur le tidjanisme', on pp. 117-25, shows the influence of murid practices on the more orthodox confraternities.
- 95. C. H. Becker, Islamstudien, I, pp. 64 et seq. Cf. Rühl, Vom Wirtschaftsgeist . . . op. cit., pp. 44 et seq., 81; R. Brunschvig in L'Évolution économique . . . op. cit., I, pp. 9 et seq.
- 96. Cf. R. Brunschvig in *Classicisme et déclin culturel* . . ., op. cit., pp. 35 et seq.
- 97. Z. Smogorzewski, 'Un poème abādite sur certaines divergences entre les Mālikites et les Abādites', in *Rocznyk Orientalistyczny*, 2, 1919-24, pp. 260-68.
- 98. General synthesizing discussion of the Mzabites from the sociological standpoint will be found in Rühl, Vom Wirtschaftsgeist ..., op. cit., pp. 84-92; P. Bourdieu, Sociologie de l'Algérie (Coll. Que sais-je? 802), Paris, P.U.F., 1958, pp. 43-58; 2nd edition, pp. 35-50 (though what is said about dogma needs to be taken with reservations). For Ibādism see the article 'Ibādiyya' by T. Lewicki, in Encyclopedia of Islam, 2nd edn, English version, Vol. 3, 1971, pp. 648-60. The necessary bibliographical references will be found in these works.

99. A. J. Meyer, Middle Eastern Capitalism, Harvard, 1959, p. 43. 100. See supra, p. 77.

# فصل پنجم: اسلام و سرمایه داری در کشور های اسلامی امروز

- 1. On the concept of dominance, cf. F. Perroux, 'Esquisse d'une théorie de l'économie dominante', in *Économie appliquée*, 1, 1948, pp. 243-300, particularly pp. 251 et seq.
- 2. A. J. Meyer, op. cit., pp. 45 et seq.
- 3. While I was correcting the proofs of this book I received a valuable collection of articles by Soviet economists, *Rabochy klass stran Azii i Afriki, spravochnik*, Moscow, Nauka, 1964. The statistics given are taken from various sources, not all of them very reliable, for the years 1959-63, broadly speaking.

From these figures I calculate the following percentages: Afghanistan 0.21, Iraq 1.85, Lebanon 3.09, Turkey 4.19, Egypt 4.51, Israel (total) 7.60, Tunisia 2.87, Algeria 3.60.

- 4. C. S. Cooper, The Modernizing of the Orient, London T. Fisher Unwin, 1915, p. 5.
- 5. Moustafa Fahmy, La Révolution de l'industrie en Égypte et ses conséquences sociales au XIXe siécle (1800-50), Leiden, Brill, 1954, pp. 84 et seq. Cf. F. M. Atsamba, in Ocherki po istorii arabskikh stran, Moscow, Izd. Mosk. Univ., 1959, pp. 13 et seq.: Z. Y. Hershlag, Introduction to the Modern Economic History of the Middle East, Leiden, Brill, 1964, pp. 86 et seq., subjects Fahmy's figures to justified criticism.
- 6. L. A. Fridman, Kapitalisticheskoye razvitie Egipta (1882-1939), Moscow, 1963, p. 147; cf. Atsamba, op. cit., pp. 27 et seq.
- 7. A. Abdel-Malek, Égypte, société militaire, Paris, Seuil, 1962, pp. 20 et seq.; L. A. Fridman, op. cit., pp. 5-21, 151.
- 8. Abdel-Malek, op. cit., p. 22.
- 9. Hassan Riad, L'Égypte nassérienne, Paris, Minuit, 1964, pp. 76-84; cf. Hershlag, Introduction, pp. 219 et seq.
- 10. R. Mantran, Istanbul dans la seconde moitié du XVIIe siècle, Paris, 1962, pp. 419 et seq.; cf., by the same author, La Vie quotidienne à Constantinople au temps de Soliman le Magnifique et de ses successeurs, Paris, Hachette, 1965, pp. 149-52; H. A. R. Gibb and H. Bowen, Islamic Society and the West, Vol. I, Part I, London, O.U.P., 1950, p. 296; and supra, p. 68.
- 11. Journal asiatique, 6th series, Vol. 5 (86), January-June 1865, p. 159.
- 12. Cf. Novaya istoriya stran zarubezhnogo vostoka, Moscow, Izd. Mosk. Univ., 1952, Vol. I, p. 317.
- 13. Hershlag, Introduction, p. 71.
- 14. Mehemet Ali Pasha's reply to the address of the British Consul Barnett, published by René Cattaui Bey, Le Règne de Mohamed Aly d'après les archives russes en Égypte, Vol. III, Rome, Reale Società di Geografia d'Egitto, 1936, document No. 277 bis, p. 587. A. E. Crouchley frequently stresses the internal weaknesses of Mehemet Ali's industrial statism. He sées the experiment as having been premature: 'its failure was perhaps inevitable'. The weaknesses were there, all right, but one cannot pre-judge how the system might have evolved subsequently. Cf. A. E. Crouchley, The Economic Development of Modern Egypt, London, Longmans, Green, 1938, pp. 73-5. He is obliged, in any case, to admit that the collapse of the system

resulted from the Treaty of London ('A Century of Economic Development, 1837-1937', in L'Égypte Contemporaine, 30, 1939, nos. 182-3, pp. 133-55, on p. 145).

- 15. Defined in these statistics as 'industrial establishments' are those which represent a total value of at least f.T.1,000; make in the course of a year at least 750 daily wage-payments; and employ a motive power of at least five horse power. The source is Statistique industrielle des années 1913 et 1915, Istanbul, Ministry of Commerce and Agriculture, 1917, analysed by O. Conker and E. Witmeur, Redressement économique et industrialisation de la nouvelle Turquie, Paris, Recueil Sirey, 1937 (Coll. Bibliothèque de l'École Supérieure des Sciences Commerciales et Économiques de l'Université de Liège, 18), pp. 55-9, A. F. Miller, Ocherki noveishei istorii Turtsii, Moscow and Leningrad, Izd. Akad. Nauk U.S.S.R., 1948, pp. 17 et seq., and Z. Y. Hershlag, Introduction, p. 72. Cf. M. Clerget, La Turquie, passe et présent, Paris, A. Colin, 1938, pp. 140 et seq. Out of these 269 enterprises, 22 belonged to the state and only 28 to limited companies.
- 16. G. Ducousso, L'Industrie de la soie en Syrie, Paris, A. Challamel, and Beirut, Impr. catholique, 1913, pp. 53-60.
- 17. Ibid., pp. 123-8.
- 18. Ibid., pp. 172 et seq.; cf. D. Chevallier, 'Lyon et la Syrie en 1919, bases d'une intervention', in *Revue historique*, Vol. 224, 1960, pp. 275-320.
- 19. A. Ruppin, Syrien als Wirtschaftsgebiet, 2nd edn, Berlin and Vienna, B. Harz, 1920, p. 172.
- Frédy Bémont, L'Iran devant le progrès, Paris, P.U.F., 1964,
   p. 122; N. Agasi, 'Sakharnaya promyshlennost' Irana', in Iran, sbornik statei, Izd. Vost. Lit., Moscow, 1963, pp. 3-18,
   on p. 3.
- 21. K. Boldyrev, in Novaya istoriya stran zarubezhnogo vostoka, ed. I. M. Reisner and B. K. Rubtsov, Moscow, Izd. Mosk. Univ., Vol. I, 1953, p. 375; cf. Hershlag, Introduction, pp. 144 et seq.; with, as an appendix, pp. 340 et seq., the text of the Anglo-Persian-trade treaty of 1801, forerunner of many more.
- 22. J.-B. Feuvrier, Trois ans à la cour de Perse, Paris, F. Juven, 1900, p. 211.
- 23. L'Homme et la Terre, Vol. 5, Hachette, 1905, p. 492.
- 24. On all this cf. the few facts to be found here and there in A. Malekpur, *Die Wirtschaftsverfassung Irans*, thesis, Berlin, 1935; Amin Banani, *The Modernization of Iran*, 1921–1941, Stanford (California), Stanford U.P., 1961, pp. 137 et seq.;

Novaya istoriya . . ., I, pp. 375 et seq., and II, pp. 322 et seq.; E. G. Browne, *The Persian Revolution of 1905–1909*, Cambridge, C.U.P., 1910, pp. 31 et seq.; F. Bémont, L'Iran devant le progrès, pp. 111 et seq.; Z. Y. Hershlag, Introduction, pp. 134 et seq.; etc.

- 25. Mustafā Kāmil al-Falakī, *Tal<sup>c</sup>at Harb*, batal al-istiql-āl aliqtisadi, Cairo, 1940, p. 18, quoted by L. A. Fridman, in Ocherki po istorii arabskikh stran, Moscow, 1959, p. 62.
- 26. Ziya Gökalp, iktisadî inkilap için nasîl çalishmaliyiz (from Küçük Mecmua, Diyarbekir, no. 33, 1923), Eng. trans. in this writer's Turkish Nationalism and Western Civilization, Selected Essays, trans. and ed. N. Berkes, New York, Columbia U.P., 1959, p. 310.
- 27. Ziya Gökalp, 'Medeniyetimiz' (from Yeni Mecmua, Istanbul, no. 68, 1923), and Garbe dogru, from his Türkçülügün Esaslari, Ankara, 1923, Eng. trans. in Turkish Nationalism (op. cit.), p. 279.
- 28. Sadri Etem, in Vakët, 8 August 1929, translated in The Turkish Press, 1925–1932, ed. Lutfy Levonian, Athens, School of Religion, 1932, p. 163.
- 29. Editorial in Tanin, February 1926, ibid., p. 48.
- 30. Speech at Inebolu, August 1925, translated from the school anthology edited by R. Eshref, M. Sadullah and N. Sadik, *Cümhuriyet Kiraati*, 4th edition, Kisim 8, Istanbul, Tefeyyüz, no date, pp. 17 et seq.
- 31. J. Parker and C. Smith, *Modern Turkey*, London, Routledge, 1940, pp. 101 et seq. More details in O. Conker and E. Witmeur, op. cit., pp. 158 et seq. Cf. Hershlag, *Introduction*, pp. 187 et seq.

. ۳۳. مأموریت برای وطنم (بیتا، بینا، بیجا) محمدرضا پهلوی، ص ۷۶ و ۰۷.

- 33. Cf. Amin Banani, op. cit., pp. 137 et seq.; D. N. Wilber, Iran, Past and Present, 4th edn, Princeton, Princeton U.P., 1958, pp. 246 et seq.; Hershlag, Introduction, pp. 194-207.
- 34. Ali Fuad Basgil, 'La Constitution et le régime politique', in *Turquie*, Paris, Delagrave, 1939 (Coll. La Vie juridique des peuples, 7), p. 23.
- 35. O. Conker and E. Witmeur, op. cit., p. 70; for more details, see pp. 180 et seq.
- 36. Programme adopted by the 4th General Congress of the People's Republican Party in May 1935, Article 5d, quoted from Parker and Smith, op. cit., p. 238. Cf. also, Hershlag, Introduction, pp. 181 et seq.

۳۷. مأموديت براي وطنم (بيتا، بينا، بيجا) ص ٢٩٥- ٢٢، ٣٠٣- ٣٠٠

- 38. Report on his mission by Baron de Boislecomte to the Duc de Broglie, 1833, Archives of the French Foreign Ministry, quoted by E. Driault in *Précis d'histoire d'Égypte*, Vol. III, L'Égypte ottomane, l'expédition française en Égypte, et le règne de Mohammed-Aly (1517-1849), Cairo, Impr. de l'Institut français d'archéologie orientale, 1933, pp. 311 et seq.
- 39. F. M. Atsamba, in Ocherki po istorii arabskikh stran, Moscow, 1959, p. 14.
- 40. A. Abdel-Malek, Égypte, société militaire, Paris, Seuil, 1962, p. 80. Rich townsmen become the chief landowners: cf. G. Baer, A History of Landownership in Modern Egypt, 1800-1950, London, O.U.P., 1962, p. 70.
- 41. L. A. Fridman, op. cit., p. 38.
- 42. Hassan Riad, op. cit., pp. 16-19.
- 43. Ibid., p. 14.
- 44. Fridman, op. cit., pp. 48-52.
- 45. Marx, Capital, Vol. III, F.L.P.H. edition, pp. 767-8.
- 46. Cf. supra, p. 67.
- 47. Cf. M. Rodinson, 'De l'archéologie à la sociologie historique, notes méthodologiques sur le dernier ouvrage de G. Tchalenko', in Syria, 38, 1968, pp. 170-200, on pp. 189 et seq.
- 48. Cf. Hershlag, Introduction, pp. 94 et seq.; Mohamed Youssef El-Sarki, La monoculture du coton en Égypte et le développement économique, Geneva, Droz, 1964 (Coll. Travaux de droit, d'économie, de sociologie et de sciences politiques, 30).
- 49. In O genezise kapitalizma v stranakh vostoka (XV-XIX vv.), materialy obsuzhdeniya, Moscow, Izd. Vost. Lit., 1962, p. 407.

. م. این پدیده بخصوص بر کسانی همچون نویسندهٔ این سطور که تحت الشعاع گرایش یاد شده بودند تأثیرگذاشته است و به بیهودگی آن زمانی پی برده شد که کنگرهٔ بیستم حوب کمونیست-شوروی بپایان رسید. این پدیده بعنوان «افراطیگری عقیدتی» یا «گرایش به ابدئولوژی مطلق» توصیف شد و بعدها از سوی Pierre Hervé در اثر ذیل مورد تجلیل قرار گرفت.

les Fétiches, Paris, La Table Ronde, 1956, p. 10. It is an attitude related to that which Jean-François Revel (in *La Cabale des* dévots, Paris, Julliard, 1962) calls 'devotion', and even more closely to what George Orwell called 'nationalism' ('Notes on nationalism', published in *Polemic 1945*, reproduced in his *England Your England*, London, Secker and Warburg, 1953, pp. 41-67). A French translator rendered Orwell's 'nationalism', significantly, as 'chauvinisme' (in Echo, London, No. 1, August, pp. 66-74).

e Racisme et Civilisation', in Nouvelle Critique, ...,

No. 66, June 1955, pp. 120-40, with erratum in No. 70, December 1955, p. 191, and 'Ethnographie et relativisme', in ibid., No. 69, November 1955, pp. 46-63.

و به مجادلهٔ لفظی من با Sheikh Anta Diop که کتابش Nations nègres et Culture, Paris, Editions Africaines, 1955 نمونهٔ مفصل این گرایش است رجوع کنید. بهرحال باید یادآوری کرد که مقالات من در La Nouvelle Critique کسه علیه نوع تسوتسالیتاریسم عقیدتی ضداستعماری نوشته شده بود، هم از سوی این نوع کمونیستها و حتی (ناخود آگاهانه) از سوی گرایشهای شبه نژادپرستانهٔ رهبران-حزب کمونیست فرانسه نیز ندیده گرفته شد. اسه سزر در نشان دادن این نکته محق بود، اسا استدلال من اساساً ، تأثر از آن نبود. پاسخی که لوی استروس در

Structural Anthropology (1958: English trans., London, 1968, p. 342, n. 31)

داد، شایستهٔ آنست که بسط بیشتر یابد.

- 52. Grundrisse . . ., p. 405 (Eng. trans., Pre-Capitalist Economic Formations, p. 109).
- 53. In O genezise kapitalizma . . ., p. 408.
- 54. John Bowring, Report on Egypt and Candia, in Parliamentary Papers, 1840, Vol. XXI, p. 30:

«در بسیاری از مذاکراتی که با محمدعلی درمورد کارگاههای صنعتی داشتم، کوشیدم تا بدو نشان دهم که این کارگاهها اغلب بیفایده هستند و تنها سرمایهٔ او را تلف می کنند و نیروی کار را از استخدام در کارهای سودبخش کشاورزی منحرف می سازند. اما در پاسخ به من گفت که این کارگاهها بمنظور جلب منفعت تأسیس نشده اند، بلکه برای این ساخته شده اند که مردم را به کار صنعتی عادت دهند و او انتظار داشت که با ادامهٔ کار این کارگاهها مردم چنین عادتی پیدا کند.»

- 55. A concise but sound survey of the question is given in the article *bid*<sup>c</sup>a, by J. Robson, in *Encyclopedia of Islam*, 2nd edn, Vol. I, English version, 1960, p. 1199.
- 56. A story often repeated, e.g. (in a lively way), by H. C. Armstrong, Lord of Arabia, London, 1934, chapter 73.
- 57. Cf. e.g., F. J. Tomiche, L'Arabie séoudite, Paris, P.U.F., 1962 (Coll. Que sais-je?, no. 1025), pp. 85 et seq., a good summary.
- 58. Lothrop Stoddard, The New World of Islam, New York, Scribner, 1921, pp. 229-30.
- 59. Leonard G. Ting, 'Chinese modern banks and the finance of government and industry', in *Nankai Social and Economic Quarterly* (Tientsin), Vol. 8, no. 3, Oct. 1935, pp. 578-616, on pp. 609-10.
- 60. D. K. Lieu, China's Economic Stabilization and Reconstruction, New Brunswick, Rutgers U.P., 1948, pp. 49, 51. Cf. M. Lachin, La Chine capitaliste, Paris, Gallimard, 1938, pp. 47-61.
- 61. S. R. Wagel, Chinese Currency and Banking, Shanghai, North

China Daily News and Herald, 1915, pp. 185, 187.

- 62. G. C. Allen, A Short Economic History of Modern Japan, 1867-1937, 3rd edn, London, 1972, pp. 109-10.
- 63. E. Herbert Norman, Japan's Emergence as a Modern State: Political and Economic Problems of the Meiji Period, New York, International Secretariat, Institute of Pacific Relations, 1940, pp. 110-11; and cf. p. 114.
- 64. William W. Lockwood, The Economic Development of Japan: Growth and Structural Change, 1868-1938, Princeton, Princeton U.P., 1954, p. 209, cf. pp. 199 et seq.
- 65. Cf. among others, J. M. Keynes, The General Theory of Employment, Interest and Money, London, Macmillan, 1960, pp. 239 et seq.
- 66. Lockwood, op. cit., pp. 295-6.
- 67. Maurice Dobb, Studies in the Development of Capitalism, London, Routledge, 1946, p. 185.
- 68. Ibid., p. 271.
  - A. J. Meyer من این سطور را درست بعد از خواندن مقارنهٔ استاداندای کم Middle Eastern Capitalism, Cambridge, افتصاددان در Mass., Harvard U.P., 1959, pp. 18-31.

بين اين دو موقعيت بعمل آورده است نوشته ام.

- 70. J. N. D. Anderson, Islamic Law in the Modern World, London, Stevens, 1959, pp. 20-21. On recourse to these jurisdictions which do not follow the shari<sup>c</sup>a, cf. N. J. Coulson, 'Doctrine and practice in Islamic law; an aspect of the problem', in Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 18, 1956, pp. 211-26, on p. 224.
- 71. Aristarchi Bey, Législation ottomane . . ., Vol. I, Constantinople, Impr. Nicolaïdes, 1873, no. 12, p. 45.
- 72. Ibid., p. 46.
- 73. G. Young, Corps de droit ottoman, Oxford, Clarendon Press, 1905-6, Vol. VII, pp. 132-4.
- 74. Aristarchi, op. cit., I, pp. 391-406; cf. Young, op. cit., pp. 136 et seq.
- 75. Cf. the masterly article by C. A. Nallino, 'Delle assicurazioni in diritto musulmano hanafita', in Oriente Moderno, 7, 1927, pp. 446-61, reprinted in this writer's Raccolta di scritti editi e inediti, Vol. IV, Rome, Istituto per l'Oriente, 1942, pp. 62-84. It is far-fetched to describe as 'insurance' and even 'social insurance', as M. Hamidullah does (in Cahiers de l'I.S.E.A., suppl. no. 120 [series V, no. 3], December 1961, p. 40, and Le Prophète de l'Islam, Paris, Vrin, 1959, pp. 126, 623), the solidarity shown by a clan, or even by the clans among them-

selves, in paying a ransom for a clan member, or the price of blood owed by him. On a more belated move for religious legitimation of insurance, cf. N. Berkes, *The Development of Secularism in Turkey*, Montreal, McGill U.P., 1964, pp. 398 et seq.

- 76. A document frequently reproduced, e.g., in A. Ubicini and Pavet de Courteille, État présent de l'Empire ottoman, Paris, J. Dumaine, 1876, pp. 241 et seq.
- 77. Ibid., p. 254.
- 78. G. Young, Corps de droit ottoman, V, pp. 342-50.
- 79. Belin, in *Journal asiatique*, 6th series, Vol. V (1864), pp. 149 et seq.; cf. the article *kā'ime*, by J. H. Mordtmann, in the *Encyclopedia of Islam*, 1st edition, Vol. II, English version, 1927, pp. 643-4, where the rate indicated is 12 per cent, and Hershlag, *Introduction*, p. 59, which gives 9 to 12 per cent. The contradictions in the sources are already pointed out by Mordtmann. I have not had time to pursue research any further on this point.
- 80. E. Engelhardt, La Turquie et le Tanzimat . . ., Paris, Cotillon, 1882-4, Vol. II, p. 258, n. 1; cf. pp. 150 et seq.
- 81. M. B. C. Collas, *La Turquie en 1861*, Paris, A. Franck, 1861, pp. 84 et seq.; *La Turquie en 1864*, Paris, E. Dentu, 1864, pp. 123 et seq.
- 82. Cf. J. Schacht, Esquisse d'une histoire du droit musulman, Paris, M. Besson, 1953 (Coll. Inst. des Hautes Études Marocaines, Notes et Documents, XI), pp. 79 et seq.
- 83. French translation of the text in Annuaire de législation étrangère, Vol. XIX, Paris, Cotillon, 1890, p. 868.

۸٤. واقعیت زیرنمونه ای بسیارگویا است. در مصر به سال ۱۸۶۸ یک ارسنی امریکایی بنام الکسانیان این اختیار را پیدا کرده بود که اعمال بانکی را با نرخ بهرهٔ ده درصد انجام دهد و در این کار از اعتبارات دولتی (اعتبارات سنتی بیت المال) استفاده کند. این اختیار بعدها در نتیجهٔ اعتراض علما و پشتیبانی برخی از افرادی که در هنگام سر رسید بدهیهای بانکی شان به نادرستی عمل پی برده بودند، لغو شد و الکسانیان به زندان انداخته شد. Crédit et la Banque en Égypte, Lausanne, 1927, pp. 29 et seq.).

85. Cf. Ch. A. Julien, Histoire de l'Afrique du Nord, Paris, Payot, 1931, pp. 729 et seq., and A. Ayache, Le Maroc, bilan d'une colonisation, Paris, Éditions Sociales, 1956, pp. 57 et seq. من می توانستم گواهی لویی ماسینیون را نیز بیفزایم که (به من گفته بود: «این امر به تأیید اندیشه های شماگرایش دارد.») اخباری را که در زمان جوانیش بسال ۱۹۰۶ برای من بازگو کرده بود. Cahiers de l'I.S.E.A., suppl. no. 120 [series V, no. 3], Dec. 1961, p. 11.

- 86. Cf. the close analysis given by G. Ayache, 'Aspects de la crise financière au Maroc après l'expédition espagnole de 1860', in *Revue historique*, 220, 1958, pp. 271-310, on p. 295.
- 87. Revue du monde musulman, 5, 1908, p. 428; cf. p. 425. The original Arabic text, with a German translation, was given by G. Kampffmeyer, 'Eine marokkanische Staatsurkunde', in Der Islam, 3, 1912, pp. 68-90.

پدر بزرگ عبدالعزیز، سیدی محمد که مجبور شده بود برای پرداخت غرامت جنگی. ای که اسپانیا در ۱۸۶۰ مطالبه کرده بود از بریتانیا پول قرض کند، این پول را به تأیید علماء با بهره از بریتانیا قرض کرد. در اینجا به یک حیلهٔ شرعی متوسل شده بود. Cf. J. L. Miège, Le Maroc et l'Europe (1830–1894), II, Paris, P.

U.F., 1961, p. 380.

۸۸. اشاره به سوارد بیشمار توسعهٔ بانکداری در همهٔ کشورهای اسلامی چندان موردی ندارد. برحسب اتفاق، اجازه دهید یادآور شوم که حتی در افغانستان، کشوری با یک اقتصاد عقب افتاده، که در آن شخصیتهای مذهبی بسیار قوی و بانفوذند، چهار مؤسسه اعتباری از سال ۹۶۸ تاکنون تأسیس شدهاند تا «با بهرهٔ پایین به بازرگانان کوچک، کشاورزان، دامپروران، صنایع روستایی و خانگی، خاندسازان و کارخانه های کوچک وام دهند».

(D. N. Wilber, Afhanistan, New Haven, H. R. A. F. Press, 1962, p. 217.)

برای دستیابی بهبرخی از ملاحظات رف دربارهٔ تلقیق شرهای متفاوت مردم مسلمان سوریه و لبنان در مورد بهرهٔ بانکی در سه دههٔ اول این قرن، رجوع کنیدبه

Sa'id B. Himadeh, Monetary and Banking System of Syria, Beirut, American University of Beirut, 1935 (Coll. Publications of the Faculty of Arts and Sciences, No. 6), pp. 21 et seq., 189 et seq.

۸۹. بنالیفکار درکتاب ۲۰۱۸. ص ۲۹۸ افسوس میخورد ازاین که برای اوغیرممکن بوده است تا «بهفتوایی از فقهای قوم دایر بر مجازداشتن دولتهای اسلامی بهعقد قرار داد وامهای دولتی دست یابد». بنظر میرسد که همین کتاب مرجع گلدتسیهر باشد.

I. Goldziher, Vorlesungen über den Islam, 2nd edn, 1925, p. 260 (French translation of 1st edition, Le Dogme et la Loi de l'Islam, 1920, p. 218).

. ۹. بنالیفکار، همان کتاب، ص ۱۳۷ فکار بدون ذکر جزئیات بیشتر میگویدسخنرانی در اللواء (قاهره) «همین اواخر» چاپ شد. من نتوانستهام به مجلهٔ مورد بحث دسترسی پیداکنم.

91. Mohamed Kamal Amin Malache, Les Instruments de circulation et les institutions de crédit en Égypte (law thesis), Paris, P.U.F., 1930, pp. 145 et seq.; E. Antonini, Le Crédit et la banque en Égypte, dissertation, Lausanne, Impr. G. Vaney-Burnier, 1927 (University of Lausanne, École des Hautes Études Commerciales), p. 79.

بنظر آنتونینی، نخستین دفتر بانک پس انداز ادارهٔ پست، بشمارهٔ ۲٫۸ در اول مارس ۱۹۰۱ گشایش یافت. همچنین قسمتی از این نظام پس اندازبانکی شاسل سپرده۔ های بدون بهرهٔ کسانی بودکه مصمم بودند در مورد قانون منع ربا از کلاه شرعی استفاده نکنند.

92. J. Jomier, Le Commentaire coranique du Manār, Paris, G. P. Maisonneuve, 1954 (Coll. Islam d'hier et d'aujourd'hui, XI), pp. 222 et seq.

من از پدر جومیه بسیار سپاسگزارم که به تقاضای من برای یافتن این متن، تحقیقاتی را که در قاهره انجام داده بود برای من مختصر کرد و فرستاد. بااینهمه، بایدگفت که این تحقیقات ناموفق درآمده است.

93. Mușțafă ash-Shāțir al-Mișrî, in the journal al-Mumtāz, Cairo, no. 241, 13 jumādā I 1323 (16 July 1905), reprinted in Muḥammad Rashīd Ridā, ta<sup>2</sup>rīkh al-ustādh al-imām, III, Cairo, mațb. al-Manār, AH 1324.

میگویند که این مجله مباحثاتی را که در مدت «سهسال اخیر» انجام گرفته بود منعکس میسازد.

- 94. B. Fekar, op. cit., p. 119. The journal *al-Liwā*<sup>°</sup> for 10 November 1906, reported that deposits in the Egyptian savings banks on 31 October amounted to £300,429 held by 56,408 depositors (*Revue du monde musulman*, 1, 1906–7, p. 422). More complete figures are given in E. Antonini, op. cit., p. 81. Were they founded in 1904 (as Fekar says, pp. 211 et seq.) or in 1901 (cf. supra, n. 91)?
- 95. Fekar, op. cit., pp. 211 et seq.
- 96. Revue du Monde musulman, 4, 1908, pp. 433 et seq.
- 97. Rashīd Ridā, in *al-Manār*, 9, 1324/1906, p. 345. I follow fairly closely the translation given by Fekar, p. 120; cf. J. Jomier, op. cit., pp. 226 et seq.
- 98. Rashīd Ridā, *tafsīr al-qur<sup>3</sup>ān*, Vol. IV, Cairo, 1325 (1945–6), p. 131; cf. Jomier, p. 227.
- 99. Rashīd Ridā, in *al-Manār*, op. cit., p. 346. I keep fairly close to the translation given by Fekar, p. 120.
- 100. Sir Malcolm Darling, The Punjab Peasant in Prosperity and Debt, 4th edn, London, O.U.P., 1947, p. 198.
- 101. Review by M. Hamidullah of J. Hans, Homo OEconomicus Islamicus (Vienna, 1952), in Islamic Quarterly, 2, 1955, p. 143.

۱۰۲. مراجعه کنید به همان کتاب، ص ۱۶۶. شیخ احمد شاکر با یک بیان مترقی تر مسلمانان را با چنان تغیری مورد خطاب قرار میدهد که بیانگر زشتی عمل بدی است که دارد آنرا\_تقبیح می کند:

#### • ۳۴۰ اسلام و سرما یه داری

هان ای مسلمانان، اگر براستی مسلمان هستید مراقب سرزمینهای اسلام در سراسر جهان باشید. این سرزمینهاگرفتار قوانینی خدانشناسانه و لعنت آمیزگشته اند، قوانینی که از روی قوانین اروپای بت پرست و افسارگسیخته نمونه برداری شده اند و دما را چه آشکارا در متن و روح (قانونگذاری) و یا با حقه بازی واژه ها و نامیدن آن بعنوان «بهره» مجاز می دارند. کاربه جایی کشیده است که مردمی را می بینیم که ادعا می کنند مسلمانند ولیک خود را در شمار مدافعان این قوانین جای می دهند، در حالیکه دیگرانی هستند که غافل از قانون دینی از این «بهره» دفاع می کنند و «علما»ی مسلمان را به نادانی و محافظه کاری خشک متهم می سازند، چراکه این علماء بااین کوششهایی که در جهت قانونی کردن ربا صورت می گیرند همداستان نیستند.

('umdat at-tafsīr, II, 196 et seq., note, as given in Zaydān Abū 1-makārim, Binā al-iqtisād fi l-Islām, Cairo, dār al-'urūba, 1959, p. 177.)

- 103. M. Hamidullah, in Islamic Quarterly, 2, 1955, p. 143.
- 104. Ibid., p. 143; the same writer, in *Cahiers de l'I.S.E.A.*, suppl. no. 120 (series V, no. 3), Dec. 1961, pp. 35 et seq.
- 105. M. Hamidullah, in Islamic Quarterly, 2, 1955, p. 144.
- 106. Nāşir Ahmed Sheikh, Some Aspects of the Constitution and the Economics of Islam, Woking (Surrey), The Woking Muslim Mission and Literary Trust, 1961, pp. 29 et seq.; cf. A. Chapy, 'Islam dans la constitution du Pakistan', in Orient, No. 3, July 1957, pp. 120-27.
- 107. Article 29, para. f of the Constitution (cf., e.g., the translation by V. Vacca, in Oriente Moderno, 37, 1957, pp. 493-551, on p. 498).
- 108. L'Express (Paris), No. 692, 21-27 September 1964, p. 37.
- 109. Nāşir Ahmed Sheikh, op. cit., pp. 226 et seq.
- 110. C. A. Nallino, Raccolta di scritti editi e inediti, Vol. I, L'Arabia Sa<sup>c</sup>ūdiana (1938), Rome, 1939, p. 101; A. D'Emilia, 'Intorno al codice di commercio dall' Arabia saudiana', in Oriente moderno, 32, 1952, pp. 316-25, especially p. 322, n. 2.
- 111. Financial agreement of 29 January 1950 (text translated in Oriente Moderno, 30, 1950, pp. 19 et seq.). The same applied to the subsequent agreement of 9 November 1955 (ibid., 35, 1955, pp. 591 et seq. and 36, 1956, p. 98) according to J. Hans, Dynamik und Dogma in Islam, 2nd edn, Leiden, Brill, 1960, p. 103 (giving the date as 1956). On the other hand, the wellinformed economic newspaper Le Commerce du Levant, published in Beirut, reported on 31 August 1960, that the Saudi Soama Trading Co., of Jedda, said to be partly owned by King Sa<sup>c</sup>ud, was suggesting to the Tokyo Metropolitan Bank, with a view to investment in Japan, a loan of \$100 million for 25 years at

8 per cent annual interest (*Cahiers de l'Orient contemporain*, issue 43, May-August 1960, p. 159). Perhaps it is all right to break the Law when dealing with pagans!

112. Cahiers de l'I.S.E.A., suppl. no. 120 [series V, no. 3], pp. 37 et seq.

محمد حميدانته پيشنهاد مي کند که بانکها از يکسوي بهسيردهدهندگانشان (در قبال سیردهٔ درازمدت) یک «حصه» متغیر آنهم تنها در پایان سال مالی و پس از محاسبة منافع بانكى يرداخت كنند، البنه نه تحت هرشرايطيو با يك بهرة ثابت؛ و از سوی دیگر بانکها به سرمایه گذاران و دیگران در قبال حق شراکت در هر منفعتی که اینان ممکن است کسب کنند و پس از گرفتن تضمینهایمی از وام. گیرندگان در برابر عدم موفقیت احتمالی آنها، وامدهند. او همچنین پیشنهاد می کند که دولتهای اسلامی اعتباری پولی برای چنین عملیاتی منظور دارند («پیشنهاد برای تأسیس اعتبار پولی بدون بهرهٔ اسلامی» در Islamic Review جلد ٤٣، شمارهٔ ٦ ژوئن ١٩٥٥، ص ١١). او تصديق مي كند كه اين رامحلها با قانون سنتي اسلامي منافاتي ندارد. بيگمان او در اينجا كاملاً برحق بود، اما اين راەحلها تنها با منظوری کهاو خودبدین منعسنتیبازبستهبود، یعنی متوقفساختن انباشتگی ثروت در دست تنی چند منافات دارد. او میافزاید «میان بهره و نفع بازرگانسی چندان تفاوتسی نیست، درست همچنانک آ تحسین یک مجسمه و پرستش آن بعنوان یک بت تنها در تلقیهای ذهنی افراد تفاوت می پذیرد و یکی ممکن است مجاز و دیگری غیرمجاز باشد، بیآنکه تفاوت فاحشی در میان باشد (Cabiers...p.39). شاید چنین باشد، اما در مورد بهره بایدگفت که تلقی ذهنی (میل به منفعت) را نمی توان پوشیده داشت. بهرحال، نباید تفاوت آشکاری در این میان مطرح باشد. در واقعیت، آنچه که در این مورد می بینیم صرفاً تلاش بيهودهايست براى حفظ اعتبار رسمي فرماني كه با شرايط اقتصاد امروزی سازگار نیست و بدین شیوه میخواهند حضور آین فرمان را بگوندای لاحق در قوانين مقدس اسلام توجيه كنند.

- 113. F. Perroux, Le Capitalisme, Paris, P.U.F., 1962 (Coll. Que saisje?, 315), pp. 25 et seq.
- 114. Marx, Introduction to the Critique of Political Economy, London, 1971, pp. 191-2.
- 115. Marx, Capital, Vol. I, London, 1938, p. 521.
- 116. Cf. M. Rodinson, 'Marxisme et racisme', in La Nef, new series, nos. 19–20, Sept.-Dec. 1964, pp. 49–60.
- 117. Bibliographical and other references regarding attempts at a typology of entrepreneurs will be found in Yusuf A. Sayigh, *Entrepreneurs of Lebanon: The Role of a Business Leader in a* Developing Economy, Cambridge, Mass., Harvard U.P., 1962, pp. 28 et seq., 174.
- 118. J. Austruy, 'Vocation économique de l'Islam', in *Cahiers de l'I.S.E.A.*, No. 106, Oct. 1960 (Series V, no. 2), pp. 151–212, on p. 167.
- 119. Ibid., p. 158, n. 24.

- 120. A. A. I. El-Gritly, The Structure of Modern Industry in Egypt, Cairo, Government Press, 1948 (also in L'Égypte Contemporaine, 38, 1947, issue nos 241-2), pp. 391 et seq.; cf. Morroe Berger, The Arab World Today, London, 1962, p. 243.
- 121. Berger, op. cit., pp. 243 et seq.

i

- 122. See especially Ch. Issawi, 'The Entrepreneur Class', in Social Forces in the Middle East, ed. S. N. Fisher, Ithaca, Cornell U.P., 1955, pp. 116-36, on pp. 127 et seq.; A.J. Meyer, Middle Eastern Capitalism, pp. 38 et seq.; Y. A. Sayigh, Entrepreneurs of Lebanon, pp. 69 et seq.
- 123. Cf. A. J. Meyer, 'Entrepreneurship, the missing link in the Arab states?', in *Middle East Economic Papers*, Beirut, 1954, pp. 121-32; Y. A. Sayigh, op. cit., pp. 127 et seq.; Ch. Issawi, 'The Entrepreneur Class' (see note 122), pp. 131 et seq.; Ch. Issawi, *Egypt at Mid-Century, an economic survey*, London, O.U.P., 1954, pp. 168 et seq. See also A. P. Alexander, 'Industrial entrepreneurship in Turkey, its origin and growth', in *Economic Development and Cultural Change*, 8, 1960, pp. 349-65; A. J. Meyer, 'Entrepreneurship and economic development in the Middle East', in *The Public Opinion Quarterly*, 22, 1958, pp. 391-6.
- 124. Cf. A. Ajdari, 'Influence des valeurs traditionnelles sur la mentalité économique dans les pays musulmans du Moyen-Orient', in *Développement et civilisation*, no. 10, April-June 1962, pp. 55-79, and the books and articles by J. Austruy, already quoted.
- 125. Cf., e.g. A. Bonne, 'Incentive for economic development in Asia', in Annals for the American Academy of Political and Social Science, Philadelphia, 276, 1951, pp. 12-19. On the aspiration towards a strong government, cf. D. Lerner, The Passing of Traditional Society: Modernizing the Middle East, Glencoe, Ill., The Free Press, 1958, pp. 280 et seq., etc.
- 126. J. Berque, Les Arabes d'hier à demain, Paris, Seuil, 1960, p. 77.
- 127. Ibid., p. 78. Cf. A. J. Meyer, 'Entrepreneurship, the missing link in the Arab states?' (see note 123), p. 128: El-Gritly, *The Structure*..., pp. 455, n. 1 (where the comparison with India is noteworthy), and 465.
- 128. Berque, p. 76.
- 129. Ibid., p. 107.
- 130. Ibid., p. 52.
- 131. Zaki Badaoui, La Législation du travail, 3rd edn, Alexandria, Éd. du Journal du Commerce et de la Marine, 1951, p. 3.
- 132. H. B. Butler, Report on Labour Conditions-in Egypt, with sug-

gestions for future social legislation, Cairo, Government Press, 1932, p. 9 of the English part of the text.

- 133. The text of the law will be found in Z. Badaoui's collection, op. cit., pp. 174-82.
- 134. El-Gritly, The Structure . . ., p. 538; cf. also Issawi, Egypt at Mid-Century, pp. 175 et seq.
- 135. Cf. e.g., D. Lerner, op. cit.; Issawi, 'The Entrepreneur Class' (see note 122); Y. A. Sayigh, op. cit., pp. 129 et seq.

۱۳۶۰ این امر، برای نمونه، سرانجام از سوی یکی از بهترین مراجع تاریخ اقتصادی مصر جدید پدیرفته شد،گرچه درکار اخیرتر او نشانههایی از یک نظر متفاوت بچشم میخورد: «مانع اصلی برسرراه تحول صنعت مصر درگذشته، رقابتفرآوردم های بیگانه وکمبود حمایت دولتی بصورت تعرفههایگمرکی حمایت کنندهبود.»

(A. E. Crouchley, The Economic Development of Modern Egypt, London, Longmans, Green, 1938, p. 250.)

- 137. Y. A. Sayigh, op. cit., pp. 122 et seq., 131 et seq.
- 138. I use here the translation given by J. Declareuil, Rome et l'organisation du droit, Paris, Renaissance du Livre, 1924 (Coll. l'Évolution de l'Humanité, no. 19), p. 177, modifying it as regards the meaning of *abutor* in accordance with the comments of authorities on Roman Law.
- 139. Ibid., pp. 203 et seq., 380 et seq. I have merely paraphrased the very clear survey given in E. Perrot and L. Levet, *Précis* élémentaire de droit romain, 2nd edn, Paris, Recueil Sirey, 1937, pp. 171 et seq. Cf. also, e.g., R. von Mayr, *Römische Rechtsgeschichte*, 1/2, Leipzig, Göschen, 1912 (Coll. Sammlung Göschen, 578), p. 54; IV, Berlin and Leipzig, Göschen, 1913 (same coll., 697), pp. 108 et seq.
- 140. Thomas Aquinas, Summa theologica, II: 2, qu. 22, art. 5, and qu. 66, art. 2 (English translation in op. cit., Vols. 9 and 10). Cf. the use of the Dominican's own expressions by Leo XIII in his encyclical of 1891, Rerum Novarum (see Les Textes pontificaux sur la démocratie et la société moderne, ed. G. Michon, Paris, Rieder, 1928, p. 154). A typical example of the conceptions held by Catholics of that time is provided by L. Garriguet, La Propriété privée, Paris, Bloud, 1907 (Coll. Science et Religion, 154-5). Cf. P. Bigo, La Doctrine Sociale de l'Église, Paris, P.U.F., 1965, which is basically similar (though with more subtlety and learning) to the writings of the Muslim apologists.
- 141. L. Milliot, Introduction à l'étude du droit musulman, Paris, Recueil Sirey, 1953, p. 495.

این کتاب که میتواند برای کسانی که درصدد نظریه سازی دربارهٔ ویژگیهای ذاتی اسلام هستند بعنوان یک مرجع اصلی بکار آید، از پارهای جهات، بویژه

# ۳۳۴ اسلام و سرما به داری

بخاطر فضلفروشیهای حقوقدانانهٔ آن، کمبود ادراک تاریخی و اطلاعات ناقص آن دربارهٔ آثاری که در تاریخ قانون اسلامی انقلابی پدیدآوردهاند، بویژه آثار مهمی چون آثاری. شناخت سزاوار انتقاد است. این کتاب میتواند بعنوان یک کتاب دم دستیمورد استفاده قرارگیرد، اما هرگز نمیتوان بدان اعتماد کرد.

- 142. F. Olivier-Martin, Précis d'histoire du droit francais, 3rd edn, Paris, Dalloz, 1938, p. 243.
- 143. G. Destann<u>e</u> de Bernis, 'Islam et-développement économique', in *Cahiers de l'I.S.E.A.*, No. 106 (series V, no. 2), Oct. 1960, pp. 105-50, on p. 143.
- 144. J. Austruy, 'Vocation économique de l'Islam', art. cit., p. 190.
- 145. As is noted even by L. Milliot, *Introduction* . . ., p. 497, despite his propensity to emphasize the divergences between Western and Islamic countries.
- 146. Austruy, 'Vocation . . .', pp. 188 et seq.

۱۶۷. همان کتاب، ص ۱۸۸. آوستروی بهنگامی که مفهوم مالکیت در نوشته های اقتصاد دانانی چون فرانسوا پرو را در مقابل اصطلاح «مالکیت اجتماعی وسایل تسولید» (اصطلاح راییج در نوشته های مارکسیستی) که در کتاب درسی اقتصاد سیاسی آکادمی علوم اتحاد شوروی میآید، ذکرمی کندصرفاً لفظ پردازی می کند.چیزی بیشتر از صرف تعبیر متفاوت از یک مفهوم مطرح است. آنچه که اختصاص می یابد در مورد اول در تحلیل نهائی و باوجود محدودیتهایی که بر کاربرد آن تحمیل شده است – در کنترل فردی که آنرا در اختصاص خود در میآورد، باقی می ماند. در اتحاد شوروی عین مالکیت تحت نظارت انحصاری دولت است.

- 147. Ibid., p. 188. Austruy is merely playing with words when he confronts the conception of ownership found in the works of economists like F. Perroux with the term 'social ownership of the means of production' (a commonplace, in any case, in Marxist writing) which appears in the textbook Political Economy published by the Academy of Sciences of the U.S.S.R. There is more here than merely a different interpretation (p. 189) of one and the same notion. That which is appropriated remains, in the former case – in the last analysis, and despite the restrictions imposed on its use – under the control of the individual who appropriates it. In the U.S.S.R. it is under the exclusive control of the state.
- 148. Cf. M. Rodinson, 'L'Islam et les nouvelles indépendances', in *Partisans*, No. 10, May-June 1963, pp. 99-117.
- 149. G. Destanne de Bernis, 'Islam et développement économique ...', art. cit., p. 144.
- 150. J. Poirier, 'Droit musulman et développement économique, la tradition et la théorie juridique devant l'innovation', in *Cahiers de l'I.S.E.A.*, suppl. no. 120 (series V, no. 3), Dec. 1961, pp.

191–224, on p. 222.

151. Mustafā as-Sibā<sup>c</sup>ī, *ishtirākiyyat al-Islām*, 3rd edn, Cairo, ad-dār al-qawmiyya li-t-tibā<sup>c</sup>a wa-n-nashr, no date (Coll. ikhtarnā laka, 113), pp. 114 et seq.

152. Ibid., pp. 114-18.

- 153. Ibid., p. 118.
- 154. E. F. Gautier, Moeurs et coutumes des musulmans, Paris, Payot, 1931, p. 17.
- -155. Austruy, 'Vocation . . .', art. cit., p. 158.
- 156. Berque, op. cit., p. 270.
- 157. A. J. Meyer, Middle Eastern Capitalism, p. 37.

۵۱، رجوع کنید به تحلیل برجستهٔ برنارد لوئیس دربارهٔ اثر انقلاب فرانسه بر عقیدهٔ مردم عثمانی.

'The impact of the French Revolution on Turkey, some notes on the transmission of ideas', in *Cahiers d'histoire mondiale*, Vol. I, no. 1, July 1953, pp. 105-25.

فصل ششم: نتيجه كيريها و چشماندازها

÷

See. 1

 M. Rodinson, 'La pensée d'Avicenne', in La Pensée, No. 45, Nov.-Dec. 1952, pp. 83-93; no. 46. Jan.-Feb. 1953, pp. 51-7; no. 47, March-April 1953, pp. 85-99.

از خوانندهای که جسارت مراجعه به این مقاله را دارد، تقاضا دارم تا زمانی که این مقاله رابصورت امروزیتری تنظیم نکردهام بگونه ای که با تفکر کنونیم سازگار آید۔ صورتبندیهای «استالینیستی» آن را (دست کم) در میان پرانتز بگذارد.

- 2. Henry Corbin, Histoire de la philosophie islamique, I. Des origines jusqu'à la mort d'Averroës (1198), in collaboration with Seyyed Hossein Nasr and Osman Yahya, Paris, Gallimard, 1964, 384 pp. (Coll. Idées, 38).
- 3. Lucien Sebag, *Marxisme et Structuralisme*, Paris, Payot, 1964 (Coll. Bibliothèque scientifique, Collection Science de l'Homme), p. 170.
- 4. Roland Barthes, 'Éléments de sémiologie', in Communications, No. 4, Paris, Éd. du Seuil, 1964, pp. 91-135, on p. 102.
- 5. Sebag, op. cit., p. 221.
- 6. Ferdinand de Saussure, Cours de linguistique générale, 4th edn, Paris, Payot, 1949 (Coll. Bibliothèque scientifique), pp. 208, 210. (English translation, Course in General Linguistics, New York, McGraw Hill, 1966, pp. 151, 153.)
- کوشیدهام تا تأثیر متقابل همهٔ این زمینه ها را در زندگینامهٔ یک مرد بزرگ نشان Mahomet, Paris, Club français du

#### ۳۴۶ اسلام و سرما یه داری

livre, 1961 (Coll. Portraits de l'histoire, 32) (2nd edn, revised, Éd. du Seuil, 1968: Eng. trans., *Mohammed*, Allen Lane The Penguin Press, 1971).

اگر این کوشش واجد ارزشی باشد، این ارزش ندبخاطر کشف عوامل جدیدی کـه پیش از این تصور نشده بود، بلکه در نشان دادن بستگیهای میان عواملی که هم اکنون بخوبی شناخته شدهاند، مطرح است.

<sub>۸۰</sub>-اقتباس منفعتآمیز-ف<del>نی</del> یا حتی غیرفنی از تمدنیکه برتر تلقی میشود، هرگاهکه جامعهٔ اقتباسکننده بهسطح معینی برسد، گریز ناپذیر است. در جهان اسلامی تأخیر درچنین اقتباسهایی برخلاف تصورپیررندو

(P. Rondot, *Cahiers de 1, I. S. E. A*, No 106, Oct. 1960, Series V, no2, p. 52)

بعنت «درنگهای» روشنفکران نبود. ایدئولوژی اسلامی حداکثر جز تعویق این اقتباس کار بیشتری انجام نداد. این ایدئولوژی نمی توانست از این اقتباس جلوگیری کند. نتایج این اقتباس بسیار سترک بود. اجازه دهید در این رهگذر این نکته را یادآوری کنم که استعدادهای فنی در میان همهٔ نژادهای بشری بیکسان توزیع شده است. این عدوامل فرهنگی هستند که باعث تقویت یا بازداری از رشد این استعدادها می شوند. این استعدادها همینکه شرایط فرهنگی مساعد باشند و جنبه ای موافقتر پیداکنند، خود را ابراز می کنند و شکوفان می گردند. بدینسان حیرت سادهلوحانهٔ آوستروی (که ناخودآگاهانه جنبه ای نزادپرستانه دارد) از وجود تکنیسینهای مسلمان توجیه می شود (همان کتاب، ص ۱۷۷ و دنبالهٔ آن).

- 9. Luc de Heusch, 'Pour une dialectique de la sacralité du pouvoir', in Le Pouvoir et le Sacré, Brussels, Centre de Sociologie, 1962 (Annales du Centre d'étude des religions, I), pp. 15-47, on pp. 15 et seq.
- L. Dumont, La Civilisation indienne et nous, esquisse de sociologie comparée, Paris, A. Colin, 1964 (Coll. Cahiers des Annales, 23), especially pp. 31-54.
- 11. Particularly in his book Le Mythe de l'éternel retour, archétypes et répétition, Paris, Gallimard, 1949 (Coll. Les Essais, 34).
- Histoire de la philosophie islamique I (see note 2). A very idealisticconception of Muslim history is also defended (not without some original and interesting observations) by C. A. O. van Nieuwenhuijze, Cross-Cultural Studies, The Hague, Mouton, 1963 (Coll. Publications of the Institute of Social Studies, series major, Vol. V), especially in Chapter ix ('Social Aspects of Economic Development in the Arab States', pp. 222-74).

۱۰ قوم آراپش ساکن کوهستانهایگینهٔ نوپس از آنکه مارگارت میدکتاب

Sex and TemPerament in The Primitive Society, Routledge, 1935 را دربارهٔ آنها نوشت، بخاطر نجابتشان، عدم پرخاشگری و جامطبیشان و خلاصه بخاطر رفتاری که از نظر سنتی نوعاً در جامعهٔ ما به منش زنانه مربوط بوده است، معروف گشته اند. آنها بهنگام نخستین برخورد-با مارگارت مید، با همسایگان شان در صلح زندگی می کردند، اما، «این نیز حقیقت دارد که در میان این قوم نیز سنتهای برخوردهای دشمنانه با مردم جنگجوتر ساحلی [که آنها نیز آراپش هستند] در روزگار پیشین بهنگام سرازیر شدن مردم کوه نشین بسوی دریاها برای بدست آوردن نمک، وجود داشته است.» (همان کتاب، صفحات و ر. ۱)

- Cf. G. Balandier, 'Réflexions sur le fait politique: le cas des sociétés africaines', in *Cahiers internationaux de sociologie*, 37, 1964, pp. 23-50.
- 15. Cf. e.g., M. Noth, *History of Israel*, London, A. & C. Black, \_\_\_\_1958, pp. 104-5.
- 16. Le Mythe de l'éternel retour (see note 11), p. 27; cf. my criticism of this in La Pensée, no. 38, Sept.-Oct. 1951, pp. 127-30.
- 17. John L. La Monte, 'Crusade and Jihad', in *The Arab Heritage*, ed. N. A. Faris, Princeton, 1944, pp. 165-6.
- 18. Ibid., p. 196.
- -9. La Civilisation indienne et nous (see note 10), p. 53.
- 20. Ibid., p. 52.
- 21. Ibid., p. 51.
- 22. Ibid., p. 19.
- 23. Van Nieuwenhuijze, Cross-Cultural Studies (see note 12), p. 238.
- 24. J. Berque, Le Maghreb entre deux guerres, Paris, Seuil, 1963; cf. my critical comments in L'Année sociologique, 3rd series, 1962, pp. 370-2.
- 25. Cf. F. I. Qubain, *The Reconstruction of Iraq*, 1950–1957, New York, Praeger, 1958; and the excellent critical observations by a member of the Board, M. Ionides, *Divide and Lose: The Arab Revolt of 1955–1958*, London, G. Bles, 1960.
- 26. Good examples are given by G. Destanne de Bernis, 'Contributions à l'analyse des voies africaines du socialisme: les coopératives rurales', in Études maghrébines, Mélanges Charles-André Julien, Paris, P.U.F., 1964, pp. 267-83, and 'Islam et développement économique' (art. cit., note 6).

