رامین جهانبگلو حاکمیت ازادی





# حاكميت وأزادي

Download from: aghalibrary.com

# حاكميت و آزادي

درسهایی در زمینهٔ فلسفهٔ سیاسی مدرن

رامين جهانبگلو



جهانبگلو، رامین، ۱۳۳۵ \_

حاکمیت و آزّادی: درسهایی در زمینهٔ فلسفهٔ سیاسی مدرن / رامین جهانیگلو. ــ نهران: نشر نی، ۱۳۸۳.

۲۱۹ ص.

ISBN 964-312-714-1

فهرستنویسی براساس اطلاعات فیها. چاپ سوم: ۱۳۸۶.

کتاب حاضر ترجمه درسهایی است که بین سالهای ۱۹۹۹ تا ۲۰۰۱ در دانشگاه تورنتو ارائه شده است.

۱. علوم سیاسی مفلسفه. ۲. آزادی. ۳. حاکمیت. الف. عنوان.
 ب. عنوان: درسهایی در زمینه فلسفه سیاسی مدرن.

۲ ح ۹۳ ج / JA ۷۱ ۱۳۸۴

- AY\_W. 441

كتابخانه ملى ايران



تهران، خیابان کریمخان، نبش میرزای شیرازی، شمارهٔ ۱۹۵۵، کد پستی ۱۵۹۷۹۸۵۷۴۱ تلفن: ۲ و ۸۵۹۱۳۷۰۱، صندوق پستی ۵۵۶ ـــ ۱۳۱۴۵ www.nashreney.com

> دفتر فروش: خیابان دکتر فاطمی، خیابان رهی معیری، شمارهٔ ۵۸ تلفن: ۹ و ۸۸۰۰۴۶۵۸، فکس: ۸۸۰۰۸۲۱۱ کتابفروشی: خیابان کریمخان، نبش میرزای شیرازی، شمارهٔ ۱۶۹ تلفن ۱۵۶۱۸۸

> > حاکمیت و آزادی

درسهایی در زمینهٔ فلسفهٔ سیاسی مدرن

رامین جهانبگلو

ناظر چاپ: بهمن سراج

• جاپ سـوم ۱۳۸۶ تهران • تعداد ۱۱۰۰ نسخه • لیـتوگرافی غزال • جاپ غزال

ISBN 964-312-714-1

شابک ۱\_۷۱۴\_۳۱۲\_۹۶۴

Printed in Iran

همهٔ حقوق چاپ و نشر برای ناشر محفوظ است

Download from: aghalibrary.com

# فهرست مطالب

| V   | سخنی با خواننده             |
|-----|-----------------------------|
| ٩   | مقدمه: فلسفة سياسي جيست؟    |
| 79  | ١. تامس هابز                |
| ۴۷  | ٢. جان لاک                  |
|     | ٣. باروخ اسپينوزا           |
| ٧٩  | ۴. ژان ژاک روسو             |
| ٩۵  | ۵. ولتر و عصر روشنگری       |
| ١٠٥ | ۶. بارون دو مونتسکیو        |
| ١٢٣ | ۷. ادموند برک               |
| 179 | ٨. امانو ئل كانت            |
| 109 | ٩. گئورگ ويلهلم فريدريش هگل |
| 179 | ١٠. كارل ماركس              |
| 191 |                             |
| 7.1 | ۱۲. بنجامن كنستان           |
| 711 | ۱۳. جان استو ارت ميل        |

|   |  | • |  |
|---|--|---|--|
|   |  |   |  |
| • |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |

## سخني با خواننده

کتابی که در دست دارید ترجمهٔ درسهایی است که در زمینهٔ فلسفهٔ سیاسی در بین سالهای ۱۹۹۹ و ۲۰۰۱ در دانشگاه تورنتو ارائه شدهاند. هرچند که هر یک از فصلهای این کتاب را می توان به صورت مجزا مورد بررسی قرار داد ولی برای فهم هر چه بهتر تکوین و تحول اندیشهٔ سیاسی مدرن باید به ترتیب تاریخی پیدایش هر یک از این اندیشه ها توجه داشت. همچنین از آنجا که این اندیشه ها در قالب کلاس درس ارائه شدهاند، کتاب حاضر فاقد هرگونه کتاب شناسی است. ولی در هرحال امیدوارم که این کتاب برای آن کسانی که به تاریخ عقاید سیاسی علاقه دارند و به ویژه دانشجویان فلسفه و علوم سیاسی مفید واقع شود.

در پایان لازم می دانم که از زحمات مرحوم منصور گودرزی، مترجم این کتاب، قدردانی و سپاسگزاری کنم.

رامين جهانبگلو



#### مقدمه

## فلسفهٔ سیاسی چیست؟

امروزه سیاست مدرن را نمی توان در گسست و بی ارتباط با سنت فلسفه سیاسی غرب در نظر گرفت، زیرا برای به وجود آوردن چنین گسستی باید تاریخ اندیشهٔ سیاسی غرب را شناخت و در مورد آن به پرسش پرداخت. در چنین صورتی ما یک بار دیگر در سنت فلسفهٔ سیاسی غرب قرار خواهیم گرفت. سنت فلسفهٔ سیاسی طی ۲۵ قرن گذشته به صورت سنت گسستی جلوه می کند که تا به امروز بسیاری از اعتقادات و ایقانهای فکری و فلسفی بشریت را مورد سؤال قرار داده است. استمرار و پیوستگی این سنت گسست مفهوم خود را در حرکت خود می یابد. لذا، از آنجا که هرگونه پرسش فلسفی مفهوم حقیقت خلاصه می شود، بنابراین اشتباه است اگر ادعا کنیم که امروزه قابلیت طرح هرگونه پرسش فلسفی و داوری نقادانه در مورد وقایع سیاسی را از دست داده ایم، چون در این صورت مقولهای تحت عنوان فلسفهٔ سیاسی وجود نخواهد داشت.

طرح پرسش دربارهٔ سیاست به معنای قرار گرفتن در چارچوب فلسفهٔ سیاسی به منزلهٔ رشتهای فنی و علمی نیست. فلسفهٔ سیاسی برخلاف فیزیک هستهای یا زیست شناسی مولکولی رشتهای تخصصی نیست، زیرا فضای بسته ای نیست که در آن فیلسو فان فقط با بکدیگر به گفت و گو در مورد فلسفه بنشینند. بی شک چنین گفتوگویی میان شهروندان یک جامعه شکل می گیرد و در قالب مفاهیمی فکری به صورت فلسفهٔ سیاسی درمی آید. ولی فلسفهٔ سیاسی دارای ویژگیای است که از بدو پیدایش آن در یونان باستان تاکنون وجود داشته است. این ویژگی در پرسش در مورد چرا و چگونگی زندگی انسانها در جامعهٔ سیاسی است. این پرسش مهم از همان زمان با پرسش محوری دیگری همراه بوده و آن طرح مسئلهٔ «بهترین نوع زندگی اجتماعی» یا به عبارت دیگر طرح پرسش «بهترین رژیم سیاسی» است. شاید به همین دلیل، پرسش دربارهٔ قدرت و استمرار آن در تاریخ از پرسشهای کلیدی فلسفهٔ سیاسی محسوب می شود. همچنین یکی از مسائل مهم فلسفهٔ سیاسی همواره این است که این قدرت چه نهادهایی را با خود به همراه دارد، یعنی در چه قالب مدنی ای شکل می گیرد. یکی از نهادها «قانون» است که از دیدگاه فلسفهٔ سیاسی جدای از جوهر سیاست نیست. همچنین برای فلسفهٔ سیاسی طرح پرسش بنیادی «سیاست» با طرح رابطهٔ میان فضای عمومی و فضای خصوصی (عدم تفکیک آن در میان کلاسیکها و تفکیک آن در میان مدرنها) همراه بوده است.

پس همانطور که می بینیم فلسفه و سیاست جداناپذیرند. فلسفه در جامعهٔ انسانها یعنی جامعهٔ سیاسی ظهور می یابد و اندیشه دربارهٔ سیاست خود تبدیل به مفهومی فلسفی می شود. به همین دلیل، اندیشهٔ فلسفی تفکری فردی است ولی معنایی جمعی دارد، زیرا در مورد مفاهیمی سخن می گوید که کلی و جهانی هستند. به عبارت دیگر، پرسش در مورد هستی مشترک انسانها پرسشی فلسفی است. این پرسش «در» و «برای» جوامع سیاسی گوناگون معنای مختلفی می یابد. این جوامع می توانند دموکراتیک باشند یا

استبدادی یا توتالیتر، یعنی به عبارتی «جوامع باز» باشند یا «جوامع بسته». جامعهٔ دموکراتسیک نتیجهٔ یدیدهای است که توکویل آن را «انقلاب دموکراتیک» می نامد. دموکراسی از نظر او پدیدهای است که به پایان گرفتن سلسلهمراتب سیاسی و اجتماعی و اعتلای فردیت انجامیده است. در جوامع دموکراتیک برخلاف جوامع استبدادی یا تو تالیتر قانون از بالا و به شکلی متعالى به افراد داده نمي شود، بلكه نتيجهٔ كُنش سوژههاي آزاد و خودمختار است که در مقام شهروند سیاسی قانون را درونی میکنند. بنابراین از نظر فلسفهٔ سیاسی پرسش در مورد سیاست، پرسش در مورد «زندگی مشترک» انسانهاست و فیلسوف فردی است که دربارهٔ این هستی مشترک می اندیشد و با ذهنی آزاد در مورد این موضوع با افراد دیگر وارد گفتوگو می شود. ولی فیلسوف برای سخن گفتن دربارهٔ هستی سیاسی (که بنا به تعریف امری مشترک است) محتاج به فلسفهٔ سیاسی است. از آنجاکه فیلسوف خود شهروند جامعهٔ سیاسی است پس می توان نتیجه گرفت که فلسفهٔ سیاسی خود نتیجهٔ جامعهٔ سیاسی است که در مورد اهداف و غایتهای زندگی مشترک خود می اندیشد. به عبارت دیگر، به همان اندازه که سماست مه معنای هنر سازماندهی جامعه، طی قرون متوالی با ما همراه بوده، به همان اندازه نیز پرسش فلسفی در مورد سیاست در جوامع سیاسی مطرح شده است. دلیل این امر را در این موضوع می توان دید که سیاست از محتوایم کاملاً انسانی برخوردار است، یعنی نه جوهری حیوانی دارد و نه جوهری الهي، بلكه به جوهر اجتماعي انسان برمي گردد. ولي آيا هر اجتماع انسانی ای را می توان جامعهٔ سیاسی نامید؟ و آیا در اجتماعی انسانی همه چيز سياسي است يا اينكه بايد ميان سياست (la politique-politics) و امر سياسي (le politique-policy) تفاوت قائل شد؟ همچنين چگونه بايد ميان آنچه که سیاسی است و آنچه که سیاسی نیست (برای مثال تُعد زيبايي شناختي) فرق گذاشت؟ مگر غير از آن است كه سياسي كردنِ ابعاد غیرسیاسی همیشه فاجعه به بار می آورد (دو تجربهٔ فاشیسم و استالینیسم در

قرن بيستم گواه اين امر هستند)؟

پس بحث در مورد فلسفهٔ سیاسی به چه گونهای صورت می گیرد؟ تا چه حد می توانیم از فلسفهای صحبت کنیم که به تحقیق در مورد سیاست می پردازد، ولی خطر ایدئولوژی شدن آن را تهدید نمی کند؟ در حقیقت زمانیکه از فلسفهٔ سیاسی سخن به میان می آید، باید تفاوتی میان آن و علوم سیاسی قائل شد. علوم سیاسی به شناخت دادههای گنش سیاسی گفته می شود که به تحقیق در مورد امور تصمیمگیری سیاسی می پر دازد. بدینگونه، علوم سیاسی به تفحص و تجسس در مورد ویژگیهای خاص سیاست می پردازد ولی نگاهی به جوهر سیاست ندارد. در عوض، فلسفهٔ سیاسی به ماهیت، معنا و شکلگیری مفهوم سیاست توجه دارد، یعنی هدف آن، نوعی پدیدارشناسی سیاست است. شاید به همین دلیل، فلسفهٔ سیاسی از روزمرگی سیاست فاصله میگیرد و بهعنوان فکری فلسفی نگاهی انتقادی به مقولهٔ سیاست دارد. ولی فاصله گرفتن فیلسوف سیاسی از روزمرگی سیاست بهمنزلهٔ بی تفاوتی او به معنای تاریخ بشری نیست. فیلسوف سیاسی در تنهایی اتاق کارش قلم میزند ولی با ورق زدن صفحات تاریخ با واقعیت سیاسی جهان درگیر است. در حقیقت می توان گفت که فیلسوف سیاسی به نوعی «نقد عقل سیاسی» دست می زند، یعنی در دادگاه عقل به داوری در مورد مفهوم سیاست مینشیند. در اینجا باید به تفاوت میان فیلسوف سیاسی و ایدئولوگ اشاره کرد. ایدئولوگ زندانی ساختار ایمانی پروژهٔ سیاسی خود است درحالی که فیلسوف سیاسی با ارزیابی انتقادی پروژههای سیاسی چارچوبهای ایمانی را مورد پرسش قرار میدهد. ایدئولوگ، پیوسته و به طور دائم از حقیقت سیاسی ای دفاع می کند که آن را مطلق می پندارد، ولی فیلسوف سیاسی همواره در جستوجوی حقیقت سیاسی است. شاید به همین دلیل نیز فلسفه از بدو پیدایش تا به امروز در مورد «ابداع و آفرینش سیاسی، پرسش طرح کرده است.

اگر به ریشه های یونانی دو مفهوم «سیاست» و «فلسفه» بازگردیم، یعنی به

دو كلمهٔ politeia و philosophia، مع بينيم كه براي يونانيان باستان ايس دو موضوع فقط در چارچوب دولتشهر یا پولیس معنا می یابد. از دیدگاه یونانیان باستان «سیاست» اساساً امری انسانی است و نه الهی. همچنین سیاست در یولیس یونانی در چارچوب نگرش کیهان محور قرار می گیرد و بخشی از طبیعت جهان آست. وقتی ارسطو می گوید: «انسان به طور طبیعی حیوانی سیاسی است.» منظور او این است که سرشت و طبیعت انسان، او را برای زندگی در دولتشهر آماده کرده است. پس دولتشهر یا پولیس (polis)که کلمهٔ سیاست (politeia) مشتق از آن است، جامعهای است که به طور طبیعی شکل گرفته است و واقعیت آن در قالب نظم کیهانی معنا می یابد. به عبارت دیگر، از نظر یونانیان باستان انسان دلیلی برای ابداع زندگی سیاسی ندارد، چون به شکل «دادهای طبیعی» در اختیار او قرار گرفته است. مسئلهٔ اصلی انسانها شکل و ساماندادن به این «دادهٔ طبیعی» است که ارسطو از آن بهمثابه «سامان سیاسی جامعه» (politeia) یاد می کند. بدین گونه، سیاست از نظر پونانیان باستان «هنر سازماندهی جامعهای» است که برمبنای منطقی کیهان محور شکل می گیرد. به همین دلیل، از دیدگاه فیلسوفان یونانی زندگی در دولتشهر امری ضروری است. از نظر ارسطو: «آن فردی که نمی تواند در جامعه زندگی كند و يا آن شخصي كه خودكفاست و احتياجي به جامعه ندارد، يا خداست يا حبوانی و حشی». پس برای یونانیان باستان غایت «سیاست»، زندگی در دولتشهر است که با خود، علم کُنش ۴ را به همراه دارد. «علم کُنش» شناختی است که هنر سازماندهی جامعه را از طریق ابداع قوانین مطرح می کند. از اينرو، سياست فقط مديريت امور اجتماع نيست. بلكه همچنين عمل و كُنشي است در جهت انتخاب درست قوانين. اين قوانين را چه كسي يا چه کسانی انتخاب میکنند؟ از دیدگاه آتنی های قرن پنجم قبل از میلاد، داوری

<sup>1.</sup> polis

<sup>2.</sup> phusis

zoon politikon

<sup>4.</sup> prattein

در مورد قوانین و انتخاب عادلانه و درست، هیچگاه به عهدهٔ یک فرد نیست، بلکه در قدرت یک جمع نهفته است. به همین دلیل، ارسطو در بخش سوم، فصل اول، پاراگراف ۱۲۷۵ کتاب سیاست می نویسد: «در آتنِ دموکراتیک قدرت به هیچکس تعلق ندارد».

آتنی هایی که در تصمیم گیری های سیاسی شرکت دارند و همگی از برابری گفتار و برابری در مقابل قانون برخوردارند، شهروندان مرد بالای ۱۸ سال و زاده از پدر و مادر آتنی هستند. از این رو، دولتشهر فقط فضایی برای زنده ماندن نیست، بلکه قبل از هر چیز «فضای سیاسی زندگی مشترک» است، یعنی گسترهٔ همگانی که جمع در آن حضور می یابد. پس حقیقت دولتشهر حقیقت کُنش آزاد شهروندان است. بدین جهت، حقیقت واقعیتی متعالی نیست که از جوهر دولتشهر جدا باشد. دولتشهر در عقاید و افکار شهروندان خلاصه می شود. در اینجا می توان به سنت افلاطونی مبارزه با عقاید و جست وجوی حقیقت متعالی در عالم ایده ها اشاره کرد که نتیجه مخالفت سرسختانهٔ افلاطون با عملکرد دموکراسی آتنی است. افلاطون با تأکید بر جدایی «جهان ایده ها» از «جهان هستی» دولتشهر آتنی، اقتدار حقیقتی متعالی را وارد فلسفهٔ سیاسی یونان باستان می کند.

فلسفهٔ سیاسی قرون وسطاکه نتیجهٔ اعتلای مسیحیت در اروپاست، از دو سنت فلسفهٔ افلاطونی (در یونان) و رواقی (در رم باستان) تأثر پذیرفته است. از این جهت، دنیای قرون وسطا فلسفهٔ سیاسی را تحت سلطهٔ الهیات مسیحی قرار می دهد. فلسفهٔ سیاسی مسیحیت برمبنای اندیشهٔ فلسفی پدران کلیسا یعنی افرادی چون آگوستین قدیس، پُل قدیس و توماس آکویناس قدیس پایه ریزی شده است. پُل قدیس در خطابهٔ خود به رومی ها می گوید: «جهان انسان ها باید از قانون نظام الهی پیروی کند»، و آگوستین قدیس به دنباله روی

<sup>1.</sup> isegoria

<sup>2.</sup> isonomia

<sup>3.</sup> doxei

<sup>4.</sup> eidei

از پُل قدیس فلسفه سیاسی خود را بر پایهٔ تفکیکی میان دولتشهر الهی ا و دولتشهر الهای ا دولتشهر انسانی آقرار می دهد. بدین گونه، محور اصلی فلسفهٔ سیاسی قرون وسطا دیگر مفاهیمی چون «پولیس» یا سی ویتاس آنیست، بلکه مفهوم regnum یا قلمرو پادشاهی است، که منظور قلمرو حضرت مسیح است.

فلسفهٔ سیاسی مسیحی در جست وجوی ایجاد دولتشهری «این جهانی» نیست و به همین جهت به مقولهٔ res publica (امر عمومی» نمی پردازد، بلکه از قوانین الهی و از جمهوری الهی سخن به میان می آورد. به همین دلیل، نقش فلسفهٔ سیاسی کلیسای مسیحی ایجاد واسطهای میان ارادهٔ الهی و ارادهٔ مردم است. ولی فلسفهٔ سیاسی مسیحی مفهوم «سیاست» را در قالب منظومهٔ ذهنی جدیدی قرار می دهد که فاصلهٔ بی پایان و بی کرانی میان خداوند و مخلوق او ایجاد می کند. بدین ترتیب، در فلسفهٔ سیاسی قرون وسطا دولتشهر انسانی معنای فلسفی اش را از اقتدار الهی می گیرد و هدف کُنش انسانها در زمینهٔ سیاسی چیزی نیست جز دستیابی به زندگی اخروی. پس همان طور که برای یونانیان باستان دولتشهر بدون ارجاع به مفهوم فوسیس و قالبی کیهان محور یونانیان باستان دولتشهر بدون ارجاع به مفهوم فوسیس و قالبی کیهان محور وسطا کُنش انسانی بدون توجه به نگرشی خدا محور غیرقابل توضیح و وسطا کُنش انسانی بدون توجه به نگرشی خدا محور غیرقابل توضیح و توصیف است.

گسست واقعی فلسفهٔ سیاسی مدرن با اندیشهٔ سیاسی کلاسیک در قرن هفدهم میلادی صورت میگیرد. در اینجا مدرنیته با نقد و پشت سر گذاشتن دو نگرش کیهان محور یونانی و رومی و خدامحور قرون وسطایی به جهانی عقل محور دست می یابد. از این زمان به بعد موضوع اصلی فلسفهٔ سیاسی بحث در مورد «ابداع سیاسی» است. به عبارت دیگر، سیاست خود تبدیل به اثری بشری می شود که باید آن را ابداع کرد. در این دوران با نظریههای

<sup>1.</sup> cite de Dieu

<sup>2.</sup> cite des hommes

<sup>3.</sup> civitas

<sup>4.</sup> artefactum

قرارداد اجتماعی روبهرو می شویم که هدف اصلی آنها تجزیه و تحلیل پیدایش جامعهٔ سیاسی و یافتن راه حلی برای تحکیم سامان اجتماعی است. قراردادهای اجتماعی مدرن برخلاف پیمانهای دورهٔ باستان و دورهٔ قرون وسطا همگی از عقلانیتی سیاسی، فلسفی و اجتماعی پیروی میکنند و برخلاف پیمانهای مسیحی برمبنای نگرشی طبقه بندی شده و سلسله مراتبی قرار نمی گیرند. به همین جهت، در قراردادهای اجتماعی مدرن قدرت دنیوی ادیگر تحت سلطه و اقتدار آپاپ و کلیسا نیست.

با شروع قرن هفدهم ميلادي نظرية «حق طبيعي» جايگزين نظرية «حق الهي» مي شود و به صورت مفهوم كليدي فلسفة سياسي مدرن درمي آيد. فلسفهٔ سیاسی مدرن با فاصله گرفتن از چارچوب الهی سیاسی که دارای ماهیتی کا گرا مست، سیاست را بر پایهٔ جهانی عقل محور قرار می دهد. از نظر فلسفهٔ سیاسی مدرن، سیاست دیگر دادهای طبیعی نیست، بلکه عنصری است كه بايد ابداع شود. اين دورهٔ اول مدرنيتهٔ سياسي است كه از انديشهٔ ماكياولي تا وقوع انقلاب فرانسه در سال ۱۷۸۹ ادامه مي يابد. مسئلهٔ اصلي اي که در این دوره در زمینهٔ فلسفهٔ سیاسی مطرح می شود، ارتباط مستقیم میان جهان عقل محور (یا عقلانیت مدرن) و قدرت سیاسی (یا حاکمیت) است. با قرائت جدیدی از متون یونانی و رومی نگرش جدیدی در فیلسفهٔ سیاسی ایجاد می شو د که در قالب مفهوم «حاکمیت» شکل می گیر د. مفهوم حاکمیت بیانگر فلسفهٔ سیاسی ای است که دیگر به دنبال دستیابی به زندگی اخروی نيست، بلكه در جهت ايجاد و حفظ جامعهٔ سياسي اي است كه براساس ايدهٔ قرارداد اجتماعی طرحریزی شده است. منظور از «حاکمیت» در اینجا نه دولتشهري كيهانمحور است و نه قدرت سياسي اي خدامحور، بلكه قدرتي این جهانی است که مستلزم اراده و مسئولیت تکتک افراد اجتماعی است.

<sup>1.</sup> potestas

<sup>2.</sup> auctoritas

<sup>3.</sup> theologico-politique

<sup>4.</sup> holistic

بنابراین می توان گفت در چارچوب «حاکمیت» است که مدرنها تاریخ را «در این جهان» و برمبنای «سیاستی این جهانی» شکل می دهند. به عبارت دیگر، فلسفهٔ سیاسی مدرن res publica (امر عمومی) را در ارتباط با طبیعتی ریاضی شده و مالک یافته می اندیشد، یعنی برمبنای مفهوم دکارتی res extensa.

در تاریخ فلسفهٔ سیاسی غرب، ماکیاولی بهعنوان اولین نظریه یرداز «حاكميت» مدرن شناخته شده، ولي جالب اينجاست كه او هيجگاه اين مفهوم را در نو شتههایش به کار نمی بر د. ماکیاولی سیاست را به منزلهٔ گسست با نظم الهي ـسياسي مي انديشد و از آن به عنوان قلمرويي از قدرت ياد مي كند كه در حقیقت حاکمیت مدرن است. بدینگونه، می توان گفت که از ماکیاولی به بعد مدرنیتهٔ سیاسی سیاستی انسانی می شود. ولی اگر سیاست دارای ماهیتی انسانی است، بنابراین سیاست بیانگر بروژهای انسانی است و اندیشیدن دربارهٔ این پروژهٔ انسانی بهمعنای فراهم آوردن فضای کُنشِ سیاسی است. از دیدگاه ماکیاولی، این فضای گنش سیاسی فضایی خو دمختار است، جون «در خود» و «برای خود» شکل میگیرد، یعنی ماهیت آن را اصلی خارج از خودش تعیین نمی کند. بدین گونه فلسفهٔ سیاسی ای که در مدرنیتهٔ اول با ماکیاولی آغاز می شود نه برمبنای اصلی الهی است و نه بر پایهٔ نظامی کیهانی، بلکه نگرشی کاملاً و مطلقاً انسان محور است. از این رو، می توان گفت که از ماکیاولی به بعد مدرنها برخلاف کلاسیکها (قدما) سیاست را بهمثابه «آن چیزی که هست» (یعنی واقعیت تاریخی-سیاسی جهان) و نه «آن چیزی که باید باشد» (یعنی مدینهای افلاطونی یا آگوستینی) می اندیشند. مسئلهٔ مدرنها سياست آرماني مدينة فاضله نيست، بلكه واقعيت سياسي استكه در قالب مفهوم «حاکمیت» شکل می گیرد. پس حقیقت سیاسی در جهانی تاریخی قرار میگیرد و نه در دنیای خارج از آن. در اینجا ماکیاولی از «ضرورتی» سخن میگوید که تاریخی است و نه ناکجاآبادی. طرح مسئلهٔ «ضرورت» از سوی ماکیاولی به معنای نگرشی نوین به رابطهٔ میان اخلاق و سیاست است. در نگاه شهریار ماکیاولی غایت گنش سیاسی نیک و شر نیست، بلکه اقتدار یا عدم اقتدار است. از نظر ماکیاولی، مردان سیاسی یا پیامبرانی با سلاح و یا پیامبرانی بی سلاح هستند. به همین دلیل ماکیاولی گنش سیاسی را در ارتباط با فضیلت اخلاقی طرح نمی کند، بلکه از هنر و قابلیتی (virtu) سخن می گوید که سیاستمدار برای رام کردن ضرورت تاریخی به آن محتاج است. همان طور که می بینیم، سیاست در اندیشهٔ سیاسی مدرنیتهٔ اول (برخلاف فلسفهٔ سیاسی قرون وسطا که سیاست را به عنوان قلمرو گناه و گناه کاران می اندیشید) قلمرو گنش انسانها در قالب حاکمیت شهریاری یا جمهوری است.

ژان بودن انویسندهٔ شش رساله دربارهٔ جمهوری در ادامهٔ نظریهٔ سیاسی ماکیاولی از حاکمیت به منزلهٔ «ارادهٔ حکمران» سخن می گوید. از دیدگاه بودن حاکمیت یعنی داشتن قدرت قانونگذاری. پس دولت به گفتهٔ بودن بر مبنای قدرت قرار می گیرد و این قدرت دارای ماهیتی تاریخی سیاسی است. بدین گونه با بودن اصل حاکمیت در قالب دولت تاریخی تجلی می بابد. دولت مدرن به مثابه قدرتی ظهور می کند که «مشروعیت محور» و «حاکمیت محور» است، زیرا مشروعیت و حاکمیت آن هر دو در قدرت سیاسی ای خلاصه می شود که این جهانی است.

با تامس هابز و پروژهٔ لویاتان حاکمیت پایه و اساس انسانی قانون می شود. هابز، برخلاف ماکیاولی که شهریار را مرکز حاکمیت قرار می دهد، به افراد به منزلهٔ اراده های ایجاد کنندهٔ قرار داد اجتماعی توجه می کند. از نظر او حاکمیت اتسحاد افراد اجتماع در کالبدی سیاسی و اطاعت آنها از هنجارها و ساختارهای این کالبد است. آنچه موجب ایجاد این اتحاد و پیمان می شود، مسئلهٔ امنیت و ترس از مرگ است. به همین دلیل، غایت قرار داد هابزی، صلح مداوم ساختار سیاسی از طریق قانون است. هابز برای تشریح جامعهٔ

<sup>1.</sup> Jean Bodin

سیاسی ای که در نظر دارد از مفهوم «وضع طبیعی» به عنوان وضعیت منطقی ماقبل سیاسی ای صحبت می کند. ولی استفادهٔ هابز از مفهوم «طبیعت» به معنای فوسیس یونانی نیست، بلکه ارجاع او به طبیعتِ ریاضی شدهٔ گالیله و دکارت است. «قانون طبیعی» که هابز از آن صحبت می کند نه طبیعتی غایتگراست و نه طبیعتی الهی. هدف هابز تأسیس فلسفهٔ سیاسی نوینی است که تکمیل کنندهٔ انقلاب گالیله ای در زمینهٔ عمل فیزیکی است. به همین دلیل، می توان گفت که لویاتان هابز اولین کوشش در جهت علمی کردن سیاست است که جایگزین بینش ارسطویی از سیاست و انسان می شود. هرچند که در لویاتان هابز منشأ و مشروعیت تأسیس قرارداد اجتماعی را در «مردم» قرار می دهد ولی معتقد است که مردم در ازای پیمانی که با حاکمیت وضع می کنند از هیچگونه آزادی سیاسی برخوردار نیستند.

فلسفهٔ سیاسی اسپینوزا را می توان به عنوان اندیشه ای ضد هابزی در نظر گرفت، زیرا مبنای فلسفهٔ سیاسی او در ایدهٔ «ترس از مرگ» نیست، بلکه برپایهٔ مفهوم «آزادی» است. آنجا که هابز از امیال فردی حرکت می کند، اسپینوزا از مفهوم potentia به معنای نیروی طبیعی انسان سخن به میان می آورد. از دیدگاه اسپینوزا آزادی پایه و اساس کالبد سیاسی است و غایت سامان سیاسی، آزادی مردم است و نه سلطهٔ حکمران بر مردم. به همین می جهت، اسپینوزا انتقال تمامی قدرتها را به یک نفر نوعی از بردگی می داند و نه صلح. شاید به همین علت، از نظر اسپینوزا نیروی طبیعی افراد امری ترجزیه ناپذیر و تفکیک ناپذیر است، زیرا به گفتهٔ او آزادی سیاسی یک ضرورت طبیعی است.

منتسکیو نیز همچون اسپینوزا غایت فلسفهٔ سیاسیِ مدرن را مسئله آزادی می داند. پروژهٔ منتسکیو در روح القوانین اندیشیدن در مورد آزادی و شکل دادن به آن در قالب قانون اساسی است. از دیدگاه او، آزادی فقط در ارتباط با ضرورت قوانین امکان پذیر است و آنچه را که ما «قانون» می نامیم در حقیقت چیزی نیست جیز رابطهٔ موجود میان عناصر تشکیل دهندهٔ سامانی

تاریخی بسیاسی. مسئلهٔ منتسکیو برخلاف هابز و اسیینوزا ایسجاد قراردادی اجتماعی نیست، بلکه تعادلی سیاسی در جامعه است. پرسش فلسفی او در مورد شيوهٔ تأسيس كالبد سياسي نيست. فلسفهٔ سياسي منتسكيو بر يايهٔ يرسشي در مورد نهادها و بهويژه نهاد قانون بنا شده است. منتسكيو از خود می پرسد: «چه چیزی ساختار یک نهاد سیاسی را تعیین می کند؟» و یاسخ او به این پرسش، وحدت میان «طبیعت» و «اصل» است. دولت از نظر منتسکیو كليتي طبيعي و اصولي است. طبيعت يا طبيعت هر حكومتي با اصلي منطبق است، برای مثال ترس برای استبداد و فضیلت برای جمهوری. لذا، برای المجاد تعادل در دولت باید به روابط میان قوای سه گانه تو جه کرد و آنها را به طور مفهومي از يكديگر جدا ساخت. به گفتهٔ منتسكيو در دولتي كه برمنای آزادی قرار گرفته باشد، هر قوهای از مطلقه شدن قوهٔ دیگری جلوگیری به عمل می آورد. همانطور که می بینیم، فلسفهٔ سیاسی منتسکیو برای اولین بار بر مبنای تفکیکی جامعهشناختی از اشکال گوناگون قـدرت گرفته است و منتسکیو بهعنوان جامعه شناس مدرن این تفکیک و طبقهبندی را با بهادادن به قانون اساسی انگلستان در مقابل استبداد شاهی در فرانسه شکل می دهد. منتسکیو در جست وجوی مدل کلی و جهانی ای برای حاكميت سياسي است كه از نظر او در قانون اساسي انگلستان تجلي مييابد. با روسو كل مفهوم حاكميت است كه مورد سؤال قرار مي گيرد. هابز، اسپينوزا و منتسكيو، هر سه از حاكميت با ميانجي سخن مي گويند. ولي براي روسو مشروعیت سیاسی بر پایهٔ حاکمیت مردم و نه اصل نمایندگی قرار می گیرد. از اینرو روسو فیلسوفی است مدرن با نفسی کلاسیک، زیرا مر کو شد تا تجربهٔ یونان باستان را در مدرنیتهٔ سیاسی پیاده کند. برای او نمایندگی سیاسی چیزی نیست جز فساد حاکمیت، زیرا از نظر او ارادهٔ مردم امری تجزیهناپذیر است. مبنای هستی شناختی فلسفهٔ سیاسی روسـو «ارادهٔ

کلی» است. «ارادهٔ کلی» یک متن کلی است که ضامن آزادی همگان است. پس «ارادهٔ کلی» یعنی ارادهٔ مردم که بیانگر اندیشهٔ مردم در مورد مردم است. به عبارت دیگر، به گفتهٔ روسو زمانی که مردم می اندیشند، اندیشهٔ آنها شکلی کلی به خود می گیرد زیرا در شکلی کلی به آزادی می اندیشند. شکی نیست که روسو یکی از مهم ترین محورهای فلسفهٔ سیاسی مدرن است و تمام کوشش فلسفی و سیاسی لیبرالیسم فراسوی قرن نوزدهم (افرادی چون بنجامن کنستان) به منظور رد اندیشهٔ سیاسی روسو و نظریهٔ دموکراسی بدون میانجی اوست.

از روسو به بعد و با انقلاب فرانسه و نتایج فـلسفی و تـاریخی آن، دورهٔ مدرنیتهٔ سیاسی دوم آغاز می شود که بیان فلسفی آن را در سه فیلسوف آلمانی یعنی کانت، فیشته و هگل می توان بررسی کرد. اگر قبول داشته باشیم که روسو متفکری است که کلیت دولت مدرن را نه در قالب «نهادی تاریخی» (همچون منتسکیو) بلکه در چارچوب ایدهای فلسفی (چون ارادهٔ کلی) مى انديشد، پس مى توان نتيجه گرفت كه ايده آليسم آلماني كانت، فيشته و هگل کوششی است برای نظاممند کردن این ایده و بیان آن در قالبی متافیزیکی. خوانندگان تیزبین کانت می دانند که او کالبد سیاسی و غایت آن را برمبنای عقل محض عملی پایهریزی می کند. نتیجهٔ فلسفی این عمل دو چیز است: یکی، توجه به زندگی مشترک سیاسی انسانها بر مبنای حق به عنوان ایدهٔ پیشینی عقل و دیگر طرح چگونگی رابطهٔ میان شهروندان و دولت بر پایهٔ مفهوم حق. از دیدگاه کانت آنچه که مطلق است و باید از آن پیروی کبرد حاكميت قانون است و نه حاكميت حكمران، زيرا قانون ايدهاي عقلاني است که عقل به نحوی خودمختار به خود می دهد. پیروی از قانون به منزلهٔ پیروی از عقل و آگاهی از مفهوم «بشریت» است که به منزلهٔ مفهومی کلی ما را به ايدهٔ صلح مستمر و پيوسته ميرساند. به گفتهٔ كانت صلح مستمر نتيجهٔ تجلي

<sup>1.</sup> volonte generale

عملکرد عقل عملی است. به عبارت دیگر، فلسفهٔ سیاسی مدرن با اندیشیدن دولت به عنوان امری سیاسی ارادهٔ مدرن غایت خود را در صلح مدنی و بین المللی مستمر و پیوسته می یابد. بدین گونه، چون جامعهٔ سیاسی بر اساس هیچگونه اصل متعالی و از پیش تعیین شده ای قرار نگرفته است، پس تجلی حاکمیت عقلانی مردم در قالب قانون شکل می گیرد.

در اینجا به فلسفهٔ سیاسی هگل میرسیم که نقطهٔ پایانی دورهٔ دوم مدرنیتهٔ سیاسی است. هدف هگل آشتی دادن ایدهٔ روسویی دولت (که بر پایهٔ ارادهٔ كلى است) با فلسفهٔ پديدارشناختي خودش (كه سير عقل در تاريخ) است. دولت هگل ساختاری مدرن و عقلانی است، چون همانطور که دیدیم قانون از نظر مدرنها تجلی جامعهٔ مدرن است. از دیدگاه هگل دولتی که بهطور عقلانی در مورد خود میاندیشد در چارچوب کلیتی قانونی و یا قانون کلی این عمل را انجام می دهد. به همین دلیل، هگل معتقد است هر آنجه که واقعی است عقلانی است و هر آنچه که عقلانی است واقعی است. از نظر هگل، دولت نقطهٔ تلاقی میان واقعیت تاریخی و عقل پدیدارشناختی است. هگل برخلاف نظریهپردازان قرارداد اجتماعی در فکر توضیح «وضع طبیعی» نیست، زیرا به فکر اندیشیدن در مورد منشأ دولت نیست. برای هگل دولت دادهای تاریخی و پدیدارشناختی است و به همین جهت ساختار دولت خود دولت است. پس با هگل فلسفهٔ سیاسی شکل تاریخی گر به خود می گیرد، زیرا دولت هگل منشأ و غایتی تاریخی دارد. به گفتهٔ هگل دولت واقعیتی است که در آن جزئیت فرد باکلیت عقل در آشتی قرار می گیرند. شاید به همین علت است که فقط دولت و نه جامعهٔ مدنی می تواند ادعای کلی بودن بكند، زيرا جامعهٔ مدنى فضاى اقتصادى جامعه را تشكيل مى دهد يعنى «نظام احتیاجات» است و آزادی در چارچوب نظام احتیاجات مطرح نمی شود. هگل فلسفهٔ سیاسی را واقعیت «اخلاق عمومی» ا توصیف میکند. اخلاق

<sup>1.</sup> Sittlichkeit

عمومی وحدت میان «حق انتزاعی» و «اخلاقیات» است، یعنی آنجا که حق به شکل نظام اخلاقی عمومی توسط شهروندان درونی می شود. پس اخلاق عمومی همسانی میان واقعیت تحقق یافتهٔ افراد به منزلهٔ آزادی و فرایند شکلگیری حق است. دولت عقلانی ترین و واپسین مرحلهٔ شکلگیری حق است. به گفتهٔ هگل دولت آزادی تحقق یافته است. همان طور که می بینیم نظر هگل فلسفهٔ سیاسی مرحله ای است از فرایند کلی روح و ذهن که به شکلی پدیدار شناختی منطقی در تاریخ تحقق می یابد. بدین گونه با فلسفهٔ سیاسی هگل دورهٔ دوم مدرنیتهٔ سیاسی به پایان می رسد. پس به همان گونه که به قول هایدگر هگل پایان متافیزیک ذهنیت است، پایان دوره ای از فلسفهٔ سیاسی مدرن نیز هست.

دوره مخالفت با فلسفهٔ سیاسی با مارکس و نیچه آغاز می شود. ویب رسی و دوره مخالفت با فلسفهٔ سیاسی هگل و متافیزیک ذهنیت است. مارکس و نیچه با به پرسش گذاشتن تاریخ متافیزیک غرب و به ویژه تاریخ ذهنیت اصول فلسفهٔ سیاسی مدرن را زیر سؤال می برند. از دیدگاه مارکس پاسخ به پرسشهای اجتماعی و سیاسی دیگر وظیفهٔ فلسفهٔ سیاسی مدرن نیست، زیرا به گفتهٔ او این پراکسیس انقلابی است که تعیین کنندهٔ شکل سیاسی آتی است و روابط اقتصادی و سیاسی میان شهروندان را تعیین می کند. مارکس سیاست را از حیطهٔ فلسفه بیرون می کند، چون از نظر او فلسفه دیگر قدرت اندیشیدن دربارهٔ سیاست را ندارد. مارکس با زیر سؤال بردن کالبد سیاسی فلسفهٔ هگل آزادی تاریخی را از نو بر پایهٔ کلیتی انقلابی توصیف می کند. بدین گونه مارکس «هستی شناسی انقلاب» را جایگزین پدیدار شناسی سیاسی هگل می کند.

نیچه به نوبهٔ خود با مورد سؤال قراردادن تاریخ فلسفهٔ غرب (که نقطهٔ آغازین آن ایده آلیسم هگلی است) فلسفهٔ سیاسی مدرن را دچار بحران میکند. او با نقد ارزشهای مسیحی و ارزشهای سیاسی جامعهٔ بورژوایی مدرن در جست وجوی صورت نوعی و

ازلی جدیدی برای انسان است که در مفهوم کلیدی «ارادهٔ معطوف به قدرت» شکل می گیرد. بدین گونه نیچه می کوشد تا انسان دموکراتیک مدرن را پشتسر گذارد و به انسان جدیدی با ارزشهای فلسفی و سیاسی جدیدی دست یابد. عبور نیچه از آنچه که او «افول بشریت» می نامد به معنای نفی جوهر بشری نیست بلکه به منزلهٔ کامل کردن آن است. نیچه به دنبال رنسانس جدیدی است که نقد مطلق ارزشها را با خود به همراه دارد. نقد مطلق ارزشها به معنای نقد و عبور از نیروهای تضعیف کننده و تخریب کنندهٔ انسان است. به عبارت دیگر، از نظر نیچه مبارزهٔ سیاسی نبرد درونی ای است که میان دو نگرش اخلاقی در درون انسان اتفاق می افتد. به همین جهت، می توان میان دو نگرش اخلاقی در درون انسان اتفاق می افتد. به همین جهت، می توان گفت که با نیچه فلسفهٔ سیاسی تبدیل به تبارشناسی اخلاقی می شود.

با نقد نیچهای و مارکسی فلسفهٔ سیاسی مدرن راه برای دورهٔ چهارم مدرنیتهٔ سیاسی باز می شود. از مهم ترین ویژگیهای این دوره رویارویی فیلسوفان سیاسی با توسعهٔ عقل ابزاری و واقعیت توتالیتر قرن بیستم است. در این دوره ما با سه نحلهٔ اساسی و متضاد در زمینهٔ فلسفهٔ سیاسی روبهرو هستیم: اول نقد استراوسی فلسفهٔ سیاسی مدرن که به دنبال نقد هایدگری از تاریخ متافیزیک شکل می گیرد. دوم، نقد آرنت از سیاست مدرن و کشف دوبارهٔ معنای کُنش سیاسی و سوم، نقد پسامدرن از فلسفهٔ روشنگری و سیاست مدرن که به بحران سوژهٔ متافیزیکی و افول عامل سیاسی مدرن می انجامد.

به طور خلاصه، در فلسفهٔ سیاسی پسامدرن سه محور اصلی اندیشه وجود دارد که در آثار فوکو، بودریار و واتیمو دیده می شود. میشل فوکو فلسفهٔ سیاسی را در قالب آنچه که او «میکروفیزیک قدرت» می نامد جای می دهد. درحالی که ژان بودریار معتقد به افول فاعل سیاسی و پایان فلسفهٔ سیاسی است. واتیمو نیز به نوبهٔ خود بر این عقیده است که در دورهٔ پساتاریخ (که ما در آن به سر می بریم) ما با بحران مفاهیم اساسی و پایه ای روایت مدرن دولت درگیریم. بدین گونه، تجربیات سیاسی و اجتماعی کوتاه مدت جایگزین

روایتهای تاریخی و سیاسی درازمدت می شوند.

ولی بحث اصلی برای زنده کر دن فلسفهٔ سیاسی میان لئو استراوس و هانا آرنت صورت می گیرد. لئو استراوس به دنبال هایدگر و نیچه بر این عقیده است که غرب درگیر بحران معنوی عمیقی است. ولی او برخلاف نیچه و هایدگر ریشههای این نیهیلیسم معاصر را در گذار فلسفهٔ سیاسی کلاسیک به فلسفهٔ سیاسی مردن می بیند. برای استراوس اندیشهٔ سیاسی غرب دارای دو وجه است: یک وجه کلاسیک و یک وجه مدرن. تفاوت میان این دو وجه بر مبنای مفهوم «طبیعت» قرار گرفته است. از دیدگاه استراوس فلسفهٔ سیاسی کلاسیک «طبیعت» را به شکل مقولهای ابدی در نظر می گیرد که تعیین کنندهٔ نظمی کیهانی است. به همین دلیل برای کلاسیکها مقولهٔ «حق طبیعی» در درون ساختار زندگی مشترکی طرح می شود. کلاسیکها «زندگی مشترک» را بر پایهٔ غایت یا telos قرار می دهند. پس می توان گفت که فیلسفهٔ سیاسی كلاسيك انديشهاي غايتگراست. به گفتهٔ استراوس موضوع اصلي فلسفهٔ سیاسی کلاسیک طرح این پرسش است که: «بهترین نظام سیاسی کدام است؟». استراوس معتقد است كه پاسخ به اين پرسش در قالب بينشي تاریخی گر امکان پذیر نیست. نقد استراوس به فلسفهٔ سیاسی مدرن در ارتباط با جوهر تاریخیگر آن است. به قول او، جـوهر تـاریخیگر فـلسفهٔ سـیاسی مدرن، موضوع «واقعیت» و موضوع «آرمان» (یعنی آنچه که باید باشد و آنچه که هست را یکی می کند. ماکیاولی اولین متفکر مدرن است که به منظور ایجاد ساختار فلسفه سياسي مدرن ايده نظم طبيعي و طبقهبندي شده يونان باستان را مورد سؤال قرار مي دهد و تاريخ را بهمثابه واسطهٔ ميان «آنچه كه هست» و «آنچه که باید باشد» مطرح میکند. به عبارت دیگر، استراوس اِشکال بزرگ فلسفهٔ سیاسی مدرن را در این امر می داند که مدرنها موضوع «بهترین نظام سیاسی» را در ارتباط با حاکمیت یک فرد (ماکیاولی) و یا یک جمع (روسو) در نظر می گیرند و «نظم طبیعی عینی» را به نقد می کشند. یکی از مسائل مهم لئو استراوس شيوهٔ قرائت مدرنها از متون كلاسيك است. او معتقد است كه چون فلسفهٔ سیاسی کلاسیک (یعنی افلاطون، ارسطو و فلسفهٔ قرون وسطا) تاریخیگر نیست، بنابراین نمی توان از طریق پژوهشی تاریخی به حقیقت متون فلسفهٔ سیاسی کلاسیک پی برد. به عبارت دیگر باید برای درک متون کلاسیک کوششی در جهت فهم «حقیقت» آن کرد. چنین کاری در صورتی امکانپذیر است که فقط به خود متن توجه نشود بلکه به پدیدهای توجه شود که متن ما را به طرف آن هدایت می کند. به همین دلیل، استراوس معتقد به «هنرِ خواندن میان خطوط» است، زیرا به عقیدهٔ او فیلسوفان سیاسی کلاسیک برای دو نوع خواننده می نوشتند: یک نوع خوانندهٔ عام و یک نوع خوانندهٔ خاص. آنچه که برای همگان نوشته شده آشکار و عیان است، ولی آنچه که برای خواص نوشته شده، رمزآمیز و اسرارآمیز است. همان طورکه می بینیم، سنت استراوسی فلسفهٔ سیاسی، بازگشت به فلسفهٔ سیاسی کلاسیک است. این سنت که در دانشگاه شیکاگو شکل گرفت، بعدها با کلاسیک است. این سنت که در دانشگاه شیکاگو شکل گرفت، بعدها با

سنت دیگری که در ۳۰ سال گذشته تأثیر بسزایی بر ساختار فلسفهٔ سیاسی مدرن داشته، در اندیشهٔ سیاسی هانا آرنت تجلی می یابد. هر چند که آرنت خود کلمهٔ «نظریهٔ سیاسی» را به جای «فلسفهٔ سیاسی» به کار می برد و به وضوح در کتابش سنت پنهان به این مسئله اشاره می کند که «به محفل فیلسوفان تعلق ندارد»، ولی با وجود این نقش او در شکل دادن به فلسفهٔ سیاسی دموکراتیک جدیدی در غرب مهم بوده است. هر چند که هانا آرنت به تقسیم بندی استراوسی میان فلسفهٔ سیاسی کلاسیک و فلسفهٔ سیاسی مدرن موافق نیست، ولی او خود یکی از منتقدان سرسخت مدرنیته است. آرنت معتقد است که ما در دورهٔ مدرن به دو نوع بیگانگی رسیده ایم: از یک سو بیگانگی به جهان و از سوی دیگر بیگانگی به کرهٔ ارض. این بیگانگی دوگانه به دلیل گسستی است که با گذشتهٔ ما صورت گرفته. ولی آرنت با آگاهی دوگانه به دلیل گسستی است که با گذشتهٔ ما صورت گرفته. ولی آرنت با آگاهی

<sup>1.</sup> Alan Bloom

كامل از اين گسست مي كوشد تا رابطهٔ جديدي ميان انسانهاي مدرن و ميراث فلسفي گذشته ايجاد كند. او اين رابطه را در عمل «انديشيدن» مي بيند. اندیشه برای آرنت به معنای طرح پرسشی در مورد ماهیت سیاست و چگونگی زندگی سیاسی انسانهاست. به گفتهٔ آرنت در دوران ما رابطهٔ «اندیشه» و «رویداد» قطع شده است و وظیفهٔ فیلسوف و اندیشمند بازاندیشی در مورد رویدادهاست. اندیشیدن در مورد رویدادها به معنای ایجاد محورهای فکری برای سامان بخشیدن به معنای سیاست است. از آنجا که سیاست جهان مشترکی است که انسانها را به یکدیگر نز دیک مے کند، یس سیاست را می توان به عنوان تنها فضایی در نظر گرفت که به زندگی افراد اجتماع معنا مى بخشد. از نظر آرنت سياست تنها فضايي است كه انسانها قادرند در آن به آزادی خود دست یابند. از این رو، سیاست جهان کثرت است، زیرا جهان مشترک انسانهاست. این کثرت شرط لازم «گفتار» و «کُنش» انسانی است. از دیدگاه آرنت «کُنش» همواره آغازی نو است و این شروع جدید است که به ما اجازهٔ آزاد بودن را می دهد. آرنت دو مسئله، آزادی و كنش سياسي را در ارتباط با دو پرسش مطرح مي كند. اول اينكه، چگونه می توان بعد از تجربهٔ رژیمهای توتالیتر در مورد سیاست اندیشید؟ و دوم، چگونه و چرا در جهان امروز فضای خصوصی بر فضای عمومی تسلط یافته است؟ از نظر آرنت، پاسخ به این دو پرسش در نحوهٔ اندیشیدن و داوری کردن در مورد رویدادهای تاریخی خلاصه می شود. به گفتهٔ او، اندیشیدن یعنی در جستوجوی معنابودن و طرح پرسش در مورد جهان مشترک انسانها. لذا، تنها با طرح پرسش و داوری صحیح است که انسانها می توانند در مورد موضوع «شر» (که سیاست جهان معاصر را تهدید میکند) مسئولانه فکر و عمل کنند. برای آرنت تنها راه مبارزه با «شر» و ناامیدی که در زمینهٔ سیاست ایجاد می کند، از نو اندیشیدن سیاست است. از نو اندیشیدن یعنی قدرت طرحکردن سؤال در برابر رویدادهای سیاسی ای که ما را به پرسش وامع دارند.

### ۲۸ حاکمیت و آزادی

پس در پاسخ به این پرسش که «فلسفهٔ سیاسی چیست؟» می توان گفت: فلسفهٔ سیاسی سیاستی فکر شده است، یعنی آنجا که سیاست خود تبدیل به مفهومی فلسفی می شود. بدین گونه، فیلسوف سیاسی با طرح مفهوم حقیقی سیاست می تواند به حقیقت سیاست دست پیدا کند، زیرا فلسفهٔ سیاسی چیزی نیست جز سیاستی فلسفی.

## تامس هابز

نظریهٔ اخلاقی تامس هابز همچون تکانهای سخت بر پیکرهٔ جهان فکری در نیمهٔ قرن هفدهم پدید آمد. تا پیش از ماکیاولی هیچ فیلسوف دیگری این چنین در بازسازی و اصلاح دیدگاههای کهن تراسیماخوس دربارهٔ «عدالت» و اینکه عدالت بهرهٔ اقویاست، پیش نیامده بود.

هابز نخستین کسی بود که دیدگاههای خود را در چارچوبی مدلل، منطقی، استوار و ژرف عرضه میکرد. از همین روست که بسیاری پژوهشگران با خواندن لویاتان، بر دیدگاههای هابز دربارهٔ اخلاق و موجودیت انسانی صحه گذاشتند. آنها از این می ترسیدند که، دیدگاههای هابز دربارهٔ بشر درست باشد. بنابراین وظیفهٔ مهم فلسفی کسانی که با دیدگاههای هابز برخورد می کردند این بود که سه مورد را روشن کنند:

۱. انسان در وضع طبیعی، در شرایط جنگی نیست.

<sup>1.</sup> Thrasymachus

#### ۳۰ حاکمیت و آزادی

- ۲. نظریهٔ هابز نظریهای ناپایدار است.
- ۳. واژگانی چون «سعادت»، «حق» و «عدالت» بیانگر برخی ویـژگیهای جاودانه و زنده از امور و چیزهاست.

درواقع نخستین کوشش جدی در برخورد با دیدگاههای هابز از سوی آلمانیها صورت گرفت. آنها در سالهای ۱۸۳۹ و ۱۸۴۵ آثار کامل هابز را به دو زبان انگلیسی و لاتین چاپ و منتشر کردند. اوج این توجه نهایتاً در آثار و نوشتههای فردیناند تونیس، جامعه شناس آلمانی، پدیدار گشت. پس از آن، توجه به آثار هابز با پیدایش اندیشه های سیاسی توتالیتر به عنوان راه حلی برای مشکلات ایجاد شده بر اثر رشد شتابان صنعت در روسیه، ایتالیا و آلمان، بیشتر شد. و در آغاز قرن بیستم، موجی از مطالعات پیرامون اندیشه های هابز در این کشورها بالاگرفت. نقطهٔ عطف دیگری در این زمینه، در سالهای پایانی دهه ۳۰ یعنی زمانی بود که لئو استراوس کتاب خود را دربارهٔ فلسفهٔ سیاسی هابز به چاپ رساند و آ. ای. تیلور نیز کتاب آیین اندیشهٔ دربارهٔ فلسفهٔ سیاسی هابز به چاپ رساند و آ. ای. تیلور نیز کتاب آیین اندیشهٔ اخلاقی هابز را در سال ۱۹۳۸ منتشر ساخت.

رئوس اصلی مطالعهٔ تیلور آن است که تفسیر یکپارچه و متعادلی از شخص هابز به عنوان یک «خودمدار» و «غایتگرا» (یعنی کسی که بر آن است تعهد به چیزی کلاً از نتایج و پیامدهای عملی در انجام آن امر ناشی می شود) در اخلاقیات نادرست است. از نظر تیلور، هابز غایتگرا نیست، بلکه دئونتولوژیست است (یعنی کسی که معتقد است اعمالی وجود دارند که انسانها باید بدون توجه به نتایج و پیامدهای ناشی از آنها، انجامشان دهند). در اینجا با مطالعهٔ دیدگاههای فلسفی هابز دربارهٔ انسان، خدا و جامعه، درمی یابیم که او می تواند غایتگرا، و یا دئونتولوژیست باشد.

اکنون بهتر است روشن کنیم مسئلهٔ هابز چیست و او بـرای حـل مسـئلهٔ

<sup>1.</sup> egoist

<sup>2.</sup> teleologist

<sup>3.</sup> deontologist

سیاست از چه روش هایی بهره می گیرد؟ مسئلهای که هایز را در زمینهٔ اخلاق و فلسفهٔ سیاسی به اندیشه وامی دارد این است که چگونه می توان از جنگ داخلی و اغتشاشات و بی نظمی های مدنی در یک جامعه جلوگیری کرد. بنابراين، مي توان گفت كه فلسفهٔ سياسي بايد درواقع پـاسخي بـه تـهديدها، مخاطرات و واقعیت جنگهای داخلی باشد. در این مسئله باید به این نکته پاسخ داد که چگونه می توان از جنگ داخلی و عواقب آن پرهیز کرد. از نظر هابز، تبعیت مطلق از سوی متبوعین و بندگان، تنها راه برای انجاد ثبات سیاسی است. بنابراین، فلسفهٔ سیاسی هایز کوششی در جهت اثبات ضرورت حاکمیت مطلق است. اما در اینجا نیز هابز با مسئلهای رویهروست، و آن اینکه، او نمی خواهد بیذیرد که شورش علیه حقوق الهی شاه بخشی از ساختار قرون وسطایی جامعه و اندیشهٔ قرون وسطایی است. حتی اگر هابز شورش عليه اقتدار كليسايي و شورش عليه مفهوم ارسطويي علوم را مى يذيرد، اما به هيجوجه نمى خواهد حق شورش عليه شاه را بيذيرد. بنابراین، در کار هابزیک تناقض نهفته است. زیرا از یک سو تحولات عظیم در علوم و مذهب را می پذیرد و از سوی دیگر می خواهـد در زمینهٔ اخـلاق و سیاست، اقتدار را محفوظ بدارد.

بااین حال، آنچه که دربارهٔ فلسفهٔ هابز تازگی دارد و چشمگیر است، آیین اندیشهٔ او حول مطلقگرایی سیاسی نیست، بلکه روشی است که او برای اثبات نظر خود به کار گرفته است. فلسفهٔ هابز درواقع کوششی است برای به کارگیری روشها و مفاهیم بنیادی فیزیک مدرن برای مطالعهٔ انسان، هم به عنوان فرد و هم به عنوان یک شهروند. بدین ترتیب هابز می کوشد برای مطالعهٔ جامعه از دو راه وارد شود: یکی مسیر علمی است. هابز در اینجا روش علمی توضیح علت و معلولی را برمی گزیند. دوم آنکه هابز علوم انسانی و اجتماعی را بخشی از فیزیک می داند و با قوانین فیزیک به آنها می نگرد. این نگرش درواقع کلید دیدگاههای مادی گرایی متافیزیکی اوست. از نظر هابز علم و فلسفه عمدتاً یکی هستند، زیرا در قرن هفدهم، درواقع از نظر هابز علم و فلسفه عمدتاً یکی هستند، زیرا در قرن هفدهم، درواقع

هنوز تمایزی میان این دو مفهوم وجود نداشت. فلسفه و علم هر دو به معنای «پژوهش» به کار گرفته می شدند و هابز نیز عمدتاً متوجه پژوهش دربارهٔ کنش انسان در جامعههای نظم یافته بود. اما هابز به فلسفهٔ کلاسیک، بر این پایه که هیچ نتیجهٔ سودمندی نداشته است، می تازد و در این مورد ما را به ارزشهای هندسه ارجاع می دهد. از نظر هابز، کسانی که می خواهند فلسفه به دیگران بیاموزند، نخست باید خود دانش گستردهای در هندسه فرا بگیرند. بنابراین، روش هابز روش هندسی است و در اینجا، هابز درواقع تحت تأثیر گالیله قرار دارد. زیرا گالیله اعتقاد داشت که کتاب طبیعت باید به زبان ریاضیات نوشته شود.

هابز به واقع نمی گوید که روش هندسی را می توان در مطالعهٔ رفتار انسانی به کار برد. او بر این باور است که روش منطقی ای که در هندسه وجود دارد، روش علمی درستی است که می تواند در مطالعهٔ فرد و جامعه نیز از آن استفاده شود. منظور هابز آن است که باید روابط علت و معلولی میان ماهیت انسان و ماهیت جامعه مورد مطالعه قرار گیرد. از نظر او، قوانین طبیعت خود به ما می گویند که چگونه یک وضع و دولت بسامان را حفظ و نگهداری کرد. هابز دستگاه فلسفهٔ سیاسی خود را با این نظریه از واقعیت آغاز می کند که از نظر او برای فهم بسیار ساده است و بر این محور قرار دارد که دنیا مجموعه ای از اجسام و مادهٔ در حال حرکت است. وقتی هابز از اندیشهٔ مادهٔ در حرکت سخن می گوید، درواقع کوشش دارد میان نظریه گالیله و ویلیام هاروی تلفیقی ایجاد کند. هابز این اندیشه را می پرورد که زندگی شکلی از رفتار انسانی را به عنوان شکلی از مادهٔ در حال حرکت می داند که معلول یک جنبش درونی کالبدشناختی است. هابز با ارائهٔ مفهومی مادی گرایانه از احساس و درک، به عنوان جلوه و بروز حرکت کالبدی، بر آن است که احساس و درک، به عنوان جلوه و بروز حرکت کالبدی، بر آن است که

<sup>1.</sup> inquiry

تصویری از تجارب شناخت، که بر پایهٔ احساس شکل می گیرند، عرضه کند. او از همین بنیادهای ساده تحلیلی کاملاً پیچیده از انگیزهها و احساسات انسان به عمل آورد.

هابز «سعادت» و «شوربختی» را در قالب معنای «میل» و «تنفر» تعریف میکند. از نظر او، «سعادت» به سادگی همانا هدف میل است و «شوربختی» هدف و موضوع تنفر و رویگردانی است. بنابراین، کنشی که ناشی از جنبش کالبدی است، یا به صورت میل و یا به صورت تنفر جلوه میکند. بنابراین، کنشی که به واسطهٔ اراده ایبجاد می شود اختیاری است. هابز میان رفتار اختیاری و خودخواسته و رفتار ناخواسته، ضمن رد مفهوم ارادهٔ آزاد تمایز می نهد. از نظر او، همهٔ کنشها الزامی اند اما همهٔ کنشها به سبب علتهای خارجی ضرورت نمی یابند. آزادی و یا رهایی، اموری اند که با اجبار بیرونی و خارجی در تضادند. برای مثال، اگر مرا به زندان بیفکنند دیگر آزاد نیستم.

چگونه می توان نظر هابز دربارهٔ کالبدشناسی و انگیزههای انسانی را در یک جمله بیان کرد؟ می توان گفت که از نظر او، افراد انسانی دستگاههایی عقلانی تحت انگیزش عواطف و به راهنمایی عقل خود هستند که متمایل به خوشبختی و یا موفقیت مستمر در به دست آوردن چیزهایی هستند که انسان در هر زمان بدانها تمایل دارد. اما این نظر چه کمکی به مسئلهٔ نظم اجتماعی می کند؟ آنچنان که هابز می پندارد، مسئلهٔ اجتماعی آن است که انسان به لحاظ گوهر و طبیعت خود، به دنبال صیانت و سعادت خود است، و هرگاه روح دو فرد انسان به یک چیز مایل شوند، آن دو دشمن یکدیگر می شوند و اگر دشمن شدند، می کوشند تا یکدیگر را از میان بردارند و یا یکی تسلیم دیگری شود. بدین ترتیب هابز بر آن است که همهٔ انسانها در پی به تحقق دیگری شود. بدین ترتیب هابز بر آن است که همهٔ انسانها در پی به تحقق رساندن سعادت خود هستند. به سخن دیگر، از نظر هابز تجربه به ما نشان می دهد که گوهر انسان عمد تا خود مدارانه است. چرا؟ زیرا تمایل طبیعی هر انسانی آن است که زندگی خود را حفظ و مصون بدارد. بنابرایس، انسانها انسانی آن است که زندگی خود را حفظ و مصون بدارد. بنابرایس، انسانها

اساساً در جهت منافع خود هستند و بر این اثر با هم به رقابت و ستیز می پردازند. از این روست که هابز می اندیشد هرج و مرج امری طبیعی است. حال آنکه جامعهٔ منظم و سامانیافته ابداعی و تصنعی است. پس، انسان در وضع طبیعی میل به سعادت خود دارد و برای حفظ خود، به هر تلاشی می پردازد. طبق نظر هابز میل انسان برای سعادت مستمر او را به سوی میل به لذت و ذخیرهٔ آن برای آینده می کشاند.

اما وضع طبیعی از نظر هابز چگونه است؟ به نظر او، وضع طبیعی بیش از آنکسه مفهومی تاریخی باشد، ابزاری تحلیلی است. او همانند دیگر نظریه پردازان سیاسی بر آن است که جایگاه انسان در وضع طبیعی، عملاً شرایطی را فراهم میکند که او در پی تعیین فواید اقتدار سیاسی از طریق روشن کردن خطرات آن در نبود این اقتدار است. پیش از هابز، نظریه پردازان دیگر دربارهٔ چگونگی رفتار با انسان در برابر شرایط پیش آمده، بحث کرده اند، اما مفهوم وضع طبیعی هابز صرفاً یک فرضیهٔ تاریخی نیست. بلکه یک تحلیل منطقی است از اینکه هر شخص عقلانی در شرایط نبود شناخت دربارهٔ زندگی پس از مرگ و در شرایط فقدان اقتدار سیاسی موجود که قادر به ایجاد و نظم باشد، چگونه باید رفتار کند.

هابز دستکم به دو دلیل از وضع طبیعی سخن میگوید: اول آنکه جامعهٔ انسانی برای فرد انسان امری طبیعی نیست. طبیعی، بدان صورت که جامعهٔ جانوران، مثل مورچگان و یا زنبوران، برای هر مورچه یا زنبوری طبیعی است. دلایل هابز در اینکه میگوید جامعهٔ انسانی برای انسان طبیعی نیست، چنین است که:

- ۱. جامعههای انسانی محصول کار طبیعت نیستند، بلکه محصولاتی تصنعی هستند که به دست انسانها ساخته شدهاند.
- ۲. هیچ فرد و یاگروهی از انسانها، به لحاظ طبیعت خود اقتداری بر دیگر افراد یا گروه انسانی ندارد. به سخن دیگر، اقتدار از سـوی طبیعت

اعطا نمی شود، بلکه از طریق قرارداد و توافق میان انسانها، با استفاده از عقل حاصل می شود.

این دلیل دوم، در بحث دربارهٔ مفهوم وضع طبیعی، برای آن است که نشان دهد انسانها به حکم عقل جامعههای انسانی را ایجاد میکنند و در این راه به افراد و یا گروههایی اقتدار میدهند. هابز میکوشد برای روشینشدن این مطلب بگوید که وضع طبیعی وضع ناملایم و خطرناک است. بنابراین، می توان گفت که از نظر هابز وضع طبیعی برای انسانها، طبیعی است اما عقلانی نیست. حال آنکه جامعه عقلانی است اما طبیعی نیست. اما می توان تضاد میان عقل و طبیعت را برطرف کرد، زیرا بشر موجودی عقلانی است. با این حال، طبیعت غیرعقلانی انسان، همواره او را بهسوی وضع طبیعی سوق می دهد. بنابراین، وجود وضع طبیعی یک تهدید مستمر و واقعی است که باید به قوت عقل با آن مبارزه کرد.

هابز عبارت «وضع طبیعی» را در دو معنای متفاوت به کار می برد: یکی در معنای عام، که اشاره به نبود کلی هرگونه جامعهٔ مستقر انسانی دارد و دوم در معنایی خاص تر، که به سادگی اشاره ای به نبود حاکمیت جامعهٔ مدنی است. هابز می کوشد اثبات کند که در وضع طبیعی، هر فرد منافعی دارد که با منافع دیگر افراد در تضاد است. بنابراین، هر کس مجاز است که پیش از آنکه مورد حمله قرار گیرد، به همسایگان خود حمله کند. از این رو، وضع طبیعی وضع جنگی مستمر برای هر انسان علیه دیگری است. البته این نظر هابز بدان معنا نیست که در وضع طبیعی همواره جنگ و ستیز برپا می شود، بلکه تنها بدان معناست که شرایط جنگ مهیاست. این جنگ و ستیز ناشی از سه اصل موجود در طبیعت بشری است: اول رقابت، دوم اختلاف و سوم شهرت. اصل نخست انسانها را برای کامیابی مهاجم می کند. دومی، انسانها را برای صیانت مهاجم می کند. دومی، انسانها را برای خشونت دست یازند. بدین ترتیب، گروه نخست برای سلطه یابی بر دیگران از خشونت دست یازند. بدین ترتیب، گروه نخست برای سلطه یابی بر دیگران از

خشونت بهره می جویند. گروه دوم از خشونت برای دفاع از خود استفاده میکنند و گروه سوم نیز برای کسب منزلت و شأن چنین میکنند.

هابز با این سخنان میخواهد به مسئلهٔ مالکیت و حرفهٔ انسانها در وضع طبیعی بپردازد. مسئلهای که بعدها ژان ژاک روسو در آثار خود بهعنوان تنها امکان موجود در جامعه به آن می پردازد. از نظر هابز، ملاک مالکیت در وضع طبیعی، به واسطهٔ قدرت شخص در به دست آوردن و حفظ آن سنجیده می شود. من تنها زمانی مالک چیزی هستم که قدرت بـهدست آوردن آن را داشته باشم و از همین قدرت بتوانم برای نگهداری آن استفاده کنم. در وضع طبیعی، چیزی چون درست و نادرست حق و باطل و یا عدالت و بی عدالتی وجود ندارد. اما هر کس دارای وظیفهٔ طبیعی است تا هـ آنـچه را کـه فکـ می کند برای سعادتش لازم است انجام دهد. بدین ترتیب، بشر برای سعادت مستمر زندگی خود می کوشد و در این راه ممکن است شرایطی به وجود آید که حتی زندگی خود را از دست بدهد. انسانها به گونهای طبیعی، از مرگ روی گرداناند و از اینرو، در وضع طبیعی، که درواقع وضعی جنگی است، با هراس رو در رویند. وضع طبیعی جنگی با چنین سرانجامی، هر مرد عاقل را وامی دارد که دریی شرایطی بهتر و خواهان صلح باشد. این نسخهٔ عقلانی که خود مستلزم ابزاری برای حفظ و تأمین هدف بنیادی انسان برای سعادت خود است، از سوی هابز بهعنوان قانون کلی و یا «آموزهٔ عقل» خوانده مي شود. هابز اين وضع را «نخستين قانون طبيعت» نيز مي نامد. قانون طبيعت با حقوق طبيعي متفاوت است. حق طبيعي امري است كه ما براي حفظ سعادت خود از آن بهره می بریم و یا کاری است که می خواهیم آزادانه انجام بدهیم. اما قانون طبیعت، راهنما و یا قانونی کلی است که بر پایهٔ عقل یی ریزی شــده و انسـان بـه واسـطهٔ آن، از كـارهايي كـه بـراي زنـدگي او ويـرانگـر و خطرناکاند، منع می شود. بنابراین، قانون طبیعت به ما می گوید که چه باید انجام بدهیم، و به چه چیز باید پایبند باشیم تا زندگی خود را حفظ کنیم. این

یک حکم فرضی است و ابزار و راهنمایی های لازم را به نفع ما تجویز و پیشنهاد می کند. ارزش هایی که از سوی قانون تجویز می شوند، جنبهٔ مشورتی دارند. نه اخلاقی مطلق اند و نه فرمان و یا دستورند. بنابراین، گام برداشتن خلاف قانون طبیعت یک کنش غیر عقلانی است.

۱. قانون نخست طبیعت اشاره بدان دارد که چون صلح برای حفظ زندگی
 همهٔ انسانها سودمند است، پس به نفع همگان است که در ایجاد آن
 یکو شند.

۲. قانون دوم طبیعت مربوط به آن است که انسانها چه باید انجام بدهند تا به صلح برسند و بدین ترتیب امیالشان ارضا شود. پس قانون دوم به اشخاصی نیاز دارد که از حق طبیعی خود نسبت به همه چیز بگذرند، اما تنها به شرطی که دیگران نیز چنین کنند. بدین ترتیب، اگر قرار باشد قانون دوم اجرا شود، پس ضروری است که انسانها با یکدیگر به توافق و اجماع برسند. اما توافقها به خودی خود نافذ نیستند، مگر آنکه استحکام یابند. و این امر درواقع موضوع قانون دوم طبیعت است.

۳. قانون سوم طبیعت، از انسانها میخواهد تا به توافقها و پیمانهای خود پایبند باشند. از نظر هابز، قانون سوم طبیعت درواقع خاستگاه و میشا عدالت است. به سخن دیگر، پایبندی به پیمان، یعنی قانونمندکردن عدالت و چون مقدم بر توافق انسانها خطایی وجود ندارد، پس عدالت اساساً وابسته به چنین توافقهایی است. از نظر هابز، عدالت به معنای حفظ و پایبندی به توافقهای معنادار، و بی عدالتی به معنای شکستن این پیمانهاست. هابز در کتاب شهروند خود از ۱۸ قانون معنای دیگر طبیعت یاد کرده و در کتاب لویاتان کلاً از ۱۹ قانون طبیعی سخن رانده است. اینها شامل قوانینی است که مشتمل بر نکات زیرند:

hypothetical

- ۱. انسانها شاکر و خرسند از بهرههایی باشند که آزادانه بـه یکـدیگر میرسانند.
  - ۲. انسانها بکوشند تا خود را با دیگران سازگار کنند.
- ۳. انسانها از خطاهای دیگرانی که به خطای خود پی میبرند و در مقام پوزش خواهی برمی آیند، چشم بپوشند.
  - ۴. انسانها از مجازات، تجارب نیک آموزند.
  - ۵. انسانها از ابراز تنفر به یکدیگر خودداری کنند.
  - ۶. هر انسانی، دیگران را چون خود در گوهر انسانی اش برابر بداند.
    - ۷. هیچ انسانی، برای خود حق ویژهای قایل نشود.
  - ۸. انسانها نسبت به هم داوری یکسان و بی طرفانه ای داشته باشند.
  - ۹. هیچکس در دعوا با دیگری، خود را در مقام داور و قاضی قرار ندهد.

بدین ترتیب، قوانین طبیعت چهرهای زیبا و کاملاً متفاوت از وضع طبیعی را به نمایش میگذارند. دنیای قوانین طبیعت درواقع دنیای همیاریها و امنیت انسانی است و در آن، هنرها، صنایع و فرهنگ شکوفایی می یابند.

هابز می کوشد بگوید که روابط اجتماعی انسانها تنها از طریق اعمال قدرت و ایجاد یک جامعهٔ سیاسی شکل می گیرد. چنانکه هابز تأکید می کند، قرارداد اجتماعی قراردادی است که میان همهٔ شهروندان آیندهٔ دولت بسته می شود. هر کدام از شهروندان تعهد می سپارند که از حقوق طبیعی خود دست بشویند و از شخص یا انجمنی که به عنوان حاکمیت دولت شکل گرفته است، پیروی کنند. حاکمیت درواقع طرف قرارداد نیست. یعنی، حاکمیت هیچ تعهدی نمی سپرد. چون او باید دارای اقتدار مطلق باشد، حقوق او نباید به واسطهٔ تعهدات قراردادی محدود شود. حاکم، تابع قانون طبیعت است و در این مورد مشابه و یکسان با هم یکی از افراد، جدا از قرارداد اجتماعی در این نکته بدان معنی است که وظایف حاکمیت محتاطانه است.

<sup>1.</sup> prudential

درواقع، این وظیفهٔ حاکم است که جامعه را در وضع صلح نگه دارد و هر کاری راکه برای حفظ امنیت شهروندان لازم است، انجام بدهد. زیرا شکست در انجام چنین وظایفی به معنای بازگشت به وضع طبیعی خواهد بود.

در اینجا لازم است دو نکته یادآوری شوند: یکی آنکه حاکم هیچ تعهد قراردادی و یا تصنعی ندارد. بنابراین، آزاد است هر آنچه را که می اندیشد انجام دهد. دوم آنکه، متبوعین یا بندگان به واسطه قرارداد متعهدند که از همه قوانینی که حاکم توشیح و تنفیذ می کند، پیروی و تبعیت کنند. و چون اجتماع بدون وجود حاکم موجودیتی از خود ندارد، پس نمی تواند علیه حاکم وارد عمل شود. زیرا، بدون وجود حاکم، اجتماع صرفاً جمع عددی افراد است.

اکنون باید روشن شود که حاکمیت چگونه قدرت خود را شکل می دهد و حقوق او چیست. از نظر هابز حاکمیت از دو طریق شکل می گیرد: یکی به واسطهٔ جبر طبیعی که معمولاً محمل آن جنگ است. هر گاه حاکمیت از این طریق شکل بگیرد. جامعه ای که تشکیل می شود یا ویژگی استبدادی دارد و یا پدرسالارانه آست. هابز این جامعه را میثاق اکتسایی می نامد. شیوهٔ دوم در شکل گیری حاکمیت، از طریق توافق افراد با یکدیگر برای پیروی از فرد یا گروهی از افراد است. این شکل را هابز میثاق تأسیسی می نامد. امر پذیرش و تبعیت از حاکم، در هر دو شیوه از طریق ترس صورت می پذیرد. در شیوهٔ نخست، ما از کسی که به عنوان حاکم پذیرفته شده ترس داریم و در شیوهٔ دوم، ما از یکدیگر می ترسیم و به همین جهت با تشکیل جامعه و تأسیس حاکم، در پی امنیت برمی آییم. بنابراین، در شکل نخست برای رهایی یافتن از تهدید جانی حاکمیت را می پذیریم و در شکل دوم، به خاطر ترس از مرگ به تهدید جانی حاکمیت را می پذیریم و در شکل دوم، به خاطر ترس از مرگ به دست سایرین، حاکمیت را تأسیس می کنیم.

در اینجا، میان هابز از یک سو، و لاک و روسو از دیگر سو اختلافاتی وجو د دارد. لاک و روسو برآناند کسانی را که وادار به پیروی میکند، هیچ

<sup>1.</sup> despotic

تعهدی در پیروی و اطاعت از او ندارند و به سادگی می توانند چنانچه قدرت کافی داشته باشند از اوامر او سرپیچی کنند. از نظر هابز متبوعین صرف نظر از اینکه حاکم را بر قرار کرده باشند یا نه، و یا در شرایطی که اسیر نیستند و یا در زندان به سر نمی برند، متعهدند که از او اطاعت کنند.

اما از دیدگاه روسو، مفهوم قرارداد اجتماعی چنان است که طرف قرارداد تنها زمانی متعهد به اطاعت از قوانین حاکمیت است که مانند هر شخص دیگر دارای رأی برابر در کل فرایند سیاست و تصمیمگیریها باشد. در فلسفهٔ سیاسی روسو، هر شخص دارای پایگاه دوگانه است: پایگاه شهروندی و پایگاه تبعیت. او بهعنوان یک شخص فعال، شهروند است و در مقام یک شخص منفعل و کنش پذیر، بنده و متبوع است. بنابراین، از نظر روسو مفهوم قرارداد چنان است که هیچکس در مقام متبوع و بنده متعهد نیست از قوانین و فرمانهای حاکم تبعیت کند، مگر آنکه یک شهروند باشد. به سخن دیگر، مضمون قرارداد چنان است که کنشهایی چون نافرمانی مدنی و انقلابی در آن امکان پذیر و قابل توجیه است. نظر جان لاک نیز همین گونه است. لاک نیز بر آن است که مضمون قرارداد اجتماعی چنان است که هر شخص طرف قرارداد، این حق را می یابد که قوانین و کنشهای حاکم را مورد ارزیابی و نظارت قرار دهد.

هابز مطمئناً نظر لاک و روسو را نمی پذیرفت. برای او، دیدگاه روسو دیدگاهی تنگ و ناپذیرفتنی است. چراکه از نظر هابز نظامهای سلطنتی و یا اشرافی می توانند به طور مشروع تأسیس شوند. بنابراین، اگر توافقها مشروع و تسعهد آورند، نافرمانی مدنی و انقلاب دیگر پذیرفتنی نیست. از همین روست که نزد هابز تعریف بی عدالتی همانا عدم اجرای توافق و قرارداد است. به عبارت دیگر، رفتار عادلانه و درست آن است که پیرو و تابع حاکم باشیم و اگرکسی این پیمان را بشکند، اوست که ناعادل است. روسو در جایی دیگر می گوید که اگر از مفاد قرارداد تخطی شود، پیرو قرارداد تعهدی در بندگی ندارد، اما هابز این بحث روسو را نیز نمی پذیرد. هابز باز منکر است که بندگی ندارد، اما هابز این بحث روسو را نیز نمی پذیرد. هابز باز منکر است که

بندگان بتوانند از حاکم نافرمانی کنند. لاک نیز بر آن است که بر پایهٔ مفاد قرارداد اجتماعی هر طرف قرارداد صاحب این حق می شود که قوانین و اعمال حکومت را مورد ارزیابی قرار دهد. اما باز هابز این نظر لاک را نیز نمی پذیرد.

از نظر هابز نافرمانی مدنی و انقلاب جزو مفاد قرارداد نیستند. زیرا اگس چنین می بود، گذار از خطرات وضع طبیعی بسیار دشوار و غیرمحتمل مینمود. اما قانون طبیعی مستلزم آن است که وقتی به کنارش نهادیم، در شرایطی باشیم که احتمال بازگشت به آن به حداقل مطلق برسد. بنابراین، قانون طبیعی ما را ملزم می دارد که از قوانین مدنی تنفیذ شده از سوی حاکم تبعیت کنیم. البته این امر بدان معنی نیست که قانون طبیعی و قانون مدنی یکی هستند. همانگونه که پیش از این گفته شد، قانون طبیعی گونهای درک الهی است که به واسطهٔ عقل مکشوف شده است. اما قوانین مدنی قوانینی انسانی اند و دارای دو وجهاند: وجه توجیهی و وجه جزایی ۱. بخش توجیهی، آزادیهای مدنی متبوعین را مشخص می کند. بخش جزایی، مجازاتهایی را برای متبوعین تعیین می کند. قانون مدنی بهطور کامل تحت اراده و اجبار حاکم قرار دارد. بنابراین، بندگان تحت حاکمیت، تنها از آن دسته حقوق برخوردارند که حاکم برایشان مجاز دانسته و به رسمیت شناخته است. از این رو متبوعین آزادی های خود را تنها از دو راه می توانند به دست آورند: یکی به طریق اظهاری، و بیان قوانینی که حاکم بر آنها تنفیذ کرده و دوم از طریق انگشت نهادن بر مواردی که حاکم مسکوت نهاده است. اما حاکم همواره می تواند در قوانین مدنی تجدیدنظر و درهرحال آزادیها را محدود كند. او ممكن است به متبوعين خود اجازه دهد تا به هر ديني كه مي پسندند باور داشته باشند. اما می تواند در عین حال، طرفداری از برخی اندیشهها و نيز انجام احكام و يا اعمال برخي اديان را ممنوع كند. بدين ترتيب، انتخاب

<sup>1.</sup> vindicative

کلاً در دست حاکم است که آیا آزادیهای مدنی را اعطا کند یا نه. به سخن دیگر، حقوق حاکم به اندازهٔ حقوق طبیعی گسترده و نامحدودند. اما حتی اگر این حقوق محدود باشند، حاکم خود تابع قوانین طبیعی است. همچنین، این مسئولیت به عهدهٔ حاکم است که تصمیم بگیرد چه چیز برای صلح و یا چه چیز برای جنگ لازم است. نکتهٔ مهم این است که حاکم در برابر متبوعین خود نسبت به اینگونه تصمیمات پاسخگو نیست. تنها نکته فقط صلح است و به همین خاطر، قدرت حاکم بالقوه بر همهٔ جنبههای زندگی سایه می افکند. اما این نکته که حاکمیت امری مطلق است، بدان معنی نیست که هیچ محدودیتی در اقتدار حاکمان وجود ندارد. هابز سه گونه محدودیت را در این زمینه برمی شمرد. محدودیت نخست مربوط به اعمال خلاف عفت است. محدودیت دوم، با مسئلهٔ سعادت مربوط می شود، و سوم، محدودیتی است كه در تمايز ميان قدرت از اقتدار حاكم نهفته است. اگر حاكمي، به بندهٔ خود فرمان دهد که کاری را انجام دهد که خود از انجام آنها شرم دارد، بنده متعهد نیست که آن عمل را انجام دهد. برای مثال، حاکم به بندهای فرمان دهد که او پدر و مادر خود را بکشد. محدودیت دوم به سعادت فردی مربوط می شود. مفهوم سعادت فردی نزد هابز تنها تعهد غیرمشروط برای هر شخص است. بهطوركلي، اين تعهد تنها از طريق تبعيت از حاكم به انجام ميرسد. اما اگر حاکم به شخصی دستور دهد که خود را زخمی کند یا بکشد، آن شخص آزاد است که از آن فرمان سرییچی کند. همچنین بنده اگر هیچ تأمینی برای فرجام خواهي و يا عفو نداشته باشد، متعهد نيست به جرمي اعتراف كند كه مرتكب شده است. هابز حتی فراتر از این هم رفته و میگوید که هیچ فردی، حتی اگر از حاکم فرمان گرفته باشد، متعهد نیست که فرد دیگری را بکشد، اما هرگز نباید از فرمان حاکم برای دفاع از دیگران سرپیچی کرد.

اما هیچکس نمی تواند از فرمان حاکم برای دفاع از افراد دیگر سر بتابد. محدودیت سوم مربوط است به اینکه تعهد بنیادی و طبیعی حاکم حفظ و نگهداری صیانت و سلامت بندههای خود است. منظور هابز از سلامت همانا سلامت در همهٔ محتویات زندگی است. اما حاکم برای اجرای این تعهد خود تنها در برابر خداوند پاسخگوست و به او حساب پس میدهد. حاکم نباید قوانینی راکه علیه طبیعت و درنتیجه علیه خداوند است، بیذیرد و یا وضع كند. بنابراين حاكم درست و عادل، بايد قوانين درست وضع و اجراكند. زيرا تنها از راه اجرای چنین قوانینی است که بندگانش از او فرمان خواهند برد. از این رو، اقتدار حاکم تا آنجا پایدار خواهد بو د که او قدرت و ارادهٔ حفاظت از بندگان خود را دارا باشد. به دیگر سخن، هابز می خواهد بگوید که بندههای یک حاکم تنها زمانی متعهد به اطاعت از او هستند که حاکم قدرت حفاظت از آنها را داشته باشد. هر گاه که این قدرت را از دست بدهد، تعهد بندگان نیز منقضى خواهد بود. قدرت حاكم مي تواند به واسطهٔ انقلاب داخلي و يا پیروزی نیروها از خارج مضمحل شود. صرفنظر از اینکه چه نوع نیروی انقلابی ای چه نوع حاکمی را (خوب یا بد)، سرنگون می کند، آنها صاحب قدرت خواهند بود و حق ایجاد یک حاکمیت جدید را به جای حاکمیت ييشين خواهند داشت و اگر اين حاكميت جديد قدرت و تمايل حفاظت از بندگان خود را داشته باشد، پس بنده تعهد طبیعی در اطاعت از او بهعنوان حاکم را بر ذمه دارد.

به گونهای که میبینیم، فلسفهٔ سیاسی هابز اساساً فلسفهٔ قدرت است و حتی برای امروز نیز در اغلب موارد به عنوان اصیل ترین و منظم ترین نمونهٔ فلسفه های سیاسی که تاکنون عرضه شده است، خودنمایی می کند. امتیاز اصلی فلسفهٔ سیاسی هابز در آن است که تمایز میان قدرت و اقتدار را روشن می کند و نشان می دهد که ساز و کار نهادهای سیاسی را نمی توان تنها از دیدگاه قدرت تفهیم کرد. کار یک دولت بسته به آن است که ملاکی برای خواست و رضایت اکثر شهروندان به اطاعت موجود باشد.

نکتهٔ اساسی و دغدغهٔ اصلی هابز را می توان با نکتهٔ جان لاک دربارهٔ «رضایت» بهتر دریافت. عقیدهٔ لاک آن است که اگر ما در کشوری زندگی می کنیم که به قوانین آن اعتراضی نداریم و از آنها سر نمی تابیم، پس متعهد به

یذیرش و پیروی از آنها هستیم. لاک در بحث خود از قرارداد اجتماعی، اقتدار حکومت را محدود می کند. اما هابز، چنانکه دیدیم با محدودیت حاکمیت به شیوهٔ لاک، مخالف است. برای هابز هیچچیز بدتر و ناگوارتر از جنگ داخلی نیست. در اینجا، روانشناسی اصیل هابز در بنیان مباحث او دوباره جلوهگر می شود. او فرض می گیرد که در یک اختلاف نظر، باید از زور و اقتدار برای حل اختلاف بهره برد. بنابراین، اقتدار سیاسی و وجود قدرت سیاسی باید ستگی به قرار دادی رضایت آمیز داشته باشد و یا در ارتباط با قرار دادی باشد که در آن عنصر اعتماد ملحوظ شده است. به عبارت دیگر، اگر بخواهیم چکیدهٔ آیین اندیشهٔ هابز را بازگوییم، باید بگوییم که هابز نظام عقلانی ای را پی ریخته است که به طورکلی با بقای انسان سر و کار دارد. فلسفهٔ سیاسی هابز برای پاسخگویی به مسئلهای واقعی طراحی شده و آن این است که چگونه باید جلوی بی نظمی در جامعه راگرفت و کوشید تا به جامعهای باثبات رسید. فلسفه هابز به رغم همهٔ اشتباهاتش، بي ترديد داراي امتيازهاي فراوان است. این فلسفه نشانگر نخستین کوشش مهم در راه استوار ساختن اخلاق و علم قرارداد اجتماعی بر پایهٔ منطقی عقلانی بدون تکیه بر مذهب است. به همین دلیل است که هابز الهام بخش بسیاری از اندیشمندان سیاسی بعد از خود شد. بهویژه، دیدگاههای انسان شناختی اش ستایش بسیاری از جامعه شناسان مدرن از جمله اندیشمندان مکتب دورکیم را برانگیخت.

حتی اگر قرار باشد بزرگی یک انسان را با داشتن مخالفان بزرگ و انتقادهای شدید از او سنجید، هابز از جملهٔ بزرگ ترینهاست. هیچ اندیشمندی به اندازهٔ هابز مورد انتقاد شدید معاصران خود واقع نشده است. روحانیت مسیحی به ویژه از او به عنوان یک اندیشمند آزاد تنفر داشت. سلطنت طلبان دریافته بو دند که او در شاهکار خود یعنی لویاتان، بنیاد شاهی را بر باد داده است. عملاً، اهمیت آثار هابز را نمی توان در مجادلات و یا انتقادهایی که این آثار در هر سو برانگیختند، محدود کرد. اندیشههای منطقی بسیار قابل توجه هابز درواقع ناکارایی روشهای متداول از پیش را اثبات کرد

و همعصرانش را واداشت تا در بنیاد دیدگاههای فلسفی خود در ارتباط با دولت تجدیدنظر کنند. بنابراین، اندیشهٔ هابز سبب واکنش در دو جریان مختلف فکری شد که یکی از سوی جریان موسوم به تجربه گرایان همچون دیسوید هیوم و آدام اسمیت نمایندگی می شد و دیگری از سوی دیگر گرایشهای روشنفکرانه به نمایندگی ساموئل کلارک و پرایس سر می زد. تأثیرات مثبت هابز، به رغم اهمیت فراوان آنها کمتر شناخته شدهاند. از میان اندیشمندانی که از هابز الهام پذیرفتهاند، می توان بزرگانی چون اسپینوزا، لایب نیتز، هلوسیوس، روسو، دیدرو، اوگوست کنت، و نیچه را برشمرد. فروالعادهٔ مسائلی که هابز بر آنها انگشت نهاد و دقت فراوانش در داوری در مسائل، ما را بر آن می دارد تا باور کنیم، نقشی را که او در تاریخ اندیشهٔ سیاسی به عهده گرفت هنوز پایان نیافته است.

| • |  |   |  |  |
|---|--|---|--|--|
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  | , |  |  |
|   |  |   |  |  |

## جان لاک

آگاهی ما از جزئیات اندیشههای جان لاک، نسبتاً بیشتر از سایر فیلسوفان قرن هفدهم اروپاست. پس از مرگ جان لاک، مجموعهٔ بزرگی از مقالات و رسالات منتشر نشدهٔ او به جای ماند، که در اختیار ارل لاولیس قرار گرفت. افزون بر مجموعهٔ لاولیس، کتابهای دستنویس دیگری از او در آرشیوها وجود داشتند. این مجموعه در سال ۱۹۴۲ به کتابخانهٔ آکسفورد منتقل شد. اسناد به جا ماندهٔ لاک، شامل پیشنویس جستارها، نشریات، یادوارهها، کتابچههای حسابداری، فهرست کتابخانهها و نسخههای پزشکی است. از حجم عظیم آثار و دستنوشتههای لاک می توان دریافت که او تا چه اندازه و در چه زمینههایی دارای اشتغالات فکری بوده است. از آن جمله می توان از خلاق، معرفت شناسی، اقتصاد، الهیات و پزشکی یاد کرد. درواقع، جان لاک نخستین اندیشمندی است که بسیاری از اصول و موضوعات عمدهٔ لیبرالیسم را در مجموعهای بههم پیوسته و واحد گرد آورده است.

اکنون لازم است نگاهی به اصول اندیشههای سیاسی لاک بیفکنیم. لاک

همانند هابز، معرفت شناس و نیز فیلسوف سیاسی است. همچنین، نقطهٔ عزیمت لاک همچون هابز، مسئلهٔ انسانگرایی انسان مرکزی است. اما نتیجه گیری های او با هابز متفاوت است. زیرا آیین اندیشهٔ سیاسی او، معتدل تر از آموزه های هابز است و طبعاً او قابل انعطاف تر و مستعد تر برای پذیرش تغییر و تحول در اندیشهٔ خویش است. با نگاهی به رسالهای در باب فهم انسانی که درواقع به عنوان شاهکار معرفت شناختی او به شمار می آید، می توان نکات مشترک و قابل مقایسهٔ فراوانی میان او و هابز یافت.

لاک و هابز در گرایشهای طبیعتگرایانه نسبت به انسان و جهان او، اشتراک نظر فراوان دارند. هر دوی آنها برآناند که بشریت، خود ملاک جهان خود است. نزد لاک، انسانها چونان لوحی پاک و دست نخورده و تهی از دانش زاده می شوند. آنها هیچ دانستهٔ درونی و شهودی ای آندارند. هر آنچه که می دانند، از راه مشاهده که تجربه خوانده می شود، به دست می آورند. بنابراین، از آنجا که تجربیات ما محدود است، شناخت ما نیز محدود است. شناخت ما هرگز کامل و مطلق نخواهد شد. پس، چنین است که از راه مطالعهٔ شناخت و عقل و با کمک علم می توانیم بر جهانمان فائق آییم و درک و فهم از جهان به دست آوریم. لاک، همانند ارسطو، فلسفهٔ خود را با احساسی از حیرت و سرگشتگی و آگاهی بر جهل خود، آغاز می کند. از آنجا که انسان در پرسش از امور، پاسخی به زبان خود دریافت می دارد، پس پرسشهای او محدود به حدی است که او را برای زندگی در جهان، کفایت کند.

لای می گوید: «کار ما در اینجا شناخت همهٔ چیزها نیست، بلکه شناخت چیزهایی است که به درد ما می خورند. اگر ما بتوانیم ملاکهایی را دریابیم که از طریق آنها، یک موجود عقلانی در شرایطی که انسان در این جهان دارد، بتواند عقاید و اعمالش را بر آن اساس سامان دهد، در این صورت نیازی نیست نگران باشیم که چیزهای دیگر در حوزهٔ شناخت ما نمی گنجند.» به

<sup>1.</sup> Anthropocentric humanism

سخن دیگر، روشنگری، درواقع تمایز میان شناختنی و ناشناختنی است.

نکتهٔ جالب دربارهٔ لاک آن است که او آگاهانه در پی یافتن نقطهٔ عزیمت جدیدی در معرفت شناسی است. بنابراین هیچ تلاشی برای نشان دادن پیوند و تداوم رشتهٔ اندیشه هایش با اندیشه های پیش مدرن نمی کند. با این حال می توان در چارچوب فلسفهٔ لاکی مفاهیمی از اندیشه های اخلاقی ایش مدرن، مثل مفهوم قانون طبیعی را یافت.

از دیدگاه لاک، «قانون طبیعی» قانونی است که در پرتو طبیعت یعنی، بدون کمک عقل شناختنی است. نزد لاک، روابط بشر با طبیعت بسیار پیچیدهاند، زیرا شامل امر سلطهجویی و سلطهپذیری هستند. بدین ترتیب، انسان به عنوان یک موجود زنده، از سوی طبیعت در جایگاهی قرار می گیرد، اما این فرصت را دارد که از طریق به کارگیری عقل خود، بر شرایط تعیین شده چیره شود. این فرصت را لاک ارمغان طبیعت می خواند.

این شرایط ایجاب می کند که انسان بداند بخشی از طبیعت است، اما تنها قادر نیست کنش و عمل خود را درک کند. این امر بدان معنی است که عقل از نظر لاک، ویژگی انسانی تفکیک و تمایز است، اما از این دیدگاه، اخلب انسانها در ادوار پیش از عصر او، استفادهٔ ناچیزی از آن کردهاند. بنابراین، عصر مناسب عقل تازه آغاز شده است. این نتیجه گیری لاک را امیدوار میسازد که برای حمایت از اصول عقلانی در سیاست به آموزش انسان بیندیشد.

از نظر لاک، اغلب حکومتها در دورانهای مختلف بر پایهٔ خطا و بی عقلی بنیاد یافتهاند. لاک می کوشد تا برای تعهد ۲ سیاسی یک پایهٔ علمی بنا نهد. از این رو، با این پرسش آغاز می کند که: «چرا حکومت وجود دارد؟» و به این نتیجه می رسد که باید زمانی وجود داشته باشد که در آن، هیچ حکومتی بر روی زمین وجود نداشته است. طبعاً انسانها و جوامع سیاسی در

«وضعیت هرج و مرج» و یا آنچه که لاک پس از هابز به آن «وضع طبیعی» می گوید، زندگی نمی کردند. لاک مانند هابز بر آن است که حکومتها نمی توانستند حقی و قدرتی بیش از آنچه که بندگان و فرمانبرانشان به آنها داده بودند، داشته باشند و درنتیجه، حکومتها از نظر حق و قدرت با افرادی که در «وضع طبیعی» زندگی می کردند، قابل مقایسه و برابر بودند. اما برداشت لاک از «وضع طبیعی» بسیار خوشبینانه تر از هابز است:

- ۱. لاک برخلاف هابز بر این باور است که قانونی ذاتی و اصیل حاکم بر رفتارها در وضع طبیعی وجود دارد.
- ۲. لاک اعتقاد ندارد که یک ستیز درمانناپذیر میان افراد و منافع انسانها
   در وضع طبیعی حاکم است. لاک اهمیت عواطفی چون، غرور و
   افتخار و خودستایی را انکار نمیکند، اما برخلاف هابز به آنها اهمیت
   محوری نمیدهد.
- ۳. مفهوم وضع طبیعی از نظر هابز بیانگر رفتار عملی مردم در آن وضع است، هر چند که این وضع حالتی ذهنی و تصوری داشته باشد. اما از نظر لاک، وضع طبیعی الگوی رفتار عملی نیست. بلکه به عکس، اشاره به قواعدی دارد که انسانها هنگامی که هنوز وارد قراردادی اجتماعی نشدهاند، از نظر اخلاقی متعهد به پیروی از آنهایند.

بنابراین، مفهوم وضع طبیعی از نظر لاک، اساساً اخلاقی و پیش تاریخی است. اما از نظر هابز، وضع طبیعی کلاً جنبهای عملی و رفتاری دارد. این بدان معنی است که از نظر لاک، انسانها حتی در وضع طبیعی، اخلاقاً وابسته به قانون طبیعی اصیل و الهی، برای حفظ و بقای خود و دیگراناند. به سخن دیگر، افراد در وضع طبیعی می توانند تشخیص دهند که چه چیز متعلق به آنها و چه چیز از آنِ دیگران است. زیرا مالکیت از نظر لاک صرفاً بنیادی طبیعی دارد. درنتیجه، وضع طبیعی در فلسفهٔ لاک، قلمرو ستیز و پیکار نیست، بلکه فضای تعاون و شراکت است.

اما وضع طبیعی خود مشکلاتی دارد. چرا؟ زیرا انسانها هم مستقل و هم برابرند، و در عین حال، امور انسانی ناامن و نامطمئن است. زیرا قدرت سیاسیای وجود ندارد که روابط و مناسبات قانون طبیعی راکنترل و نظارت کند و هر انسان جداگانه از آن تفسیری دارد و خود را مجری قانون طبیعی می داند. به سخن روشن تر، وضع طبیعی دارای سه نارسایی و کمبود اساسی است:

۱. افراد نیروی لازم برای حقوق حق خود را ندارند.

قانون حاکم بر آنها ساده تر از آن است که بتواند ستیزها را پایان دهد.
 افراد معمولاً داوری درستی از امور خود ندارند.

بنابراین، همهٔ مسئلهٔ سیاست در این خلاصه می شود که حکومت باید توان اجرایی مؤثر و نیز مشروعیت فراگیر داشته باشد. مفهوم بنیادی لاک برای حکومت، رضایت است. از دیدگاه لاک، حکومت باید بر پایهٔ رضایت بنیاد بگیرد.

لاک معتقد است هیچ انسانی ماهیتاً و به طور فطری محکوم و متبوع قدرت سیاسی انسانی دیگر و یا گروه دیگری نیست. از اینجا، لاک نتیجه می گیرد که حاکمیت سیاسی تنها می تواند بر پایهٔ رضایت کسانی ایجاد شود که تابع و پیرو آن به شمار می آیند. لاک فراتر رفته و می گوید تنها کسانی که راضی به شکل گیری یک حاکمیت سیاسی اند، اعضا و متبوع آن محسوب می شوند. این نظر لاک را می توان در نوشتهٔ زیر مربوط به دو رسالهٔ دربارهٔ حکومت (بخش ۹۵)، به روشنی دریافت:

انسانها، ماهیتاً همه آزاد، برابر و مستقل هستند. هیچکس را نمی توان بیرون از این شرایط دانست و یا بدون رضایت، او را تابع قدرت سیاسی کس دیگری قرار داد. تنها راهی که کسی خود را از آزادی جدا کند و در محدوده های آزادی مدنی قرار دهد، راه گفت وگو و بحث با دیگران برای پیوستن و وحدت در یک اجتماع است، آن هم به منظور

آسایش، امنیت و زندگی صلح آمیز با یکدیگر، و در شرایطی امن برای بهرهگیری از داراییهای خود و شرایطی امنتر برای کسانی که با آنها نیستند.

بنابراین، لاک میخواهد بگوید کسانی که از نهاد یک حکومت رضایت ندارند، بنده و فرمانبر آن نیستند، حتی اگر در چارچوب همان رژیم و در میان کسانی زندگی کنند که به آن حکومت رضایت دادهاند. این نظر لاک کاملاً مخالف با نظر هابز در این زمینه است.

از دیدگاه هابز، تعهد اساسی طبیعی هر شخص عمل رقابت آمیز برای بقای خود است. اما این تعهد، نمی تواند آنچنان مؤثر باشد که انسانها همواره در وضع طبیعی باقی بمانند. در نتیجه، هر شخص تعهدی طبیعی برای عسضویت یافتن در منافع عامه و مشترک و پیروی از فرمانها و دستورالعملهای حاکمیت آن دارد. به سخن دیگر، از نظر هابز، رضایت از طریق زور به دست می آید و هر شخص تعهدی طبیعی برای تبعیت از قدرت سیاسی دارد. همان طورکه می دانیم، هابز این مفهوم تعهد افراد و حق حکومت را از یک مفهوم خودمدارانه در قانون طبیعی و نگرش طبیعت گرایانه به حقوق طبیعی برگرفته است.

لاک برخلاف هابز، بر این واقعیت تأکید میکند که بشر با حق آزادی، برابری و استقلال زاده می شود. بنابراین، هر فرد باید آزادانه راضی به تبعیت و پیروی از یک حکومت باشد. تنها رضایت می تواند انسانی را به عضویت یک جامعه درآورد و تنها از این طریق، تعهد پیروی و پذیرش قوانین امکانپذیر است. تنها رضایت می تواند یک انسان را از لحاظ اخلاقی متعهد کند تا نیروی خود را با قدرت و نیروی اجرایی مشترک پیوند دهد. بنابراین، فرد با رضایتی که برای عضوشدن در جامعه دارد، خودبه خود از تصمیمات فرد با رضایت می یابد.

<sup>1.</sup> egoistic

اکنون پیش از آنکه به مفهوم اکثریت بپردازیم، لازم است بار دیگر به مفهوم «رضایت» در اندیشهٔ لاک برگردیم. همانطور که گفته شد، «رضایت» از نظر لاک شرطی ضروری در مشروعیت هر حکومتی است که از سوی انسانها در وضع طبیعی پای گرفته است. اگر چنین رضایتی نزد انسانها در وضع طبیعی وجود نداشته باشد، هیچ حکومتی مشروعیت ندارد. اما، وقتی یک جامعهٔ سیاسی پای میگیرد، فرد می تواند چه شفاهی و چه ضمنی و نمادین، رضایت خود برای عضویت در آن را آشکار سازد.

ابراز رضایت مستقیم و شفاهی به یک حکومت، فرد را در زمرهٔ اعضای جامعهٔ تحت آن حکومت در می آورد. درحالی که رضایت ضمنی چنین نیست. به سخن دیگر، فردی که تنها به طور ضمنی و نه شفاهی به یک حکومت رضایت می دهد، تنها تا زمانی که داوطلبانه در قلمرو آن حکومت می ماند، به پیروی از قوانین آن حکومت رضایت داده است. اما آزاد است که هرگاه بخواهد، آن را ترک کند. حال آنکه اگر فرد به طور شفاهی رضایت خود را برای عضویت در یک اجتماع آشکار کند، در این صورت به طور دائم متعهد است که عضو و پیرو آن باشد. بنابراین فرد نمی تواند به طور شفاهی و مستقیم رضایت خود را در پیروی از یک حکومت تنها برای چند سال معین اعلام کند، حال آنکه در رضایت ضمنی این چنین است.

این امر بدان معنی نیست که فردی که رضایت مستقیم و شفاهی داده، همیشه در تعهد عضویت و پیروی یک حکومت بماند، زیرا آن حکومت می تواند او را از تعهد خود فارغ کند و یا او را مجاز به ترک عضویت کند. بلکه بدان معناست که او حق ترک جامعهٔ خود را ندارد مگر آنکه چنین اجازهای را بهدست آورد.

منظور انسانها از اعلام رضایت به یک حکومت، به دست آوردن ابزاری برای کسب و حفظ چیزهایی است که حق طبیعی آنهاست. اما در اینجا مشکلی وجود دارد؛ کسی که به حکومتی رضایت می دهد، خود را در چارچوبهای قانونی آن محدود می کند و این گونه محدودیتها، پیش از

آنکه آزادی او را تضمین کنند، با آن سازگارند. لاک برای رفع این مشکل، دوگونه آزادی طبیعی و آزادی مدنی را از هم جدا و متمایز میکند. اما همانطور که گفتیم، نزد هابز آزادی طبیعی به معنای فقدان قدرت بیرونی در انجام کاری است که فرد می خواهد انجام دهد و آزادی مدنی به معنای آزادی انجام دادن اعمالی است که از سوی حاکمیت ممنوع نیست.

لاک، آزادی طبیعی را در شرایطی میداند که انسان از قید هرگونه قدرت برتر بر روی زمین آزاد باشد و در بند ارادهٔ انسان دیگری قرار نگیرد و آزادی مدنی آزادی انسان در جامعه است، به شرط آنکه زیر حاکمیت هیچ قدرت دیگری جز قدرتی که بدان رضایت داده است، نباشد.

بدین ترتیب، انسان عملاً دارای دوگونه آزادی است. آزادی طبیعی و آزادی مدنی. اما از این دو نوع آزادی همزمان استفاده نمی شود. شکل بنیادی آزادی، هسمانا آزادی طبیعی است. در این صورت آزادی مدنی صورت جایگزین برای آزادی طبیعی است. انسان ناچار است به سبب نیازهای خود و نارسایی هایی که در وضع طبیعی وجود دارد، آزادی های طبیعی خود را با آزادی مدنی مبادله کند. در این مبادله، شرایط معینی باید وجود داشته باشند:

۱. باید قدرت مشروع با رضایت کسانی که تابع آناند، ایجاد شود.

۲. قانون وضع شده از سوی قدرت مشروع، باید با هدفها و مقاصدی که
 این قدرت بر پایهٔ آنها شکل گرفته، سازگار باشد.

۳. حکومتی که افراد تابع آن می شوند، باید بر اساس قوانین پایدار اداره شود.

۴. هیچ انسانی نباید تابع ارادهٔ خودخواهانه و دلخواه انسان دیگری باشد.

هنگامی که لاک از آزادی انسان در جامعه و یا آزادی مدنی سخن می گوید، همهٔ این چهار شرط را در نظر دارد، اما این چهار شرط ویژگیهای دیگری نیز القا می کنند. از نظر لاک، قدرت مشروع درواقع قدرت برتر منافع مشترک است و بنابراین، همهٔ قدرتهای دیگر تابع و پایین دست آن بهشمار

می آیند. اماکسانی که از این قدرت برخوردارند، اختیار انتقال آن را به دیگری ندارند. آنها تنها مجاز به قانونگذاری هستند. درحالی که از نظر هابز هر شخص یا گروهی که قدرت حاکمیت دارد، باید حق انتقال آن را نیز داشته باشد. اما مسئلهٔ لاک این نیست، او می گوید: تعهدات قانون در جامعه نه تنها ساقط نمی شوند، بلکه در بسیاری موارد روز آمد هم می شوند و قوانین جزایی جدیدی از سوی انسانها و برای تسهیل امور به آنها افزوده می شوند. بدین ترتیب، قانون طبیعی به عنوان یک قانون جاودانه برای همهٔ بشریت و از جمله خود قانون گذاران و دیگر مردمان به قوت خود باقی خواهد بود.

به سخن دیگر، قوانین موضوعه از سوی صاحبان قدرت باید تنها برای منافع و رفاه مردم طراحی شوند. از همین روست که لاک می گوید قدرت مشروع نمی تواند از هیچکس و بدون رضایت فرد حتی تکهای از دارایی او را بگیرد. اما این محدودیت مشروع، همانند اختیارات آن، از نظر لاک تنها در حکومتهای پادشاهی و اشرافی کارآمد است و نه در حکومتهای دموکراتیک، که در آن مردم بخشی از قدرت مشروع را به نمایندگان منتخب خود واگذار می کنند. این نظر بدان معنی نیست که دموکراسی تنها شکل مشروع حکومت از نظر لاک است. زیرا او شکلهای پادشاهی و اشرافی را نیز می پذیرد. اما آنچه او بر آن صحه می نهد این است که همهٔ اشکال حکومت اگر قرار باشد مشروع باشند، باید سرچشمهای دموکراتیک داشته باشند.

این گفته ما را به مسئلهٔ مفهوم «اکثریت» می رساند. از نظر لاک، حکومت اکثریت برای موجودات عقلانی مفهومی روشن دارد، زیرا در غیر این صورت حتی یک شهروند هم وجود نخواهد داشت. بنابراین، اصول رضایت و حکومت اکثریت همچون بنیاد همهٔ مشروعیتهای سیاسی است. این نظر را می توان در فصل هشتم (بخش ۹۹) دو رساله دربارهٔ حکومت یافت. در اینجا لاک می گوید:

و بدین ترتیب، تشکیل دهندهٔ هر جامعهٔ سیاسی، چیزی جز رضایت افراد آزاد که قادر به تشکیل اکثریت و جلب وحدت و مشارکت چنان جامعهای باشند، نیست. و تنها همین امر است که آغازگر یک حکومت قانونمند در جهان است:

بنابراین، انسانها از آن جهت که بهطور طبیعی آزاد هستند، می توانند با هم یک قدرت سیاسی را پی بریزند. به سخن دیگر، از نظر لاک، اقتدار سیاسی، تنها قدرت نیست بلکه قدرت به اضافهٔ حق است. او معتقد است که شکلگیری اقتدار سیاسی در دو مرحله صورت میگیرد:

 ۱. همهٔ انسانها برای شکل دادن یک اجتماع سیاسی توافق میکنند و می پذیرند که همهٔ تصمیمات حکومت اکثریت را محترم و قابل اجرا بشمارند.

 ۲. اجتماع، حکومت را تشکیل میدهد. در این فرایند، حق قضاوت و اجرای قانون به یک شخص و یا گروهی از اشخاص اعطا می شود.

معنای این مراحل چیست؟ معنایش این است که حکومت یک پیمان ا است و نه یک قرارداد ساده. درست است که حکومت در نتیجهٔ قرارداد به وجود می آید، اما روح یک پیمان را در جامعه دارد. در اینجا لاک می کوشد که دو موضوع متفاوت، اما تکمیلی دیگر را مورد بحث قرار دهد و می افزاید:

۱. لزوم اتخاذ یک ملاک برای حکومت مشروع

 ۲. ترغیب مردم به اینکه اگر خود را متبوع یک حکومت مشروع می دانند، می توانند کارهایی برای آن صورت دهند.

در این مرحله، لاک توجهی به شکل حکومت پذیرفته شدهٔ مورد بحث ندارد. از نظر او حکومت می تواند دموکراتیک و یا پادشاهی باشد. اما آنچه

<sup>1.</sup> trust

که برای او تعیین کننده و مهم است، درجهٔ قدرتی است که این حکومت بر افراد اعمال می کند. نتیجه آنکه یک حکومت باید مشروع باشد و نه خودسر. چرا؟ زیرا حقوقی که افراد در شرایط قانون طبیعی دارند، خودسرانه نیست و هیچ قدرت خودسری را نمی توان به دیگری یا دیگران انتقال داد و تفویض کرد. لاک در دو رساله دربارهٔ حکومت (بخش ۱۳۵)، به روشنی می گوید:

هیچکس نمی تواند قدرتی بیشتر از آنچه که در اختیار دارد به دیگری واگذار کند.

نتیجه آنکه، کسانی که تصمیمگیرندهاند، خود نیز تابع همان قوانینی هستند که بر هر فرد دیگری روا می دارند. اگر چنین نباشد، امکان افزایش جانبداری در جامعهٔ سیاسی قوت میگیرد. به سخن دیگر، حکومتی دارای مشروعیت است که از چهار شرط زیر برخوردار باشد:

- جامعهٔ سیاسی تنها به شرط رضایت صریح همهٔ بنیانگذاران آن شکل میگیرد.
  - ۲. اکثریت، باید روی شکل حکومت مورد نظر توافق داشته باشند.
- ۳. گروهی که حق قانونگذاری به آنها داده می شود، نباید قانونی خلاف قانون طبیعی وضع کنند.
  - ۴. حکومت نمی تواند قدرت خود را مبادله و یا واگذار کند.

از همینروست که لاک خواستار یک پیمان درست است. یعنی یک وحدت سیاسی که بتواند امر مشروعیت را به گونهای موفق پایداری بخشد. از دیدگاه لاک، در یک قرارداد اجتماعی، حکومت در دو شاخه سازماندهی می شود:

 ۱. قدرت قانونگذار، که قوانینی وضع میکند که همهٔ جامعه باید به آنها گردن نهد. ۲. قدرت اجرایی، که هم کارکرد اداری و هم کارکرد قضایی دارد.

۳. البته لاک به یک قدرت سوم هم معتقد است که آن را قدرت مجمع (فدراتیو) میخواند. این قدرت، کارکرد ارتباطی و مبادله با اجتماعات سیاسی دیگر را دارد. قدرتی است برای روابط خارجی.

لاک مناسبات میان این شاخهها را به صورت سلسله مراتب پیمان می داند. درنتیجه، هر شاخه به هنگامی که با قوهٔ دیگر همکاری نکند، خود بر اساس پیمان عمل نکرده است. نهایتاً اینکه، هیئت قانونگذار خود در چارچوب پیمان جامعه است. از اینرو، نزد لاک اجتماع به عنوان قدرت ملت تلقی می شود. اما هیچگاه عملاً تحقق نمی یابد، مگر حکومت از میان برود. زمانی که حکومت در میان نباشد، افراد باید مستقیماً در زندگی سیاسی دخالت کنند. البته، یک وضعیت دوم هم وجود دارد. دخالت اجتماع، در شرایطی دیگر و به هنگامی که رضایت و پیمان خود را از قدرت مستبد و خودکامه پی می گیرد، الزامی می شود.

لاک با این پرسش آغاز می کند که، چه هنگام و چگونه باید در برابر یک حکومت مقاومت کرد؟ همان طورکه می دانیم، نکتهٔ اصلی لاک در دو رسالهٔ خود عملاً توجیه شورش و انقلاب است. نکتهٔ شگفت دربارهٔ لاک آن است که همان زمینههایی که در بحث قدرت مشروع برای دولت فراهم دیده، زمینهٔ شرایط شورش و انقلاب نیز هست. به سخن دیگر، پایهٔ حقیقی حکومت مشروع، دربر دارندهٔ توجیه لازم برای شورش نیز هست. می دانیم که نظریهٔ شورش در فلسفهٔ سیاسی لاک، تا حدودی مورد غفلت واقع شده است و در عوض توجه فراوانی به نظریهٔ تعهد سیاسی و نیز نظریات لاک دربارهٔ مالکیت خصوصی معطوف شده است. دلیل این امر ساده است. آنچه لاک انجام می دهد، توجیه مفهوم شورش علیه حکومت نامشروع است.

اما، مشکل اینجاست که نظریهٔ لاک برای زندگی انگلوساکسونها تا حدودی نامأنوس است. زیرا این رویدادها چندان در زندگی سیاسی دولتهای انگلوساکسون دخالت نداشتهاند. ایالات متحد امریکا نیز تا پایان جنگ داخلی، این تجربه را نداشت. انگلستان نیز تا زمان زندگی لاک، به همینگونه بود. آنچه که بیشتر در زندگی سیاسی انگلوساکسونها رخ داده بود، شکل نافرمانی مدنی داشت که نمونههای آن را می توانیم در جنبش سیاهان امریکا و جنبشهای ضد جنگ ویتنام در دههٔ ۶۰ ببینیم. اما لاک به مسئلهٔ نافرمانی مدنی توجهی ندارد. او از قیامی سخن می گوید که مسلحانه است. بنابراین، با این پرسش آغاز میکند که: «چه هنگام و چگونه باید در برابر یک حکومت مقاومت کرد؟» او در فصل پانزدهم دو رساله با برشمردن اشکال حکومتهای مشروع، می کوشد به پرسش خود پاسخی بدهد. از نظر لاک هر کس که مدعی سلطهٔ مطلق بر فرد دیگر است، بنابراین، طبق نظر لاک هر کس که مدعی سلطهٔ مطلق بر فرد دیگر است، مدعی چیزی است که حق را (که بنیاد و پایهٔ قدرت سیاسی است)، نفی مدعی چیزی است که حق را (که بنیاد و پایهٔ قدرت سیاسی است)، نفی میکند. حکومتی که از قانون طبیعی سر برمی تابد، درواقع زمینههای قیام را میکند. این نارسایی در کار حکومت دو شکل دارد:

۱. حکومت ممکن است مستقیماً سیاستهایی به کار بگیرد که خلاف قانون طبیعت باشد. (یک نمونهٔ آن، حکومت نازیها در آلمان است). از نظر لاک، تنها قدرتی که اجتماع می تواند در اختیار یک حکومت قرار دهد، قدرت اجرای قانون طبیعی است. بنابراین، هیچ حکومتی نمی تواند قدرتی داشته باشد که آن را به شیوهای خودسرانه و یا مستبدانه به کار گیرد و همهٔ آنچه را که یک حکومت دارد، باید اصالتاً از سوی مردم و از آن مردم باشد. پس این یک تخلف کوچک نیست و لاک نیز به این امر آگاه است، زیرا در فصل دوم (بخش ۲۲۵) آورده است که: «به خاطر هر اشتباه و بی تدبیری جزئی، مردم انقلاب نمی کنند.»

۲. شکل دوم، که جنبهای عام دارد، سرپیچی و یا ناتوانی حکومت از

اجرای قانون طبیعی به گونهای آگاهانه و احیاناً با قصد و نیت قبلی است. در این مورد نیز حکومت زمینه های قیام را فراهم کرده است. زیرا، عمل او به گونهای خلاف مصلحت و سعادت عمومی است. وقتی لاک از مصلحت عامه سخن می گوید، منظورش بقا و سلامت کل جامعه است. پس آنچه از این نکات برمی آید، این است که از نظر لاک قدرت به حکومت تعلق ندارد، بلکه متعلق به مردم است و حکومت حق ندارد آن را در هر راهی که دلش می خواهد استفاده کند.

و این امر دربارهٔ همه اشکال حکومتها مصداق دارد: حکومتهای اشرافی، دموکراسی و یا سلطنتی تفاوت ندارد. اگر حکومتی پشتیبانی و رضایت اکثریت را از دست بدهد، مشروعیت خود را از دست داده است. به سخن دیگر، از نظر لاک هرگاه حکومتی خلاف رضایت مردم عمل کند، موجب استبداد است و درنتیجه، به شرایط وضع طبیعی برمیگردیم. در این شرایط، قیام و مقاومت علیه حکومت نه تنها حقی است که باید به اجرا درآید، بلکه الزام عملی است. اما شکل و درجهٔ شدت قیام باید متناسب با میزان انحراف و تخلف حکومت از مشروعیت باشد. بنابراین، باید در حق مقاومت، محدودیتهای روشن و مشخص قائل شد. در این باره، لاک به دو نکته اشاره می کند:

 ۱. مقاومت الزاماً بازگشت به وضع طبیعی را ایجاب نمیکند. زیرا یک اجتماع سیاسی می تواند حاکمان خود را جابه جا کند، بدون آنکه به هرج و مرج بگراید.

 حتی اگر مقاومت سبب از هم گسیختی اجتماع شود، بازگشت به وضع طبیعی برتر از تسلیم به حکومت ظالم و خودکامه است.

لاک، به واقع دلایل خوبی برای گفتههای بالا دارد: زیرا شاه انگلستان در سال ۱۶۸۱، مجلس آکسفورد را منحل کرده بود و هیچ امیدی هم به گشایش دوبارهٔ آن نبود. بنابراین، منظور لاک از گفتههای بالا درواقع دفاع از حقوق

افرادی چون خود اوست. بدین ترتیب، مقاومت و یا قیام علیه حکومت نامشروع زمانی توصیه می شود که دو شرط مرتبط از سوی حکومتهای مشروع نادیده گرفته و زیر پاگذاشته شوند:

هنگامیکه اقدامات حکومت در سوی منافع عمومی نیست.
 هنگامیکه حکومت دیگر مورد رضایت مردم نباشد.

پس می توان دریافت که لاک میان الغای حکومت، و خلعید آن بر اثر مقاومت همهٔ مردم، تمایز قائل است. به عبارت دیگر، در فلسفهٔ لاک حق مردم برای مقاومت علیه خودکامگی تا حق مقاومت بر اثر نارضایتی توسعه داده شده است. لاک در دو رسالهٔ خود می گوید:

انسانها هرگز نمی توانند از استبداد و خودکامگی مصون بمانند. اگر ابزاری برای رهایی از آن در دست نباشد، تا هنگامیکه کاملاً گرفتار آناند، نه تنها حق بیرون ماندن از حیطه آن را دارند، بلکه از حق جلوگیری و بازداری حکومت نیز برخوردارند.

باید دانست که هر مقاومتی، مقاومت علیه قدرت نیست. زیرا قدرت در جایی وجود دارد که حق و زور در کنار یکدیگر قرار میگیرند. بنابراین، حاکمانی که از حکومت منع شده اند، حتی اگر در جایگاه قدرت خود بمانند، دیگر نمی توانند قدرتی اعمال کنند، حقی از خود ندارند و سرکش و شورشی محسوب می شوند. از نظر لاک، یک شورشی سرکش کسی نیست که در برابر استبداد مقاومت میکند، بلکه کسی است که موجب بروز شرایط جنگ می شود. اما، کسی که مقاومت میکند، عملاً باز سازندهٔ یک نظم سیاسی است که از دست رفته و یا ویران شده است. بنابراین، اصول سیاسی ای که مردم به هنگام مقاومت مرعی و مجری می دارند، اصول قانون طبیعی است و می ایجاد یک نظم نوین اجتماعی، که در انقلابهای مدرن دیده می شود.

جالب آن است که اصول مقاومت لاک باعث برداشتها و تعبیرهایی شد

که خود لاک هرگز تصورش را نمی کرد و یا کاملاً با آنها موافق نبود. لاک نیز مانند غالب همعصران خود، طرفدار امپراتوری بریتانیا بود. بنابراین، فکر می کرد کاملاً عادلانه است که ایرلند و مستعمرههای امریکایی زیر سلطهٔ پادشاه باشند. اما مستعمرهها خود با استفاده از گفتارهای لاک، عقیده داشتند که باید به قیام مسلحانه روی آورند. نویسندگان امریکایی، در نوشتهها و مقالات متعدد، حقوق طبیعی و قرارداد اجتماعی لاکی را تبلیغ می کردند. در فرانسه، اصول مندرج در دو رسالهٔ لاک به تمام و کمال به چاپ رسید. فرانسویان بر آن شدند که با اصل «رضایت لاکی»، نه تنها می توان یک خودکامه را از جا برداشت، بلکه می توان حتی از شر کل سازمان سیاسی نیز رها شد. بنابراین، لاک به عنوان طلایه دار فکری انقلاب در عصر خود، یعنی عصر عقل و عقلگرایی، تلقی می شد.

اما به نظر می رسد که لاک نمی توانست آنچه را که در انقلاب فرانسه رخ داد، قبول کند. او در آثار خود، دیدگاههای همهٔ کسانی را که به آزادی سیاسی معتقد بودند، گرد آورد اما نوشتههای او مشکلاتی جدی نیز داشتند:

- ۱. لاک ظاهراً با توجه به این نکته که درنتیجهٔ نابرابری در اموال، همه بهره مند می شوند و هیچکس متضرر نمی شود، از مالکیت خصوصی دفاع کرده است. اگر قرار باشد این شرایط صورت واقعی بیابند، افراد باید به فرصتهای اقتصادی دسترسی داشته باشد. از نظر لاک، باید دستکم برای همگان چشمانداز اشتغال وجود داشته باشند. بنابراین، از نظر لاک، بیکار کسی است که خود نتوانسته کاری پیداکند و یا خود به دنبال کار نرفته است.
- در بحثهای لاک یک ضعف روشن و ساده وجود دارد: از یک سو
   تأکید دارد که هیچکس نباید زیر سلطهٔ حکومتی برود که بدان رضایت
   نداده است، اما از سوی دیگر هرگز نمیگوید که هر کس حق دارد که
   شهروند به حساب آید.

بنابراین، در خوانش لاک می توان به سه برداشت رسید:

- ١. همهٔ افراد بايد بهعنوان شهروند و با حقوق برابر تلقى شوند.
- ۲. می توان لاک را در این موضع دید که از قانون اساسی انگلستان عصر خود دفاع می کند. حال آنکه تنها ثروتمندان حق رأی دادن داشتند و تهی دستان و زنان از این حق محروم بودند.
- ۳. نکتهٔ سومی هم وجود دارد. و آن اینکه، چارچوب و ظرف اندیشههای سیاسی لاک به هرحال مسیحی است. به نظر میرسد که او شخصا وحدتگرای مسیحی بوده است. این فرقه معتقد بودند که شناخت زندگی پس از مرگ از طریق رستاخیز امکانپذیر است و نه از طریق عقل.

اما کسانی که تحت تأثیر لاک بودند، به وحدتگرایی مسیحی در نظریهٔ سیاسی او تـوجهی نداشتند و دیدگاههای او را از لابهلای نوشتههایی استخراج کردهاند که وابستگیهای مذهبی او را ناگفته می داشتند. این امر کاملاً باور کردنی است، اما درعین حال متناقض نیز هست زیرا نشاندهندهٔ برخورد پیچیده با لاک به عنوان یک اندیشمند سیاسی است.

اما دربارهٔ نظریهٔ مالکیت، بایدگفت که دلایل فراوانی وجود دارد که نظریهٔ مالکیت لاک دارای ارزش و در خور توجه ویژه است:

- ۱. لاک در راه جست و جوی حقیقت موضوعات، اصالتهای معینی را از خود نشان می دهد.
- زادگاه لاک انگلستان بود و نخستین کشوری که یک فلسفهٔ نوین مالکیت در مقیاسی وسیع را میپذیرفت.
- ۳. و سرانجام، نظریهٔ مالکیت تأثیری مهم و قابل توجه بر نویسندگان سیاسی در فرانسه و امریکا داشت.

<sup>1.</sup> unitarians

همان طور که می دانیم، فصل مربوط به مالکیت، یکی از بخشهای مشهور دو رساله دربارهٔ حکومت لاک است. اما درک این نکته آسان نیست که چرا این بحث در آنجا صورت گرفته است. درواقع سراسر باقی ماندهٔ کتاب مزبور، مربوط به این است که تعهد در پیروی از دولت مشروع چگونه است و یا دربارهٔ شرایطی است که در آن قیام مردمی را مجاز دانسته است. اما فصل پنجم که مربوط به مالکیت است، مستقیماً هیچ ربطی به این موضوعات ندارد و این فصل نسبت به سایر مباحث کتاب جدا افتاده است و کم و بیش به طور جداگانه مورد بحث قرار می گیرد.

بنیاد مالکیت خصوصی از نظر لاک چیست؟ مالکیت نخستین نهادی است که مستقیماً از قانون طبیعت و حقوق طبیعی، استخراج می شود. آنچه لاک می گوید، این است که هر انسان در جوهر خود امکان ایجاد مالکیت را دارد. بنابراین، مالکیت خصوصی نهایتاً از مفهوم شخصیت انسانی مشتق و استخراج می شود. به سخن دیگر، مالکیت در طبیعت و گوهر اشیا نهفته است: «همهٔ زمین و همهٔ مخلوقات این جهان خاکی، مشترک و متعلق به همهٔ انسانهاست. پس هر انسان در شخص خود «مالکیتی» دارد و هیچکس دیگری، جز او بر آن حقی ندارد. کار بدنی و عمل دستهای او مسلماً از آنِ خود اوست ... از اینرو، این کار و تلاش بی تردید و بلامعارض، ملک آن کارور است و هیچکس جز او، در چیزی که به او پیوسته است حقی ندارد.» کاروسالهٔ دوم، فصل پنجم، بخش ۲۶).

پس لاک در اینجا می گوید که کار انسان متعلق به خود اوست، مگر آنکه بخواهد آن را به دیگران واگذار کند. نکتهٔ دیگر آن است که طبق نظر او زمین و همهٔ مواهب آن به طور برابر متعلق به همهٔ انسانهاست و با کاری که روی این مواهب انجام می گیرد، مواهب خوب طبیعت از آنِ کلِ جامعهٔ بشری می شود و هر شخص آزادانه می تواند، طبق نیازهایش از آنها بهره برداری کند، اما به محض آنکه انسان کارش را (کاری که تنها مربوط و متعلق به خود اوست) با هر کالا و موهبتی در جهان ترکیب می کند، مالکیت خصوصی حاصل می شود.

از آنجاکه انسان از حق سعادت و رشد برخوردار است، بنابراین حق دارد بر هر آنچه نیاز دارد ادعای مالکیت خصوصی کند. پس نگرش لاک آن است که هر فرد از مواهب زمین تنها تا آن اندازه حق دارد، که بتواند استفاده کند. از این رو، هیچکس مجاز به تخریب و یا اصراف در این مواهب نیست. درنتیجه، همان قانون طبیعت که به ما حق مالکیت داده است، این مالکیت را برای ما محدود میکند. پس آنچه که از نظر مالکیت لاک برمی آید، از این قرار است که:

- ۱. خداوند جهان را بهطور برابر و مشترک به انسانها داده است.
- خداوند جهان را برای استفادهٔ عقلانی و هوشمندانهٔ انسان، در اختیار او نهاده است.
- ٣. گرچه مواهب طبیعت مشترک میان انسانهاست، اما بنیاد عظیم مالکیت، هماناکار طبیعت است.
- ۴. کار، منبع ارزش است. ارزش کار منبع مشروعیت و تـوجیه مـالکیت خصوصی است.

حال اگر ما از شرایط جامعهٔ طبیعی به شرایط جامعهٔ مدنی گذار کنیم، چه اتفاق می افتد؟ لاک برای حل مشکل، نظریهٔ مالکیت خصوصی خود را بدین شکل اصلاح می کند که آن را نه تنها بر پایهٔ کار می داند، بلکه آن، را همسنگ قانون می خواند.

جمعیت خانواده ها زیاد می شود و دارایی ها و اموال آنها، همراه با نیاز به این اموال توسعه می یابند، اما باز تا این مرحله، هنوز همه چیز مشترک است و مالکیت مشخص و ثابتی بر مواهب مورد نیاز مشترک، که با توافق همدیگر بنا نهاده اند، وجود ندارد. انسان ها در پی این فرایند شهرهایی می سازند و سپس با رضایتِ هم، به این مرحله می رسند که مرزهایی برای مالکیت های تحت اختیار و همسایگان خود قرار دهند و قوانینی در میان خود و با جوامع همانند خود، در حدود مالکیت وضع کنند (فصل پنجم، بخش ۳۸).

بنابراین، قوانین و قواعد وضع شده، بهعنوان زمینه و حصاری برای

مالکیت همهٔ افراد جامعه هستند. به سخن دیگر، لاک میخواهد بگوید که مناسبات مالکیت در جامعهٔ مدنی باید همواره براساس اصول کلی معینی تنظیم و اداره شوند. این اصول کلی از قانون بنیادی طبیعت برگرفته می شوند:

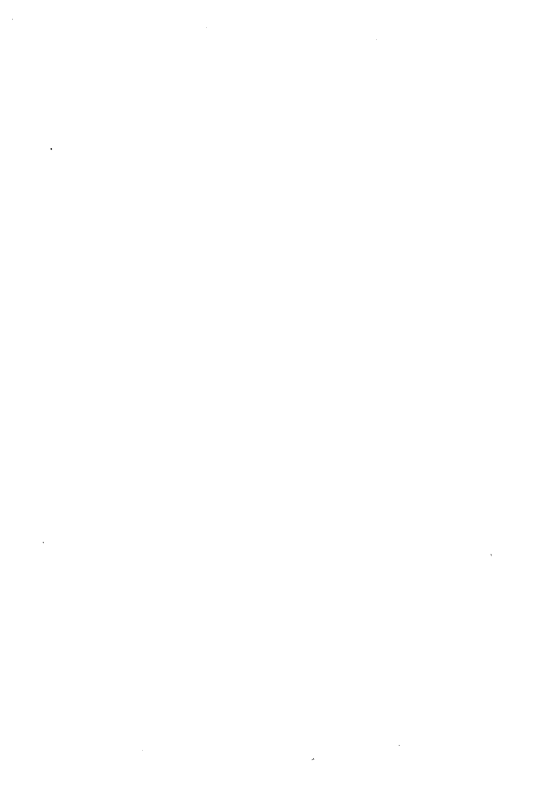
- ۱. روابط مالکیت باید چنان تنظیم شوند که موجب انگیزههای نیک برای (افراد) در کار و تولید چیزهای لازم و ضروری برای تداوم زندگی انسانی باشند.
- روابط مالکیت باید چنان تنظیم شوند که به (مالکین) اختیار دهند،
   خارج از محیط کار خود نیز محیطی فرحبخش و سرزنده به وجود
   آورند.
- ۳. مناسبات مالکیت باید چنان تنظیم شوند، که کسانی که توانایی ادارهٔ خود را ندارند، نسبت به کسانی که از این امکان برخوردارند، متوقع باشند و خود را ذیحق بدانند.

اگر این اصول تحقق یابند، حقوق مالکیت را می توان به صورت یک قانون مثبت که می تواند رضایت شهروندان را تأمین کند، وضع کرد. بنابراین، اگر بخواهیم از بحث مالکیت به نتیجهای برسیم، باید بگوییم که هدف لاک از بحث مالکیت آن است که نشان دهد قدرت مشروع دولتی برای تنظیم مالکیت و روابط آن محدود است.

به سخن دیگر، دولت نباید در همهٔ اشکال مالکیت دخالت کند. زیرا قانون طبیعت چنین ایجاب میکند که وجود یک نظام حقوقی مالکیت خصوصی الزامی است. این بدان معناست که شهروندان یک جامعهٔ مدنی به طور قانونی حق مالکیت دارند و نیز از حق تغییردادن رسومی که بر مالکیت حاکماند، برخوردارند و نیز آنکه، برخورداری از این حق باید با رضایت اکثریت افراد جامعه باشد.

بسیاری از دانشمندان سیاسی و فیلسوفان، از نظریهٔ مالکیت لاک انتقاد کرده و آن را نظریهای ناقص و ناپخته دانستهاند. در حقیقت لاک نظریهٔ مالکیت را در میان اصل بحثهای خود دربارهٔ مسئلهٔ خاستگاه و محدودیتهای حکومت مدنی، به طور جنبی مطرح کرده است و او در بحث از اشکال نوین مالکیت بازرگانی، امور مالی و نیز مالکیت اراضی، مسئلهٔ اخلاق را دخالت نداده و نادیده گرفته است.

بی توجهی لاک در پیونددادن نظریهٔ فردگرایانهٔ مالکیت با شرایط نسبتاً سادهٔ اقتصادی و اجتماعی عصر خود، موجب نقصان جدی در نظریهٔ او شده است. نارسایی نظریهٔ او، با توجه به از دیاد نو آوری های صنعتی که بیش از پیش به فرایند تولید ثروت ویژگی اجتماعی می بخشد، بیشتر بارز و نمایان می شود.



## باروخ اسپينوزا

در شناختن اسپینوزا باید به یاد داشت که او نیز، همانند کانت و هگل متفکری نظماندیش و نظامساز است. به سخن دیگر، فلسفهٔ سیاسی او با نظریهٔ اخلاقی اش مرتبط است و این دو بر پایهٔ مفهوم گوهر انسان، که خود بر پایهٔ دیدگاههای متافیزیکی اوست، بنا شدهاند. پیش از پرداختن به دیدگاههای سیاسی اسپینوزا، لازم است نگاهی کلی به دیدگاههای متافیزیکی او داشته باشیم.

در تاریخ فلسفهٔ مدرن غرب، اسپینوزا معمولاً به عنوان یک عقلگرای دکارتی دانسته می شود که دارای مشی فلسفهای برخلاف فلاسفهٔ تجربه گرایی چون لاک و دیوید هیوم و حتی هابز است. البته دلایلی برای این تمایز وجود دارد، هر چند که اسپینوزا تماماً ضد مشی تجربی نبوده است. زیرا او با این نظریهٔ تجربه گرایان که می گویند، شناخت در احساس ریشه دارد، موافق است. اما اختلافش با تجربه گرایان در اینجاست که می گوید درک احساسی نمی تواند ملاک حقیقت باشد. در عین حال، دشوار بتوان پذیرفت که

اسپینوزا یک عقلگرای محض از نوع دکارتی است. زیرا، حتی اگر او تحت تأثیر دکارت هم باشد، در بسیاری مسائل، از دکارت فاصله میگیرد، به ویژه که او تحت تأثیر نویسندگان یهودی و اندیشمندان اسلامی قرون وسطا نیز قرار دارد.

اسپینوزا، در این نکته با عقلگرایان موافق است که درک حسی، گمراه کننده است و شناخت کافی، تنها از راه عقل میسر است. اما، درحالی که اندیشهٔ دکارت عمدتاً بر منطق و علوم متمرکز بود، اسپینوزا، اساساً متوجه اخلاقیات و مذهب است. با این همه، اسپینوزا با استفاده و به کارگیری روش هندسی دکارت در فلسفهٔ خود به عنوان بهترین روش ارتباط با واقعیت پیرو دکارت است. چرا؟ زیرا اسپینوزا می خواهد حقیقت را به همان روشنی و شفافیتی که خود می بیند به دیگران نشان بدهد، آنچنان که گویی اثری واضح را به نمایش می گذارد.

بدین ترتیب، حقیقت اندیشه ها از دیدگاه اسپینوزا، نه تنها وابسته به روشنی و مشخص بودن آنهاست (دکارت هم غالباً بر این نظر بود)، بلکه به استحکام درونی آنها نیز بستگی دارد. پس اگر اندیشه ای استحکام نداشته باشد، مقرون به حقیقت نیست. اما یک اندیشهٔ حقیقی باید خود آشکار نیز باشد. منظور اندیشه ای است که به دلیل خودش حقیقت دارد. در اینجا، اسپینوزا پرسشی مطرح می کند: کدام اندیشهٔ حقیقی به دلیل خودش حقیقت دارد و کدام اندیشه است که گوهرش، همانا و جود و اقعی آن است؟ و پاسخ این است: اندیشهٔ ذات یا اندیشهٔ خداوندی. یعنی اندیشه ای حقیقی که و جود بی کران و نامتناهی است و کلیت و تمامیتش از طریق کمال آن پیداست.

اما اگر خداوند و یا ذات کامل، خودآشکار و همهشمول باشد، پس هیچچیز بیرون از وجود ندارد. از اینرو، اسپینوزا خداوند یا ذات را با طبیعت یکی می داند. به سخن دیگر، ذات، خداوند و یا طبیعت، زمینه و بنیاد غایی شناخت همهٔ چیزهاست. از دیدگاه اسپینوزا، جهان کلیت همهٔ چیزهای موجود است. او این کلیت را خداوند می داند. بدین ترتیب، او بر خلاف

یهودیت و یا مسیحیت سنتی، خداوند و جهان را دو وجود متمایز و جدا نمیداند، آنها یکی هستند وگرنه خداوند، به واسطهٔ وجود جداگانهٔ جهان، محدود میشود و نمی تواند بی کران باشد.

حال که خداوند و یا ذات، مطلقاً بی کران و نامتناهی است پس باید دارای صفات بی کران و نامتناهی باشد. اما جنبه های متفاوتی از گوهر خداوند وجود دارند، در قالب این صفات، رشته هایی پایان ناپذیر از وجوه سرچشمهٔ قدرت لایزال خداوندی جریان دارند. برخی از این وجوه بی کران و برخی محدود و کرانمندند. وجوه بی کران از نتایج بلافصل گوهر خداوندی اند و واقعیتی بی کران دارند. وجوه محدود نیز از گوهر خداوندی نشان دارند، اما آنها به طور دائم در حالت قبض و بسط و پیدا و پنهان اند و بنابراین دگرگونی می پذیرند. نتیجه آنکه، در ذهن خداوند، هر یک از این وجوه در قالب صفات بی کران لایتناهی نقش می گیرند. در اینجا، اسپینوزا آن را با ذهن انسانی مقایسه می کند و نتیجه می گیرد که ذهن انسان تنها دارای دو صفت است: یکی بُعد و دیگری اندیشه.

از آنجاکه جسم ما از وجوه بُعد است، ذهن ما محصول اندیشههای جسم ماست. به سخن دیگر، موجود انسانی درواقع دوتاست در یک پیکره و هیئت. او جسم است و درعین حال ذهن. در حالت جسم، موجود انسانی جزئی از جهان ابعاد است و از اینرو از طریق احساس، تحت تأثیر جسمهای دیگر است. پس جسم انسانی در میان عواطف ستیزندهای گرفتار است که او دیگر است. پس جسم انسانی در میان عواطف ستیزندهای گرفتار است که او را وامی دارند عشق بورزد و یا نفرت داشته باشد. طبق نظر اسپینوزا، انسانها در بند عواطف اند و رابطهٔ هنجاری میان آنها، از نوع تنفر و جنگ است. به طوری که در کتاب سوم اخلاق خود می گوید: «انسانها غالباً گرفتار کشاکش وجودها هستند و به مثابه امواج دریا، در تیررس بادهای سرگشته و خروشاناند و از سرنوشت و تقدیر نهایی خود بی خبر و جاهل اند.»

اما از دیدگاه اسپینوزا، انسانها می توانند خود را از این بند برهانند، چرا که آنها از نیروی اندیشه برخوردارند. طبق نظر اسپینوزا، انسان به عنوان موجودی که از نیروی اندیشه برخوردار است، اساساً خود ذهنی معقول است. اسپنوزا ذهن معقول را منبع ایده های کامل و کارامد می خواند. ایده های کامل، ایده هایی است که ما آنها را به کمال داریم، همانگونه که در خداوند هم چنین است.

اما، اگر ایدههای کامل وجود دارند، پس در ذهن انسان ایدههای ناکامل نیز باید وجود داشته باشند. ایدههای ناکامل، ایدههایی هستند که جنبهٔ خیالی دارند. پس داستان از این قرار است که بشر، با قدرت عقل می کوشد تا به ایدههای ناکاملی که از امور دارد شکل ببخشد و اتصال میان ایدههای کامل و ایدههای ناکامل را ضعیف کند. آنگاه که اتصال این دو ایده سست شود، ایدههای ناکامل را ضعیف کند. آنگاه که اتصال این دو ایده سست شود، جاذبه و نیروی عواطف، که عامل اصلی ستیزند، ضعیف می شود. در این صورت، انسانها می توانند با تلاش خود ذهنیت خطاهای تصوری خود را پاکیزه و تدقیق کنند و میزان شناختشان را از سطح درک حسی، ارتقا دهند و بالا ببرند. همچنین، این امر بدان معنی است که ما می توانیم نسبت به ایدههای خود آگاه باشیم و آنها را به بوته آزمون بسپاریم. از نظر اسپینوزا، انسانی که از ایدههای خویش آگاهی دارد، انسانی است که به خود و به احساسات و کنشهای خود، در مقایسه با ضرورت ایدههای کامل، اگاهی دارد.

پس این کنشها، به گونهای آزاد اندیشیده شدهاند، چراکه استقلال دارند. استقلال دارند زیرا از جهت عقل تعیین می شوند. در چنین کنشهایی، ارادهٔ انسان ارادهای آزاد است، زیراکه ذهن و اراده درواقع یکی است.

اسپینوزا، بر این مبنا، نظامی اخلاقی را طراحی میکند که هم باثبات است و هم از نظر اخلاقی رضایتبخش. با ثبات است، زیرا منادی همسانی و همدلی است، و از نظر اخلاقی رضایتبخش است، زیرا که رهجو بهسوی هماهنگی اجتماعی و راهنمای جامعه است. به عبارت دیگر، از نظر اسپینوزا بنیاد عقلانی زندگی اجتماعی، به حکم عقل بشری آن است که انسانها نیازمند صلح، سازگاری و دوستی با یکدیگرند. بنابراین، هر شخص این

عقلانیت را درک میکند که به دیگران وابسته است و دیگران نیز به او وابستگی دارند. هیچکس نمی تواند در انزوای کامل زندگی کند، حتی اگر تنفر و حسادت چنان قوی باشد که همهٔ انسانها را به جدایی وادارد.

حال اگر به حوزهٔ سیاسی وارد شویم، اولین واقعیتی که با آن روبهروییم این است که: انسانها بیشتر به واسطهٔ امیال کورکورانه هدایت می شوند تا عقل. اما اگر انسانها بخواهند با همدیگر زندگی کنند، باید از قدرت این واقعیت کاست. بنابراین، اسپینوزا می کوشد مانند هابز و لاک راهی برای حل این مشکل بیابد. او مانند هابز بحث سیاسی خود را از مفهوم وضع طبیعی آغاز می کند و مفاهیم قانون طبیعی و حقوق طبیعی را در نظام متافیزیکی خود قرار می دهد.

گرچه، هابز حقوق طبیعی انسان را از عواطف طبیعی او متمایز میکند و بر آن است که این دو عامل در تبدیل وضع طبیعی به یک وضع جنگی، نقش دارند، اما نگرش اسپینوزا به وضع طبیعی آن است که این وضعیت نتیجهٔ عواطف انسانی است. آنچه اسپینوزا می گوید این است که «انسانها در ماهیت با هم دشمناند»، زیرا آنها تحتتأثیر عواطفی چون تنفر، حسادت و خشم قرار دارند. اما انسانها از نظر جوهری، عقلانی هم هستند و اگر همهٔ انسانها تحت راهبری عقل می بودند، هر کس می توانست حقوق طبیعی خود را اعاده کند. بنابراین، از نظر اسیینوزا، حقوق طبیعی همانا قدرتهای طبیعی هستند. زیرا هر کاری را که انسان به لحاظ طبیعی می تواند انجام دهد، درواقع حق طبیعی آن را دارد. بدین ترتیب، می بینیم که نظریههای هابز و اسپينوزا با توجه بـه تـعاريف وضـع طبيعي، كـاملاً هـمانندند. هـابز عـنوان می دارد که در وضع طبیعی، که در آن هیچ قدرت سیاسی وجود ندارد، شخص حق تمام كارهايي را دارد كه قادر به اعمال آنهاست. هابز مي گويد كه در جامعهٔ سیاسی، شخص حق هر کاری را که بتواند انجام دهد ندارد، زیرا این حق متعلق به حاکم است. اسپینوزا نیز میگوید که در جامعهٔ سیاسی شخص حق ندارد هر کاری را که می تواند و می خواهد، انجام دهد. اما اسپینوزا برخلاف هابز زیانی در پیامد حقوق طبیعی ناشی از ورود یک شخص به جامعه نمی بیند.

در جامعهٔ مدنی گرچه ممکن است شخص حق انجام تیمام کارهایی را داشته باشد که توان انجام آنها را دارد، اما دولت، حدود عمل ما را به ما گوشزد میکند. بنابراین، نظریهٔ هابز دربردارندهٔ محدودیت و کاستی در حق طبیعی است. اما در نظریهٔ اسپینوزا چنین نیست. زیرا هابز مفهوم حق طبیعی را در انسان محدود میکند، اما اسپینوزا طبیعت را با خداوند برابر و یگانه میداند و بدین ترتیب قانون طبیعت همان قانون خداوند است که درعین حال قانون سرشت و گوهر انسان است. و چون این، قانون انسانی است که در پی مراد خود است، پس بشریت دارای حقوق طبیعی است.

در اینجا، اسپینوزا می گوید که به حکم عقل، جامعه هر چه متحدتر باشد، اعضای آن بیشتر در صلح و هماهنگی زندگی خواهند کرد. به سخن دیگر، آنها ناچارند که نیروهای خود را در قالب حق همکاری، یگانه و متحد سازند. این همان چیزی است که اسپینوزا آن را «حاکمیت» می نامد. حاکمیت قدرت جمعی یا حق همکاری و اشتراک مساعی است. تنها با سوءاستفاده حاکمیت از حق است که حق و ناحق و عدالت و بی عدالتی مطرح می شوند. زیرا قانون دولت برای اجرای احکام عقل به وجود می آید. بنابراین، هر کس باید از قانون پیروی کند، زیرا این تنها راه حفظ نظم اجتماعی است. اما از نظر هابز، حق قابل واگذاری و انتقال است و واگذاری حق، مترادف با بیان یک اراده در ترک حق است.

واژهٔ «واگذاری و انتقال» در اندیشهٔ اسپینوزا، عملاً برابر و جایگزین مفهوم تبعیت از قدرت دیگری است. اما عمل انتقال به واقع صورت نمیگیرد. چون چیزی ترک نمی شود. نزد هابز، به محض آنکه فردی استقلال خود را به قدرتی منتقل میکند، دیگر آن استقلال وجود نخواهد داشت و تبدیل به یک کثرت بی مهار و بی لگام می شود.

اما اسپینوزا درست خلاف این می اندیشد. اسپینوزا می گوید، نکته این

نیست که فرد به محض آنکه حق خود را به حاکمیت واگذاشت، کلاً از میان مىرود، بلكه از نظر او، انسانها هرگز نمى توانند حقوق خود را ترك كنند وگرنه، از صورت انسانی خارج خواهند شد. بنابراین، اسپینوزا با فرض عدم مداخله در حقوق طبیعی، همهٔ تعهداتی را که بر پایهٔ خود نفعی بنا نشدهاند، بیجا می داند و نادیده می گیرد. از همین رو در فلسفهٔ سیاسی اسپینوزا، جایی برای آنکه حاکمان بتوانند استبداد برقرار کنند، وجود ندارد. بدین معنی که قدرت حاکمیت نمی تواند مورد سوءاستفاده قرار گیرد و اگر چنین شود، به خود تخریبی منتهی می شود. پس به روشنی اسیپنوزا بر آن است که قدرت حاکمیت در میان مردم متراکم است. او چنین جامعهای را، «مردم آزاد» مي خواند كه بريايهٔ كنش مشترك آنها، قدرت حاكميت در اشخاص جمع می شود و به اعمال قدرت سیاسی میپردازند. شکل آن، می تواند پادشاهی باشد و یا شورایی و خواه یک مجمع عمومی از مردم باشد. اما در اصل، قدرت حاکمیت در درون مردم جای دارد. بنابراین، قوانین تنها حول منافع و علائق قانونگذاران وضع نمی شوند، بلکه بر کل پیکرهٔ عموماند. در این راه، مردم در اطاعت از قانون، درواقع از ارادهٔ خود تبعیت خواهند کرد. این اندیشهٔ دولت در فلسفهٔ اسپینوزاست که در کتاب رسالهٔ الهی سیاسی (فصل ۱۶) او آمده است. نظریات اسپینوزا نسبت به زمان زندگی اش بسیار ييشرفتهاند، چراكه نظريهٔ حاكميت را چنان مطرح ميكندكه در آن، حاکمیت ضمن آنکه دارای قدرت مطلق است، درعین حال خاستگاه کاملاً مردمي دارد.

بدین ترتیب، اندیشهٔ اسپینوزا تا اندازه ای نزدیک به اندیشمندانی چون روسو و اندیشمندان سیاسی قرن هجدهم است که می کوشند تا دو نظریهٔ مخالف هابز دربارهٔ حاکمیت مطلق از یک سو و نظریهٔ حکومت محدود جان لاک از سویی دیگر را آشتی دهند. اسپینوزا مخالف استبداد و قدرت مطلق یک فرد است. اما همانگونه که گفته شد، از نظر او حاکمیت مطلق است زیرا نمایندهٔ کل اعضای جامعه است. از این رو، حاکمیت قدرت اجرای قانون را

دارد، زیرا منبع قوانین است. به همین ترتیب، حق مجازات متخلفین از قانون و نیز بسیج نیروی نظامی و ارتش برای دفاع از قرارداد اجتماعی را داراست. همچنین، قوانین مدنی هستند که تعیین میکنند برای عموم چه چیز درست است و چه چیز نادرست است. چنین برمی آید که اسپینوزا قصد ایجاد یک دولت آرمانی و یا اتوپیایی را ندارد. او کوشش دارد بگوید که آزادی سیاسی در قالب یک دولت مناسب در جایگاه حاکمیت امکان دارد. بدان شرط که این حاکمیت نمایندهٔ کل مردم باشد و بهطور منظم خواستههای آنها را بشنود و جنان عمل کند که سبب وفاداری و حس تشریک مساعی شهروندان خود شود و بهقدر کافی برای دور نگهداشتن دشمن خارجی جامعه قدر تمند باشد. پس، آزادی سیاسی از نظر اسپینوزا، درواقع عبارت از حق تعیین سرنوشت برای یک ملت و از طریق خواست و ارادهٔ آزاد شهروندان برای همکاری در برای است.

در یک دولت مناسب و باکفایت، فرد می تواند شرایطی را بیابد که در آن امکان زندگی هماهنگ با عقل وجود دارد. این نظریات ترجیح اسپینوزا را نسبت به «دموکراسی» به عنوان بهترین و باثبات ترین شکل دولتی بیان می کند. گرچه اسپینوزا طرفدار دموکراسی است، اما خود هوادار مطلق دموکراسی نیست. از دیدگاه او، اگر شرایطی پیش آید که دموکراسی در آن ناکارامد جلوه کند، باید در پی یک جایگزین بود. زیرا نباید فراموش کنیم که توجه اصلی اسپینوزا به برقراری امنیت و نظم است. با این حال، از نظر او دموکراسی طبیعی ترین شکل حاکمیت است زیرا هدف اصلی و اولیهٔ آن زندگی تو أم با صلح و هماهنگی است.

با این حال مفهوم «دموکراسی» اسپینوزا ایراداتی نیز دارد. مهمترین آن، این است که اسپینوزا موافق دموکراسی برای همهٔ افراد جامعه نیست. او برخی طبقات مردم را، از جمله زنان، کودکان، خدمتکاران، بزهکاران، غریبهها و نیز کسانی که در چارچوب زندگی شرافتمندانهای نیستند، از حق مشارکت حذف میکند. اصلی که بر پایهٔ آن اسپینوزا داوری میکند که چه

کسانی می توانند مشارکت داشته باشند و چه کسانی نمی توانند، به نام اصل Sui Juris خوانده می شود. برای آنکه کسی «حق مشارکت» داشته باشد، نباید در حیطهٔ قدرت دیگری واقع شده باشد. بنابراین کسانی که خودکفا نیستند و اراده شان تحت الشعاع دیگران است، در زمرهٔ دارندگان «حق مشارکت» محسوب نخواهند شد. خدمتکاران، «خودکفا» نیستند زیرا طبق نظر اسپینوزا، ارادهٔ آنها تابع ارادهٔ اربابانشان است. سرانجام در ارتباط با زنان، چنین به نظر می رسد که اسپینوزا، آنها را به طور طبیعی تابع ارادهٔ شوه رانشان می داند.

به هرحال، نتیجه آنکه اسپینوزا حتی اگر نظام دموکراسی را بهترین می داند، می کوشد تا برای آن بهترین شکل دولت را طراحی کند. او می کوشد تا طرح اندیشه هایش را کاملاً عملی کند و از گرایش به آرمانخواهی و او توپیا پرهیز می کند.

مهم ترین چیز برای او جا افتادن این واقعیت است که حاکمیت از مردم ناشی شود، و مردم و حاکمیت هر دو تابع قانون عقل باشند. در این نکته، فلسفهٔ سیاسی اسپینوزا را می توان با دیدگاه ژان ژاک روسو یگانه دانست، به ویژه در آنجا که اسپینوزا می گوید: «تنها زمانی قدرت حاکمیت مطلق خواهد بود که به کل مردم تعلق داشته باشد.» گفتهٔ روسو را به یاد می آورد که می گفت: «حاکمیت تنها با مفهوم ارادهٔ کلی برابر است.» اما مفهوم قرارداد اجتماعی اسپینوزا اجتماعی روسو کاملاً داوطلبانه است، حال آنکه قرارداد اجتماعی اسپینوزا تنها زمانی داوطلبانه است که کنش افراد محصول نوعی رضایت باشد. در ضمن، منظور روسو، ایجاد و شکلگیری یک نظام حکومتی اخلاقاً مشروع است. درحالی که، وقتی اسپینوزا از مصالح عمومی سخن می گوید، منظور ششکلگیری سازمانی است که صلح و امنیت را تأمین کند و در این میان به دنبال یک اصل اخلاقی نیست.



### ژان ژاک روسو

اندیشههای سیاسی روسو، ترکیب غریبی از حسرت آزادیهای عصر سادگیها در دوران زندگی شبانی انسان و اغراق در مطلوبیت وضعیت سیاسی در عصر اسپارتها و دورههای آغازین حکومت رُم و نیز هشدارهای هراسناک از جامعههای تودهای در قرن بیستم است. به سخن دیگر، او یک انسان مدرن با روحی باستانی است. روسو از دیدگاه عمومی و رایج عصر روشنگری جداست، چراکه او اندیشهٔ «ترقی» را مردود می دانست.

از نظر روسو، عقلانیت پیامدهای فاجعهانگیزی داشته است. طبق نظر او، عقل در جهت سرکوب و تغییر شکل احساسات طبیعی ما، چون همدلی و شفقت به کار رفته است. دغدغه اصلی روسو، مسئلهٔ آزادی است و بیشترین ترس او از وابستگی است. روسو می کوشد تا نشان دهد که آزادی یکی از دارایی های اساسی انسان است، اما اشکال نوین فرایند اجتماعی شدن در جهت نبود آزادی و اسارت عمل می کنند. نخستین جملهٔ نوشته شده در فصل اول قرارداد اجتماعی چنین می گوید: «انسان آزاد زاده می شود، اما همواره و

همه جا در زنجیر است.» بنابراین، روسو دو پرسش اساسی را مطرح میکند:

۱. آیا انسان می تواند از تمدن و آزادی بهرهمند شود؟
۲. اجتماعی شدن ما چه ارزشهایی دارد؟

روسو، از زمان نخستین نو شتههایش به مسئلهٔ ستیز میان جامعه و طبیعت توجه دارد. از نظر او طبیعت انسان را چنانکه هست می نگر د، نه چنان که باید باشد. روسو می گوید که طبیعت موجب سعادتمندی و خوشبختی انسان است حال آنکه جامعه سبب بینوایی و محرومیت او می شود. از نظر او فیلسوفان همواره در این اشتباهاند که می خواهند طبیعت را با اندیشههایی دریابند که از جامعه برگر فتهاند. بنابراین، او دیدگاه هابز را دربارهٔ وضع طبیعی مردود می شمارد، چرا؟ چون طبق نظر روسو، هابز سلیقههای تمدنی خویش را به طبیعت نسبت می دهد و همان طور که می دانیم، احساس افتخار از نظر هابز، علت بروز ستیز در وضع طبیعی است. از نظر روسو، افتخار ستیزی در طبیعت نمی انگیز د. زیرا در طبیعت، ستیزی وجو د ندارد و ستیز، ویژهٔ جامعه است. از همین روست که روسو میان دو مفهوم عشق به خود و عشق خودخواهانه تمایز قائل می شود. مفهوم عشق به خود، غریزهای طبیعی و پاک برای حفظ خود و یک خودمداری و خودخواهی طبیعی است. و عشق خودخواهانه، وجه عاطفي افتخار است. روسو، همچنین بر خلاف هابز می اندیشد که انسانها در وضع طبیعی به یکدیگر وابسته نیستند، زیرا آنچه که نیاز دارند، در اختیار دارند، و نیازی ندارند که از دیگران تبعیت کنند. اما، نیازهای رو به افزایش انسانی آنها را از حالت استقلال در طبیعت تبدیل به وابستگان به شرایط اجتماعی میکند. بنابراین، سلطه در وضع طبیعی امری ناممکن است زیراگوهر وجودی آن انتزاعی است و (از طبیعت بر نیامده است). اما اگر وضع طبیعی، وضع سعادتمندانهای است، پس چرا انسانها به گرد هم می آیند و جامعه را تشکیل می دهند؟ از نظر روسو، پاسخ ساده است. زیرا انسانها برای رفع مشکلات پیشگام و خلاقاند و چنین پیش می آید که توسعهٔ گروههای اجتماعی، رشد خودآگاهی را شتاب می بخشد و خودآگاهی

مسبب اخلاق است. بدین معنا که ما در صدد برمی آییم که خود را از دریچهٔ چشم دیگران نگاه کنیم و بیشتر به دیگران وابسته می شویم. از سوی دیگر، کشاورزی سبب مالکیت خصوصی بر زمین می شود و وقتی مالکیت خصوصی پدید آمد، نابرابری های طبیعی شدت می گیرند. درنتیجهٔ نابرابری ها، قدرت عامه، به طورکلی از سمت مردم به دست یک فرد خصوصی می رسد. پس چه باید کرد؟ اگر زندگی مدنی به زوال بگراید و ترقی هم اجتناب ناپذیر و بازنگشتنی باشد، پس چاره چیست؟ ما نمی توانیم تظاهر کنیم که به عصری دست نخورده و پاک، که از دست داده ایم، برگشته ایم و نمی توانیم به زندگی جنگلی بازگردیم و با جانوران زندگی کنیم. پس راه خروج از فساد و استبداد چیست؟ روسو دو پاسخ برای این پرسش دارد:

روسو پاسخ نخست را در کتاب امیل خود می دهد و همان طور که پیش از این گفته شد، امیل داستان کوششی است تا فردی با اخلاق مستقل تربیت شود. آموزش امیل برای کنار بردن او از حوزهٔ نفوذ جامعه است. روسو او را از اجتماع بیرون برده و پیرامونش دیواری می کشد و محفوظ می دارد تا او قدرت و بالندگی کافی برای مقاومت در برابر ارزشهای جامعه را بیابد. بنابراین، روسو، نه قصد دارد که از امیل یک انسان طبیعی بسازد و نه یک فرد کاملاً یکپارچهٔ اجتماعی، بلکه قصد او تربیت امیل به منزلهٔ فردی مستقل است.

پاسخ دوم روسو در کتاب قرارداد اجتماعی آمده است. این پاسخ یک راه حل جمعی برای مسئله است. چنانکه از نام کتاب برمی آید، پیکرهٔ بحث روسو از سنت قرارداد اجتماعی برگرفته شده است. درواقع، روسو دوبار نظر خود را دربارهٔ این موضوع تغییر می دهد. یک بار جامعهٔ مدنی را ترجیح می دهد. اما از آنجا که تصمیم او عمدتاً تصنعی است زیرا می خواهد جنبهٔ محوری نظریهٔ قرارداد یعنی انتقال قدرت سیاسی از مردم به حاکمیت را رد کند. کتاب را با این جمله آغاز می کند: «انسان آزاد زاده می شود و همه جا در

زنجیر است.» با این نظر، او میخواهد تلویحاً از همهٔ نظریههای سیاسی موجود انتقاد کرده باشد. اعتراض روسو به این تفسیرها از نظریهٔ قرارداد اجتماعی این است که آنها بدیهیات اند، زیرا شکلگیری قدرت سیاسی را مبنا گرفته اند. چنان که می دانیم، از نظر هابز عمل مشارکت جمعی برابر با عمل تبعیت است. اما از نظر روسو، اجتماع و حاکمیت هر دو یک چیز است. به سخن دیگر، مشروعیت تنها در شرایطی امکان دارد که حاکمیت از مردم ناشی شده باشد. بنابراین، حاکمیت باید با شهروندان یکسان و برابر باشد. این نظر بدان معناست که نزد روسو، جامعهٔ سیاسی چیزی بیش از یک توافق ساده است و عملاً شخصیت شهروندان را دگرگون می کند. در این معنا، حرکت به سمت جامعه، چیزی بیش از یک قرارداد اجتماعی است و نوعی ارتقا و تعالی انسانی است.

طبق نظر روسو، وقتی قراردادی می بندیم، هم ماهیت ما را دگرگون می کند و هم شخصیت ما را، و از خود طبیعی ما یک عامل جمعی ساخته می شود. روسو در اینجا از یک احساس جدید اجتماعی و تعهدی سخن می گوید که خود آن را «ارادهٔ کلی» می نامد. از نظر او، ارادهٔ کلی تصمیمی است که مجمع حاکمیت متشکل از همهٔ شهروندان باید بگیرند. بنابراین، ارادهٔ کلی در ساده ترین سطح خود چیزی است که با موجودیت هر هیئت ارادهٔ کلی در ساده ترین سطح خود چیزی است که با موجودیت هر هیئت جمعی برابر است. از نظر روسو، قدمت هیئت جمعی به اندازهٔ زمانی است که مردم آن را شناخته و خود را عضو آن به شمار آورده اند. بدین ترتیب، اگر ارادهٔ کلی از میان برود، جامعه از هستی ساقط می شود. به همین خاطر، مردم باید با ارادهٔ کلی همگام و موافق باشند. حال اگر کسی نخواهد که با ارادهٔ کلی همگام باشد، چه پیش می آید؟ روسو به روشنی پاسخ می دهد: «کسی که از تبعیت ارادهٔ کلی سرباز بزند، باید از سوی همهٔ جامعه مجبور به اطاعت شود.» به عبارت دیگر، او به زور باید آزاد باشد. این امر از نظر روسو، استبداد و ظلم نیست، بلکه یک دموکراسی کامل است.

در اینجا مسئلهٔ دیگری برای روسو پیش می آید و آن اینکه، ارادهٔ کلی

صرفاً تجمع امیال خودخواهانه نیست و از سوی دیگر، یک قدرت بیرونی هم نیست. ارادهٔ کلی درواقع چیزی است که هر فرد شهروند نیاز دارد تا با آن احساس معنا كند. در اين حالت، شهروند با تبعيت از خود، گويي كه از حاكميت تبعيت مي كند. بنابراين، بسيار مهم و حياتي است كه اعضاي يك جامعه به یاد داشته باشند که چیزی به طورکلی می تواند و جود داشته باشد که مفید است، بدون آنکه با منافع شخصی آنان در تضاد باشد. زمانی که رأی مىدهيم، نبايد بينديشيم كه رأى ما در جهت تأييد فلان نامزد است، بلكه بايد بدانیم که با ارادهٔ کلی انطباق دارد یا نه. درنتیجه، دولت زمانی مطلوبیت بیشتری دارد که حوزهٔ عمومی بیشتر بر حوزهٔ خصوصی سایه افکنده باشد. بدین ترتیب، پیروی از دولت درواقع پیروی از یک ارادهٔ برتر است که با ارادهٔ خودخواهانهٔ بست تر در تخالف است. از همین رو روسو علیه هیئتهای اجتماعی میانجی (مثل احزاب و مجامع سیاسی) موضوع می گیرد. زیرا از نظر او، آنها میانهٔ مردم و دولت را اشغال میکنند و خرده اراده هایی کلی بهوجود می آورند. این نظر، لیبرالها را برانگیخت تا به روسو حملهور شوند و او را نظریهپرداز توتالیتاریسم بنامند. چراکه دولتهای توتالیتر مانع ایجاد انجمنهای خصوصی و احزاب می شوند و این یکی از ویژگی های نظامهای توتالیتر در قرن بیستم بود. اما مسئله از نظر روسو، از نوع دیگری است. به نظر روسو، جامعهٔ مدنی عرصهای است که در آن، منافع خصوصی و نابرابریها می توانند آزادی را تهدید و ویران کنند. روسو، به همین شیوه، رأی گیری مخفیانه را نیز رد میکند، زیرا می اندیشد که برای آنکه ارادهٔ کلی در کار باشد، افراد باید حاضر باشند و آشکارا به شخصی رأی دهند تا فضیلتهای سیاسی جامعه شکوفا شوند. به سخن دیگر، روسو معتقد است که نمایندگی سیاسی مانند استخدام مزدور برای جنگ است. نمایندگی، نشانگر زوال است و روح عمومی را سرکوب و تحقیر میکند. بنابراین، موفقیت قرارداد اجتماعی بستگی به افکار عمومی و اخلاق شهروندان دارد. یعنی، باید همواره انگیزهای برای فضیلت سیاسی وجود داشته باشد.

روسو در کتاب گفتاری دربارهٔ نابرابری به ما میگوید وقتی گفتاری را سامان می دهیم، درواقع به کاری می پردازیم که «در سراسر اروپا تنها شماری اندک مخاطب دارد و از میان همینها نیز، هیچکدام حاضر به گفتوگو در آن باره نیستند.» این گفتار را در دو جهت سامان می دهد:

۱. در جهت فیلسوفان حقیقی.

۲. در جهت شمار فراوان مخاطبان.

بدین ترتیب، مفهوم گفتار از همان آغاز دربر دارندهٔ یک نابرابری سنادی است. نابرابریای که خود از نابرابری فکری در انسانها برمی آید. روسو در آخرین جمله از کتاب خود، انتقادی را نقل میکند که مونتین ' خود از قول منتقدان سلطنت فرانسه آورده است. روسو نتیجه میگیرد که نوع نابرابری حاكم در ميان همهٔ مردم متمدن، متناقض با حقوق طبيعي و قانون طبيعت است. به عبارت دیگر اندیشههای روسو در اینجا بیانگر تضادی بنیادی میان منشأ اصلى انسان و فساد جامعهٔ مدرن است. اين بحث روسو خود به سبب ضرورت مقابله با مدرنیته، با به کارگیری مثالهایی از دولتشهرهای باستان، تقویت می شود. آنچه روسو در بحث گفتار دربارهٔ علم و هنر به ما می گوید، این است که یک رابطهٔ ضروری میان فساد و زوال در زندگی اخلاقی انسان و توسعه و تحول دولتهای مدرن وجود دارد. بنابراین، نخستین گفتار او و نامهای به دالامبر، شامل مباحثی دربارهٔ زوال گوهر انسان به واسطهٔ تأثیر تمدن است. روسو، پیش از هر چیز معتقد است که زوال ارزشهای طبیعی در جامعه سبب شده است که ظواهر جای واقعیت را بگیرند. ظواهر، نشان نمی دهند که واقعیت چیست، اما در یوشاندن و محوکر دن گوهر اصلی نقش دارند. توسعه و تحول اجتماعی انسان را فاسد و بی چهره کرده است. روسو در گفتار دربارهٔ نابرابری، انسان مدرن را با مجسمهای مقایسه می کند که گذشت زمان، امواج دریا و توفان چنان آن را فرسوده و بی شکل کردهاند که دیگـر

<sup>1.</sup> Montaigne

تفاوتی میان او به عنوان یک رب النوع و یا یک هیولای وحشی وجود ندارد. تأثیر کلی فرسایش گوهر انسانی آن چنان بوده که فردیت مردم و واقعیت شخصیت آنها را محو کرده است. انسان نسبت به خود غریبه و بیگانه شده است. او برخلاف انسان خودکفای ابتدایی که با خود و در خود می زیست، بیرون از خود زندگی می کند. این از دست رفتگی نیروی شخصی، به ناگزیر به بردگی انسان مدرن انجامیده است. بنابراین، انسان متمدن در شرایط از خود بیگانگی زندگی می کند و در آن می میرد. از نظر روسو، انسان مدرن از بیگانگی زندگی می کند و در آن می میرد. از نظر روسو، انسان مدرن از تأیید می کندکه: «ما در جایی که هستیم، زندگی نمی کنیم، ما تنها در آنجاهایی تأیید می کندکه: «ما در جایی که هستیم، زندگی نمی کنیم، ما تنها در آنجاهایی که نیستیم، زندگی می کنیم.» یکی از دلایل اصلی این آوارگی و بیگانگی، تأثیر فاجعه بار زندگی شهری است. پس چنین پیش آمده که انسان مدرن همواره با خود در تناقض است، زیرا او برای خوشبختی خود به فعالیت هایی دست می زند که هرگز او را به کمال نمی رسانند. بنابراین، او برخلاف اجداد و پیشینیان خود از زندگی آرام و هماهنگ برخوردار نیست.

این شرایط متناقض درونی، خود را در تشویش و نگرانی های دائم انسان مدرن نشان می دهد. این تشویشها در رفتار انسان مدرن نسبت به زمان بازتاب می یابند: انسان مدرن همواره به دنبال آینده و برای ارضای حوایج و توقعات خود از شرایط کنونی است. بدین ترتیب، آنچه را که روسو در نخستین گفتار خود ترسیم می کند، سقوط انسان به بدبختی و فساد است. اما او در دومین گفتار می کوشد دریابد که چه چیزهای اصیلی، برخلاف همهٔ چیزهای تصنعی موجود، متعلق به انسان بودهاند. روسو، به منظور درک گوهر بنیادی انسان، لازم می بیند تا به خاستگاههای موقت او بپردازد. از این رو، وقتی روسو از وضع طبیعی سخن می گوید، درواقع می پذیرد که دارد وضعی را توضیح می دهد که دیگر وجود ندارد و شاید هرگز وجود نخواهد داشت. وضع طبیعی، مرحلهای ناپخته و ابتدایی در زندگی انسان است ولی شکلی است اصیل از وجود انسان، دست کم تا زمانی که به سبب تأثیر جامعه ضایع و

تباه نشده بود. در اینجا، میان دیدگاه روسو و مکتب حق طبیعی گروسیوس و پوفندورف اختلافی وجود دارد. گروسیوس و پوفندورف، انسان ابتدایی را اساساً عقلانی و اجتماعی می دانستند (لاک نیز این نظر را پذیرفته بود)، اما روسو، وضع طبیعی را مرحلهای می داند که در آن انسان دارای کمترین کیفیات قابل تمایز از جانوران بوده است. یعنی انسان هم ابتدایی و هم موجودی کاملاً غریزی بوده است. گرچه روسو نیز مانند هابز نمی پذیرد که انسان ابتدایی دارای حس اخلاقی و گرایش اجتماعی بوده (صفاتی که مکتب حق طبیعی برای انسان ابتدایی قائل است)، اما در عین حال نمی پذیرد که انسان ماهیتاً ضعیف و درمانده بوده است. از نظر روسو، وضع طبیعی، وضعی صلح آمیز است و شرایط یک زندگی مستقل برای انسان را دارد.

١. انگيزهٔ حفاظت از خود.

## ۲. انگيزهٔ حس همدردي طبيعي.

انسان مدرن، اسیر نیازهای مصنوعی است، بنابراین موقعیتی وابسته دارد. این بدبختی انسان مدرن نابرابریها را ایجاد کرده است. نابرابری جسمانی در شرایط وضع طبیعی مشکل نبود، زیرا سبب وابستگی انسانی به انسان دیگر نمی شود. اما در جامعه یک نابرابری مصنوعی وجود دارد و مردم را به دو گروه خدایگان و بندگان تقسیم کرده است. چه علتی انسانها را به این وضع نابرابری اجتماعی سوق داده است؟ از نظر روسو، علت آن است که، انسان قدرت کاملکردن خود را دارد. و قدرت رفتن بهسوی کمال، از نظر روسو هم منبع بدبختی (زوال) و هم منبع خوشبختی (بهبود) است.

روسو میگوید، به محض آنکه شرایط کالبدی، برای توسعه و تحول ظرفیتهای نهفتهٔ انسان مساعد شد، انسانها به سرعت از وضع طبیعی دور شدند. به گفتهٔ روسو نزدیکشدن انسانها به یکدیگر، منجر به شکلگیری ایستارهای اخلاقی ناپختهای شد. یک مرحلهٔ قطعی و سرنوشت ساز در تاریخ انسان، بر اثر شکلگیری خانواده و مالکیت فرا رسید. کشف فلز امکان

کشاورزی منجر به تقسیم کار و تأسیس مالکیت شد که خود ستیز و پیکاری میان انسانها را به وجود آورد. مهم ترین پیامدهای این دگرگونی، ظهور نابرابری بود. مردم می کوشیدند خود را متفاوت از آنچه هستند نشان بدهند (یعنی به تظاهر پرداختند).

مالکیت و نابرابری به واسطهٔ قانون مجاز شمرده شدند، تا جایی که آزادی طبیعی برای همیشه از میان رفت. شکلگیری جامعهٔ سیاسی مرحلهای فاجعهبار در تاریخ انسان به پیش آورد. از نظر روسو، قدرت سیاسی همیشه در خدمت و به نفع قوی تران است. (این نظر بعدها از سوی مارکس و مارکسیستها پذیرفته شد). نکتهٔ مهم آنکه، جامعهٔ نابرابر سیاسی هر چه که باشد، منظور اصلی آن تأمین آزادی اعضای خود، حفاظت از زندگی و اموال آنهاست. مردم هم، هر چه احمق باشند، باز همواره رهبرانی را برای دفاع و حفظ آزادی خود و نه ویرانی آن، برمی گزینند. اما این اهداف هرگز تحقق نیافتند و نابرابریهایی شکل گرفتند که مانع بروز و وجود آزادی حقیقی شدند. روسو انقلابهای تاریخی را به شرح زیر توضیح می دهد:

- نخستین انقلاب تاریخی، بر اثر استفاده از ابزار برای ساختن سرپناه یدید آمد.
- دومین، بر اثر پرداختن به کشاورزی و کشف فواید فلز پدید آمد، که پیامدی چون منافع خودخواهانه را به دنبال داشت. این مرحله باعث ایجاد رقابت شد. نتیجهٔ این انقلاب دوم، نزاع و پیکار بود.
- ۳. سومین انقلاب با گذار انسان از مرحلهٔ وضع نزاع به گونهای از وضع اجتماعی بود، که درواقع یک نظم سیاسی گمراه کننده بود. این وضع یک سامان موقت میان حاکمان و مردم بهشمار می آمد. اما این یک قرارداد باطل بود و نمی توانست یک جامعهٔ سیاسی حقیقی ایجاد کند.

روسو درواقع میگوید که نظمهای سیاسی موجود، پیامدهای منطقی و اجتناب نایذیر بازی عشق خودخواهانه اند. همان طور که پیش از این گفته شد،

روسو میان عشق به خود و عشق خودخواهانه تمایز میگذارد. منشأ عشق به خود را می توان به شرایط وضع طبیعی و از آنجا تا ارادهٔ خداوندی پی گرفت. عشق به خود در سطح ابتدایی به سادگی به معنای ضرورت حفظ بقاست. اما عشق خودخواهانه شکل فساد یافته از عشق به خود است و تنها در شرایط وضع اجتماعی به وجود می آید. از نظر روسو عشق به خود با عشق به دیگران پیوند دارد. عشق به انسان، از عشق به خود بروز می کند و این اصل عدالت انسانی است. عشق به خود دارای یک بعد معنوی است که فرد را تشنهٔ احساساتی می کند که برای آگاهی او از رابطه و پیوند میان عشق به روح و اصل نظم لازم و مؤثرند.

جالب اینجاست که روسو در گفتار دربارهٔ نابرابری از به کار بردن واژهٔ «گناه» پرهیز می کند. با این حال عنوان می دارد که انسان به خاطر جدایی و انحراف از مسیر وضع اصلی خود، خوشبختی و سعادتش را از کف داده است. راه حل منطقی آن است که انسان برای بازگشت به طبیعت دعوت شود.

اما روسو در اندیشهٔ خود از بازگشت به طبیعت و یا هر چیز دیگر سخنی نمی گوید، بلکه به تکمیل گوهر و سرشت انسان از طریق یک قرارداد اجتماعی نظر دارد. بدین ترتیب، خطی را که روسو پس از گفتار باید پی می گرفت، طراحی آیندهٔ اجتماعی و سیاسی انسانیت بود. آنچنان که روسو در کتاب امیل می گوید: «ما باید جامعه را از طریق بشریت و بشریت را از طریق جامعه مطالعه کنیم.» در این کار، دو راه وجود دارد: یک راه امیل است و راه دیگر قرارداد اجتماعی است. امیل کتابی متراکم و پرحجم است. خواننده شاید میان گرایش فردگرایانهٔ کتاب در آغاز و گرایش اجتماعی آن در پایان، نارسایی هایی را حس کند. هدف روسو از نوشتن امیل، اصولاً ناشی از علائق تربیت شناختی او نبود، بلکه می خواست چشمانداز موفقیت آمیز انسان را در سازگاری با محیط کالبدی و اخلاقی نشان دهد.

نیت روسو در امیل، شکلدادن شهروند (انسان شهروند) نیست، بلکه پرورش انسان طبیعی است، روسو مدعی است که برنامهٔ او پیروی از روش طبیعت است. او در پایان، امیل را وارد مناسبات اجتماعی میکند و با ازدواج او مسئلهٔ مسئولیتهای شهروندی را طرح میکند. آنچه روسو میخواهد به ما بگوید از این قرار است:

١. لزوماً ميان جامعه و طبيعت، يک ستيز دائمي وجود ندارد.

 آزادی را نمی توان در این یا آن شکل از حکومت یافت، بلکه آزادی در قلب مردان آزاد نهفته است.

کتاب امیل به پنج بخش تقسیم می شود. بخش نخست، شرایط کودک را تا سن سه سالگی و ورود به دورهٔ غریزه ها توضیح می دهد. بخش دوره به شرایط کودک از سنین چهار تا دوازده سالگی می پردازد، که دوره قوهٔ ادراکه است. بخش سوم، به دورهٔ پایانی سنین کودکی امیل مربوط است. این مرحله، دورهٔ اندیشه است. در بخش چهارم، دورهٔ نوجوانی مورد نظر است که دورهٔ احساسات و عواطف است. بخش پنجم، به معرفی «سوفی» می پردازد و عشق و ازدواج زوج جوان. این دوره، دورهٔ مسئولیت اجتماعی است.

هدف عمدهٔ روسو در امیل، مطالعهٔ گوهر و طبیعت انسان است. او در این راه دیدگاهی خوشبینانه دارد، زیرا به قابلیتهای موجود در گوهر انسان اطمینان دارد. از همینروست که او مدعی است کتاب امیل «پیمانی فلسفی در سعادت طبیعی انسان» است. دلیل اطمینان روسو، قبلاً در کتاب گفتار او آمده و در امیل بازگویی شده است: این دلیل درواقع همان وجود عشق به خود است. هدف آموزش در کتاب امیل، پیشگیری از زوال و فساد خود ابتدایی براثر تماس او با محیط فاسد است: آموزش بر پایهٔ روش طبیعی، بهجای واردکردن ارادهٔ انسان در آموزش دارای مزیت پیوند رشد فرد با بنیادی ترین جنبههای شرایط انسانی است. امیل بدون تجربهٔ روحی نمی تواند خوشبخت باشد. اما او تنها در جامعهای می تواند خوشبخت باشد که بر اساس قرارداد اجتماعی روسویی سامان یافته باشد.

روسو میگوید همهٔ انسانها آزاد و برابر زاده می شوند، با این حال در جامعههای سیاسی به گونهای نابرابر زندگی میکنند و گروهی در سیطرهٔ قدرت گروهی دیگرند. قدرت از طبیعت منشأ نمیگیرد، بنابراین، باید بر بنیادهای دیگری غیر از طبیعت تکیه داشته باشد. اندیشههای روسو در گفتارها و قرارداد اجتماعی هر دو کوششی برای ارائهٔ دیدگاههای مختلف و یافتن بنیاد طبیعیای برای اقتدار سیاسی است. بدین ترتیب، انسانهایی که یافتن بنیاد طبیعی آزاد و برابرند، هیچ تعهدی به دیگران ندارند مگر تعهدات و الزاماتی که با رضایت خود پذیرفتهاند. به سخن دیگر، تنها بنیاد ممکن برای حق حاکمیت سیاسی قراردادی است که با رضایت کسانی که مشارکت کردهاند، بسته شده باشد. پس، آن اقتدار سیاسی که بر پایهٔ چنین قراردادی نباشد خشونت محض است.

نظریهٔ روسو دربارهٔ حکومت، نظریهای قراردادی است که مشروعیت سیاسی خود را بر پایهٔ رضایت شهروندان بنا می نهد. به سخن دیگر، روسو آزادی را در ارتباط با شیوهٔ شرکت شهروندان در مشروعیت دادن به آن می داند. آزادی از نظر روسو، به مثابه اطاعت از قوانینی است که افراد برای خود تجویز کردهاند. یعنی، به قول روسو تنها قوانینی که از سوی کل مردم پذیرفته شدهاند، درست و عادلانهاند.

روسو درواقع نخستین فیلسوفی است که انسان را از منظر آزادی تعریف و تفهیم میکند. از نظر او، آزادی سرنوشت ویژهٔ انسان است. چارلز تیلور این اندیشه را بهعنوان اندیشهای انسان شناختی میخواند و زندگی انسانی را همچون فعالیتی خودآگاه بیان میکند. اما روشن تر آنکه روسو با اصول لیبرالها دربارهٔ آزادی به چالش درمی آید. روسو دست به بازگشایی مسئلهای میزند که به نظر میرسید با نظریات دورانساز لیبرالیسم جان لاک، حل شده و به پایان رسیده است. آنچه روسو از آزادی درمی یابد، عبارت از استقلال فرد است. طرح سیاسی او، بازآفرینی شرایط استقلال در یک نظام مبتنی بر اقتدار و حاکمیت مردم است. استقلال کامل از ارادهٔ دیگران، تنها از طریق

وابستگی کامل به قوانین تضمین میشود، قوانینی که هر شهروند در وضع آنها سهیم است.

البته بازآفرینی دقیق وضع طبیعی امکانپذیر نیست. اما ساختار آن را می توان با طرح نوین دیگری جایگزین کرد. در وضع طبیعی انسانها مستقل بودند، زیرا آنها فردی زندگی میکردند و نیازهای هر کس تا آن اندازه ساده بود که با کوشش خود شخص برآورده می شد. در شرایط اجتماعی، انسانها نیازهایی دارند که ارضای آنها مستلزم همکاری دیگران است.

طرح سیاسی روسو، درواقع وامگیری و به کار بردن استقلال دورهٔ وضع طبیعی برای شرایط سیاسی است. در مرکز طرح روسو یک قرارداد اجتماعی است که برای هر فرد همان آزادی هایی را قائل است که پیش از شکلگیری روابط اجتماعی داشتند. حال اگر قرار باشد که آزادی از طریق راهیابی به طبیعت تأمین شود، آزادی دموکراتیک عبارت از پیروی و تسلیم در برابر مدیریت عالی ارادهٔ کلی خواهد بود.

از دیدگاه روسو، آنچه یک جامعهٔ اصیل را از جامعهای که او آن را «گله» میخواند و یا جامعهای که به صرف جمع شدن آدمها تشکیل شده است، متمایز می کند یک ارادهٔ کلی فعال و پویا در میان مردم است. به همین ترتیب، آنچه یک قانون اصیل را از آنچه او به عنوان حکم و فرمان می خواند متمایز می کند، آن است که قانون درواقع نمود عملی ارادهٔ کلی است. قوانین مربوط به یک نظم اجتماعی عادلانه و درست، تبلور ارادهٔ کلی مردم است. ارادهٔ کلی سه ویژگی دارد:

از نظر روسو، حاکمیت، بیگانگیپذیر نیست و به همین دلیل نمایندگیپذیر هم نیست. بنابراین، اراده را نمی توان واگذار کرد. اراده تنها در

۱. بیگانگیپذیر نیست.

۲. نمایندگی نمی پذیرد و واگذار شدنی نیست.

۳. تنها می تواند به صورت ارادهای پویا وجود داشته باشد.

شکل خواستن و اراده کردن وجود دارد و تنها از طریق اقدام به خواستن و اراده کردن امکان وجود می یابد، حال چه به طور فعل در میان یک گروه باشد و یا نباشد. بدین ترتیب، از نظر روسو، قانون اخلاقی از وحدت و همبستگی ضروری میان ارادهٔ فرد و ارادهٔ کلی نشأت می گیرد. هنگامی که فرد به آزادی عقلانی دست می یابد، ارادهٔ کلی نیز تحقق می پذیرد. شهروند کسی است که به طور مستمر برای شکل گیری ارادهٔ کلی در تلاش است و اگر کسی چنین به طور می بی تفاوت و بی احساس است و درواقع شهروند نیست.

البته، ارادهٔ کلی همیشه ارادهٔ همگان نیست، زیرا مشارکت مردم گاه نارسایی و نقص دارد. از اینرو، روسو توضیح می دهد که ممکن است فردی همواره منافع و یا سعادت خود را بخواهد، درحالی که دیگری چنین نباشد. بههمین خاطر، روسو میان نفع خصوصی فرد و نفع عمومی جامعه تمایز و تفاوت می نهد، چنان که روسو می گوید: «ارادهٔ جزئی ماهیتاً در پی ترجیحات و امتیازات است، حال آنکه ارادهٔ کلی به برابری گرایش دارد.» روسو با توجه به اشکال مختلف اراده، یعنی ارادهٔ جزئی و ارادهٔ کلی معتقد است که اینها هیچ نقطهٔ مشترک و توافق آمیزی با یکدیگر ندارند. از نظر روسو، ارادهٔ جزئی، ارادهٔ بشر به عنوان یک موجود طبیعی است، اما موجودی که او آن را جانوری محدود و تهی مغز می خواند. این ارادهٔ جزئی، برای جامعه خطرناک جانوری محدود و تهی مغز می خواند. این ارادهٔ جزئی، برای جامعه خطرناک است، زیرا فرد را دچار گمراهی میان وجود خود به عنوان یک موجود طبیعی آزاد و موجودی به تمام معنا انسانی می کند که دارای آزادی اخلاقی است.

شهروند، اگر چنانچه قرار باشد در قلمرو اخلاقی رشد یابد و از استقلال او حفاظت شود، باید در فرایند آزادی اخلاقی مشارکت داشته باشد. برای تحقق امکانات و وظایف شهروندی، باید از تسلیم و اطاعت در برابر شهوات غریزی سرباز زد. پیروی از ارادهٔ کلی، برابر با نفی وجود مطلق و مستقل شخص دیگر و مشارکت در شکلگیری مستمر ارادهٔ کلی است.

از آنجاکه ارادهٔ کلی باید از مشارکت با دیگران شکل بگیرد، پس این فرایند گرایشی به سوی اجتماعی بودن است. حال، به منظور ایجاد یک قرارداد اجتماعی مؤثر و عملی، فرد باید مشارکتی فعال در امور و خواست عمومی داشته باشد. ماهیت نیرویی که افراد را ممکن است از ارادهٔ جزئی به به به به به شکلگیری ارادهٔ کلی سوق دهد چیست؟ در اینجا نظر روسو پیرامون تلاش برای آزادبودن، مطابق نظر افلاطون در کتاب جمهوری است. در تمثیل افلاطون، زندانیان غار به سایه ها می نگرند و سپس با آگاهی یافتن به سمت آفتاب در بالای غار می روند. افلاطون نظامی آموزشی مبتنی بر روش فلسفی مطرح می کند. روسو، با استفاده از اندیشهٔ افلاطون در قرارداد اجتماعی، معتقد است که اندیشهٔ به کارگیری زور برای آزادی به معنای میل برای استحکام قدرت نیست، بلکه میل به یک فلسفه است. روسو از ما می خواهد که «شیوهٔ بودن» خود را تغییر دهیم. ما شیوهٔ بودن خود را از طریق ترک کلی حقوق فردی خود می توانیم تغییر دهیم. چنین متارکهٔ کلی، به دو دلیل ضروری است:

۱. افراد نمی توانند در برابر حاکمیت حقوق خود را اعاده و حفظ کنند.
 ۲. اگر افراد در برخی موارد از حقوق ویژه و محفوظی برخوردار شوند،
 قدرت حاکمیت به خطر خواهد افتاد.

حال، گرچه افراد حقوق کامل خود را به حاکمیت تفویض میکنند، اما برای آنکه زیر ستمی ناعادلانه نروند، برخی حمایتها و تأمینهای معین را نیز به دست می آورند. اینها عبارتاند از:

۱. فرایند قانونگذاری.

۲. مجامع دورهای که برای تصویب همهٔ قوانین تشکیل می شوند.

روسو برای مجمع عمومی دو وظیفه ترسیم میکند. در قرارداد اجتماعی، مجمع عمومی شامل مردمی است که گرد هم می آیند. در حکومت لهستان، مجمع از عوامل منتخب تشکیل می شود. روسو میان عوامل منتخب و نمایندگان تفاوت قائل است. از آنجا که روسو امر نمایندگی را مردود می داند،

#### ۹۴ حاکمیت و آزادی

عوامل منتخب می توانند تنها از طریق مردم، حق قانونگذاری ویژهای را داشته باشند. در قرارداد اجتماعی روسو، مسئلهٔ دیگری نیز وجود دارد: یک جمعیت چگونه باید بداند که جامعه درست کار می کند و از یک نظام درست قانونگذاری برخوردار است؟ راهحل به قانونگذار برمی گردد. قانونگذار، مهندسی است که ماشین را تعمیر می کند و نه کسی که مسئول آن ماشین است. از اینرو، حق قانونگذاری را نمی توان به هر کسی که قدرت اعمال می کند، داد. او حقی به گردن آدمها ندارد و عملاً هم نمی تواند قانون وضع کند. زیرا تنها آرای آزاد مردم از چنین حقی برخوردارند. قانونگذار تنها با رضایت عمومی می تواند حق بی گیری و تجویز قانون را داشته باشد. او قدرت سیاسی ندارد. قدرت کاریزماتیک برای او نیز سبب ویرانی احساس خودکفایی افراد خواهد بود.

# ولتر و عصر روشنگری

پیش از پرداختن به ولتر، مقدمهٔ کوتاهی دربارهٔ عصر روشنگری لازم است. در این میان باید به یک پرسش بنیادی پاسخ دهیم: «روشنگری چیست؟» گفته شده است که روشنگری ویژگیهایی چون اعتماد کامل و نامحدود به انسان و به عقل او و آیندهاش دارد. کما اینکه رمانتیسم، نتیجهٔ مقابلهٔ فرد علیه قانون و محدودیت است. بنابراین، برای سخن گفتن دربارهٔ روشنگری، باید بلافاصله دربارهٔ یک واقعیت تاریخی و بازسازی آرمانی و کمالگرایانه سخن گفت. سخن از واقعیت تاریخی بدان روست که در دورهٔ روشنگری بیش از یکصد سال گروههایی از نویسندگان و فیلسوفان به گونهای خودآگاه و مسئول برای روشنگری بشر کار کردند و با استفاده از عقل انتقادی در صدد آزادکردن اذهان از پیشداوریها و باورهای خرافاتی شدند و سخن از بازسازی آرمانی از آن روست که اندیشههای عصر روشنگری، چونان گردابی مهیب از نظریهها و پیشنهادهای مخالف دربارهٔ تداوم گذشتهها و نگاه گردابی مهیب از نظریهها و پیشنهادهای مخالف دربارهٔ تداوم گذشتهها و نگاه به آینده در چالش و تکاپو بودند. به سخن دیگر، روشنگری در قالب جدولی

کلی از تحولات قرن هجدهم متبلور می شود. این جدول، دربردارنده عناصری چون، اقتدار سیاسی و معنوی کلیسایی، باورهای مذهبی، ترقی علوم، دگرگونی در دیدگاههای تاریخی، نظریههای جدید اقتصادی و نارضایتی های سیاسی بود. کوتاه آنکه، روشنگری اروپایی تب روشنفکرانهٔ معنوی بود که از میان قرن هجدهم در مردم اروپا درگرفت و دامن گستر شد. روشنگری، در سلایق اخلاقی، ذهنی و زیبایی شناختی مردم نفوذ کرد و بدین تربب سراسر جهان را تحت الشعاع خود قرار داد.

اروپایی ها در هر زبان اروپایی، برای روشنگری واژهٔ خاص خود را دارند. در زبان آلمانی از واژهٔ Aufklarung استفاده می شود که به معنای «غبارزدایی» است. فرانسویان از واژهٔ esiècle des lumieres استفاده می کنند که به معنای «عبای «عبای از واژهٔ elژهٔ ایستان ایی ها آن را illuminismo می نامند. بدین ترتیب، پدیدهٔ واحد روشنگری، در کشورهای مختلف اروپا و بسته به شرایط ویژه فرهنگی، سیاسی و اقتصادی آنها، شکل ویژه ای به خود گرفت. فرانسویان که خود نقشی قطعی و سرنوشتساز در روشنگری بازی کردند. واژهٔ دیگری برای آن وضع نکردند. آنها می توانستند از واژهٔ همان واژه را واژهٔ دیگری برای آن وضع نکردند. آنها می توانستند از واژهٔ همان واژه را که برابر با واژهٔ مصر روشنی ها»ست، به کار ببرند. نمایندگان روشنگری بسیارند و شمار آنان از گنجایش هر فهرستی فزون تر است. اما در این میان، از ولتر، مونتسکیو، روسو، دیدرو، کندورسه، کانت و هیوم می توان یاد کرد.

روشنگری از چه هنگام آغاز شد؟ اگر شما یک اسکاتلندی باشید خواهید گفت که از سال ۱۷۳۹، یعنی آنگاه که رسالهٔ هیوم دربارهٔ طبیعت انسانی انتشار یافت. اما اگر فرانسوی باشید، مطمئناً آغاز آن را به سال ۱۷۳۴، یعنی سال انتشار نامههای فلسفی ولتر خواهید دانست. آلمانیها، سال ۱۷۸۱ را می پسندند، چون در این سال اثر فلسفی کانت با عنوان نقد عقل محض منتشر شد. کانت به سال ۱۷۸۴ در پاسخ به پرسش روزنامهای آلمانی که: «روشنگری چیست؟» گفت: «روشنگری، بیرون آمدن بشر از صغارت

خودخواسته است.» به عبارت دیگر، آنچه را که کانت میخواست بگوید این بود که: روشنگری، نمود رشدیافتگی و بلوغ انسان است و درواقع شورش انسان علیه همهٔ تعصبها و شناختی که از حدود شناخت انسان است. عصر روشنگری را می توان به دو دوره تقسیم کرد:

۱. بین سالهای ۱۶۸۰ و ۱۷۴۵. در این دوره دگرگونیهای بزرگی در نگرشها و ایستارها رخ داد و نخستین چالشها با قدرت آغاز شدند.
 ۲. بین سالهای ۱۷۴۶ و ۱۷۷۰. در این دوره، بزرگترین آثار قرن هجدهم انتشار یافتند، و نحلههای فکری ویژگیهایی ژرفتر یافتند.

در دو دهه بعدی پس از این دورهها، ما شاهد اشاعهٔ وسیعتری از اندیشههای نو و وقوع انقلابهای فرانسه و امریکا هستیم. ولتر عملاً به هر دوی این دورهها تعلق دارد. او در نوامبر ۱۶۹۴ زاده شد و در ۱۷۷۸ درگذشت. نام واقعی او، فرانسوا مری آروئه برود. او پنجمین فرزند مری فرانسوا و مری مارگریت بود. متأسفانه هیچکس نمی داند که نام ولتر از کجا و کی روی او نهاده شده است. اما چند احتمال در این باره وجود دارد:

یکی آن است که این نام مربوط به منزلت ٔ خانوادگی او باشد.

۲. نویسندهای این نام را به ولترا در ایتالیا منتسب می داند.

یکی از کارشناسان آثار و زندگی ولتر نیز معتقد است که نام ولتر برگرفته از نام شهر ارؤو<sup>۳</sup> است.

درهرحال این نام، همهٔ زندگی ولتر را دگرگون کرد و سرنوشت درخشانی پیش روی او نهاد. اسقف دوران نام ولتر را به زشتی می برد. ولتر در پاسخ، این اشرافی بزرگ را به جنگ تن به تن دعوت کرد. اما او ولتر را به زندان باستی

<sup>1.</sup> François Marie Arouet

estate

<sup>3.</sup> Airvault

افکند. ولتر پس از یک شب، از باستی رها، اما از آنجا یکراست برای مدت ۳ سال به انگلستان تبعید شد. این سه سال جزء پربارترین و مهم ترین دورههای تجربی در زندگی ولتر به شمار می آیند. برخی از مفسران وُلتر بر این اعتقادند که آنچه ولتر را یک اندیشمند لیبرال، آزادی خواه و مدافع حقوق فردی و علیه تعصب کرده است، همانا تأثیر انگلستان در زندگی او بوده است. به هرحال، ولتر به گونهای ژرف از دو منبع تأثیر گرفته است:

١. ولتر تحت تأثير آزادانديشان انگليسي قرار گرفت.

 بس از بلوغ فکری خود، در جامعهٔ فرانسه زندگی کرد و از اندیشمندان فرانسوی تأثیر پذیرفت.

با این همه، ولتر سخت وامدار اندیشهٔ انگلیسی هاست و در یک سر این فرایند اندیشه جای گرفته است. او از یک سو درخشش نوین خورشید و در دیگر سو تاریکی های شب را می دید. این دو سویه گی از آنروست که ولتر در میهن خود، از نوشتن دربارهٔ مسائل مذهبی و رواداری و تساهل در زحمت بود. اما در همین حال، در انگلستان مسئلهٔ تساهل مذهبی از اهم مسائل روز بود. در ادامه، ولتر در دفاع از اندیشه های سیاسی خود، سخت بر سنت فیلسوفان لیبرال و تجربه گرای انگلیسی و به ویژه مثلثِ بیکن، لاک و نیوتون تکیه داشت. ولتر برای نخستین بار در انگلستان با مسائلی چون ایمان در علم، امید در عقل و عشق در آزادی آشنا شد.

مهم است اشاره کنیم که ولتر مبدع این اندیشه ها نبود، بلکه شارح و مبلّغ آنها بود. او خود هرگز مدعی نشد که یک فیلسوف حرفه ای است، اما عنوان شارح فلسفه، و روشنگری و عاشق دانایی زیبندهٔ اوست. از نظر ولتر اندیشیدن بحران ایجادکردن است.

 ۱. از دیدگاه ولتر، فرانسیس بیکن متافیزیک را دچار بحران کرد و آگاهی و وجدان آدمیان را بیدار ساخت.  به همین شیوه، نیوتون دیدگاه ارسطویی از جهان را، با جایگزین کردن یک نظریهٔ علمی، به طور کامل دچار بحران کرد.

۳. اما فیلسوف مورد علاقهٔ ولتر جان لاک بود که نشان داده بود
 اندیشههای پذیرفته شدهٔ غالب فیلسوفانِ ماقبلِ مدرن بیبنیاد است.

از نظر ولتر، دیدگاه لاک دربارهٔ شناخت تأثیری عظیم بر دین شناسان خشک اندیش نهاد، که بر این عقیدهٔ باطل پای می فشر دند که وجود یک روح فناناپذیر، اصلی کاملاً پذیرفته و مسجل است. اما از نظر ولتر، رویکرد تجربی و علمی به شناخت، الزاماً ضدمذهبی نیست. ولتر دیدگاهی آزاد و اخلاقی از خدا و مذهب داشت. او خداوند را همچون یک ساعتساز مقدس می دانست که خدای نظم به اضافهٔ عشق است و خدایی است که به انسانها فرمان داده تا به یکدیگر عشق بورزند. نزد ولتر، وجود خداوند بر همهٔ انسانها الزامی را تحمیل می کند تا کوچکی خود را دریابند و درعین حال به برادری خود واقف باشند. شناخت بشر نیز به نوبهٔ خود الزام تساهل و رواداری متقابل را توجیه می کند. از این رو، به نظر ولتر، رواداری به همان اندازه که یک هدف سیاسی است وظیفه ای دینی نیز هست. تساهل پاسخ به این پرسش است که: انسانی ترین مسئله در گوهر انسانی چیست؟ از نظر ولتر، هر فرد که فرد دیگری را، با این بهانه که عقیده ای مخالف او دارد، تعقیب نماید و آزار برساند یک هیولاست.

از اینرو، ولتر مردم را به رواداری فرامی خواند. زیرا همهٔ آنها در معرض دگرگونی و نیز اشتباهاند. اما، رواداری میوهٔ درک و دریافت عقلانی انسان از شرایط خود است و این خود، نتیجهٔ دین طبیعی است. درنتیجه، خدایی که الزاماتی چون تساهل را بر بشر واجب میکند، ساختاری متافیزیکی نیست، بلکه خدایی واقعی است. از همینرو ولتر به عنوان یک منتقد آزاد، مسیحیت را دشمن دین حقیقی دانسته است. از دیدگاه او، مسیحیت خطرناک است زیرا منبعی برای بی نظمی است و نیز آنکه اشاعهٔ خرافه میکند. ولتر خرافه را

همچون عنصري مي داند كه اميال و انگيزههاي ديني را از ميان مي برد، و تعصب نیز یک بیماری دینی است. بنابراین، هر چه خرافه گرایی کمتر باشد، تعصب کمتر خواهد بود و درنتیجه، خطرات و فجایع کمتری پیش می آیند. بدین ترتیب از نظر ولتر، دولتمر دانی که در صدد ریشه کنی تعصب اند نخست باید خرافه را ریشه کن کنند و تنها راه پیشبرد این کار، اشاعهٔ آثار و افکار فیلسو فان روشنگری است و این خو د بر هر چه جزم اندیشی است مهر بطلان خواهد زد. بنابراین، دیدگاه مسیحی از انسان، که ولتر آن را در فرایند خودآگاهی ناكارامد و مردود مى شمارد، با فلسفهٔ رواقى در زمينهٔ استقلال، مسئوليت و كرامت انساني در تخالف است. به همين خاطر است كه ولتر، اپيكتتوس را فيلسوف محبوب خود مي داند و از ماركوس اورليوس بهعنوان اميراتور محبوب نام می برد و او را نمونه و سرمشق واقعی برای عظمت سلطنت معرفی می کند. فلسفهٔ رواقی (با تأکید بر اندیشههای برابری، ارزش قانون، شایستهسالاری و اهمیت وظیفه، و توجه به جامعهٔ آزاد در آن)، از ارکان فلسفهٔ اجتماعی مورد قبول ولتر نیز هست. اثرات دیگری از فلسفه و اندیشهٔ رواقی در فلسفهٔ سياسي ولتر وجود داردكه به مفهوم قانون طبيعي مربوط مي شود. تأكيد ولتر بر قانون طبیعی به گونهای است که می توان آن را یک برنامهٔ سیاسی دانست:

- ۱. قانون طبیعی عبارت از این است که ما به خاطر ضعفها و نادانی هایمان یکدیگر را می بخشیم و این برابر با تساهل و رواداری است. از نظر ولتر، رواداری انسان را قادر می سازد تا با خوشبختی و شرافت زندگی کند.
- ۲. مفهومی که در فلسفهٔ سیاسی ولتر دارای اهمیت است، حاکمیت قانون است. از نظر ولتر آزادی شامل وابستگی به قانون و مراعات آن است. بر این اساس، کشورهایی که قانون در آنها حاکم است، کشورهایی آزادند و به همین خاطر ولتر از مردم فرانسه می خواهد تا از مردم انگلستان، هلند و سویس تقلید کنند.

بدین ترتیب می بینیم که ولتر اهمیت سیاسی و روان شناختی حاکمیت قانون را به طور کامل دریافته است. از دیدگاه ولتر، قانون یک راهنمای عقلانی در جهان عاری از عقل است. چراکه قانون به انسان هاکمک می کند تا پیامدها و نتایج کنش هایشان را پیش بینی کنند. از نظر او، در انگلستان با حاکمیت قانون، هر کس می داند که چه دارد، وظیفه اش چیست و چه می تواند بکند. زیرا همه کس و همه چیز، از پادشاه گرفته تا کلیسا، طبق قانون و در سایهٔ قانون اند. بنابراین، حرف ولتر کاملاً روشن است. او تعادل در قدرت را می ستاید و معتقد است که نظام انگلستان در این مرحله است. او قانون اساسی انگلستان را نیز می ستاید چون بی عدالتی و بی نظمی های داخلی را کاهش داده است. بنابراین، از نظر ولتر، انگلستان برخلاف فرانسه سرزمین کاهش داده است. بنابراین، از نظر ولتر، انگلستان برخلاف فرانسه سرزمین آزادی است: آزادی اندیشه، آزادی عمل و آزادی خلاقیت.

وقتی ولتر از آزادی خلاقیت سخن میگوید، درواقع محدودیتهای فرهنگی و سیاسیای را که در فرانسه دیده است مورد انتقاد قرار می دهد. در فرانسهٔ عصر ولتر، هنرمند را صرفاً مطرب می دانستند. آنها، برخلاف هنرمندان انگلستان، ارج و قربی نداشتند و در مدارج و مناصب دولتی راه نمی یافتند. نویسندگان فرانسه را افرادی انقلابی می خواندند زیرا گناهشان این بود که مردم را به اندیشیدن دربارهٔ خود و برای خود دعوت می کردند و از تبعیت و اطاعت کورکورانه از حاکمیت هشدار می دادند.

این دیدگاه ما را به مفهوم دولت از نگاه ولتر می رساند. فلسفهٔ سیاسی ولتر با اصل دموکراسی هماهنگی دارد، زیرا ولتر بر این باور است که وجود دولت به خاطر شهروندان است، و برخلاف یک نظام اقتدارگراست که در آن وجود شهروندان را به خاطر دولت توجیه می کند. به سخن دیگر، ولتر فرد را به عنوان تنها عنصر ممکن در یک سازمان اجتماعی می داند. بنابراین، وظیفهٔ دولت تدارک آزادی و امنیت برای فرد است و به ازای آن، فرد نیز از دولت خود حمایت می کند و به آن وفادار است. بنابراین، هر چه مزایای این تعامل و خدمات دوجانبه میان دولت و شهروند بیشتر باشد، آنها در فرایند مناسبات

سیاسی خود موفق تر خواهند بود. پس ولتر طبیعی ترین و مطلوب ترین شکل حاکمیت را جمهوری می داند، که بیشترین ظرفیت را در رساندن انسانها به برابری طبیعی دارد. زیرا، از دیدگاه او، جمهوری یک دولت خودگران مردمی و نمود سیاسی قانون طبیعی است. جمهوری باید از یک دولت نیرومند برخوردار باشد که از قدرت خود در به کارگیری اصول دموکراسی در مناسبات انسانی استفاده کند. اما، ولتر گرچه حکومت برای مردم را تجویز می کند، اما نه توسط مردم و یا برخاسته از آنها. چرا که معتقد است این شکل بسیار آرمانی و او توپیایی است. به همین خاطر، ولتر معتقد است که روشنگری جنبشی است که از مفهوم حاکمیت و استقلال آغاز شده است.

همان طور که پیش از این آمد، مفهوم قانون طبیعی از دیدگاه ولتر، ایجاب میکند که انسانها به یکدیگر کمک کنند. سازمان سیاسی، وظیفهٔ حفظ آزادی، امنیت و اموال هر فرد را به عهده دارد. بنابراین، حکومت هر چه بیشتر در خدمت مردم باشد، مسئولان دولت نیز بیشتر با حقوق طبیعی هماهنگ خواهند بود. قوانین بشرساخته نیز هر چه بیشتر با قانون طبیعی انطباق داشته باشند، زندگی بیشتر قابل تحمل خواهد بود. از نظر ولتر تنها در یک صورت قوانین برای تأمین و حفظ منافع دنیوی شهروندان طراحی می شوند و آن، در صورتی است که قدرتهای کلیسا و دولت از هم جد شوند. چراکه هدف دولت تأمین سعادت و رفاه موقت مردم است. حال آنکه کلیسا هدف رستگاری روح بشر در ملکوت آسمانی را دارد. پس از نظر ولتر، حقیقت وجودی کلیسا باید برای کمک ملکوت آسمانی را دارد. پس از نظر ولتر، حقیقت وجودی کلیسا باید برای کمک به دولت در تأمین سعادت عموم مردم باشد. این نظر بدان معنی است که ولتر منزلت کلیسا را نسبت به قدرتهای جهانی و موقت، حاشیهای می داند. اما این تغییر جایگاه تنها از راه مبارزه با خرافه و تعصبگرایی امکان پذیر خواهد بود. از همین روست که ولتر تساهل و رواداری دینی، آزادی بیان و آزادی مطبوعات را کلید زندگی مدنی و ضمانت آزادی فردی به شمار می آورد.

ولتر، در مقام یک انسانگرا، مفهوم احترام و کرامت انسانی را بسیار بالاتر از همهٔ دیگر مفاهیم، از جمله ملت، می داند. به سخن دیگر، از نظر ولتر، همهٔ انسانها برابرند، زیرا همهٔ آنها به گونهای برابر انسان هستند. پس، برابری در نزد ولتر شرط طبیعی است. زیرا انسانها به گونهٔ برابر زاده میشوند. بنابراین، برابری یک شرط سیاسی و اجتماعی، و نیز نتیجهٔ مبارزات انسانی نیز هست. پس، وظیفهٔ دولت روشنگری، درک این نکته است که همهٔ شهروندان به گونهٔ برابر انسان هستند، حتی اگر نقشهای متفاوتی در جامعه داشته باشند.

کوتاه آنکه، ولتر همواره با سیاستهای عملی عصر خود درگیر بوده است. و دلیل اصلی اینکه چرا نام او با انقلاب فرانسه عجین شده است، همین است. تردیدی وجودندارد که ولتر برجسته ترین کسی بود که راه را برای انقلاب فرانسه گشود. اما خطاست اگر بپنداریم که او انقلاب را پیش بینی کرده بود و یا اینکه آن را تأیید می کرده است. به عکس، او از شنیدن اینکه اشرافیت فرانسه بر اثر انقلاب سقوط می کند، سخت شگفت زده و هراسان می شد. دلیل آن ساده است. چون، گرچه ولتر فقر و بی عدالتی را محکوم می کرد، اما به توده ها اعتقادی نداشت. او هم در اعتقاد و هم از نظر خانوادگی می کرد، اما به توده ها اعتقادی نداشت. او هم در اعتقاد و هم از نظر خانوادگی اشرافی بود. او خواستار آن بود که اشرافیت، تساهل بیشتری از خود نشان دهد و در عین حال مخالف حکومت توده ها بود. با این همه، ولتر نمایندهٔ حقیقی عصر خود یعنی عصر روشنگری است. به همین خاطر است که قرن هجدهم را غالباً عصر ولتر می نامند. به نظر می رسد که ولتر هنوز ارزشهایی دارد که به کار قرن ما نیز می خورند. در چهار مورد، ولتر هنوز روزامد است:

- ۱. وحدت بخشیدن به دو فرهنگ انسانی و علوم.
  - ۲. مبارزه علیه جزم و تعصب.
- ۳. انتقاد از جامعههای اوتوپیایی و خیالپرداز. شعار کاندید این است:
   «اصلاح کن، آرمانی نکن.»
  - ۴. پافشاری بر ارزشهایی چون شایستگی عقل، همبستگی و تساهل.

پل والری شاعر نامدار فرانسوی در ۱۹۴۴ دربارهٔ ولتر گفته است: «ولتر زنده است، ولتر خواهد زیست، او زمان همهٔ زمانهاست.»

|  |  | • |  |
|--|--|---|--|
|  |  |   |  |

## بارون دو مونتسکیو

مونتسکیو متفکری بزرگ و نام آور است و آثار او تأثیری چشمگیر در درون و بیرون از اروپا بر جای نهاده است. به گونهای که می توان از جوانب فراوان به آثار و اندیشههای او نگریست. برخی نویسندگان او را بنیانگذار علوم سیاسی دانسته اند و برخی دیگر، از جمله ریمون آرون او را پیشکسوت در جامعه شناسی خوانده اند. معمولاً چنین می گویند که مونتسکیو مهم ترین نقش را در ساختمان قانون اساسی ایالات متحد امریکا داشته و از همین طریق، به گونهای غیرمستقیم تأثیری فراوان و سخت بر اصول سیاسی قانون اساسی انگلستان بر جای نهاده است.

یادآوری کنیم که مونتسکیو، قانون اساسی انگلستان را، آنچنان که در کتاب یازدهم روح القوانین شرح داده، نمونهٔ تحقق آزادی و تبلور جدایی قوهها دانسته است. شاید از همینروست که برخی تحلیل گران مونتسکیو را نمونهٔ کامل یک لیبرال خوانده اند. اما برخی دیگر از او به عنوان یک ارباب مرتجع زمین دار نام برده اند که از لویی چهاردهم تنفر داشت، زیرا لویی یک سازمان

اداری متمرکز ایجاد کرده بود. درست است که مونتسکیو، اشرافزاده بود و در جامعهای نابرابر زندگی کرده بود. همچنین، درست است که تنفر او نسبت به سازمان اداری متمرکز و سلطنت مطلقه، از ویژگیهای نگرشی طبقهٔ او، یعنی اشرافیت بوده است. اما نمی توان بدین خاطر اصول محوری فلسفهٔ سیاسی و مقولات سیاسی او را، تنها به خاطر جهانبینی خودمدارانه نادیده گرفت.

در نگاه نخست به احوال و آثار مونتسکیو، با دو جنبه روبهرو می شویم: ۱. گرایش دائمی او به تاریخ.

۲. كوشش مداوم او براى ارتباطدادن نظريهٔ سياسي به علوم.

مونتسکیو علاقهای ذاتی به تاریخ داشت و قصدش بر این بود که تاریخ را قابل درک کند. او در پی درک حقیقت تاریخی بود، اما به این نتیجه رسید که حقیقت تاریخی خود را در اشکالی از رسوم، اندیشهها، قوانین و نهادهای گوناگون نشان می دهد. به همین خاطر، رویکرد مونتسکیو به شناخت تاریخی، اصیل تر از ژان ژاک روسو و جامعه شناختی تر از ولتر است. اما پهنه شناخت او بسیار محدود است. از خواندن آثار مونتسکیو، چنین برمی آید که دربارهٔ تاریخ رم دانش و درکی قابل توجه و ژرف دارد، اما دربارهٔ یونان اندک می داند. به هرحال، او برخلاف روسو، رؤیاهای خودمدارانهٔ خود را کنار می نهد. از نظر او اسطورههای قومگرا و خودمدار جایی در جهان واقعی ندارند. بنابراین، حتی اگر علاقهٔ مونتسکیو به تاریخ فراوان باشد، خطا خواهد بود که فلسفهٔ سیاسی او را برگرفته از این دانش تاریخی بدانیم. مونتسکیو، عملاً تاریخ را برای بسترسازی و تأیید دیدگاههای خود به کار میگیرد، اما آبشخور دیدگاههای او در مطالعهٔ تاریخ نیست. واقعیت مهم دیگر آن است که مونتسکیو متعلق به نسلی است که نسبت به فلسفهٔ دکارتی واکنش نشان می دهد و در چالش با آن است.

نگاه مونتسکیو، برخلاف دکارت و اندیشمندان دکارتی که در پی مجردات بودند، به عالم عینیات است. او دوستدار واقعیات است و نه تأملات نظری. همچنین، از نظر مونتسکیو عقل محدود به زمان و مکان است، و نه ابدی و جهانی. در شرایط گوناگونی شکل میگیرد و از جامعهای تیا جامعهٔ دیگر، برداشتهای متفاوتی از آن میشود. به همینرو، مونتسکیو یک اندیشه ورز جهانگرا نیست، بلکه یک نسبیتگراست. نسبیت، از نظر مونتسکیو نه تنها یک اصل و مسئلهٔ نظری است، بلکه یک گرایش عملی نیز هست. طبق نظر مونتسکیو، انسان موجودی قابل انعطاف است که خود را با جامعه و اندیشه ها و برداشت های کسانی که در اطراف او زندگی میکنند پیوند می دهد. بنابرایس، باید گفت که دیدگاه های جامعه شناختی و انسان شناختی و و دربارهٔ نسبیگرایی پیوند دارند.

مونتسکیو، برخلاف هابز بر آن است که شناخت و آگاهی به جوهر انسانی، نه با ریاضیات، بلکه تنها از طریق مشاهده انجامپذیر است. در این صورت، مشاهده چه چیز به ما می آموزد؟ پیش از هر چیز، واقعیت شرارتهای ما و نارسایی های فضایل و خصایص ما را عیان می دارد. انسانها جدا از آرزوها و بیرون از عواطف عمل می کنند و برای آسایش، در پی برتری هایی برای خود هستند. مونتسکیو می گوید: «خودخواهی، بزرگ ترین فرماندهٔ روی زمین است».

بدین ترتیب روشن می شود که مونتسکیو با روسو مخالف بوده است. از دیدگاه روسو، انسان فطرتاً خوب است و نیک سرشت زاده می شود. اما مونتسکیو از شقاوت و گناهباری روح ما سخن می گوید. او به انسان چنین می نگرد که موجودی است که جوهر خود را از دست داده و در تباهی کلی فرو غلتیده است. مونتسکیو از بی کرامتی طبع و طبیعت انسانی سخن می گوید. طبق نظر او، انسان شریر است چون تمایل به ویران کردن همه چیز دارد. بنابراین، روح ما انباشته از گرایش و میل کلی به شرارت است. به همان شیوه ای که دریا انباشته و اشباع از نمک است. پس خود خواهی، انسان را نهایتاً به خود ویرانی می کشاند و بر همین اثر است که آنها با قواعد و قوانین به مخالفت می افتند. در نتیجه، حتی جامعه های سامان یافته و منظم نیز هرگز

نخواهند توانست گرایشهای شریرانهٔ ضد اجتماعی همهٔ انسانها را حقیقتاً از میان ببرند و یا اصلاح کنند.

البته از دیدگاه مونتسکیو، انسان حیوانی عقلانی است. اما عقلانیت در او، امری پایهای نیست و محدودیت دارد. طبق نظر مونتسکیو، انسان موجودی میانه است و در برزخ میان عقل و بی عقلی ایستاده است. او آزاد است که از آن دو یکی را برگزیند. اما ارادهٔ آزاد، تکهای از گوهر گم شدهٔ اوست. انسان برخلاف خداوند، ناچار است که انتخاب کند و چون ناچار است، پس در چنبرهٔ ستیز میان انگیزههای جسمانی و اخلاقی خود گرفتار آمده است.

بدین ترتیب، نظریه و آیین فکری مونتسکیو دربارهٔ انسان، به مثابه نوعی انسان شناسی است و کاربردی اساسی در فلسفهٔ سیاسی او دارد. نزد مونتسکیو، تلاشهای اخلاقی انسان کلیدی برای معجزهٔ تمدن است. انسان، به عنوان موجودی کالبدی در قید قانون طبیعی است، اما به عنوان موجودی اخلاقی در آن قید نیست و از قوانین پیروی می کند. بنابراین، وظیفهٔ قوانین آن است که او را به راه راست ببرند. مونتسکیو می گوید: گوهر انسانی باید تربیت شود و به نظم آید. این اندرز بدان خاطر است که گوهر و طبع انسانی نه اجتماعی و نه غیراجتماعی است. این نظر، گویاست که او نه در بند نظریات اجتماعی و نه غیراجتماعی است. این نظر، گویاست که او نه در بند نظریات موسو گرفتار است. مونتسکیو نه به این امر باور دارد که انسان گرگی برای انسان دیگر است و نه به انسان فرشته گونه. از نظر او، انسان تا ابد در دامن امکانات متناقض قرار به انسان فرشته گونه. از نظر او، انسان تا ابد در دامن امکانات متناقض قرار دارد و تلنگری مختصر می تواند او را به این سو یا آن سو بکشاند. او می تواند به سوی یک فرهنگی برود، اما امکان سوق یافتن به سوی یک زندگی حیوانی نیز در او پابرجاست.

مونتسکیو، به عنوان اندیشمند قرارداد اجتماعی نیز به همین شیوه می اندیشد. از نظر او برای آنکه دریابیم گوهر حقیقی انسان چیست، باید شرایط او را در زمانی پیش از شکلگیری و آغاز جامعه ها در نظر آوریم. مونتسکیو می گوید که انسان در وضع طبیعی، موجودی فاقد ویژگی ها و

خصایل قابل درک انسانی است. انسان حیوانی است با احساسات، اما بدون درک. به هرحال، برداشت مونتسکیو از مفهوم وضع طبیعی، هیچ شباهتی به آنجه هابز میگوید ندارد.

مونتسكيو، برخلاف هابز، مفهوم وضع طبيعي را در برابر مفهوم «وضع جنگی» نمی گذارد. او می گوید: اگر انسانها واقعاً ترسو و انزواجو هستند، یس به جای جنگ با یکدیگر باید مانع یکدیگر از جنگ شوند. زیرا انسان در وضع طبیعی، درگیر مبارزهٔ مرگ و زندگی با عناصر طبیعت است و به اینکه به کسان دیگر حمله کند نمی اندیشد. پس وضع جنگی نمی تواند ویژگی و خصلت شرایطی باشد که انسانها را گرد هم می آورد. اما به محض آنکه جامعه شکل بگیرد، وضع جنگی ایجاد میشود. وضع طبیعی از نظر مونتسكيو، وضعى صلح آميز است. اما شرايط طبيعي انسان چنان است كه ناچار به سوی جامعهٔ مدنی سوق داده می شود. مونتسکیو با هاین در این نکته موافق است که وضع جنگی دلیل اصلی در ایجاد دولت است. مونتسکیو و هابز هر دو بر این عقیدهاند که دولت، درواقع وحدت ارادههای ویژهٔ اعضای آن در یک ارادهٔ واحد است. اما غلظت و شدت نظر مونتسکیو به اندازهٔ هابز نیست، زیرا شکلگیری جامعهٔ مدنی همراه با تحولی طبیعی و سخت، از انسان غیراجتماعی به انسان اجتماعی، به نتیجه می رسد. در این مرحله، نظر مونتسكيو با نظريات ژان ژاک روسو اختلاف مى يابد. مونتسكيو مى گويد اجتماعی بودن بشر، غریزی نیست، بلکه محصول زندگی در جامعه است که دارای فسرایند جندب در گرایشهای اجتماعی انسان است. طبق نظر مونتسكيو، در ريشه و يطن همه زندگي هاي اجتماعي، اراده افرادي سامان یافته نهفته است که آنها را به گردهمایی فرامی خواند. این نکته، مونتسکیو را به نتیجهگیری عملی تر می رساند و آن این است که انسان مدون حکومت بقا نخواهد یافت. چرا؟ چون یک حکومت دارای ویژگیهای زير است:

### ۱۱۰ حاکمیت و آزادی

- ۱. فراخوانی است برای ادغام و یکپارچگی اجتماعی.
- دربردارندهٔ گرایشهایی است که عدم توافق اجتماعی بشر را پایان میدهد.

بدین ترتیب، واقعیت مهم از نظر مونتسکیو آن نیست که چه کسی قدرت دارد و از آن استفاده می کند، بلکه این است که چگونه از قدرت استفاده می شود. به سخن دیگر، نزد مونتسکیو قوانین و قانونهای اساسی، بسیار اهمیت کمتری از اصول یا روح آنها دارد. از این روست که روح القوانین همه چیز است. در کتاب روح القوانین هدف مونتسکیو بر آن است که اصولی را معین سازد که با آن بتوان دربارهٔ قوانین انسانی یا قوانین مثبت داوری کرد. بنابراین، او در مورد قانون و مسائل قانونی تحقیق می کند و از مطالعات خود به ایس نظریه می رسد که هر حکومت درستی باید در چارچوب و محدوده های قانونی باشد زیرا بدون قانون، آزادی به هیچروی وجود نخواهد داشت. در ذهنیت مدرن، واژهٔ قانون دو معنا دارد:

- ۱. قانون، دستورالعملی است که از سوی یک مسئول یا حاکمیت برای
   آنکه چه باید کرد و یا چه نباید کرد، صادر می شود.
- تانون را می توان به عنوان یک رابطهٔ علی میان علت و معلول قلمداد کرد. برای مثال، اگر بگوییم که پدیدهٔ استبداد نتیجهٔ حتمی ویژگی آب و هوایی خاص است، یک رابطهٔ علی را بیان کرده ایم.

عنوان کتاب مونتسکیو، خود نشان میدهد که نیت و قصد او عمل با قوانین نیست، بلکه اعمال روح آن است. مونتسکیو میخواهد بگوید که «قوانین روابطی ضروریاند که می توان آنها را از ماهیت چیزها بیرون کشید.» برای آنکه بدانیم درک مونتسکیو از روح القوانین چیست، دانستن موارد زیر لازم است:

 ۱. مونتسکیو، پیشازهمه بر این باور است که جهان آفریده شده از سوی خداوند، قانونمند است. پس قانون بر همهٔ مردم رویزمین نیز حاکم است.

- ۲. مونتسکیو، هابز و لاک هر سه موافق اند که قانون به طورکلی همان عقل انسانهاست و قانون هر ملتی موارد ویژهٔ کاربردی عقل انسانها در آن ملتهاست.
- ۳. هرگاه مونتسکیو از روابط ضروری سخن میگوید، منظورش روابط میان اصول جهانی گوهر انسانی است که عقل دریافته، و محیط ویژهٔ اجتماعی-سیاسیای است که در آن، عقل به شکل قانون باید به کار گرفته شود و این روح قوانین است.

بدین ترتیب، از نظر مونتسکیو مهم ترین امر در محیط اجتماعی ـ سیاسی، ماهیت و اصول یک حکومت است. از نظر او، ماهیت یک جامعه از ماهیت و اصول حاکمیت برگرفته می شود و نه بالعکس. بنابراین، اصول هر حکومت تأثیری بر قوانین دارد. مونتسکیو می کوشد اندیشهٔ جبر کورکورانه را نفی کند و بنیاد فلسفی مطلق گرایی را ویران سازد. به نظر می رسد که طرح کلی کتاب روح القوانین مونتسکیو سه بخش عمده و اصلی دارد:

- ۱. در فصلهای اول تا سیزدهم، به گسترش نظریهٔ معروف حکومتهای سهگانه پرداخته است. در این بخش کوشش شده است تا اشکال متنوع و متفاوت حکومت مورد بررسی قرار گیرند.
- در فصلهای چهاردهم تا هجدهم، به علل کالبدی که مربوط به تأثیر
   آب و خاک بر منشها و نهادهای بشری است یر داخته است.
- ۳. از فصل بیستم تاکتاب بیست و ششم، مونتسکیو به بحث در تأثیر علل اجتماعی، از جمله تجارت، پول، مذهب و جمعیت در منشهای انسانی و قوانین پرداخته است.

#### افزون بر موارد بالا:

۱. آخرین فصل کتاب به بحث و بررسی در زمینهٔ مشروعیت (حکومت)
 ۱ اختصاص یافته است.

 ۲. فصل بیست و نهم اختصاص به این مسئله دارد که «قوانین چگونه وضع می شوند؟».

۳. فصل نوزدهم، به روح کلی ملت، اخلاقیات و رسوم آن میپردازد.

 ۴. فصل یازدهم، مربوط به قانون اساسی انگلستان و مسئلهٔ جدایی و استقلال قوههاست. این فصل به دلیل سفر مونتسکیو به انگلستان نسبت به فصلهای پیشین، بهتر نوشته شده است.

چون فصلهای دوم تا هشتم، محور روح قوانین در کار مونتسکیوست، بیشتر مورد توجه ماست. در این کتابها او سه نوع حکومت را مورد تجزیه و تحلیل قرار می دهد و درعین حال، چون پیش از سفر مونتسکیو به انگلستان نوشته شدهاند و او در این زمان تحت تأثیر فلسفهٔ سیاسی ارسطو بود، به طورکلی در هر صفحه از این فصلها اشارات تلویحی و یا تفسیرهایی از سیاست ارسطو آورده شده است. روش مونتسکیو در این مجموعه به قرار زیر بوده است:

۱. او تعریف مشخصی از حکومتها می دهد.

۲. سپس به تحلیل ماهیت و اصول هر حکومت میپردازد.

۳. و سرانجام به فساد نهایی که از ترک اصول حکومت رخ می دهد، می پردازد.

در اینجا مونتسکیو همانند ارسطو، یک تقسیمبندی سهگانه صورت می دهد. اما به جای دموکراسی (حکومت اکثریت)، اشرافیت (حکومت تعدادی اندک) و سلطنت (حکومت یک نفر)، او تقسیمبندی دیگری شامل جمهوری، سلطنت و استبداد پیشنهاد می کند. هر کدام از این اشکال از طریق دو نظریه تعریف می شوند که مونتسکیو آنها را قبلاً، ماهیت و اصول حکومت می نامد. اصول حکومت، احساسی است که مردم را با نوع حکومت و برای انجام وظیفهٔ هماهنگ با آن، رفیق و صمیمی می کند.

بنابراین، هر شکل از حکومتها بهواسطهٔ احساساتی شناخته می شوند که بدون آن امکان بقا و دوام نخواهند داشت. سهگونه احساس بنیادی وجود دارد:

- ۱) جمهوري وابسته به فضليت است.
  - ۲) سلطنت، به افتخار وابسته است.
- ۳) استبداد، با ترس درآمیخته و شناخته می شود.

فضیلت جمهوری، یک امتیاز اخلاقی نیست، بلکه امتیازی سیاسی است. احترام به قانون و تعهد فرد در رفاه همگان است. افتخار، یک میل است. میل شخصی به (قدرت) و نحوهٔ توزیع آن. بنابراین، سلطنت گرچه عرصهٔ فضیلتهاست، اما فضیلت برای یک نفر و نه برای دیگران. ترس نیازی به تعریف ندارد. یک احساس سیاسی ثانوی است که به گفتهٔ هابز مبنای دولت است. مونتسکیو، به اندازهٔ هابز بدبین نیست، ولی اعتقاد دارد که حکومت بر پایهٔ ترس، از بنیاد فاسد است و در معرض فروپاشی سیاسی خواهد بود.

و اما، ماهیت حکومت چیست؟ جمهوری، شکلی از حکومت است که در آن، مردم به عنوان پیکرهای واحد و یا بخشی از مردم، قدرت حاکمیت دارند. بنابراین، جمهوری می تواند دموکراتیک و یا اشرافی باشد. منظور مونتسکیو از دموکراسی، عبارت از دولتی است که حاکمیت آن مستقیماً به دست شهروندان، به عنوان پیکرهای واحد، قرار دارد و نه هیئت نمایندگی دست شهروندان، به عنوان پیکرهای واحد، قرار دارد و نه هیئت نمایندگی (مثل حکومت آتنی). مونتسکیو دربارهٔ حکومت اشرافی معتقد است که تنها بخشی از پیکرهٔ کلی شهروندان برای در اختیار داشتن قدرت پذیرفته می شوند (مثل جمهوری ونیز). سلطنت، شکلی از حکومت است که در آن یک فرد بر اساس قوانین ثابت و از پیش مانده حکومت می کند (مثل فرانسهٔ قرن هجدهم). مونتسکیو در ارتباط با سلطنت، به این امید است که میان شاه و هیئتها و نهادهای میانجی چون کلیسا و نجبا تعادل قدرت وجود داشته باشد.

نیز دارای یک قانون اساسی ترکیبی است. پیش از این گفته شد که مونتسکیو از نهادهای سیاسی انگلستان با ستایش یاد کرده است. پیش از او ولتر نیز چنین استنباطی داشت. مونتسکیو سخت متأثر از این واقعیت بود که انگلستان آزادی را برقرار کرده است. طبق نظر او، آزادی انگلیسی بر دو پایهٔ اصلی استوار است.

۱. جدایی و استقلال اساسی قوای مجریه، مقننه و قضایی.

 ۲. ترکیبی بودن سلطنت با اشرافیت و دموکراسی در شکل شاه، لردها و عوام.

چرا مونتسکیو جدایی و استقلال قوا را میستاید؟ چون آنها به مثابه ابزار نظارت بر قدرتِ حکومت عمل میکنند. از نظر او انگلستان آزاد است چون عوام و لردها همچون همکارانی دوگانه در مجلس، متقابلاً جانب یکدیگر را نگه میدارند. این دو نیروی قانونگذار، بهنوبهٔ خود با حق و تویی که پادشاهی دارد نظارت می شوند. پادشاه نیز خود به واسطهٔ حق قانونگذاران در استیضاح وزیران و حق وارسی و تحقیق و تفحص در چگونگی اجرای قوانین، تحت نظارت قرار می گیرد.

اکنون ببینیم که مونتسکیو دربارهٔ سومین نوع حکومت، یعنی استبداد، چه می گوید؟ او استبداد را واقعیتی نفرتبار می داند. آن را به عنوان حکومت یک نفر بدون هیچ نظارتی از سوی دیگران می خواند. تفاوت میان استبداد و دو شکل دیگر حکومتی، آن است که استبداد نمی تواند حکومت نمایندگی باشد. چرا که اگر شاه برای لحظهای بخواهد نفسی راحت بکشد، همهٔ قدرتش را از دست خواهد داد. بنابراین، در یک حکومت استبدادی ما در شرایط ستیز دائمی قرار داریم، چون حتی اگر جنگ و جدالی هم در میان نباشد، باز صلحی در میان نخواهد بود. همچنین، در یک حکومت استبدادی، همهٔ افراد در شرایط دردناکی با هم برابرند. زیرا همه در اعماق استبدادی، همهٔ افراد در شرایط دردناکی با هم برابرند. زیرا همه در اعماق بلکان اجتماعی و سیاسی قرار دارند. هیچ سعادت و افتخاری به کسی اعطا نمی شود و همه شایستگان خانه نشین خواهند بود. مونتسکیو نمونه هایی از

روسیه، ترکیه و کشورهای شرقی یاد میکند. اما همواره نگاهش بهسوی فرانسه دوخته شده است.

جالب است که مونتسکیو قدرت استبدادی را محکوم میکند، اما نه با واژههای انقلابی. زیرا، او نه انقلابی است و نه دموکرات. او، به اندیشهٔ حکومتی که قدرتش را از اجماع مردم گرفته است، وقعی نمی نهد و برای این نگرش خود دلیلی دارد. او از یکپارچگی و همبستگی ناخرسند است و برای تفاوتهای محلی ارج قائل است. او منکر لزوم امتیازات نیست. حال آنکه بعدها در انقلاب فرانسه، امتیازات الغا شدند. به نظر نمی رسد که او اعلامیهٔ حقوق بشر را تأیید میکرد. اما اصل جدایی قوا را که انقلابیون فرانسه در قانون اساسی آن کشور گنجاندند، به طور حتمی تأیید میکرد. سلطنت فرانسه، اگر همهٔ اصلاحاتی را که مونتسکیو پیشنهاد کرده بود می پذیرفت، فرانسه، اگر همهٔ اصلاحاتی را که مونتسکیو پیشنهاد کرده بود می پذیرفت، حتماً شکل متفاوتی می یافت. چه کسی می داند، شاید در این صورت، هرگز انقلابی در فرانسه رخ نمی داد.

مونتسکیو دربارهٔ تناسب جمهوری گرایی در عصر مدرن تردیدهای فراوان دارد. زیرا او نسبت به بقا و اعتبار جامعهای که بر پایهٔ گرایش شهروندان در واگذاری و ترک قدرت به حکومتهاست، تردید روا می دارد. بنابراین، او جمهوری را صرفاً یک امر آرمانی می خواند. از نظر مونتسکیو، سلطنت در فرانسه دارای حافظه و یادمان تاریخی، و در انگلستان واقعیتی سیاسی است. نباید فراموش کرد که مونتسکیو به هیچ روی اندیشههای برابری خواه ندارد و درعین حال، اندیشه پرداز حاکمیت مردمی هم نیست. پرابری اجتماعی را ناشی از ماهیت و گوهر نظم اجتماعی می داند. بنابراین، به سادگی نابرابری را طبیعی می داند و می پذیرد. اما همواره در پی اصلاحات و به کرد امور است. از این روست که گوهر فلسفهٔ سیاسی مونتسکیو، لیبرالی است، چون صلاح نظم سیاسی در آن است که از طریق توازن و تعادل قوا، یک قدرت اصلاحگر به وجود آورد.

مونتسکیو به کارکردهای متنوع اصول بنیادی حقوق در ایجاد

دگرگونی های ضروری در شرایط انسانی توجه خاصی دارد. از نظر او، اصول عقلانی اخلاقی ای وجود دارند که موفقیتهای یک حکومت با آنها سنجیده می شود. تاریخ درواقع نمودی از نیرو و غلبهٔ چنین اصولی است. مونتسکیو، همانند ارسطو بر این باور است که دولت را باید از منظر غایتشناختی و به عنوان هدفی که اساساً برای زندگی سعادت مندانه جامعه است تعریف کرد. او هم از سنت فیلسوفان حقوق طبیعی پیروی می کند، اما نظریات حقوق طبیعی گروسیوس را بیش از نظریات رایج در قرنهای هفدهم و هجدهم، می پسندد. مونتسکیو می گوید: «حکومت محل تطابق و سازگاری اصول کلی حقوق طبیعی با شرایط ویژه است.» از نظر او، اصول حقوقی کلی وجود دارند، اما ما از آنها غافلیم زیرا موجوداتی کامل نیستیم و در شرایط مطلوب زندگی نمی کنیم. دو دلیل برای نارسایی وجود دارند:

- ١. محدوديت ذهن انساني.
- محدودیتهای تحمیلی از جانب محیط ویژه (نظریهٔ تأثیرات اقلیمی مونتسکیو).

به رغم محدودیتهای بالا، اصول کلی در همه جا وجود دارند. مونتسکیو این اصول را قانون میخواند. قوانین عبارت از روابطی ضروری اند که از گوهر چیزها برمی تابند و جنبهٔ کلی دارند. مونتسکیو، خاستگاه قانون و تعهد سیاسی را از ماهیت و جوهر چیزها می داند. اما قوانین بشر را سه نوع می داند:

- ۱. قانون ملتها، که قانونی مشترک برای همهٔ جوامع است.
- ۲. قانون سیاسی، قانونی است که تعیینکنندهٔ مناسبات میان حاکمیت و متبوعین یک کشور است. این قانون کم و بیش منطبق با چیزی است که امروزه ما آن را قانون اساسی می گوییم.
- ۳. قانون مدنی، قانونی است که تنظیمکنندهٔ روابط میان شهروندان با یکدیگر است.

دغدغهٔ اصلی هر دولت جداگانهای مربوط به تنظیم و اجرای قوانین مدنی و سیاسی است. یعنی قانونی که با زمان ویژه و مکان ویژه مرتبط باشد. مونتسکیو قانون رُم راکه بر قانونمندی تأکید دارد و به عکس قانون فرانسه و ویژگیهای خودسرانه و بی برنامگی آن است، مطالعه میکند. بر این پایه، پیشنهاد تنظیم یک رشته قوانین منسجم و به هم پیوسته را ارائه می دهد که بتواند نیازهای سنتی و نیازهای جدید را نیز برآورده کند.

مونتسکیو، با توجه به قانون طبیعی، به مسئلهٔ ماهیت خود دولت میپردازد. از نظر او، هیچ شکل بهینهای از دولت وجود ندارد و اعتقاد به اینکه شکل جمهوری بر شکل سلطنتی برتری دارد، درواقع اعتقادی بی پایه است. باید همواره پرسید: «چه وقت، کجا و برای چه کسی؟» بنابراین، با وجود مخالفتی که مونتسکیو با استبداد موجود دارد، اما هیچ راهحل مشخصی پیش پا نمینهد. در این تردید است که مثلاً اگر جمهوری را برگزیند، باید از ارزشهای سلطنت چشم بپوشد. بنابراین، گرچه امکان وجود یک شکل مطلقاً بهینه برای دولت یا حکومت را منتفی می داند، اما امکان اینکه بتوان حکومتها را تفکیک و طبقهبندی کرد، مردود نمی شمرد. و چنانکه می دانیم، مونتسکیو به خاطر روش مطالعات تطبیقی اش شهره و خنام آور است. از نظر او، روش طبقهبندی کوشش ارزشمندی برای مفهوم سازی در مقولات بنیادی نظریهٔ سیاسی است. اما طبقهبندی مونتسکیو، مشخصاً پرو طبقهبندی سنتی به سلطنت، اشرافیت و دموکراسی نیست.

مونتسکیو، حکومتها را به سه نوع جمهوری، سلطنتی و استبدادی طبقه بندی می کند. به عبارت دیگر، حکومتها در سه شکل جمهوری، پادشاهی (قلمرو شاهان) و امپراتوری وجود دارند. از دیدگاه او، علت این گونه طبقه بندی آن است که حکومتها نه تنها به واسطهٔ ظاهر و نمود بیرونی خود، بلکه بر اساس اصول غالب و عمدهای که بیان می دارند باید طبقه بندی شوند و همان طور که پیش از این آمد، مثلاً در جمهوری سه اصل غالب فضیلت، عشق به کشور و برابری وجود دارد. بنابراین جمهوریها به سه غالب فضیلت، عشق به کشور و برابری وجود دارد. بنابراین جمهوریها به سه

شکل: ۱) دموکراتیک، ۲) اشرافی و ۳) میانه رو (معتدل)، تقسیم می شوند.

برای منتسکیو، شکل جمهوری معتدل روشن ترین هدف برای زندگی سیاسی است و سراسر کتابش مملو از اشارات به این شکل است. اعتدال درواقع جنبهٔ محدودکنندگی و نظارتگرانه بر جاه طلبی های اشرافیت دارد. اصل بارز و متمایزکنندهٔ سلطنت، افتخار است. افتخار بر پایهٔ این عقیده است که شأن و منزلت یک نفر بر دیگران برتری دارد. مردم همواره می کوشند تا با اعمال خود نشان دهند که به جایگاه و منزلت خود تعلق دارند.

در حکومت شکل سلطنتی، اقوام گوناگون دارای حقوق و امتیازات ویژه و انحصاری اند. و این امر برای دوام و بقای سلطنت نافع و سودمند است. اکنون برای آنکه امر نابرابری در شکل سلطنتی حفظ شود، باید تشریفاتی وجود داشته باشد که طی آن، ثروتمندان هزینه کنند و از طریق هزینه و پرداخت به تهیدستان، اینان کار کنند و کارشان تشریفات و تجمل پرستی ثروتمندان را پایدار بدارد. از این راه، مونتسکیو نتیجه می گیرد که: خانواده ها و فعالیت های اقتصادی در دامنهٔ عام قرار دارند و از همین روست که حکومت های سلطنتی سخت بر تمایز میان عام و خاص متکی هستند. این تمایز در شکل جمهوری نیز حفظ می شود.

همان طور که گفته شد، شکل سوم حکومت از نظر مونتسکیو، استبدادی است. ویژگی متفاوت این شکل با نوع سلطنتی، در این است که حاکم آن دارای قدرت مطلق و خارج از نظارت و محدودیتهای رسمی و یا تأثیرات غیررسمی دیگر کشورهاست. در نوع استبدادی، هر کس آشکارا تابع حاکم است و تمایزات رسمی طبقاتی وجود ندارد. در پایین دست حاکم، تودهای قرار دارند که به واسطهٔ ترس متبوع و زیر فرماناند. بنابراین از نظر مونتسکیو، استبداد شکل تغییر یافتهٔ سلطنتی نیست و سلطنت و استبداد از نظر ساختار با هم متفاوت اند. تفاوت اصلی وجود و یا عدم وجود قدرت میانجی است. در هر دو شکل سلطنتی و استبداد، شاه منبع همهٔ قدرتهاست، اما در هر دو شکل سلطنتی و بود دارند که قدرت از طریق آنها جریان سلطنت حلقههایی میانجی وجود دارند که قدرت از طریق آنها جریان

می یابد. اما وجود قدرتهای میانجی در شکل سلطنتی کافی نیست. بلکه باید یک جایگاه حفظ قانون نیز وجود داشته باشد. این جایگاه تنها می تواند در اختیار قضات دیوان عالی کشور باشد تا قوانین نو وضع و در قوانین کهنه تجدید نظر کنند. اما در شکل استبدادی، هیچ جا و مکانی برای قانون و نیز هیچ حلقهٔ میانجی و وابسته به قدرت وجود ندارد.

امپراتوری عثمانی و سپس روسیه، دو نمونهٔ بارز از اشکال استبدادی مورد نظر مونتسکیو هستند. از نظر او، پرسش تحلیلی در اینجا و همهجا این است که توازن و تعادل، و رابطهٔ نسبی میان شاه و تابع او، یعنی میان دستگاه دولتی و قدرتهای تابع میانجی چگونه است؟ مونتسکیو در این سطح میان دولتهای مطلقهٔ اروپایی و امپراتوریها تفاوتی می بیند. غالب امپراتوریها از یک قدرت استبدادی بهره می گیرند (مثل چین). مونتسکیو در عرصهٔ اروپا، انگلستان را مثال می آورد که طبق نظر او، یک شکل حکومتی غیرعادی است. چرا؟ زیرا انگلستان استبدادی نیست، اما انگلیسی ها به نفع آزادی خود، همهگونه قدرتهای میانجی را که سلطنت از آنها ترکیب شده است، الغا می کنند. بدین ترتیب، انگلستان به یک راه حل واحد در مسئلهٔ قدرت می رسد، می کنند. بدین ترتیب، انگلستان به یک راه حل واحد در مسئلهٔ قدرت می رسد، که برخلاف حاکمیت فئودالی جمهوری است. انگلستان به یک دولت مدرن، و می یابد. انگلستان از نظر مونتسکیو، به گونهای هم سلطنتی و هم جمهوری می به جامعهای با یک حکومت ملی متمرکز و در عین حال غیراستبدادی دست می یابد. انگلستان از نظر مونتسکیو، به گونهای هم سلطنتی و هم جمهوری است و قانون اساسی آن، قانونی است که هدفش آزادی سیاسی است.

- ۱. بایدگفت که مونتسکیو برطبق فلسفهٔ کلی خود، معتقد نیست که آزادی برای همهٔ مردم امری مطلوب است، زیرا برخی ظرفیت برخورداری از آن را ندارند.
- از آنجاکه مونتسکیو معتقد است که آزادی به گونهای یکسان و یکپارچه عملی نیست، بنابراین، باکی ندارد که بگوید: «می توان آزادی را با دعاوی حقوقی به دست آورد.»

بدین ترتیب، نکتهٔ مهم از نظر مونتسکیو سند قانون نیست، بلکه نکتهٔ مهم روحی است که در قانون نهفته است. این قانونِ در عمل است و نه روی کاغذ، که ارزش نظام مشروع و قانونی را تعیین میکند. آزادی سیاسی بدین معنا نیست که کسی بر طبق اراده اش عمل میکند، بلکه داشتن قدرت عمل برای اوست، بدان گونه که باید اراده کند. پس مسئلهٔ حیاتی آزادی زمانی مطرح می شود که میان قضاوت اخلاقی متبوع و فرمانهای حکومتی ستیز و چالش باشد. از نظر مونتسکیو، آزادی احساس اطمینان شخص است بدان هنگام که وقتی اعمالی را که برخلاف قانون نیست انجام دهد و از مجازاتهای حکومتی در امان باشد. امنیت لازم، تنها زمانی وجود دارد که حکومت خود بر پایهٔ قانون شکل گرفته باشد. پس، آزادی سیاسی تنها زمانی رخ می دهد که قانون حاکم است.

اما اینگونه آزادی اعطایی و مطلوب که انسانها را از گزند قدرتهای نامسئولانه در دست حاکمان خود مصون می دارد، چگونه حاصل می شود؟ از نظر مونتسکیو، جدایی قوایک روش ساماندهی برای جلوگیری از سوءاستفادهها به هنگامی است که قدرت در یک شخص یا یک گروه متمرکز می شود. طبق این اندیشه، مونتسکیو معتقد است که در هر دولت، سه نوع قدرت وجود دارد: قدرت قانونگذاری، قدرت اجرایی کارهایی که مربوط به حقوق مدنی است. حقوق ملت است و قدرت اجرایی کارهایی که مربوط به حقوق مدنی است. اولی، قوهٔ وضع قوانین است. دومی، قوهٔ اداره و مدیریت سیاسی خارجی و سومی قدرت قطایی است. جان لاک، قدرت سیاسی را به قوای قانونگذاری، اجرایی و فدراتیو تقسیم میکند. تقسیمبندی مونتسکیو از قدرت بر پایهٔ نوع اجراست. قوهٔ اجرایی در امور حقوق مدنی، قوهٔ قضائیه است زیرا از منظر جزا و نه از منظر ایجاد نظم و مقررات دیده می شود. حرف مونتسکیو آن است که اگر این سه قوه یکجا جمع شوند، دیگر نه آزادی وجود خواهد داشت و نه اصلاحات. هنگامی این دو مورد وجود دارند که وهٔ قضایی جدا باشد. هیچکس نباید قاضی دعوی خود باشد و یا مجری

حکمی که خود قضاوت و انشا کرده است. همین امر دربارهٔ حکومت هم مصداق دارد. قانونگذار باید قانون وضع کند، قضات وقتی باید قضاوت کنند که متهم در برابر آنها از خود دفاع کرده باشد. در یک دولت آزاد، مردم به عنوان یک پیکره واحد باید دارای قوهٔ قانونگذار باشند، زیرا همهٔ افراد دارای روح آزادند که در اختیار خود آنهاست. مونتسکیو، به منظور تضمین یک قضاوت عادلانه، عنوان می دارد که قضات باید در همان جایگاه و منزلتی باشند که متهم قرار دارد.

هیئت منصفه از میان مردم انتخاب می شوند و نجبا باید توسط شاخهٔ نجبای قانونگذار مورد محاکمه و قضاوت قرار بگیرند. مجری از قانونگذار جداست، قانونگذار نیز به واسطهٔ حق و توانایی اش در نظارت، از مجری جداست و بر اعمال مجری نظارت دارد. بدین ترتیب، یک جامعهٔ آزاد از افرادی تشکیل می شود که در اطراف قوای جداگانه و مستقل حکومت، گروههایی را شکل می دهند و یا آنها را بازسازی و اصلاح می کنند. این اصل کلی جدایی قوهها، همان است که مونتسکیو فکر می کرد در حکومت انگلستان عصر خود دیده است. دغدغهٔ اصلی مونتسکیو در ارتباط با قانون اساسی آنگلستان، وابستگی قوهٔ قضایی است. مونتسکیو معتقد است که در فرانسه دادگاهها عموماً ابزاری در دست یادشاهی اند.

نظریهٔ جدایی قوا را مونتسکیو به عنوان یک روش برای تضمین امنیت شهروندان در برابر دخالتهای نابجا و بی حساب در زندگی آرام آنها پیشنهاد می کند. این نظریه در زمان انقلاب فرانسه تأثیری عظیم داشت و سی یه یس بیشترین الهامات خود را از همین زمینه و تأثیر مونتسکیو گرفت. فرانسهٔ انقلابی، از نظریات مونتسکیو در الغای مجازاتهای خودسرانه نیز پیروی کرد. بدین ترتیب، مونتسکیو عاملی مهم در تحولات انقلاب فرانسه بود. به ویژه پس از آنکه انقلاب از مراحل خشونت آمیز خودگذشت و وظیفهٔ وضع

<sup>1.</sup> Sieyes

#### ۱۲۲ حاکمیت و آزادی

و تنظیم قوانین به پیش آمد. مونتسکیو، به همین ترتیب در امریکا اثرگذار شد. نه تنها قانون اساسی فرانسه، بلکه بسیاری از قوانین اساسی بر پایهٔ اندیشهٔ جدایی قوای مونتسکیو، شکل گرفتند. حتی اگر مونتسکیو، همانند برک یک نشانهٔ بارز از گرایش لیبرالیسم محافظه کاری است، اما برخلاف برک تحت الشعاع ترس از خرابی و ویرانی که خود سبب شد محافظه کاران بر لیبرالیسم خرده بگیرند، قرار ندارد. مونتسکیو، اساساً یک میانه رو و مخالف با بی عقلانیتی افراطی در حکومت است.

به عبارت دیگر، مونتسکیو موافق یک حکومت پادشاهی استبدادی نیست. از این رو، دغدغهٔ مردمی را که پادشاه باید بر آنها حکومت کند، نیز دارد. اما می خواهد که انسانها از ستم مضاعف پیش داوری ها و استبدادها رهایی یابند.

### ادمو ند برک

ادموند برک ایکی از مشهورترین اندیشمندانی است که منتقد عقلانیت سیاسی و رادیکالیسم انقلاب فرانسه بودهاند. او در سال ۱۷۹۰ کتاب مشهور خود را با عنوان تأملاتی دربارهٔ انقلاب فرانسه منتشر کرد.

دیدگاههای وی دربارهٔ گوهر و ماهیت انسان و جامعه چنان است که محافظه کاران تمام آن را برگرفتند و تاکنون نیز بر آن تکیه کردهاند. تقریباً در سراسر قرن بیستم ارزش انتقادهای برک از انقلاب پایدار بوده و راهگشای اساسی از زیانهای کمونیسم انقلابی شده است. طبق نظر برک نگرشهای انقلابی گرچه موجب پیشنهاد جهانی بهتر هستند، اما درعین حال سبب توسعهٔ نظامهای اندیشهٔ خشونتگرا و سلطه جو می شوند. نکتهٔ جالب توجه دربارهٔ برک آن است که منتقدان نظریهٔ جنگ سرد در دههٔ ۵۰ نیز از نظریات او بهره می جستد، اما فروپاشی کمونیسم در اروپای شرقی، نیز نظریات او بهره می جستد، اما فروپاشی کمونیسم در اروپای شرقی، نیز

<sup>1.</sup> Edmond Burke

توجه دوبارهای را به نظریات برک جلب کرد.

اما برای آنکه دریابیم اندیشههای برک برای ما چه اهمیتی دارند، باید به محور فلسفهٔ سیاسی او توجه کنیم. برک برخلاف لاک و یا هابز هیچ کتاب پژوهشی عمده و یا منظمی دربارهٔ سیاست ننوشته است. کتاب تأملاتی دربارهٔ انقلاب فرانسه از مهم ترین کارهای او به شمار می آید، اما این کتاب درواقع یک نامه نگاری مفصل است و از همین رو بیشتر جنبهٔ پراکنده و تلویحی دارد تا آنکه تحقیقی منظم باشد. درواقع نوشتههای برک به طور عمده دربارهٔ چالشهای فکری عصر خود بوده است و به موضوعاتی چون اصلاحات حکومت در قرن هجدهم، نتایج و پیامدهای مستعمرات امریکایی، روابط انگلستان و ایرلند، هند و سرانجام انقلاب فرانسه پرداخته است. بدین ترتیب، بیشتر نوشتههای او دارای ویژگی سیاسی است و این امر چندان عجیب نیست، چون او یک فعال سیاسی است. باید در بررسی برک بر مفهوم سیاست عملی تأکید کرد. این امر ناشی از سیاست محافظه کارانهٔ برک است. عملاً از نظر برک مفهوم «خرد سیاسی» قابل تفکیک و جداشدنی است. عملاً از نظر برک مفهوم «خرد سیاسی» قابل تفکیک و جداشدنی از عمل نیست.

بهتر است برای بررسی فلسفهٔ سیاسی برک به ساختار و ماهیت کتاب تأملاتی دربارهٔ انقلاب فرانسه نگاه کنیم. گرچه کتاب تأملات برک ساده و خواندنی به نظر می آید، اما در حقیقت یکی از دشوار ترین آثار برای تحلیل و ارزیابی است. این دشواری، بخشی به سبب آن است که کتاب برک از ساختار و شکلی منسجم برخوردار نیست. تامس پین به او انتقاد می کرد که هیچ نظم و ترتیبی در کارش نیست. پین در یکی از فصول معروف کتاب خود با عنوان حقوق بشر می گوید: «قصد برک حمله به انقلاب فرانسه است، اما به جای آنکه این کار را با نظم و ترتیب صورت دهد، فلسفهٔ عجیبی از عقاید و نظرات گوناگون و بی شمار ساخته و هر کدام با دیگری در تضاد است.»

به نظر میرسد که دشواری کتاب از ساختار نامهنگارانهٔ آن نیز سرچشمه می گیرد. اما به هرحال، اجتناب برک از برخورد منظم با نظریات انتزاعی

مربوط به سیاست نیز بر این ویژگی افزوده است. او عملاً از یک الگوی بحث منطقاً به هم پیوسته در نظریهٔ سیاسی درگیر مسائل ویژهٔ روز نمی شود. (آن چنان که مثلاً هابز انجام می دهد)، و کتاب تأملات او نیز مانند غالب آثار دیگرش، یک اثر تصادفی و رویدادمحور است. او گرچه ماهیتی چالشگر با انقلاب فرانسه دارد، اما درعین حال به چالش با انگلیسی هایی نیز می پردازد که از انقلاب فرانسه، به تصور اینکه نهایتاً اصول انقلاب انگلستان سال ۱۶۸۸ را خواهد پذیرفت، حمایت می کنند. بنابراین، تقریباً یک سوم از حجم کتاب اختصاص به حمله و انتقاد از موعظهٔ ریجارد پرایس دربارهٔ «عشق به کشورمان» دارد، که در مراسم شام «جامعهٔ انقلاب» برای بزرگداشت رخدادهای سال ۱۶۸۸، ایراد کرده است. ریچارد پرایس، در موعظهٔ خود از اصول انقلاب سال ۱۶۸۸ تحلیلی به عمل می آورد که از نظر برک، نه تنها از نظر تاریخی دقیق نیست، بلکه حتی کوچک ترین دفاع از هیچ حکومتی هم دربرندارد.

خطابهٔ پرایس مضمونی میهن پرستانه دارد که در آن به ارزشهای جهانی معینی اشاره رفته و در آن میان، از جمله مطرح کرده است که انقلاب ۱۶۸۸ برای انگلستان حقوق انتخاب فرمانروایان را ایجاد کرده است. اما برک در پاسخ به پرایس عنوان می دارد که انگلستان لازم دید که بخشی از حقوق قانون اساسی خود را معلق و تعطیل کند و در این حرکت هیچ زمینه ای برای بررسی این نکته که انگلیسی ها در بازنگری همه چیز مطابق میل خود آزادند، فراهم نشد. بدین ترتیب، برک می کوشد که از اصل «تداوم» دفاع کند و بر بحث حقوق عزمی انگشت می نهد و می گوید از آنجا که سوابق و احکام از پیش پذیرفته شده همواره در اقدامات قانونی انگلستان نقش مسلط داشته اند، پنابراین، قانون اساسی انگلستان تحت الشعاع و تابع نمونه های (تجربی) سنتی است. به سخن دیگر، نکتهٔ مهم این است که انگلیسی ها حقوق خود را

<sup>1.</sup> Common Law

از طريق مطالبهٔ «اصول انتزاعي» و حقوق بشر»، توجيه و مطالبه نمي كنند. اما حقوقشان را به ارث رسیده از پیشینیان می دانند. بنابراین طبق نظر برک هسر نسل از مردم انگلیس خود را همچون «مالکان موقت قانون اساسی» مي يندارند و بنابراين حق تخريب كل ساختمان اصلي جامعه را ندارند. از نظر برک، این نگرش، هم طبیعی و هم سودآور است زیرا بدون آن کل زنجیره و تداوم منافع مشترک از هم گسیخته می شوند. به عبارت دیگر مسئلهٔ تداوم به تنهایی امکان ترقی را فراهم می سازد. برک می گوید که بدون آن نسل های انسانی همانند حشرات کوته عمر تابستانی زاده می شوند و می میرند، بی آنکه چیزی از پیشینیان و یا سنتهای خود بیاموزند. بنابراین مطالبهٔ از گذشته سودمند است زیرا هم اصلی حفاظتی و هم اصلی انتقالی را تأمین میکند. از سوی دیگر نگرشی طبیعی است، زیرا این نظام سیاسی در قواعدی منظم و مطابق با نظم جهان ترتیب داده شده است. به عبارت دیگر، بنیاد نظریهٔ سیاسی برک بر این اندیشه است که جهان منظم است و خداوند تعیینکنندهٔ جایگاه ما در نظم هستی است. ما همه در چارچوب قانونی هستیم که خداوند برای ما تجویز کرده است. ما بخشی از طبیعت هستیم و تابع قانون طبیعتیم. برک می خواهد بگوید که خداوند نظم را اراده می کند؛ بنابراین دولت را می خواهد زیرا دولت ابزاری ضروری است که بدان وسیله طبیعت ما كامل مى شود. از اينرو، نهادهايي كه مطابق ارادهٔ خداوند و بخشى از طبیعت امورند، خوب و مناسباند زیرا هماهنگ با ماهیت امورند. از نظر برک، این نهادها بخشی از سنتهای ما هستند زیرا همانند اموال و یا زندگی های ما به نسل های دیگر منتقل و واگذار می شوند. برک در اینجا سنت سیاسی را با ارجاع به طبیعت توجیه میکند. از نظر او، نظم سیاسی سنتی اروپا هماهنگ با طبیعت امور است. به همین خاطر، آنچه که انقلاب فرانسه را غیرقابل توجیه و نایذیرفتنی کرده، آن است که مردم فرانسه دست به کار واژگونکردن طبیعت امور زدهاند. طبیعت امور منبع اخلاقیات است و اصول سياست حقيقي درواقع، اخلاقياتي توسعه يافتهاند. همانطور كه اشاره شد،

زمینهٔ اصلی اخلاقیات از نظر برک، ارادهٔ الهی است. درنتیجه، قوانین الهی و قوانین اخلاقی طبیعی، یکی هستند. زیرا خداوند انسان را آفریده و او را ملزم به اطاعت از ارادهٔ آفرینندهٔ خود کرده است، و نیز در او گرایش و میل طبیعیای برای عمل اخلاقی نهاده است. بنابراین، زندگی اجتماعی نه تنها قانون مدار است، چون نتیجهٔ کنش اخلاقی ماست، بلکه از تجربیات ما نیز سرچشمه می گیرد. پس اخلاقیات، خمیرمایهٔ جامعه است و انسانها طبیعتاً اجتماعی اند، زیرا به یکدیگر وابستهاند و کنش آنان بر یکدیگر اثر می نهد. درنتیجه، جامعه یک نظام متشکل از حقوق متقابل و وظایف متقابل است.

چنانکه می دانیم، هابز، لاک و روسو، همگی انسان را طبیعتاً غیراجتماعی ترسیم کردهاند. اما برک انسان را غیراجتماعی نمی داند. انسان تنها زمانی انسان است که در جامعه باشد و بجز او انسان دیگری وجود ندارد. بدين ترتيب برك فرقى ميان وضع جامعهٔ مدنى و وضع طبيعي قائل نيست، چراکه انسان طبیعتاً موجودی عقلانی است. پس برک با وجود اختلافی که با هابز و روسو دارد، آنجاكه مي گويد بدون جامعه انسان تفاوتي با حيوان وحشی ندارد، به هابز نزدیک می شود و آنجاکه می گوید جامعه، اگر عاقلانه شکل بگیرد، می تواند طبیعت انسان را تکامل بخشد، به روسو نزدیک می شود. پس برک می گوید که انسانها طبیعتی غیراجتماعی دارند و نه طبیعتی ماقبل اجتماعی، و این امر خود به خود نه خوب است و نه بد. اما نهادهای اجتماعی برای مهارکردن بدی و گستردن خوبی انسانها لازم و ضرورياند. بنابراين با اين نهادها به احترام رفتار كرد، زيرا اگر به آنها حمله شود (مثلاً در انقلاب) همراه با سقوط آنها همهٔ تمدن نیز فرو می پاشد. چنانکه می دانیم، از نظر لاک، منظور و هدف نهاد اجتماعی حفاظت از حقوق طبيعي انسانهاست. وظيفهُ آنها بيشتر تدافعي است تا عملگرايانه. اما، از نظر برک وظیفهٔ نهادهای اجتماعی عملگرایانه است و نه تدافعی. برک بر آن است که جامعه منبع شناخت انسانی، اخلاقیات و ثروت است. پس اگر جامعه منبع اخلاقیات نباشد فرد از نظر اخلاقی سقوطیذیر است و بیش از یک جانور وحشی نخواهد بو د. باید روی مفهوم فر د از نظر برک تأکید کر د، زیرا او بر این باور است که انسان به عنوان انسان، فرد است و نه هیچچیز دیگر. به همین دليل، برك با مفهوم مجرد و انتزاعي حقوق بشر مخالف است. با اين شيوه او از حقوق مردم انگلیس دفاع می کند زیرا آن را حقوق فردی می داند و نه حقوق مجرد و انتزاعی بشری. بنابراین، از دیدگاه هستی شناختی، برک بر این باور است که تنها فرد موجودی حقیقی است. بدین ترتیب برک از نقطه نظر فلسفي، فردگراست، ما از منظر اخلاق و سیاست چنین نیست. چون، همانطور که گفته شد، از نظر او اخلاق از جامعه برگرفته می شود و در قلمرو سیاسی فرد باید ارادهٔ خود را تسلیم ارادهٔ کلی کند. حقوق فردی تنها و تنها زمانی حقیقی است که تابع قانون اخلاقی و مسئولیت اجتماعی باشد. و قانون اخلاقي و وظیفهٔ اجتماعي از راه عادت بهواسطهٔ فرایندهاي تاریخي آموخته می شوند. بدین ترتیب برک انسانها را موجوداتی خوگرفته می خواند و خوگر فتن حاصل کار ذهن های گو ناگون در نسل های گو ناگون است. پس برک بر آن است که تداومی تاریخی در منافع مشترک وجود دارد. از اینرو، تنها حقوق واقعی، حقوق اجتماعی اند. به عبارت دیگر، انسانها هرگز نمی توانند از حقوقي برخوردار باشند كه با حقوق جامعه ناسازگار باشد، زيرا همهٔ حقوق، اجتماع اند، اما امكان برخورداري از حقوق راكه جامعهاي ويـژه برای آنها تجویز میکند دارند. در این مورد، ممکن است از حقوق واقعی انسانها برای انتقاد از حکومتها استفاده شود. برعکس، حقوق مجرد تناسبی با جامعهای کارامد نمی یابد و در آن ممزوج نمی شود و از همین رو به ویرانکردن آن می انجامد. بدین ترتیب، برک از یک سو از حقوق واقعی انسانها سخن می گوید که حقوقی رسمی در جامعه است و برای رفع نیاز انسانها طراحی شده، و از سوی دیگر، از حقوق مجرد بشر سخن می گوید که ویژگی انقلابی و هرج و مرجخواهانه و بیهودهای دارد، زیرا اساساً نه به کار سعادت عملي شهروندان مي آيد و نه به كار سعادت كل بشر.

برک بهدلیل مخالفت با نظریههای غیرعملی و ذهنی حقوق و دولت، به

نوعی به مفهوم «فایده» دست می یازد، بی آنکه خود فایده گرا ا باشد. از نظر او داوری سیاسی به معنای در کفهٔ ترازو نهادن امتیاز و عدم امتیاز در استفاده از اصول معین است. در اینجا، مفهوم «فایده» به ما نشان می دهد که آن اصول را در شرایط مختلف چگونه به کار بگیریم. از نظر برک، در یک جامعه و یا یک نهاد اجتماعی، چیزی که متضمن فایده است، نهاد کهن است. قانون اساسی بریتانیا، از آن جهت یک قانون اساسی خوب و یک نمونهٔ مناسب از مؤسسه و نهاد اجتماعی است که یک نهاد کهن و قدیمی است و نهادهای کهن، همه خود را سودمند نشان دادهاند. زیرا خردمندی و فراست از طریق تجربه بهدست مي آيد و منظور برك از تجربه، نه تنها تجربهٔ افراد، بلكه تجربه انواع است. اگر انواع فراست دارند و خردمندند، پس فرد باید با پذیرش و درک قوانین شناخت، به سنت خوش آمدگوید. به سخن دیگر، از نظر برک، نمونه و سرمشق اجدادی برای حفظ روح آزادی ضرورت دارد. این امر گرچه ضرورت دارد، اما شرایطی کافی برای داشتن حکومتی خوب نیست. چرا؟ زیرا برستش نیاکان باید با عطف توجه به شرایط موجود تقویت و حمایت شود. پس باید میان تجویزهای گذشته و دگرگونیهای تاریخی فرایند سازش و آشتی برقرار باشد.

اما از نظر برک شرایط دگرگونی و یا سازش و انطباق با شرایط نوین نباید موجب جدایی میان سنتگرایی و عملگرایی شود. از نظر برک دگرگونی نباید به صورت عامل شکننده ای در نظم جهان درآید. نباید نظم چیزها و امور را مختل کند و نباید علیه خداوند سر به شورش بردارد. دلیل اصلی اینکه برک از انقلاب انگلستان در سال ۱۶۸۸ دفاع می کند ولی از انقلاب فرانسه دوری می جوید، همین نقطه نظرهاست. برک می گوید که انقلاب ۱۶۸۸ نمونه ای عالی در توجیه انطباق و سازش دگرگونی با نهادهای قانونی (به منظور حفظ و تأمین اصول بنیادی آنها) است. این فرایند بیشتر

<sup>1.</sup> Utilitarian

اصلاحگرایانه به نظر می رسد تا انقلابی، زیرا در فرهنگ واژگان برک، انقلاب نوعی دگرگونی در قانون اساسی است، اما اصلاح در واقع بهکرد یک خطای رخ داده است. انقلاب ۱۶۸۸ فرایندی دفاعی در برابر روند واژگونسازی قراردادهای قانون اساسی بوده است. راهی بود برای رهایی از ستم و استبداد. ستم، شکافی است در قرارداد اجتماعی، که خود را در کالبد قانون اساسی تجویزی می نمایاند. بنابراین، انقلاب ۱۶۸۸ به گونهای قانون آزادیهای نظامیافته در انگلستان را حفظ و تأمین کرد. همچنین، بنیادهای اخلاقی و مذهبی مردم انگلیس را از خطر نجات داد.

از نظر برک نباید به بازسازی تند و ریشهای یک نظام سیاسی دست زد، زیرا چنین اقدامی علیه طبیعت اخلاقی و مذهبی انسان و علیه طبیعت یک جامعهٔ مدنی است. از همینرو برک بر این باور است که انقلاب فرانسه به طور بنیادی انقلابی ضد الهی است و خود را ملزم می داند شرایط دفاعی و بنیادی انقلابی ضد الهی است و خود را ملزم می داند شرایط دفاعی و حمایت از مسیحیت اروپایی را فراهم سازد. برک می گوید که انقلابیون فرانسوی، با رد مذهب و انکار این واقعیت که انسان به لحاظ سرشتش جانداری معنوی است، در واقع به جنگ علیه خود برخاسته و بر ضد جامعهٔ کود قیام کردند. آنها با ویران کردن بنیادهای جامعهٔ فرانسه، روحی را نابود کردند که سرانجام سبب نیستی آنها و جانشینانشان شد. این نکته از نظر برک بدان معناست که شریر ترین ضربهای که به جامعهٔ مدنی ممکن است وارد شود، از ناحیهٔ گرایشهای ضد الهی است. چرا؟ چون برک بر این باور است که خداوند کمال مطلق وجود است و جهان از نظر وجودی وابسته به خداوند است. بنابراین، انکار خداوند نشانگر پوچگرایی آ متافیزیکی است. البته برک واژهٔ پوچگرایی را به کار نمی برد. چون این مفهوم در واقع در قرن نوزدهم شکل گرفت. اما واژهٔ خداستیزی که برک به کار می برد، از نظر مفهومی واژهٔ پوچگرایی را به کار نمی برد. چون این مفهوم در واقع در قرن نوزدهم شکل گرفت. اما واژهٔ خداستیزی که برک به کار می برد، از نظر مفهومی

<sup>1.</sup> prescriptive

<sup>2.</sup> nihilism

یکسان با واژهٔ یوچگرایی است که داستایفسکی به کار برده است. همین دیدگاه، دلیل اصلی به شمار می آید که در اندیشهٔ سیاسی برک، دین گرایی یایه است و جدایی اساسی میان مسیحیت و سایر دینها نیست، بلکه بین خود مذهبی از یکسو و گرایشهای خداستیزی از دیگر سوست. برک گرچه مي گويد كه براي همهٔ آگاهي ها و وجدانها احترام قائل است، اما با اين حال تساهل با گرایش خداستیزانه را نمی بذیرد، زیرا مطابق عقیدهٔ او، ناباوران مطرود قانوناند و مطرودان از نژاد بشری هستند. خصومت خشونت آمیزی که او با خداستیزان دارد، از آنروست که او خداستیزان را مردمی می داند که قصد تزلزل و فروریختن همهٔ حاصل کار خداوند را دارند. برک دولت را محصول عمده و اصل كار خداوند مي خواند. پس دولت به عنوان يك محصول از ارادهٔ الهي، ذاتاً و موروثاً مقدس است. بنابراين نهادي نيست كه در طبیعت خود غیرمذهبی و سکولار ابوده و سیس در اتحاد با کلیسا جنبهای قديسي يافته باشد. برك اين انديشهٔ اتحاد باكليسا را باطل و آن را خیال بر دازانه می داند. زیرا او بر این عقیده است که اتحاد، مابین دو چیز جداگانه که هر دو در طبیعت ملموس و مشخصاند، برقرار می شود، حال آنکه منافع مشترک مسیحی، کلیسا و دولت یکسان و از یک جنس هستند. به سخن دیگر، از نظر برک روح مذهبی، بر شیوهٔ نگرش شهروندان به سیاست مؤثر است. شهروندان را کمک می کند تا انسانی بهتر و شهروندی بهتر بشوند. بنابراین وابستگی آگاهانهٔ انسان به الوهیت، و تداوم زندگی ملت به هم وابسته و مرتبط است و به همین خاطر می تواند هر دو با هم نیز سقوط کنند. از نظر برک، به همین دلیل است که زندگی ملی میراث است، زیرا طرحي الهي در يسزمينهٔ همه چيز وجود دارد که هر چيز را در جاي خود نگهداری و حفظ می کند. بنابراین برک به این واقعیت معتقد است که کسانی که در سیاست مسئولیتهایی را در برابر دیگران به عهده می گیرند باید به

<sup>1.</sup> secular

اصول مذهبی تجهیز شوند. برک به طور دائم یاد آوری می کند که به دولت و دستگاههای مربوط به آن باید همچون یک امر مقدس نگریست. طبق نظر برک بدون احترام به دولت، این پدیده از نظر زمانی تداومی نخواهد داشت و عملاً امر مقدس تداوم این نکته را برجسته می کند که دولت از نظر تاریخی تحت رهنمودهای خداوندی است. برک با تکیه بر این دیدگاه، می کوشد تا اندیشهٔ ریشهای قرارداد اجتماعی را که از سوی مؤلفانی چون جان لاک و روسو مطرح شده است رد کند و درواقع می خواهد این نکته را که مردم باید از رهبران سیاسی خود حساب بکشند و یا با نهادهای سیاسی خود از در مذاکره در آیند، انکار کند.

برک برای برخورد با این دیدگاه بر تفاوت میان دولت و توافق سهامی در بازار تجارت تأکید می ورزد. از نظر او، دولت با امور متعالی تر سروکار دارد، زیرا از سوی خداوند مأمور است و مانند دستگاهی است که فضایل انسانی را بارور می سازد. بنابراین، قرارداد اجتماعی از نظر برک باید با اموری بسیار متعالی تر از آنچه که در فعالیتهای قراردادی معمولی ما وجود دارد، سر و کار داشته باشد. زیرا قرارداد اجتماعی نه تنها تشریک مساعی میان کسانی است که زنده اند، بلکه به مردگان و نیز به کسانی که هنوز زاده نشده اند تسری می باید. از این رو برک می گوید: «هر قرارداد از هر دولت ویژه، در واقع ماده ای از قرارداد عظیم ازلی و جاودانهٔ جامعه است.» به سخن دیگر، قراداد و یا عمل دولت تاریخی، اساس موضوع انتخاب و یا اراده نیست. دلیل این امر بسیار ساده است. زیرا، از دیدگاه برک دولت ها درصورتی که متبوعین امر بسیار ساده است. زیرا، از دیدگاه برک دولت ها درصورتی که متبوعین آنها، عضویت خود را اختیاری بدانند، هرگز دوام نخواهند آورد.

برک با نظر میرابو، یکی از رهبران اصلی انقلاب فرانسه، مخالف است. از نظر میرابو هیچ قرار قانونی ای که از سوی ملت نباشد، پایدار نیست. زیرا میرابو معتقد است هنگامی که ارادهٔ کلی تغییر می کند، تأثیر آن هم از میان برداشته می شود. برک به عکس میرابو ایستاری غیرانقلابی در برابر دولت دارد و این امر او را وامی دارد تا یک راه حل نهادی برای تداوم دولت پیشنهاد

كند. بنابراين، او از تأسيس كليسا دفاع ميكند. به نظر برك كليسا مسئوليتهايي داردكه فراتر از حوزة امور مذهبي وحتى توجيه ومشروعيت بخشیدن به نظم سیاسی است. برک معتقد است که کلیسا تجلی و بیانگر نوعی امانت داری فرهنگی است که به تجمع و انباشت وسیع کتابخانه ها و موزهها و آثار کهن می انجامد. اکنون برای آنکه بقای کلیسا تضمین شود و دوام ساورد، نهایتاً باید وابسته به دولت شود، و این امر زمانی امکان دارد که كليسا حق مالكيت بر اموال داشته باشد، و اگر اين فرايند سبب شود كه اسقفها به صورت ثروتمندانی کلان درآیند، پس چه بهتر. از اینجا او در کتاب تأملات خود بحث در مفهوم مالکیت را برای آماده کردن ذهن خواننده دربارهٔ یک اختلاف دیگر میان انقلاب انگلیس و فرانسهٔ انقلابی مطرح می کند. باید دانست که از دید برک، مذهب و مالکیت دو بنیاد همیایه در جامعهاند. بنابراین اگر قرار باشد از جامعهای دفاع شود باید از ایس دو بنیاد دفاع کرد و کسانی که به هر کدام از این دو حمله می کنند درواقع دشمنان جامعهاند. برک میگوید دولت به درامد خود وابسته است. منبع درامد او مالکیت و دارایی اوست. مالکیت نیز بهطور طبیعی قدرت مي آورد و اين نيز پايهٔ قانون سياست و اخلاق است. بنابراين، طبيعي است که مالکیت حکمروا و برقرار باشد. و نیز طبیعی است که حکومت در جهت مالکیت عمل کند. برک از این زاویه، سه ویژگی برای مالکیت ترسيم ميكند:

- ۱. گوهر مالکیت در نابرابری و نیز در خاصیت انتقال آن از نسلی به نسل دیگر نهفته است.
- ۲. مالکیت، منافع خصوصی و عمومی را متحد میکند، زیرا دفاع زمینداران از مالکیت هم جنبهٔ عمومی دارد و هم دارای دلایل خصوصی است.
- ۳. مالکیت به تداوم جامعه کمک و نسلی را به نسل دیگر متصل میکند.

برک دربارهٔ ویژگی مالکیت میگوید، خصلت مالکیت، نابرابری است. از نظر او، انسانها از نظر طبیعت خود برابرند، اما هرجا که آنها برابرند، نهاد مالکیت در آنجا ضعیف است.

جامعه بهطور طبیعی ایجاد مالکیت و نابرابری میکند. بنابراین، مالکیت بر اثر زمان از ماهیت چیزها برمیخیزد و نابرابری می آورد. انسانها نابرابر می شوند چون برخی دارای اموال می شوند و برخی نمی شوند. اما نکتهٔ جالب در این است که برک با هرگونه دخالت در ساختار موجود مالکیت مخالف است. او برای حفظ ساختار موجود چند دلیل دارد:

- ۱. چون مالکیت امری طبیعی است و حکومت هم برای حفظ مالکیت ایجاد می شود.
- مالکیت را نمی توان باز توزیع کرد. زیرا گرفتن از ثروتمند و دادن به تهی دست، زیان و آسیب فراوانی به ثروتمندان می زند حال آنکه نفع اندکی به فقرا می رسد. این واقعیت از آنجا سرچشمه می گیرد که شمار اغنیا اندک و شمار فقرا فراوان است. بنابراین، چیزی دست فقیران را نمی گیرد.
- ۳. برابری دشمن آزادی است. بنابراین دموکراسی سیاسی و برابری اقتصادی هیچ تناسب و ملازمتی با آزادی متناسب ندارند.

پس چه باید کرد؟ به طورکلی چنین به نظر می رسد که ایستار برک در برابر تهی دستان خشن و بی رحمانه است، اما برک می کوشد که واقعگرا باشد. بنابراین سعی دارد بگوید که دولت باید دوست داشتنی و پر عاطفه باشد، اما نباید دلنازک و رحمانگیز باشد. زیرا این رفتار از نظر قانون طبیعی ممنوع است. از این رو، تنها توجه و احترام به روند طبیعی امور تهی دستان را نجات خواهد داد، زیرا اگر برابری در میان باشد، آنگاه ثروت اندکی برای تقسیم در میان خواهد بود و این بدان معنی است که نابرابری در ثروت، قدرت و منزلت میامل بارآور و مولد و ساختارساز است. بدین ترتیب، یک جامعهٔ

متناسب مهطور طبیعی جامعهای نابرابر است و کوشش برای ایجاد برابری بیشتر در جامعه، اقدام علیه طبیعت است. اندیشهٔ برابری، ماهیتی براندازانه برای تعلم دارد. اندیشهای هولناک و هیولاصفتانه است. به نظر مه رسد که بهترین راه برای درک دفاع برک از نابرابری توجه به نظریهٔ او دربارهٔ حکومت است. از نظر برک، بنیاد حکومت نه بر پایهٔ تصور حقوق انسانها بلکه بر طبیعت انسانی و در آسایش سیاسی، استوار است. منظور برک از آسایش سیاسی، وجود سعادت و خوشبختی برای همگان است. اما سعادت همگان از نظر او جنبهای زیست شناختی دارد و همانند دیدگاه فایده گرایان ریاضی وار نیست. برک به سر جمع آحاد نمی اندیشد، بلکه از یک کل یو یا سخن می راند. بنابراین، پرسش دیگری پیش می آید که: میثاق قدرت باید در دست چه كساني باشد؟ برك بهروشني پاسخ ميدهد كه: پيكرهٔ حكومت شامل يك سلطنت موروثی، یک اشرافیت موروثی و یک هیئت نمایندگی است که اختیار خود را از آرای انتخابی جمعی منتخب بهدست می آورند. برک این ساختار را یک قانون سیاسی کارامد می داند و بر آن می شود که در برابر همهٔ انقلابیون از آن دفاع کند. برک متقاعد است که سلطنت، بهترین نوع حکومت است. دفاع او از حکومت سلطنتی نه جنبهٔ احساسی دارد و نه شاعرانه است، بلکه تاریخی و عملی است. زیرا بر این اعتقاد است که یادشاهی موروثی عنصری اساسی در متن قانون اساسی بوده، هست و خواهد بود. از نظر برک، شاه موروثی، عنصر کلیدی قانون اساسی است. ستایش برک از سلطنت موروثی با توجه به نگرش بی اعتمادی او به تودهها تکمیل می شود. حتی آنگاه که برک از حکومت مردم سخن می گوید، منظورش یک حکومت مردمی نیست. وقتی برک میگوید که مردم خود ارباب خود هستند، منظورش اكثريت نيست، بلكه مردمي سازمان يافته است. برك درواقع اندیشهای کاملاً مشخص دربارهٔ مردم دارد. و از نظر اخلاقی، و نه از نظر سياسي، با فقيران همدردي ميكند.

برای مثال میگوید: «وقتی مسئلهٔ مردم فقیر در پادشاهی مورد بحث

باشد، من روی خود را از هر چه قدرت و افتخار که بالاترین ها در اینجا دارند، برمی گردانم و اگر کار به آخر برسد و به مرگ و زندگی بینجامد، سهم من روشن است. من خود را با فقیران، پایین دستان و ضعیفان همسو خواهم دید.» بنابراین، از نظر برک و محافظه کاران دیگری چون «کارلایل» ، عشق به انسانها همواره قرین این اندیشه است که اکثریت نمی تواند حکومت کند. درنتیجه، جامعهٔ مدنی از نظر برک، نه چون طرحی اصیل، بلکه همچون حوزهای سیاسی است که نمایانگر تفاوتها و تمایزات اجتناب ناپذیر در میان مردم است. در این میان، مهم ترین تفاوت از نظر برک، داشتن ظرفیت برای اعمال قدرت سیاسی است.

پیش از این گفتیم که برک به توده ها بی اعتماد است. او بی اعتمادی خود را با ایمان به انتخاب رهبر از میان گروه اندکی از مردم مورد تأکید قرار می دهد و می گوید: «رهبری، انحصار طبیعی شمار اندکی از مردم است که فرصت به دستگیری امور را می یابند.» بنابراین، از نظر برک همهٔ شهروندان را نمی توان یکسان و همانند دانست، زیرا آنها از جایگاه خود در کارخانهٔ اجتماعی، که طبیعت آنها را قرار می دهد، جدا شده اند. برک دقیقاً از همین زاویه از انقلاب انتقاد می کند. انتقاد برک از انقلابیون این است که آنها ساده ترین راه را از طریق منطق اصول منفرد برگزیده اند. اما، مردم انگلیس، به عکس در صدد آشتی دادن و وحدت این اصول در یک کل مستحکم و منسجم هستند.

برک درواقع میخواهد تناقضات در اصول فرانسهٔ انقلابی را نشان دهد. برای مثال، او میگوید که فرانسویان دربارهٔ اصل برابری سخن میگویند و درعین حال به کیفیت مناسبی برای انتخاب کنندگان در هر سطح نیاز دارند. برک همچنین به این نکته اشاره می کند که انقلابیون فرانسوی با از میان بردن نظام اداری سلطنتی و جایگزینی آن با نظام اداری نوینی در فرانسه، درواقع

<sup>1.</sup> Carlyle

رشتهای دیگر از عواطف و احساساتی که مردم را به هم و به گذشته شان ربط می داد، پاره کردند. همان طور که پیداست برک نیز همانند مونتسکیو می کوشد تا استقلال قضایی محلی در نهادهای سنتی را تأیید و مورد تأکید قرار دهد. زیرا از نظر برک، فرانسه با مثله کردن این قدرتها و تنزل همهٔ شهروندان به یک سطح و پایگاه در ارتباط با حکومت مرکزی، در واقع راه مطلقگرایی را در پیش می گیرد.

انتقاد دیگر برک، به قانون اساسی فرانسه است. از دیدگاه او، فرانسه چنان از قدرت شاه دور شده است که او دیگر قدرتی برای انجام مسئولیتهای خود ندارد. شاه به عنوان رئیس قوهٔ مجریه، هیچ نظارتی بر دستگاه قضایی ندارد و هیچ حقی در تأمین خود و قدرتی برای ابطال تصمیمات ندارد. او حتى هيچ احترامي ندارد. برک ميگويد شاه را نبايد دو پاره کرد، شاه را نم توان به عنوان یادشاه تابع یک مجمع کرد، زیرا او از ارتباط با این مجمع احترامی بهدست نمی آورد و دولتهای خارجی نیز او را جدی نمی گیرند. برک در اینجا مرتب به نیاز هماهنگ کردن نهادها با طبیعت انسانی اشاره م کند. او با اشاره به همین اصل، گسیختن انضباط در ارتش فرانسه را مورد انتقاد قرار می دهد. برک می گوید انقلابیون فرانسه با ترویج حقوق بشر برای سربازان فرانسه، آنها را دچار باورهای توخالی میکنند و همین امر سبب خواهند شدکه آنها دیگر به هیچ نظمی پایبند نمانند. بهطورکلی، برک پشتیبان نظم کهن است، حتی گرچه گاه خود آن را استبدادی خوانده است. اما از نظر او، استبداد علت انقلاب نبوده است. از همین رو، برک مطمئن است که نظام قديم، ظرفيت اصلاح شدن را داشته است و انقلاب لازم نيست. در اين صورت، پس چرا انقلاب شد؟ زیرا، توطئهگران در این میان دست داشتند. اقوام حاکم نیز در زرق و برق و اندیشههای اشرافیت غرق و فاسد شده و ارادهٔ خود را برای حاکمیت از دست داده بودند. فلسفهٔ نادرست عصر به دربار راه پیداکرده بود و شاه و وزیرانش به این بیماری مسری مبتلا شدند. برک عامل دیگر را یول می داند. انقلاب فرانسه به دست طبقهٔ متوسط و

بهویژه صرافان و بورسبازان رخ داد و منافع صرافان را تأمین کرد. برک مدعی است که فرانسهٔ انقلابی به دست عوامل پشت پر ده نزول خوران، ماجراجو پان، دلالان و انحصارطلبان رهبري شد كه همه براي درهم شكستن يادشاهي، کلیسا و اشرافیت دست بهدست هم دادند. و سرانجام این اقدام، نهاد برابری و حقوق بشر بود. برک بر این باور است که آرمانهای اُنقلابیون فرانسه به نظر روشنگرانه، ترقی خواه و آزادی خواهانه می آید، اما تجارب تاریخی نشان می دهد که به هنگام عملی کردن این آرمانها، پیامدهایی رخ می دهد که بیانگر عکس این موضوع است. بنابراین برک می کوشد شکاف میان ادعاهای آزادیخواهی و نتایج استبدادی انقلاب فرانسه راگوشز دکند. بسیاری از مردم می اندیشند که برک به خاطر این نگرشها، کمبود و ناتوانی هایی داشته است، زیرا او از انقلابهای انگلیس و امریکا حمایت میکند و با انقلاب فرانسه خصومت میورزد. اما این خطاست، زیرا برک هیچ وقت انقلاب امریکا را تأسید نکرد. بلکه انگیزهٔ امریکایی ها را ستود. از نظر برک، نقشی که اندیشه های انتزاعی در انقلاب امریکا بازی کر دند، حاشیه ای بو د. باید به این موضوع اشاره کرد که برک میان انقلابهایی که برای دفاع از آزادیها و قوانین سنتی لازم بودند، و انقلابهای نالازم که علیه حکومتهای دارای ظرفیت اصلاح پذیری رخ می دادند، تفاوت قائل می شود. از نظر او، خمیرهٔ نظامهای سنتی در این است که ظرفیت اصلاح پذیری دارند و نیازی به انقلاب ندارند. امروزه باید به این نکتهٔ برک اندیشید که تمایز میان این دو مقوله تا چه اندازه مي تواند سودمند باشد. آيا انقلاب لازم است يا اصلاح؟

# ٨

## امانوئل كانت

کانت یکی از بزرگترین چهرههای تاریخ فلسفه است. این فیلسوف آلمانی، مطالعات خود را در چارچوب سنت عقلگرایی دکارت، اسپینوزا و لایبنیتز آغاز کرد و متوجه جزماندیشی هایی شد که برگرفته از تأثیر انتقادات دیوید هیوم به عقلانیت موجود، و رابطهٔ آن با علیت بود. او سرانجام فلسفهای انتقادی به وجود آورد که درواقع ترکیبی از عناصر موجود در سنت تجربه گرایی لاک و هیوم و اندیشهٔ عقلگرایان دکارتی بود.

انتقاد دیوید هیوم از عقلگرایان دکارتی را می توان در دو جملهٔ زیر خلاصه کرد:

١. تمايز و تشخيص منطقى؛

۲. تعریف.

تمایز و تشخیص، اصطلاحی است دال بر اینکه قضایای متافیزیکی نه تجربی هستند و نه تحلیلی. بلکه از آن دسته قضایایی هستند که انکار آنها منجر به خودتناقضی نمی شود. اما اگر بگوییم «انسان فانی است. سقراط

انسان است، پس سقراط فانی است»، یک قضیهٔ تجربی طرح کرده ایم و در اینجا، انکار محمول موجب تناقض در موضوع می شود. اما اگر گفته شود که: «خدا وجود دارد»، این قضیه تجربی نیست.

تعریف، به قضیه معنا می دهد. اگر با تمایز موافق باشیم، و تعریف را بپذیریم، در این صورت موافق با هیوم و اثباتگرایان به این نتیجهٔ منطقی می رسیم که قضایای متافیزیکی بی معنا هستند.

کانت نظریهٔ معناداربودن موضوع و محمول در قضایای منطقی هیوم را نمی پذیرد. از نظر او، مسئله در قضایای منطقی نیست، بلکه مفهوم داوری و حکم در قضایایی که دیگران مطرح کردهاند، اهمیت دارد. کانت میگوید هر حکمی، یا تحلیلی است و یا ترکیبی. حکم امری است که در آن به رابطهٔ میان موضوع و محمول فکر می شود، خواه محمول مربوط و مندرج در موضوع باشد و خواه جدا و بیرون از موضوع. هنگامی که میگوییم: «روز بارانی، روز خیسی است»، وجه خبری یا محمول (یعنی «روز خیس»)، درواقع در وجه گزاره یا موضوع (یعنی «روز بارانی») مستتر است. این حکم را ما یک حکم تحلیلی می نامیم. اما اگر بگوییم که: «روز بارانی» روز سردی است»، محمول (یعنی «روز سردی است»، محمول (یعنی «روز سردی است»، محمول حکم ترکیبی می نامیم.

از نظر کانت، حکم می تواند یا پیشینی باشد و یا پسینی. در صورتی یک حکم پیشینی است که از همهٔ تجارب انسانها مستقل باشد و به دیگر حکمها نیز مربوط نباشد. مثلاً: «دو با دو می شود چهار»، یک حکم پیشینی است. این حکم از نظر منطقی از هر حکم دیگری که در جهان وجود داشته باشد، مستقل است. اما یک حکم در صورتی پسینی است که از نظر منطقی به حکم یا حکمهای دیگری که خود از تجربه و یا حس برآیند مرتبط و وابسته باشد. برای نمونه، هنگامی که می گوییم: «همهٔ کسانی که زیر پایشان خالی شود به زمین می افتند»، یک حکم پسینی را بیان کرده ایم.

همهٔ حکمهای تحلیلی، پیشینی هستند، زیرا مستقل از حکمهایی هستند

که از تجربهٔ حسی برمی آیند. همهٔ حکمهای ترکیبی نیز پسینی اند. اما آیا حکمهای پیشینی ترکیبی نیز وجود دارند؟

این پرسش مربوط به همهٔ حکمهایی است که وجه محمول آنها در وجه موضوع مستتر نیست و درعین حال، از نظر منطقی مستقل از هر تجربهٔ حسی هستند. هنگامی که می گوییم «هر تغییری علتی دارد»، از یک سو ما یک حکم پیشینی را بیان کرده ایم (زیرا دربردارندهٔ تجربهٔ خاصی نیست)، و از سوی دیگر حکمی است ترکیبی، زیرا انکار آن موجب خود تناقضی نمی شود. کانت به ما می گوید که حکمهای متافیزیکی از نوع حکمهای پیشینی ترکیبی هستند. کتاب نقد عقل محض کانت، اساساً جست و جویی در ماهیت و کارکرد حکمهای پیشینی ترکیبی است. روش و شیوهٔ نگرش کانت در بررسی حکمهای پیشینی ترکیبی است. روش و شیوهٔ نگرش کانت در بررسی حکمهای پیشینی ترکیبی ناشی از دیدگاه کلی او نسبت به مفهوم حکم است. کانت میان «حکم» و «پندار» تفاوت می نهد. این دو مفهوم، به دو منش متفاوت دهن ما، یعنی «درک» و «احساس» مربوط اند. چیزها و امور، از راه «درک» در اندیشهٔ ما متجلی می شوند.

کانت در اینجا می کوشد محدودیتهای شناخت در انسان را مشخص کند و تفاوتی را که میان امور قابل شناخت و غیرقابل شناخت و جود دارد بیان کند. از دیدگاه کانت، دکارت و دیگر عقلگرایان در میزان قدرت عقل اغراق کرده و تقریباً یک شأن الهی برای آن قائل شده اند. از دید کانت، این عبارت که: اندیشیدن به چیزی، به معنای اثبات وجود آن است، کاملاً اغراق آمیز و ناموجه است. او معتقد است که عقل انسان نمی تواند هستی های فراحسی را دریابد. درواقع، عقل هیچچیز را درنمی یابد بلکه، صرفاً آن را می اندیشد. از این رو، ذهن انسان متشکل از امر ادراکی نیست، بلکه فعالانه داده های خام امور را که در ادراک گرد می آیند، بازپروری می کند و شکل می دهد.

دکارت، نو آور تمایز و تشخیص میان ذهن و جسم بود. اما کانت با ابداع دوگانگی جدیدی (میان پدیده و نومن)، آن دوگانگی دکارتی را منسوخ

می کند. از نظر کانت، میان شیوه ای که چیزها در خود وجود دارند و شیوه ای که بر ما جلوه می کنند، تفاوت هست. کانت حالت نخست را «چیز در خود» و حالت دوم را «پدیده» می نامد. بنابراین، ما نمی توانیم چیزها را آن چنان که در خود هستند، بشناسیم. بلکه تنها قادریم ظاهر و یا جلوهٔ پدیداری آنها را دریابیم. از نظر کانت، شناخت یعنی بازسازی واقعیت اما نه خود واقعیت. شناخت انسانی فرایندی است که دربردارندهٔ دو مفهوم «درک» و «احساس» است. اشکال ناب ادراک می نامد. بدان معنی که زمان و مکان را بهعنوان اشکال ناب ادراک می نامد. بدان معنی که زمان و مکان چیزهایی واقعی شیوه هایی هستند که به واسطهٔ آنها، واقعیت را ما درک می کنیم. اما خود واقعیت نیستند. بدین ترتیب، زمان و مکان باید خود در ما نهفته باشند و هر جلوه ای در چارچوب زمان و مکان، خود جا و مکانی دارد.

پس، احساس به خودی خود شناخت نیست. ما نیازمند آنیم که دادههای پنداشتی خود را تعریف و گروهبندی کنیم. در آغاز و پیش از هر حکم، حکمهایی مفهومی وجود دارند که تنها برای ذهن ما اعتبار دارند. هنگامی که می گوییم: «این تخته سنگ سنگین است»، در چنین حکمی ما دو ویژگی را از هم متمایز می کنیم:

۱.کاربرد مفهومهای ویژه: سنگ و سنگین.

٢. شيوهٔ ارتباط آنها در حكم.

از دیدگاه کانت، آنچه که به یک حکم موضوعیت و کلیت می بخشد، مفهوم یا مقولهٔ پیشینی است. مفاهیم یا مقولات، برای تشخیص امور تجربی به کار می آیند. برای مثال، مفهوم «علیت» ما را قادر می سازد تا پیرامون رابطهٔ میان رخدادهای واقعی در زمان و مکان حکم کنیم.

noumena

طبق نظر کانت، دوازده مقوله وجود دارند که در چهار گروه عمده یعنی «کمیت»، «کیفیت»، «رابطه» و «عرض» طبقهبندی می شوند. البته این امر بدان معنی نیست که قوهٔ ادراک از مفاهیم دیگری که فراتر از امور واقع هستند، استفاده نکند. از نظر کانت، متافیزیک سنتی نوعی استفادهٔ غیرمتداول از مفاهیم و جدا از کاربردهای تجربی آنهاست.

متافیزیکدانان سنتی چنین می پنداشتند که قوهٔ ادراک چیزهایی را مي تواند دريابد كه به حيطهٔ احساس درنمي آيند. احساس، جهاني قابل رؤيت را درمے باید حال آنکه ذهن مے تواند جهانی غیرقابل رؤیت (افلاطون و دکارت) را به تصور درآورد. متافیزیکدانان می ینداشتند که با این نگرش توانستهاند «آزادی» و «خدا» را اثبات کنند. اما از نظر کانت، همهٔ دیدنی ها محسوس اند و ذهن تنها مي تواند آنچه را كه به احساس درمي آيد تفسير كند. افزون بر احساس و ادراک، قوهٔ دیگری به نام عقل وجود دارد. عقل بر آن است که همهٔ امور و موضوعات شناخت را هماهنگ و یکیارچه کند و حکمهای تجربی را تحت یک اصل کلی درآورد. عقل در یی شناخت کامل است و در این راه یک نظام منسجم تدارک می بیند. حیطهٔ ایده های عقل پیرامون نفس، خدا و جهان است. همهٔ این ایدهها در ورای تجربه قرار دارند. هدف عقل، كمك به ادراك، از طريق وحدت بخشيدن به مقوله هاست. هدف عقل خیالپردازی و باوریابی به این خیال است، اما از نظر کانت خیالیر دازی شناخت نیست. از سوی دیگر، عقل نیز در رهیابی به ناممکن، و ربط ایدهها به روابط واقعی فراحسی یا چیزهای در خود، ناتوان است. از این رو، خدا، نفس و جهان ایده هایی هستند که در ورای شناخت قرار دارند. اینها به جهان یایداری تعلق دارند که در آن چیزی چون ادراک پدیداری وجود ندارد. به دیگر سخن، انسان عضو دو جهان است: یکی جهان محسوس و دیگری جهان قابل درک. از اینرو، انسان ارادهای دارد بی آنکه متعلق بـه یک گـوهر عقلی منحصر به فرد باشد.

این دوگانگی در انسان رهنمودی برای اندیشیدن دربارهٔ سعادت و وظیفهٔ

پیروی از قانون اخلاقی به دست می دهد. کانت می گوید که یک قانون عینی اخلاقی وجود دارد که البته نه از راه تجربه بلکه از راه عقل تجلی می یابد. بدین ترتیب، قانون اخلاقی به امیال و احساسات ما وابسته نیست. بلکه به عنوان یک حقیقت ناب، امری پیشینی و تجربی است. کانت میان عمل اخلاقی و عمل قانونی تفاوت می نهد. عمل زمانی از نظر اخلاقی درست است که انگیزهٔ آن احساس وظیفه بوده باشد. اما اگر صرفاً بر طبق وظیفه انجام شود، آنگاه قانونی است. شرایط رسمی که مشترک میان همهٔ اعمال درست اخلاقی است، انگیزهٔ سازگاری با قانون کلی است.

کانت انواع مختلفی از احکام ا را باز می شناسد و میان آنها تمایز قائل می شود تا از آن میان، اصول متناسب با اخلاق را استخراج کند. یکی از این اصول، «اصل کلی تخلف» است. فرمانی که به شیوهای الزام آور صادر می شود، درواقع یک اصل عینی عملی را به شکل یک «باید» تحمیل می کند. اگر عمل با الزام سازگار باشد، عمل درستی است، زیرا با برخی از قوانین سازگار است. دو گونه اصول عینی وجود دارند: اصول شرطی آ و اصول مطلق آ.

\_اصول شرطی بیانگر یک عمل لازماند، تنها در شرایطی که عملکننده بر یک هدف معین اراده دارد.

\_اصول مطلق بیانگر یک ضرورت عملی و غیرمشروط در انجام عمل است، حتی اگر ارادهای بر یک هدف معین در میان نباشد.

کانت چنین میگوید که تنها یک الزام مطلق وجود دارد و آن، اصلی است که دربرگیرندهٔ همهٔ موازین اخلاقی ماست. کانت همچنین میگوید که قانون اخلاقی به واسطهٔ عقل محض عملی، جنبهٔ خودتحمیلی مییابد و بهعنوان

<sup>1.</sup> maxims

<sup>2.</sup> hypothetical

<sup>3.</sup> categorical

یک اصل مستقل و قابل درک قلمداد می شود. افراد تجربی که به طور غیر شخصی تابع قوانین اند، باید دریابند که این ارادهٔ عقلانی منبع همهٔ تعهدات و قوانین است. وگرنه، دیگر راهی برای حفظ کلی بودن و ضرورت قانون اخلاقی، و نیز سازگاری آن با آزادی برای ما باقی نمی ماند. آن عامل عقلانی که اصولش دربردارندهٔ نیروی قانون ساز کلی باشد، شخص است و به مثابه هدف در خود قلمداد می شود.

انسانیت موجود در دیگران، باید مورد احترام و توجه ما باشد. کرامت شخص، در قابلیت او برای تنظیم آن دسته اصول عینی که بهعنوان قانون برای همهٔ انسانها اعتبار دارند، نهفته است. اگر قرار است آزاد باشیم، باید به چنان شيوهاي عمل كنيم كه همواره انسانيت را مراعات كنيم. خواه دربارهٔ خود و خواه دربارهٔ دیگران باشد. نباید با آنها به عنوان وسیله بر خور د کنیم، بلکه باید آنها را به مثابه هدف بهشمار آوریم. کانت پیرامون جامعه دیدگاهی دارد که برابر با آن، هر فرد دیگران را به مثابه «غایتهای در خود» بهشمار می آورد. انسان به عنوان «غایت در خود»، تنها به واسطهٔ آن دسته قوانین محدود می شود که خود وضع کرده است. بر این پایه، در جامعهٔ کانتی فرد هم یک عضو است و هم گروه است. او قوانینی وضع میکند که خود از آنها پیروی خواهد کرد. چنین جامعهای باید به عنوان یک جامعهٔ مطلوب و به جهت تدارک انگیزه و نیروی کافی برای رفتار اخلاقی سامان بگیرد. کانت مسیر اخلاقی را بر زمینهٔ عمل گرایی استوار می داند. او برخلاف ماکیاولی، سیاست را مادون اخلاق بهشمار مي آورد. او چنين مي انديشد كه سياستمدار مجاز است برای دستیابی به هدفهای خود، هر وسیلهٔ غیرقانونی را دستاویز کند. كانت دولت مدرن را از منظر اخلاقي تعريف ميكند و آن را مظهر ارادهٔ کلی می شمارد. اقتدار اخلاقی این دولت، برگرفته از ارادهٔ آزاد شهروندانی است که با یکدیگر برای ایجاد یک اقتدار مشترک توافق کر دهاند. رویکر د کانت به مسئلهٔ دولت، مشابه با دیدگاه روسو در این زمینه است. نخستین نکتهٔ مهمی که او سعی دارد توجیه کند، رضایت و حق اظهارنظر افراد دربارهٔ نقش

حاکمیت است. لازمهٔ یک حاکمیت مؤثر آن است که ما به نیروی ارادهٔ عمومی و یکیارچهٔ مردم بیفزاییم و نه آنکه بر ارادهٔ ویژهٔ خود و یا افراد دیگر متکی شویم. این دیدگاه، کانت را بدانجا میرساند که میگوید شرایط مدنی و دولت از هر چشماندازی که بنگریم، مناسبات یکسانی هستند. مناسبات مشترک، همان مناسبات میان فرد و جامعه بهعنوان یک کل است. دولت نیز در زمرهٔ همین مناسبات است، اما این یک از منظر جامعه به عنوان یک کل نگریسته می شود. حال آنکه جامعهٔ مدنی، همین مناسبات است که از منظر فردی نگریسته می شود. چون دولت و جامعهٔ مدنی مقاصد یکدیگر را برآورده میکنند، کانت میان آنها تمایزی قائل نمی شود. کانت دولت و جامعهٔ مدنی را با هم و در کنار هم می بیند. دولت از نظر کانت، اقتدار عمومی است که فردیت خصوصی را امکانیذیر میکند و جامعهٔ مدنی عرصهای برای وجود این فردیت خصوصی است. بر این پایه، کانت برخلاف هگل دولت را تجلى سعادتي متعالى و فراتر از سعادت افراد سازنده آن نمي داند. كانت از یک دیدگاه بی طرف و غیرمداخله گر به دولت می نگرد. او نقش دولت را در حفظ منافع عمومي مي داند. و منافع عمومي را هم چيزي بيش از تجمع منافع فردي اعضاي جامعه بهشمار نمي آورد.

کانت دولت را بهعنوان اتحادیهای متشکل از شمار زیادی از انسانهای تحت حاکمیت قانون تعریف می کند: هر دولت معین تنها با این اندیشه از دولت سازگار است که قوانین آن از اصول پیشینی حق برآمده باشند. برای پیروی و اطاعت از دولت، قوانین باید آزادی هر فرد و برابری و استقلال را برای شهروندان تضمین کنند. افراد آزاد، برابر و مستقل در یک دولت رأی و نقش واحدی در قانون اساسی دارند. قانون اساسی در اصطلاح روسو، ارادهٔ ویژهٔ شهروند را با ارادهٔ کلی حاکمیت پیوند می دهد و یکپارچه می کند. کانت این ارادهٔ کلی را دارای سه ویژگی یا سه قوه می داند:

- ١. قو ة مقننه؛
- ٢. قوة مجريه؛
- ٣. قوة قضائيه.

از نظر کانت، در مرکز مفهوم دولت قانونگذار قرار دارد که قدرت را تنها از ناحیهٔ ارادهٔ یکپارچهٔ مردم میگیرد. آنچه را که کانت میل دارد در دولت مدرن بیابد، یک قانون اساسی با نمایندگی جمهوری خواهی است.

از نظر کانت، دموکراسی تنها به شکل حاکمیت مردم می تواند و جود داشته باشد و نمی تواند یک شکل اصیل حکومتی باشد. از دید او، تنها دو شکل حقیقی از حکومت و جود دارد. یکی جمهوری و دیگری استبدادی. جمهوری یک اصل سیاسی است که به واسطهٔ آن، قوهٔ اجرایی از قوهٔ قانونگذاری منفک می شود. از دیدگاه کانت، بهترین راه رسیدن به یک قانون اساسی جمهوری مطلوب آن است که از شرایط حاکمیت سلطنت مطلقه آغاز کنیم و سپس در پی اصلاح قدرت پادشاهی برآییم تا آنجا که دیگر شاه هیچ نفوذ شخصی در وضع قوانین نداشته باشد. گرچه کانت نظام سلطنتی را بر نظام مردمی ترجیح می دهد، اما او به هر وسیلهٔ ممکن که شاه را از مستبدشدن باز دارد، متمایل است. کانت پیش از آنکه در سیاست اصلاح طلب باشد، یک لیبرال است.

از نظر کانت، وابستگی فرد به دولت چنان است که گویی اندامش به بدن وابسته باشد. دولت از نقطه نظر اخلاقی نمایندهٔ ارادهٔ کلی مردم است و فرد شهروند باید خود را به عنوان بخشی از این ارادهٔ کلی که درواقع سازندهٔ قانون است، بداند. در اینجا، لاک و روسو از کانت پیشی میگیرند، چون برای شهروند این حق را قائل اند که می تواند رضایت خود را از حاکمیتی که به فساد گراییده باز پس بگیرد. از نظر کانت همیشه برای فرد این راه باز است که در برابر ارادهٔ حاکمه مقاومت کند و حاکمیت نیز حق دارد که او را به خاطر اعمالش مجازات کند. کانت می پذیرد که مقاومت گرچه از نظر اخلاقی مجاز

نیست، اما امکان وقوع دارد. وقوع آن به گونهای می تواند باشد که منجر به دگرگونی برای یک جامعهٔ بهتر شود. از نظر کانت، این همان چیزی است که در انقلاب فرانسه رخ داده است.

کانت با بسیاری از موارد حقوقی که انقلابیون در امریکا و فرانسه به خاطرشان جنگیدند، موافق بود. اما با تمهید ابزاری که آنها برای دستیابی به هدف سیاسی خود برگزیده بودند، موافق نبود. او با آرمانهایی همدلی میکرد که فرانسویان برایش تلاش میکردند، اما این همدلی بدان معنا نبود که مردمی که دارای یک قانون اساسی سلطنتی هستند، مدعی حق تغییردادن آن باشند. از اینرو، کانت انقلاب فرانسه را بهعنوان یک گام بزرگ در پیشرفت تاریخ بشری می پذیرد اما او به زیانها و خطرات خشونتی که در انقلاب وجود دارد انتقاد دارد.

کانت یک جمهوری خواه با گرایشهای نیرومند لیبرالی است. او بر این باور است که جمهوری مدرن شکلی از دولت است که بهترین تناسب را با الزامات الهی و دنیایی دارد. با این حال او موافق قانون اساسی سلطنتی اما محدود است، زیرا اساساً بر این پندار است که دگرگونیهای لازم برای ایجاد یک حکومت جمهوری تنها با اقدام از بالا میسر است. وظیفهٔ پادشاه آن است که با روح جمهوری حکومت کند. به سخن دیگر، شاه باید طبق اصول مربوط به روح قوانین آزادی با مردم رفتار کند. یعنی اصولی که معمولاً مردم دارای بلوغ عقلی و رشد یافته برای خود مناسب می دانند.

دفاع کانت از آزادیِ استفادهٔ عمومی از عقل، محور قابل قبولی در فلسفهٔ سیاسی و اخلاقی او به شمار می آید. مفهوم آزادی، کلید اصلی کل نظام فکری کانت است. او در این زمینه ادعای کاملاً مشهوری دارد. اندیشهٔ انتقادی برای آن است که امکان خودتحققیافتگی سوژه به طور کامل حاصل شود و این امر خود بستگی به وجود آزادی دارد. از این رو، دو ارزش بنیادی در اندیشهٔ انتقادی وجود دارند که یکی کاربرد مشترک عقل و دیگری برنامهٔ آزادی است. رسالهٔ کانت با عنوان روشنگری چیست؟ در بر دارندهٔ دفاعیهٔ

مشهور او از آزادی استفادهٔ عموم از عقل است. البته عنوان رساله تا اندازهای گمراه کننده است. زیرا، مقصود کانت در واقع تعریف «روشنگری» نیست، بلکه دفاع از فلسفهٔ روشنگری در برابر دگرگونی هایی است که نظم اخلاقی و اقتدار سیاسی را تهدید می کنند. بدین ترتیب، با آنکه رسالهٔ کانت با دفاع از روشنگری به عنوان عصر انسانیت آغاز می شود، اما در سراسر بحث به دفاع از آزادی در استفادهٔ عموم از عقل، به عنوان ابزار روشنگری می پردازد. البته این روش برای کانت معنا داشت. منازعات سیاسی پیرامون امکانات و محدودیت های روشنگری مورد توجه خاص کانت و معاصرانش بود.

در دورهٔ کانت حاکمیت فردریک با اصلاحاتی در قانون اساسی پروس، آزادی قوانین مربوط به مذهب و توسعهٔ آموزشهای مردمی همراه بود. واکنش محافظه کاران علیه این اصلاحات در سالهای ۱۷۸۰ شدیدتر شد. کانت متوجه واکنش علیه حرکت روشنگری در پروس بود و آن را به عنوان تنازعی مداوم میان عقل و اقتدار سیاسی می دانست. تعریف کانت از روشنگری چنین است: «روشنگری نقطهٔ عطفی است که در آن، بشر از صغارت خویش در می آید. صغارت، ناتوانی افراد در استفاده از عقل خود است».

روشنگری مقطعی است که در آن، بشر استقلال خود را درک میکند. معنای «عصر بلوغ»، برابر با «درک استقلال» و پذیرش مسئولیتهای خود است. گفتار کانت بر این فرض استوار است که بشر، خواه بپذیرد و خواه نه، همواره در برابر مسائل خود مسئول است (کسی که صغیر است در برابر اموال خود مسئول نیست و کسان دیگری باید مسائل مالی او را بهعهده بگیرند.)

مسئلهٔ سیاسی این است که چگونه عموم به این خودکفایی برسند، بدون آنکه پیامدهای ناگواری داشته باشد. این اندیشه که هر کس تنها به فکر خود باشد، اندیشهای خطرناک است. و این بحث که: کشیشان، حاکمان و آموزش دیدگان توصیه میکنند که مردم باید برای حفظ انسانیت به مانند

کودکان همواره به وجود کسی تکیه کنند، نادرست است. کانت در رسالهاش قصد رد این دیدگاهها را دارد. مطابق نظر او، صغیربودن کار آسانی است. بسیاری از مردم، در این شرایط وابسته و آویزهٔ یک قدرت می شوند، زیرا این جرأت را ندارند که از عقل خود و بدون تکیه به یک رهبر، استفاده کنند. وضع وابستگی برای آنها به صورت یک عادت طبیعی درمی آید و حتی، آنها بیش از پیش با این وضع درگیر می شوند. از نظر کانت، این ناپختگی و صغارت طبیعی نیست، بلکه ناشی از یک طرح آموزشی دقیق و حساب شده است. کانت به دنبال ایجاد ظرفیت و توان خودگردانی است. اما نه به عنوان یک مورد خصوصی دارد). او بر امکان و ضرورت روشنگری عمومی از راه شفافیت فلسفی تأکید می کند. شرایط استفادهٔ عموم از عقل باید همواره آزاد باشد. این آزادی، مردم را به شرایط استفادهٔ عموم از عقل باید همواره آزاد باشد. این آزادی، مردم را به روشنگری خواهد رساند. استفادهٔ عموم از عقل، یک مفهوم نظری نیست، بلکه کانت آن را به عنوان آموزش عملی و نوعی فعالیت انتقادی می داند. بلکه کانت آن را به عنوان آموزش عملی و نوعی فعالیت انتقادی می داند.

روشنگری فرایندی است که در آن، انسان به استقلال خود پی میبرد و مسئولیت امور خود را به عهده میگیرد. اما منظور کانت این نیست که رسیدگان به روشنگری می توانند در پی کسب و اخذ قدرت باشند. نظر کانت دربارهٔ حاکمان روشن است: قدرت آنها در مناسب ترین حالت آن است که از توصیه های مردم تحصیل کرده بهره مند شوند. او به منافع آنها نظر دارد و نه به آگاهی شان. از نظر کانت آزادی استفاده از عقل در امور سیاسی، این امکان را به شهروندان می دهد که اندیشه هایی برای یک ترکیب به تر حقوقی از طریق انتقاد از شرایط موجود قانونگذاری، ارائه کنند. به نظر کانت، انسان ها همواره بنیادهای حکومت بوده اند و دفاع از آزادی استفادهٔ عموم از عقل ایجاب می کند که حکومت ها این نکته را دریابند. از این رو، کانت پیشنهاد می کند که حاکمان برای سرنگون کردن کشیشان باید با فیلسوفان روشنگری و حدت کنند. به سخن دیگر، چنین به نظر می آید که فلسفه، برای رسیدن به اهداف

خود نیازمند تشریک مساعی با قدرت سیاسی است. سبخن کانت این است: روشنگری مردمی نیاز دارد که قدرت مدنی جای احکام مذهبی را که به عنوان بنیادهای حکومتی تلقی می شوند، بگیرد. کانت توضیح می دهد که فردریک پروس خود یک روشنگر است. اما فردریک به عنوان یک چهرهٔ سیاسی تنها نسبت به بنیاد انسانی اقتدار خود صاحب روشنگری بوده است. از نظر کانت، تنها آن کس از سایه ها نمی هراسد که خود به روشنگری رسیده باشد. از این رو، توصیهٔ کانت به استفادهٔ انتقادی از عقل، راه ترقی به سوی یک خودگردانی سیاسی فراگیر تر را باز خواهد کرد، هر چند که در این میان تضمینی نیز وجود ندارد.

در پایان، کانت نسبت به امکان همگرایی میان مقاصد حکومتی و اهداف آموزشی روشنگران خوشبین است. توجه کانت به مسئلهٔ آزادی در استفادهٔ عموم از عقل، در همهٔ آثار او دربارهٔ سیاست بازتاب دارد. با این حال، مطالب یکی از آثار او با عنوان جدال دانشکده ها به دفاع از آزادی اختصاص دارد، گرچه این رساله با رسالهٔ روشنگری چیست؟ از نظر زمانی ۱۴ سال فاصله دارد، اما هر دو رساله در بیان مقاصد سیاسی کانت دارای تداوم و پیوستگی قابل توجهی هستند. کانت زمانی رسالهٔ جدال دانشکده ها را می نویسد که تحت سانسور و ممیزی حکومت فردریک ویلیام دوم که پس از فردریک کبیر به قدرت رسیده بود، قرار می گیرد.

کانت خود می گوید که: «جدال دانشکده هاپیش از آنکه مجموعه مقالاتی با «منظورهای مختلف در زمانهای مختلف» باشد، یک کار یکپارچه و متحدالشکل است. او پس از نوشتن این رساله دریافت که آنها دارای یک وحدت منظم و پیوسته هستند. دانشگاه های آلمان در سراسر قرن هجدهم دچار فترت شده بودند. آموزشهای ارائه شده در این دانشگاه ها به نظر نامناسب و کهنه می آمدند و در همه جا زمزمهٔ ایجاد دگرگونی در آن به گوش می رسید. کانت در پاسخ به این بحران، کوشید دانشگاه ها را به اهداف روشنگری ترغیب و نقش آنها را از حالت ابزاری در دست حکومت، به

مکانها و نهادهایی برای استفادهٔ آزاد عموم از عقل دگرگون کند. رویکرد کانت به این مسئله، اساساً عملگرایانه است. او با این بحث آغاز میکند که دانشگاهها نهادهایی سیاسی اند و از این رو، حکومتها می توانند از علوم به عنوان ابزار حکومتی استفاده کنند. کانت می گوید موضوعاتی که از سوی سه دانشکدهٔ عالی آموزش داده می شوند، بر پایهٔ انگیزههایی طبیعی است که حکومت می تواند در موضوعات آنها دخالت کند. او این سه انگیزه را چنین معرفی می کند:

- ۱. رفاه مستمر برای همگان؛
- ۲. رفاه مدنی برای اعضای جامعه؛
  - ٣. رفاه و سلامت جسماني.

این سه دانشکدهٔ عالی، نهادهایی هستند که کانت آنها را محلهای استفادهٔ عمومی از عقل قلمداد میکند. آنها به دانشجویان اطاعتکردن را می آموزند، نه آنکه آنها را بیاموزند که در مورد شرایط خویش اندیشه کنند. اما دانشکدهٔ فلسفه دارای توان لازم برای ایجاد شرایط استفادهٔ عموم از عقل است. فلسفه ابزار حکومتی نیست و تنها دغدغهاش علم است. دفاع کانت از دانشکدهٔ فلسفه بر پایهٔ این الزام است که حکومت در اراتباط با منافع خود باید به روشنگری برسد. او این فرایند را در سه مرحله مشخص می کند:

- ۱. نفع حکومت در حکومت کردن است و نه در چیزهایی که می خواهد به واسطهٔ آنها حکومت کند.
  - ۲. حقیقت، ابزار بسیار مؤثری برای رسیدن به اهداف سیاسی است.
- ۳. دانشکده های عالی باید زیرمجموعهٔ دانشکدهٔ فلسفه باشند، وگرنه از
   قدرت سیاسی که متعلق به حکومت است، سوءاستفاده خواهد شد.

بدین ترتیب، کانت از طرح روشنگری خود دست نمی کشد. نظر او دربارهٔ ستیز قانونگریزانهٔ دانشکده ها نشانگر تبانی حکومتگران و تحصیل کردگان برای خفه کردن صدای عقل در عرصهٔ زندگی عمومی است. در این رابطه، کانت بار دیگر در رسالهٔ روشنگری چیست شفافیت از بهعنوان ابزاری توصیه می کند که انسان می تواند به واسطهٔ آن پرسشهای درست مطرح کند. کانت می داند که فلسفه نمی تواند حکومت را رهبری کند. اما فیلسوف بهعنوان یک مشاور و توصیه گر، می تواند حکومتگران را متوجه کند که اقدامات خود را بر پایهٔ موازین عقل انجام دهند. از این رو شفافیت فلسفی می تواند شکاف میان نظریه و عمل را در عرصههای سیاست و اخلاق بپوشاند، اما نمی تواند آن شکاف را به کلی از میان بردارد.

از نظر کانت، استفادهٔ انتقادی عموم از عقل منجر به همگرایی بیشتر میان عقل و قدرت خواهد شد. اما به هیچوجه در پی آن نیست که به جای قدرت سیاسی، در پی حکومت عقل باشد. از دیدگاه کانت، روشنگری هم انتقادی و هم آموزشی است. اما انقلابی نیست. اهدافی که کانت در اندیشهٔ خود دارد، از این قرارند:

استقلال در مسائل مذهبی و اخلاقی.

۲. شکلگیری جمهوریهای لیبرال بهعنوان هدف سیاست.

کانت اندیشمندی خوشبین است. او می اندیشد سرانجام زمانی در آینده انسانها در شرایط صلح پایدار خواهند زیست. این نظر ناشی از این نیست که او به شخصیت و خصلت افراد تکیه دارد، بلکه منبعث از این باور است که شرایط سرانجام انسانها را به سوی سازش و هماهنگی سوق خواهد داد. از نظر کانت وظیفهٔ فیلسوف بحثِ در این زمینه است که انسانها سرانجام به نیکی می گرایند. این نکته، محور اصلی در فلسفهٔ تاریخ کانت است. انسان و طبیعت به مثابه دو قطب هستند که فلسفهٔ تاریخ کانت پیرامون آنها در گردش است. انسان به رغم طبیعت پیشرفت می کند. از این رو گرچه طبیعت مانع است، اما در عین حال زمینه ساز و تدارک کنندهٔ پیشرفت عقلی نیز هست. از است، اما در عین حال زمینه ساز و تدارک کنندهٔ پیشرفت عقلی نیز هست. از نظر کانت، فعالیت جانوران کاملاً تابع قوانین طبیعت است. زیرا آنها همواره

اهداف خود را به گونهای غریزی دنبال می کنند. اما انسانها وابسته به سائقههای خود هستند. شخص عقلانی نسبت به هدف خود اطلاع و ایدههایی دارد. انسان جدا از اصول، در فرایند عمل گرفتار می شود. هنگامی که به تاریخ می نگریم، سند و اطلاع چندانی در این باره که بشر در دامن سرنوشت خویش گرفتار است در نمی یابیم. رفتار اغلب افراد و نیز ملتها، نشان از غفلت و بیهودگی دارد و بنابراین، اگر سرمشق مثبتی در تاریخ وجود داشته باشد، ما باید برای کشف و بازیابی آن در طبیعت در جست وجوی آن باشیم.

خوشبینی کانت دربارهٔ توسعه و رشد تاریخی انسان، از این دیدگاه و باور او برمی آید که تقدیر خداوندی در هر آنچه که رخ می دهد، دست دارد. طبیعت، به عنوان کردگار از پیش نقشه راه ما راکشیده است و ما باید برای رسیدن به سازگاری و هماهنگی، آن راه را بپیماییم. رسالهٔ کانت به عنوان نظری به تاریخ جهان از دیدگاه کل گرایانه، پیشنهادهایی دربارهٔ آنچه که کانت آنها را طرحهای پنهان طبیعت می نامد، و خود را در اعمال و کنشهای نژاد انسانی به طورکلی باز می نمایاند، ارائه کرده است. از نظر کانت، بشر برای عمل در طرح از پیش انداختهٔ طبیعت، باید دارای مقصدی باشد وگرنه عقل خود تنها به کار نخواهد آمد. چرا که عقل نیز نمی تواند یک شبه جهان را دگرگون کند. بلکه به ممارست، عمل و آموزش نیاز دارد تا بتواند به تدریج قدرت مدیریت و برنامه ریزی بیابد.

کانت میگوید که: انسان در خالب موارد به رغم و علیه ارادهٔ خود، پیشرفت میکند. درواقع، ما به عنوان فرد کلاً قادر نیستیم که ارادهٔ خود را بر شرایط تحمیل کنیم. از نظر کانت، عقل خود را مستقیم و از طریق ارادهٔ فرد در تاریخ به ما عیان نمی کند، بلکه غیرمستقیم و از طریق توسعهٔ نژاد انسانی به طورکلی، خود را باز می نمایاند. این امر بدان خاطر است که غریزهٔ انسانی بیشتر بر رقابت استوار است تا آنکه بر محور زندگی هماهنگ با دیگران عمل کند. کانت دلیل این امر را چنین می داند که: «انسانها موجودات اجتماعی

غیراجتماعی اند.» آنها بیشتر راغب به کناره جویی از جامعه اند تا آنکه نقش کاملی در آن به عهده بگیرند. همین ویژگی اجتماعی غیراجتماعی انسانهاست که به تدریج آنها را به مرحلهٔ رشدیافتهٔ فردی وارد می کند. ویژگی موروثی غیراجتماعی ما منبعث از یک جبر و نیروی رشد یابنده است. از این رو، انسانها به سبب ویژگی غیراجتماعی خود هیچگاه در هماهنگی کامل زندگی نخواهند کرد و همهٔ استعدادها و توانایی های آنها همواره در خفا و در شرایطی غیرفعال باقی خواهد ماند.

به همین ترتیب، هنر و فرهنگ از ویژگیهای غیراجتماعی شدهٔ انسان نشأت میگیرند. اما انسانها نخست باید از شرایط طبیعی خود رشد کنند. از نظر کانت، این فرایند برای نوع انسان دشواریهای بزرگی به همراه دارد. کانت می اندیشد که پاسخ این پرسش، جامعهٔ مدنی است. که می توان عدالت را در ابعاد جهانی بگستراند. از نظر او، جامعهٔ مدنی باید بیشترین امکان برای آزادی فرد را فراهم آورد، آزادی ای که برای همهٔ افراد یکسان و قابل مقایسه باشد. این گفته آیا بدان معنی است که کانت با مفهوم وضع طبیعی و اندیشهٔ گذار از شرایط وضع طبیعی به جامعهٔ مدنی موافق است؟ نه، چنین نیست! کانت با نظریات هابز، لاک و روسو در فلسفهٔ سیاسی موافق نیست. او وضع طبیعی مخالف است. کانت بهویژه با تحلیل این فیلسوفان در مورد وضع طبیعی مخالف است. کانت بر اساس توافق به آن وابسته نیست. اما می اندیشد که این بخش از داستان را، ما برای خود به عنوان موجوداتی عقلانی و برای توجیه این که چرا باید چنین وضعی وجود داشته باشد ساخته ایم. ما آگاهیم که این داستان خیالی است، اما خیال خوبی است.

بدین ترتیب کانت چنین می اندیشد که وقتی فرد شرایط امور را اینگونه مفهوم پردازی کند که در آن تضمینی برای مالکیت نباشد و قانونی بر مناسبات میان انسانها حاکم نشود، پس مشکلی ندارد که چنین بیندیشد که کار عاقلانه آن است که همراه با دیگران به فکر ایجاد یک ارادهٔ کلی برآید. از نظر کانت،

خطای روسو در آنجاست که توجیهات اخلاقی و پیشینی حاکمیت مدنی را به عنوان مسئلهای علمی و واقعی در منشأ دولت دانسته است. از این رو کانت در نظریهٔ دولت می کوشد تا مفاهیم آزادی و رضایت در قرارداد اجتماعی روسو را با سلطه و قدرت مطلق در لویاتان هابز درهم آمیزد.

کانت از پیش فرضهای لیبرالی و فردگرایی آغاز میکند، اما به خاطر ترس از قدرت نامحدود و عدماعتماد کلی به تودههای مردم، سرانجام به دفاع از اصول محافظه کاری می رسد. کانت فلسفهٔ سیاسی خود را به طورکلی بر محور مردم استوار می سازد و خواستار تفکیک و جدایی قوا و آزادی های بیشتر می شود، اما تردید دارد که مردم عادی بتوانند فعالانه به چنین اهدافی نائل شوند. مردم، از نقطه نظر اخلاقی حق دارند خواستار آن باشند که جامعه به گونهای تغییر کند که فرد عادی از آزادی های بیشتری برخوردار شود. اما کانت در رسالهٔ تأملاتی در فلسفهٔ حق می گوید که: «مردم توان ادارهٔ خود را ندارند.»

اما کانت دولت مدرن را از نقطه نظر اخلاقی به عنوان تبلور ارادهٔ مردمی می داند. این دولت قدرت و اقتدار اخلاقی خود را از ارادهٔ آزاد شهروندان می گیرد که به فرض با همهٔ دیگر شهروندان برای ایجاد یک اقتدار مشترک و عمومی توافق دارند. بنابراین، نخستین نکتهٔ مهم، ایجاد توافق و رضایت افراد نسبت به حاکمیت است. ایجاد یک حاکمیت مؤثر بدان معنی است که ما باید به به به این ویژهٔ خودمان، برای ارادهٔ واحد عمومی مردم ارجحیت قائل شویم. از این رو، دولت از نظر کانت، درواقع مناسبات و روابط میان افراد با جامعه از نقطه نظر و منظر جامعه به عنوان یک کل است. درحالی که جامعهٔ مدنی عبارت از روابط فرد و جامعه از منظر فردی است. از آنجا که دولت و جامعهٔ مدنی پیش فرض یکدیگرند، کانت میلی به قائل شدن تفاوت و تمایز عبان آنها ندارد. البته هگل میان این دو تمایز قائل می شود، اما کانت برخلاف میان آنها ندارد. البته هگل میان این دو تمایز قائل می شود، اما کانت برخلاف مگل توجهی به اینکه دعاوی ویژهٔ افراد تبدیل به دعاوی کلی جمع می شوند ندارد. کانت دولت و جامعهٔ مدنی را در کنار هم و پهلو به پهلوی یکدیگر، ندارد. کانت دولت و جامعهٔ مدنی را در کنار هم و پهلو به پهلوی یکدیگر، ندارد. کانت دولت و جامعهٔ مدنی را در کنار هم و پهلو به پهلوی یکدیگر، ندارد. کانت دولت و جامعهٔ مدنی را در کنار هم و پهلو به پهلوی یکدیگر،

همچون دو راه موازی برای فعالیت جامعه در کل می بیند و دولت را از فعالیت افراد خصوصیای که بخشی از آن هستند، جدا نمی کند.

از نظر کانت، دولت اقتدار مشترکی است که این فردیت خصوصی را ممکن میسازد. او یک حکومت با ویژگی اقتصادی آزاد را به حکومت ویژه گرا ترجیح می دهد. کانت بر آن است که یک دولت نمی تواند دولتی حقیقی باشد، مگر آنکه ارادهٔ یکپارچهٔ مردم در شکلگیری یک مجمع قانونگذاری منتخب بیشاپیش آن باشد. بدین ترتیب، از دیدگاه کانت دموکراسی می تواند تنها در یک شکل اصیل حکومتی وجود داشته باشد. حال آنکه تنها دو شکل حکومت حقیقی وجود دارد: جمهوری و استبدادی. از نظر کانت، جمهوریخواهی اصلی است که به واسطهٔ آن قوهٔ مجریه از قوهٔ قانونگذاری تفکیک می شود. کانت دوست می داشت که دولت مدرن بر پایهٔ جمهوری و نمایندگی باشد. اما نباید این دیدگاه کانت را با قانون اساسی دموکراسی اشتباه گرفت. زیرا در یک نظام حکومتی دموکراتیک افرادی که دولت را تشکیل می دهند تحت نظارت قوای مجریه و قانونگذاری هستند. در عین حال بنده و تابع هستند.

از دیدگاه کانت، مردم نمی توانند قانون وضع کنند. آنها باید اجازه دهند تا نمایندگانشان برای آنها قانون درست کنند. از اینروست که کانت می اندیشد یک نظام نمایندگی جمهوری برای دستیابی به اهداف یک حکومت خوب، مطمئناً بسیار مؤثر تر از دموکراسی است. از اینرو، جمهوریگرایی یک اندیشهٔ فلسفی است که با آن دولت باید از نقطه نظر اخلاقی هماهنگ شود و به سازش برسد. بنابر اندیشهٔ فلسفی است که با آن دولت باید از نقطه نظر اخلاقی هماهنگ شود و به سازش برسد. بنابراین اندیشهٔ دولت از نظر کانت به اندازهٔ قانون اخلاقی واقعیت دارد، اما دارای واقعیت بلافصل تجربی نیست. دولت کانتی، یک دولت حقوقی است. این دولت همچون اجتماع سیاسی مورد نظر ارسطو، به منظور یک زندگی سعاد تمندانه نیست و نیز

مطابق با نظر هابز به منظور حفظ امنیت افراد نیست، بلکه از نظر کانت دولت عدالت را بر همه چیز تسری می دهد. گوهر واقعی آن را تنها می توان در زبان حق دریافت. از نظر کانت، هیچ دولتی بدون رعایت و ارادهٔ اصل تفکیک قوا نمی تواند حق را دریابد و از آزادی حفاظت کند. طرح کانت از یک «قانون اساسی کامل و عادلانه در میان مردم «شامل ساختمان عقلانی و مستقل، یک اشتراک منافع در شکل جامعه پذیری، رها از زور و اجبار و هماهنگ و یک دست برای هدف تحقق عدالت» است. فرایند عقلانی کردن قانون اخلاقی، فرایند جمهوری کردن دولت و نقش آن است.

کانت می بیند که دولتها از طریق خشونت و زور به وجود می آیند. اما مفهوم عقل فرایند اصلاحات را برای تحقق عدالت و از طریق جمهوری طی می کند. مفهوم کانت از جمهوری گرایی انقلابی با مفهوم مقاومت و به ویژه انقلاب، تفاوت دارد. انقلاب از نظر کانت یک نمونه و الگو در مخالفت غیرقانونی است. زیرا همراه با انقلاب، خشونت بر منافع مشترک مستولی می شود و جامعهٔ مدنی به یک هرج و مرج و حشیانه و بی سامان تنزل می یابد. انقلاب، تداوم و پایداری را زایل می کند و شرایط ضروری هرگونه فرایند بهبود و تکامل به سوی عدالت را نفی می کند.

کانت میگوید که انقلاب راه درستی برای انسان در رسیدن به قانون جمهوری نیست. اما او همه گونه بحثهای عمومی و ازجمله بحث در زمینهٔ آزادی مطبوعات را (که خود در حفظ حاکمیت نیز نقش دارند) مجاز و الزامی می شمارد.

بنابراین، گرچه شهروندان حقی برای مقاومت علیه دولت ندارند، اما حق دارند آزادانه و آشکارا پیرامون قوانین بحث و مناظره کنند و از هر نوع بی عدالتی انتقاد و شکایت کنند. اگر کانت از انقلاب فرانسه ستایش می کند، بدان سبب است که به اصول آن اعتقاد دارد و نه به عملکرد و کنشهای آن. او بسیاری از آرمانهای سیاسی را که در انقلاب مطرح بود، از جمله آزادی، برابری شهروندان و جمهوری خواهی را روشن و آشکار مورد نقد فلسفی قرار می دهد.

## گئورگ و يلهلم فريدريش هگل

هگل و شلینگ به دورهٔ ایده آلیسم پس از کانت تعلق دارند. هگل یکی از نظماندیش ترین ایده آلیستهای پس از کانت است که می کوشد در آثار و مقالات خود یک نظام فراگیر و قاعده مند هستی شناختی از منظر منطقی برپا کند. شاید بیشترین شهرت هگل در ارتباط با دیدگاه غایت شناسی تاریخی او باشد. دیدگاهی که بعدها از سوی مارکس مورد توجه واقع شد و به نظریهٔ کمونیسم انجامید. هگل در زمان مرگش مشهور ترین فیلسوف آلمان بود. دیدگاههای او به گونهای وسیع مورد توجه بود و شاگردانش نیز بسیار مورد اقبال و احترام بودند. پس از مرگ هگل، پیروانش به دو شاخهٔ هگلیهای راست و هگلیهای چپ تقسیم شدند. شاخهٔ راست هگلیها از نقطه نظر دین شناختی و سیاسی، تفسیری محافظه کارانه از آثار هگل ارائه دادند. هدف دین شناختی و سیاسی، تفسیری محافظه کارانه از آثار هگل ارائه دادند. هدف آنها آشتی دادن فلسفهٔ هگل با مسیحیت بود. هگلیهای راستگرا از نظر سیاسی سنتگرا به شمار می آمدند.

شاخهٔ چپ هگلیها، سرانجام به دیدگاهی زیبایی شناختی کشیده شدند.

بسیاری از آنان از نظر سیاسی به اندیشههای انقلابی گرایش داشتند. این گروه از شاخهٔ چپ هگلی، که از نظر تاریخی واجد اهمیت فراوان هستند، شامل لودویگ فوئر باخ، برونو باوئر، فریدریش انگلس، ماکس استیرنز و کارل مارکس می شود.

ایده آلیسم آلمان در پایان قرن نوزدهم، سبب نوزایی در فلسفهٔ دانشگاهی در بریتانیا و امریکا شد. در بریتانیای کبیر، فیلسوفانی چون ت. ه. گرین و ف. ه. برادلی اندیشههای متافیزیکی هگل را برگرفتند. اما هگل از سوی بنیانگذاران جنبش «تحلیلی»، از جمله برتراند راسل و ج. اِ. مور مورد حملات انتقادی واقع شد.

در سراسر قرن بیستم، توجه به هگل عمدتاً به خاطر رابطهٔ او با جنبشهای فلسفی چون اگزیستانسیالیسم و مارکسیسم، زیاد بود. در فرانسه دیدگاه خاصی از هگلگرایی در میان نسلی از اندیشمندان مانند ژان پل سارتر و ژاک لاکان پای گرفت. در آلمان، عناصر مهم اندیشهٔ هگلی با رویکردهای مکتب فرانکفورت و سردمداران آن از جمله آدورنو، مارکوزه، و سپس هابرماس نزدیک شدند.

فلسفهٔ سیاسی هگل، بخشی از یک نظام فلسفی گسترده تر است که در آن، وحدت میان آگاهی های انسانی پایهای متافیزیکی دارد. دیدگاه خود هگل در کتاب اصول فلسفهٔ حق، نشان از وجود یک تنش ماهوی در رویکرد فلسفی او، به ویژه رویکرد او به طبیعت و محدودیت های شناخت انسان دارد. هگل می گوید: «فلسفهٔ زمانهٔ خود است که در اندیشه تجلی می یابد.» به روشنی می توان دریافت که در مفهوم «زمانهٔ خود»، دیدگاهی از شرایط فرهنگی و تاریخی و تغییرپذیری نهفته که به بالاترین شکل درک انسانی، فرهنگی و تاریخی و تغییرپذیری نهفته که به بالاترین شکل درک انسانی، یعنی خود فلسفه اطلاق شده است. از این رو می توان گفت که محتوای دانش فلسفی از محتوای تاریخی فرهنگ زمانه نشأت می گیرد. از سوی دیگر، این محتوا به سطوحی بالاتر ارتقا می یابد و شکل «اندیشه» به خود می گیرد. بدین ترتیب، هدف هگل بنیان نهادن چنان نظام فلسفی فراگیری است که بدین ترتیب، هدف هگل بنیان نهادن چنان نظام فلسفی فراگیری است که

بتواند همهٔ اندیشههای پیشینیان را دربربگیرد و یک چارچوب مفهومی پدید آورد که در آن، هم گذشته و هم آینده از نظر فلسفی قابل درک شوند. چنین هدفی خود به یک تدارک و توجه کامل از واقعیت نیاز دارد. بنابراین، هگل معتقد است که موضوع فلسفه به طورکلی واقعیت است. او بر این اعتقاد است که همهٔ چیزهای واقعی در عالم نهایتاً و در غایت یک چیزند. از نظر او، هستی اساساً ذهن است و اندیشه و ذات یکی هستند، حتی اگر ما آنها را چنان ندانیم. این گفته، به اثبات نظریهٔ هگل دال بر اینکه همه چیز با یکدیگر متفاوت اند و در غایت یکی هستند، کمک میکند. از این رو، اندیشه واقعیت را دربردارد، زیرا خود قلب و روح واقعیت است و روح جهان را به عنوان یک اصل ذهنی اداره میکند. بنابراین، واقعیت یا فرایند تحولی کلی هر چیز، مطلق و یا روح مطلق است.

مطلق، عقلانی و واقعی است. از همین رو هگل می گوید: «هر چه عقلانی است، واقعی است و هر چه واقعی است، عقلانی نیز هست.» این نظر ما را به شاهکار هگل، یعنی پدیدارشناسی ذهن هدایت می کند. روشن است که هگل «پدیدارشناسی» را به عنوان یک تمرین در فلسفه و نوعی آموزش به خواننده از منظر اندیشهٔ فلسفی می داند. در این صورت، ساختار آن قابل مقایسه با ساختار یک «داستان آموزشی» خواهد بود که دارای یک شخصیت اصلی مجرد و فرضی، و دارندهٔ مجموعهای از «اشکال آگاهی» در حال تکامل است. «پدیدارشناسی» به معنای معرفت پدیده است. «پدیده» در اصطلاح فلسفی، به معنی چیزی است که ذهن و یا احساس مستقیماً از آن توجه می گیرد. از این رو، پدیدارشناسی مطالعهٔ فرایند یا شیوهای است که در آن اشیا و یا چیزها بر ما پدیدار می شوند. پس پدیدارشناسی ذهن، مطالعهٔ فرایندی است که در آن فهن خود را به ما می نمایاند، اما وقتی مطالعه می کنیم فرایندی است که در آن ذهن خود را به ما می نمایاند، اما وقتی مطالعه می کنیم بر خود پدیدار می شود، در واقع مطالعه می شود که ذهن چگونه بر ما پدیدار می شود، در واقع مطالعه می شود که ذهن چگونه بر خود پدیدار می شود، در واقع مطالعه می شود که ذهن چگونه بر خود پدیدار می شود، در واقع مطالعه می شود که ذهن چگونه بر خود پدیدار می شود.

بدین ترتیب، پدیدارشناسی هگل اشکال گوناگونی از آگاهی را در نظر

میگیرد، و اگر از درون نگریسته شود، نشان می دهد که چگونه اشکال آگاهی لزوماً به صورت شکلهای پدیدارشناختی و تاریخی تحول می یابند. هگل طرح خود را به عنوان «ارائه و آشکارسازی شناخت، بررسی و آزمون آگاهی می خواند. اما تنها رویکرد ممکن نسبت به شناخت، بررسی و آزمون آگاهی از درون و به گونهای است که آگاهی بر خود تجلی یابد. پدیدارشناسی تاریخ مشروح فرایند پرورش و آموزش خودآگاهی تا سطح علم است. هر شکل آگاهی در تجلی خود در سطحی پایین تر از شناخت ناب، ما را به راهی می برد که هگل آن را «نفی ضروری» می خواند. «نفی ضروری» تنها یک شکگرایی خالی نیست. بلکه چیزی مثبت است که سبب می شود ما دریابیم که یک شکل آگاهی ناکافی است، و این خود شکل جدیدی از آگاهی است. بنابراین، ما ناچار می شویم از یک شکل آگاهی به شکلی دیگر و در جست و جویی ما ناچار می شویم از یک شکل آگاهی به شکلی دیگر و در جست و جویی بی پایان برای شناخت حقیقت و یا حقیقت شناخت حرکت کنیم.

بدین ترتیب، پدیدارشناسی پاسخی است در برابر این پرسش که چرا تاریخ جهان چیزی جز تحول و رشد آگاهی از اندیشهٔ آزادی نیست؟ هگل چنین پاسخ می دهد که: پدیدارشناسی نشان دادن امکان شناخت عملی آن چیزی است که حقیقت است. اما اگر هدف فرایند، شناخت حقیقی یا مطلق است، ما چگونه خواهیم دانست که به آن رسیده ایم؟ طبق نظر هگل، پایان در نقطه ای قرار دارد که شناخت دیگر مجبور نیست در واپس خود پنهان بماند. هدف نهایی شناخت واقعی، پدیدارشدن واقعیت نخواهد بود، بلکه شناخت خود واقعیت است. بنابراین، فرایند شناخت فرایندی خود تحولیافته است و منطقی که این فرایند را اداره می کند، منطق دیالکتیک است. روش دیالکتیک، منطقی که این فرایند را اداره می کند، منطق دیالکتیک است. روش دیالکتیک، این بعد از اندیشهٔ هگل، به طور سنتی در قالب مقولاتی چون تز، آنتی تز و این بعد از اندیشهٔ هگل، به طور سنتی در قالب مقولاتی چون تز، آنتی تز و سنتز تحلیل شده است. گرچه ممکن است این واژگان برای درک منطق دیالکتیک هگل سودمند باشند، اما هگل خود از به کار بردن این اصطلاحات دیالکتیک هگل سودمند باشند، اما هگل خود از به کار بردن این اصطلاحات دیالکتیک هگل سودمند باشند، اما هگل خود از به کار بردن این اصطلاحات دیالکتیک هگل سودمند باشند، اما هگل خود از به کار بردن این اصطلاحات پرهیز می کند. او در کتاب پدیدارشناسی به رویارویی مراحل گوناگون مطلق، از

سادهترین سطح آگاهی و از خودآگاهی تا دانش مطلق میپردازد.

هگل از ساده ترین و ابتدایی ترین شکل آگاهی که خود آن را «قطعیت و اطمینان در سطح تجربهٔ حسی» می نامد، آغاز می کند. قطعیت حسی به سادگی اطلاعات حاصل از تجارب حسی ما را دریافت می کند. در واقع شناخت یک چیز ویژه است که در معرض احساس ما قرار دارد. قطعیت حسی تنها به چیزی که در چشمانداز اوست آگاهی دارد و اطمینان از «این» و یا «اینجا» و «اکنون» است. اما چگونه می توان شناخت قطعیت حسی را بیان کرد؟ هگل می گوید که نمی توان به هیچوجه آن را با ابزار زبان توضیح داد. زیرا قطعیت حسی شناخت ویژه هاست. حال آنکه زبان همیشه با چیزی کلی تر سروکار دارد. بنابراین، قطعیت حسی یک آگاهی نارساست. در مراحل ادراک سروکار دارد. بنابراین، قطعیت حسی که شکل ابتدایی آگاهی است رفع می شود و ما به نوع جدیدی از آگاهی می رسیم.

در مرحلهٔ ادراک، آگاهی سبب روشن شدن اشیا برحسب ویژگی های کلی آنها می شود. اما این قوانین، همان قوانین نیوتون در فیزیک هستند و همان دیدگاه را نسبت به جهان بیان می کنند. بدین ترتیب، مفاهیم به کار رفته در این فرایند، نکاتی چون نیرو و یا جاذبه اند که در واقعیت وجود ندارند، بلکه ساختارهایی هستند که شعور ما برپا کرده است. آگاهی می کوشد آنها را به عنوان چیزهای قابل درک درآورد و از محصولات خود سازد. آگاهی خود را هدف قرار می دهد. این امر بدان معنی است که آگاهی به مرحلهٔ خود آگاهی رسیده است. خود آگاهی نمی تواند در انزوا وجود داشته باشد. خود آگاهی برآن است که تصویر درستی از خود به دست دهد، به اگر خود آگاهی دیگری نیاز خواهد داشت.

راه حل هگل آن است که عینیت خود آگاهی، خود آگاهی دیگری می سازد. پس ما در این مرحله دو خود آگاهی خواهیم داشت. و این هر دو، نیاز به بازشناسی یکدیگر دارند. زیرا باید خود را تأمین و تضمین کنند. نیاز به بازشناسی امری متقابل است. مناسبات اولیه و نخست میان این دو صلح آمیز نیست، بلکه ستیز آمیز است. اما یکی دیگری را از میان نمی برد، زیرا طرف پیروز می داند که وجود طرف دیگر برای او ضروری و حیاتی است. از این رو، شرایطی چون شرایط خدایگان و بنده به وجود می آید.

درست در همین مرحله است که پدیدارشناسی تاریخی می شود. بحث مربوط به خدایگان و بنده با بحث مربوط به فلسفهٔ رواقی پی گرفته می شود. فلسفهٔ رواقی شکاف میان خدایگان و بنده را پر می کند. فلسفهٔ رواقی در امپراتوری روم، شامل یک برده (اپیکتتوس) و یک امپراتور (مارکوس اورلیوس) بود. جوهر فلسفهٔ رواقی در آزادی ذهنی است. بنابراین، فاقد هر محتوای ضروری و از پیش تعیین کننده است. پس از این دیدگاه، شکگرایی پدید می آید و از شکگرایی به مرحلهای می رسیم که هگل آن را «آگاهی شوربخت» می نامد. این یک، شکلی از آگاهی است که در دورهٔ مسیحیت قرون وسطایی شکل می گیرد.

آنچه آگاهی شوربخت نمی تواند دریابد این است که کیفیات معنوی خداوندی که او می پرستد، در واقع کیفیات خود اوست. هگل از این مقطع، همهٔ تاریخ انسانی را فرایند تحول روح یا ذهن ایمی داند و دورههای تاریخی را شامل یونان باستان، امپراتوری روم، عصر روشنگری و انقلاب فرانسه می شمارد. هگل «آزادی مجرد» انقلاب فرانسه را چنین تصویر می کند که به ناگزیر به سوی ضد خود یعنی وحشت و ناامنی متمایل شده است. تحولات سیاسی دیگری در کتاب بدیدار شناسی مورد بحث واقع نشده اند. پیش از این گفتیم که از نظر هگل، پیشرفت آگاهی نسبت به آزادی، در واقع پیشرفت ذهن به سوی شناخت مطلق نیز هست. زیرا او معتقد است که آزادی به معنای آزاد بودن برای هر کاری که به میل ما باشد نیست، بلکه داشتن یک ذهن آزاد است. عقل، واسطهٔ اساسی برای ذهن است و عقل ذاتاً کلی است. واقعیت توسط ذهن ساخته می شود همان طور که ذهن توسط واقعیت شکل می گیرد و

<sup>1.</sup> Geist

شناخت مطلق وقتی حاصل می شود که ذهن دریابد که چیزی را که می خواهد بشناسد، خود اوست. بنابراین، تاریخ جهان چیزی جز پیشرفت آگاهی از آزادی نیست.

هگل آزادی انسان را یک پدیدهٔ اجتماعی میداند، زیرا نیازهای فردی تنها از راه کوششهای جمعی برآورده میشوند. این نکته ما را به فلسفهٔ حق میرساند. در اینجاست که هگل نشان میدهد که دستیابی به استقلال سیاسی برای تحلیل دولت امری بنیادی است. هگل بحث خود را به چندین بخش تقسیم میکند:

در مقدمهٔ اصول فلسفهٔ حق مباحثی در زمینهٔ اراده، آزادی و ماهیت حقوق مطرح میکند. در بخش اول، که به حقوق مجرد اختصاص دارد، او به اصول حاکم در مالکیت، انتقال آن و سوءاستفادههای از مالکیت میپردازد. در بخش دوم، که به اخلاق اختصاص دارد، به مسائل اخلاقی و نظریههای حقوقی میپردازد. بخش سوم در زمینهٔ زندگی اخلاقی است و به تحلیل اصول و نهادهای حاکم بر جنبههای محوری زندگی اجتماعی عقلانی، از جمله خانواده، جامعهٔ مدنی و دولت میپردازد.

هگل با تحلیل مفهوم اراده آغاز میکند. طبق نظر او، هدف بنیادی ارادهٔ انسانی کنش آزادانه است. شرایط حقوقی برای دستیابی به آزادی حق انتزاعی ۱ است. حقوق انتزاعی به سه شیوه انتزاعی هستند:

۱. کنشها و اصول، منتزع از روابط شخصی هستند.

۲. کنشها و اصول، از روابط اخلاقی نیز منتزع هستند.

۳. کنشها و اصول، از نهادهای قانونی و سیاسی منتزع هستند.

طبق نظریههای مدرن قرارداد اجتماعی، پایهای ترین کنش آزاد مالکیت است. اما هگل می گوید که در اختیار گرفتن و یا داشتن چیزی، کنش کافی

<sup>1.</sup> abstract right

برای آزادی نیست. زیرا این امر به معنای دستیابی به هدف نخواهد بود. در چارچوب این نظام انتزاعیِ حقِ مالکیت، غیرممکن است بتوان علیه مالکیت عمل کرد. از اینرو، نظام انتزاعی حقِ مالکیت باید به واسطهٔ عامل اخلاق بازاندیشی شود.

بخش دوم یعنی «اخلاقیات» دارای دو هدف بنیادی است:

- ۱. فهرست کردن مجموعه ای از حقوق که برای امر اخلاق جنبه ای بنیادی دارند.
- بحث در اینکه اصول اخلاقی را نمی توان به شکلی پیش تجربی دانست.

تحلیل هگل از «اخلاق» برای نشاندادن آن است که تأملات اخلاقی در باب یکپارچگی فردی که برای قضاوت بی طرفانه و ثبات مالکیت لازم است، امری اساسی و ضروری است. و از اینرو، تأملات اخلاقی به تنهایی نمی توانند هیچ اصل حقوقی را ایجاد کنند. از نظر هگل، اصول حقوق تنها زمانی می توانند وجود داشته باشند که یکپارچگی فردی و تأملات اخلاقی تو أماً وجود داشته باشند. از سوی دیگر، اصول حقوقی زمانی برای تأمل وجود دارند که کنشهای اجتماعی نیز قطعاً وجود داشته باشند. این وجود دارند که کنشهای اجتماعی نیز قطعاً وجود داشته باشند. این تنشهای اجتماعی تنها در یک نظام یکپارچه از اصول، که اخلاقی عملی و یا «زندگی اخلاقی» خوانده می شوند، می توانند به گونهای اخلاقی تحکیم و تقویت شوند. در زندگی اخلاقی، وجود یک زندگی اجتماعی عقلانی بستگی تعلیل خود چندین مسئله از زندگی اخلاقی را باز می نماید:

- ۱. چگونه یک زندگی اجتماعی مبتنی بر عقل، عوامل را قادر میکند تا به هدف خود برسند؟
- ۲. چگونه این اصل که: هر کس تنها در برابر پیامدهای قابل انتظار اعمال و

کنشهای خود مسئول است، با این اصل که: هر کس در برابر همهٔ پیامدهای کنشهای خود مسئول است، سازگار و قابل جمع خواهد بود؟

۳. زمینههای اجتماعی را چگونه میتوان قاعدهمند کرد؟

۴. نیازهای متقابل چگونه تنظیم می شوند؟

۵. استقلال سیاسی را چگونه می توان در زمینهٔ اجتماعی حفظ کرد؟

پاسخ هگل به همهٔ این پرسشها این است که هر ساختار قومی و اجتماعی قادر به تدارک چنین اهدافی نیست. اما ساختاری این توان را دارد که هدفش دستیابی به آزادی فردی باشد. هگل از ساختار پایهای یعنی خانواده آغاز میکند. خانواده یک زمینهٔ نهادی برای تنظیم و عقلانی کردن میل جنسی را فراهم میکند و راه پرورش نسل بعدی را هموار میسازد. اما چون در شرایط مدرن اکثریت خانواده ها برای معیشت خود تولید نمیکنند، خانواده باید مناسباتی با زندگی اقتصادی و مدنی جامعه داشته باشد.

جامعهٔ مدنی مشتمل بر نهادها و کنشهایی است که در تولید، توزیع و مصرف فراوردههایی که نیازها و خواستهای گوناگون را برآورده می کنند نقش دارند. هگل این امر را «نظام احتیاجات» میخواند. نظام احتیاجات از طریق تدارک و تأمین کالاهای اجتماعی لازم برای برآورده کردن نیازها، انگیزهها و خواستهای طبیعی را ارضا می کند. حرفهٔ فرد را پشتیبانی می کند. در جامعهٔ مدنی هر کس دارای حقوق مدنی برابر است، زیرا هیچ دلیل موجهی برای تمایز نهادن میان اشخاص وجود ندارد. جامعهٔ مدنی دارای سه گونه نهاد متمایز است:

۱. دستگاه عدالت؛

٢. قدرت عمومي؛

٣. شركتها.

دستگاه عدالت قوانین را تنظیم و لازمالاجرا میکند. قدرت عمومی مسئول برطرفکردن مشکلات در راه دستیابی به هدفهای فردی است (مبارزه با بزهکاری، نظارت بر قیمتها و غیره). شرکتها مجامعی تجاری هستند که با تمایلات انحرافی افراد در جهت سودطلبی خود در امر تجارت مبارزه میکنند و افراد دارای منافع مشترک را هماهنگ میکنند.

آخرین نهاد عبارت از حکومت مرکزی است. هگل به طورکلی میان حکومت و دولت تمایز قائل است. عقلانیتی که در جهان انسانها ریشه می دواند، نخستینبار در قالب دولت ظاهر می شود و در خانواده، در پس احساسها و عواطف جای می گیرد و در جامعهٔ مدنی به صورت ابزاری برای سود طلبی خود فرد رخ می نماید. در واقع، عقل تنها در قالب دولت است که به خود آگاهی می رسد.

به عبارت دیگر، تنها در دولت است که کنش های انسان با اهداف و مقاصد او یکی می شوند. انسان می داند که چه می خواهد و مطابق آن عمل می کند. دولت تبلور عملی و واقعی اندیشهٔ اخلاقی است. دولت محل و حدت آگاهی ذهنی و نظم عینی است. هگل حکومت را یک دولت سیاسی قاطعانه می خواند و واژهٔ دولت را مناسب یک جامعهٔ سامانیافته و مدنی می داند. جامعهٔ مدنی یک دولت بیرونی است زیرا الزامات و نیازهای استقلال سیاسی را تأمین نمی کند. اعضای جامعهٔ مدنی بورژوا هستند اما شهروند نیستند. چون فعالیت انسانی در دولت با این شناخت برانگیخته می شود که آنچه به سامان می رسد، منبع نهایی اش در شهروند ذهنی است و دولت درواقع شرایطی برای عملکرد درست منافع مشترک است. دولت از منظر کلی و عینی، آزادی است. اما اندیشهٔ دولت مشخص و روشن نیست. بلکه نتیجه و پیامد یک تحول «تاریخی» است. دولت تبلور خود آگاهی انسان است. هگل می پندارد که جایگاه فرد در دولت در فرایند دیالکتیکی تعیین می شود. از نظر هگل اکثراً از قوانین پیروی می کنند، بدون آنکه شناختی رسمی از نقش خود در ایجاد قانون مشروع داشته باشند.

بدين ترتيب جنبه سياسي استقلال در چارچوب جامعه مدني بهدست نمی آید. تحول دولت و حرکت آن بهسوی سلطنت قانونی دستاور د جهان مدرن است. نگرش سیاسی هگل در مورد ساختار قانونی دولت بر مبنای اندیشهٔ سلطنتی است. او بهطورکلی حاکمیت را به دولت منتسب می کند و نه به یادشاهی. یادشاه منافع دولت را از طریق سیاست خارجی حفظ می کند. اما وزیرانی دارد که قانونگذارند و ساختارهای اجتماعی را تعیین و تعریف میکنند. یک مجمع ایالتی نیز وجود دارد که بیانگر دیدگاههای مهم و سرنوشتساز مردمی در امور دولت است. در اینجا یک نظام نمایندگی وجود دارد که بر پایهٔ شرکتها بنیاد یافته است. کارکرد اصلی مجمع ایالتی اطلاع رسانی منظم به مردم دربارهٔ فعالیتهای حکومت آنهاست. نتیجه آنکه از نظر هگل اجتماع عقلانی در واقع یک سلطنت قانونی است. نظام سلطنتی ضروری است، چون در جایی باید قدرت تصمیمگیری نهایی وجود داشته باشد. از سوی دیگر، به نظر هگل اگر قانون اساسی باثبات و محکم باشد پادشاه کاری جز امضاکر دن نخواهد داشت. از این رو پادشاه نمی تواند به یک مستبد شرقی تبدیل شود. از این سخن هگل چنین برمی آید که دولت از نظر او به معنای حکومت نیست بلکه به کل زندگی اجتماعی اشاره دارد. بنابراین، او قصد اهمیت دادن به حکومت را در برابر مردم ندارد، بلکه روی سخنش با کل جامعه است. دولت عقلانی در اندیشهٔ هگل با همهٔ دولتهایی که تا عصر او بهوجود آمده بودند، بسیار متفاوت است. اما هگل به محافظه کاری و سا حتی بدتر از آن متهم شده است. هگل با همهٔ نیروهای محافظه کار عصر خود مخالف است زيرا:

 ۱. او میان شکل کهن سلطنت مطلقگرا و شکل قانونی آن تفاوت قائل است.

۲. او امور اداری و دیوانی حکومت را در اختیار طبقهٔ متوسط
 تحصیل کرده قرار می دهد و نه در دست نجیا.

۳. او از آرمانهای روشنگری در ارتباط با عقلانیت انسانی به شدت دفاع
 میکند و به پیشرفت تاریخی بهعنوان فرایندی عقلانی باور دارد.

اما هگل با سنت فلسفی قرارداد اجتماعی نیز موافق نبود. بنیادی ترین اعتراض او به این سنت فلسفی آن است که می گفت انتزاع مندرج در نظریه های اجتماعی برای توضیح وضع طبیعی، سبب شده است که همهٔ تعهدات ما را به عنوان اعضای یک جامعهٔ سیاسی، از میان برده است.

کتاب اصول فلسفهٔ حق هگل، کتاب مهمی در زمینهٔ دولت مدرن در دورههای آغازین عقلانی شدن آن است. این کتاب به تشریح و دفاع از دولت مدرن می پردازد. در عین حال نوع جدیدی از اندیشهٔ سیاسی را که برای بنیادهای دولت مدرن و مسائل آن کفایت می کند، آموزش می دهد. این کتاب با دو صفحه عنوان متفاوت چاپ شده و توضیحی دربارهٔ رابطهٔ میان این دو عنوان داده نشده است.

عنوان نخستین که ظاهراً به اشکال قدیمی تر فلسفهٔ سیاسی پرداخته، مطالعهٔ هگل را به نام «حق طبیعی و علم دولت» به طور اجمال یاد کرده است و عنوان دوم به مقولاتی چون «حق طبیعی» و «علم» نظر دارد و کتاب هگل را «فلسفهٔ اجمالی حق» معرفی می کند. هگل خود شخصاً به عناوین دوگانهٔ «حق طبیعی» و «علم دولت» نظر داشته و این عناوین را به جای تنها عنوان «فلسفهٔ حق» به کار برده است.

واژهٔ «فلسفه» پراهمیت است. بحث هگل در جهت آن است که تعریفی منسجم، فلسفی و منظم برای مفاهیم حقوق و دولت ارائه دهد. رویکرد کلی هگل به سوی یافتن منطق درونی عقلانیت است. از این رو، نظریهٔ نهفته در کل کتاب حاکی از وحدتی جدید میان عقل و جهان است و هگل در پایان کتاب دربارهٔ «عقلانیت تحقق یافته» و «واقعیت عقلانی» سخن گفته است. بخش نخست کتاب فلسفهٔ حق به همان موضوعی می پردازد که کانت در کتاب متافیزیک اخلاق خود از اخلاق در چارچوب حق خصوصی پرداخته بود.

هگل نیز مانند کانت فرض می گیرد که انسان از همان آغاز دارای حقوق است. اما هدف هگل آن نیست که از بحث خود حقوق عقلانی را به عنوان نظامی از قضایای هنجاری استنتاج کند و حکم به پذیرش آنها بدهد. هگل بر آن است که نشان دهد چگونه عمل به این حقوق، برابر با تحقق آزادی انسانی است. طبق نظر هگل انسان دارای حق مطلق مالکیت در همه چیز است. در این زمینه هگل از آزادی مالکیت دفاع می کند. اما تأکید دارد که «تنها» امکان مالکیت خصوصی برای همگان میسر است.

بدین تر تیب، طبق تحلیل هگل، برابری حقوق همگان در آزادی و درنتیجه در مالکیت خصوصی، لزوماً در شرایط رقابت در جامعهٔ مدنی، به نابرابری در ثروت آنها منجر می شود. هگل در این زمینه برای نظریهٔ قانون عقلانی مدرن محدودیتی بنیادی قائل شده است. همانطور که می دانیم، کانت كوشيد تا نظامي كامل از هنجارها را از هنجار بنيادي قانون عقلاني مدرن استنتاج کند. او رویکر د فردی به قانون عقلانی مدرن را پیش فرض قرار داده بود. در نظریهٔ هگل، عقل پدیدارشناختی تاریخی این امکان را به ما نمی دهد که بتوانیم دولت را بهعنوان یک قرارداد میان افراد مستقل تفسیر کنیم. زیرا تفسیرهای قانون عقلانی، دولت را امری بیرونی و رسمی قلمداد میکنند. در این نظریه، دولت برای شهروندان چیزی جدا و بیگانه است. هگا, برخلاف کانت نظریه پر داز دولت لیبرالی نیست که حقوق و آزادی های فر د را تضمین کند و آن را محترم شمار د. از نظر هگل، محدودههای قانون عقلانی فر دی نیاز مه تقویت سیاسی دارند. دیدگاه هگل با همهٔ نظریهپردازان دولت مدرن پیش از خود متفاوت است. او به روشنی شرایط غیر ضروری برای موجودیت دولت مدرن را قابل درک و قبول میداند. رویکردی که هگل در ساختار فلسفة حق خود به اخلاق دارد، بدان معنى است كه مي خواهد نشان دهد عقل تاریخی در دوران مدرن، به اخلاق عمومی نیاز دارد.

قانون اخلاقی از نظر هگل به وجود فردی انسان محدود می شود. بـرای رسیدن به یک بنیاد نظری در دولت مدرن، باید بر زمینههای فردی و فلسفهٔ اخلاق فائق شد. طبق نظر هگل، افراد ممکن است تنها در شرایطی برای تحقق فعالیتهای مشروع خود برای سعادت و رفاه برآیند، که سعادت عمومی را مد نظر داشته باشند. هرگاه که این سعادت عمومی به عنوان زمینه ای برای اعمال ما به شمار آید، در آنجا رویکرد فردی از میان خواهد رفت. از نظر هگل، سعادت عمومی همان زندگی اخلاقی یا اخلاق عمومی است که در بخش سوم کتاب فلسفهٔ حق به آن برمی خوریم. اندیشهٔ هگل دربارهٔ زندگی اخلاقی الگویی وام گرفته از فلسفهٔ سیاسی یونان باستان است. مدل آن از دولتشهر آتنی باستانی برگرفته شده است. از نظر هگل، مردم یا ملت تا آنجا که روابط درونی آنها از طریق زندگی اخلاقی اداره شود و تحرک بیذیرد، جامعه ای اصیل را تشکیل داده اند.

در اینجا پیش از پرداختن به مسئلهٔ دولت، لازم است به مفهوم هگل از جامعهٔ مدنی بپردازیم. هگل در کتاب فلسفهٔ حق خود جامعهٔ مدنی را ابداع مثبت فردگرایی خوانده و آن را دستاورد جهان مدرن دانسته است. جامعهٔ مدنی نمایانگر شناخت رو به رشد در جامعهای است که اعضای آن دارای منافع و حقوق مشروع هستند. و بهویژه بهعنوان افراد خصوصی و نه بهعنوان آحاد گروههای سنتی، قلمداد می شوند. جامعهٔ مدنی، آنچنان که در کتاب فلسفهٔ حق از آن سخن رفته، یکی از عناصر سهگانهٔ زندگی اخلاقی کانت است و میانهٔ دولت و خانواده را پر میکند و مرحلهٔ گذار از جامعهٔ وابسته به روابط خویشاوندی به جامعهای بر پایهٔ پیروی داوطلبانهٔ افراد از ارادهٔ عمومی جامعهٔ سیاسی را نشان می دهد. در نتیجه، جامعهٔ مدنی به محض آنکه پدیدهٔ تفاهم سیاسی در آن رسوخ یابد، تبدیل به دولت خواهد شد. جامعهٔ مدنی مفهومی محدود و انتزاعی از دولت است که قادر نیست صفات ضروری زندگی سیاسی را جمع کند. جامعهٔ مدنی از نظر تاریخی دستاورد جهان مدرن است. سیاسی را جمع کند. جامعهٔ مدنی از نظر تاریخی دستاورد جهان مدرن است. چنانکه هگل در کتاب فلسفهٔ حق گفته است، سوژه، همان شخص است که در

<sup>1.</sup> Sittlichckeit

خانواده عضوی از آن است و در جامعهٔ مدنی بورژواست. هگل به آلمانی آن را به عنوان burger als bourgeois میخواند. شهروندان آتن باستان در فعالیتهای بازرگانی اشتغال نمی یافتند، بلکه این کار به واسطهٔ مِتِکها (ساکنان غیر شهروند) انجام میگرفت. اما از نظر هگل، جامعهٔ مدنی یک وحدت اقتصادی است. خانواده، به تعبیری غیراقتصادی، وحدت عاطفی محسوب می شود، اما نه جامعهٔ مدنی. آموزش سیاسی که در جامعه مدنی صورت میگیرد، فرد را بر آن می دارد تا در راستای اراده و عمل خود در مقیاسی جهانی قرار گیرد. از این رو، افراد خود را در زنجیرهٔ ارتباطی ای قرار می دهند که جامعهٔ مدنی خوانده می شود. هگل تأکید می کند که باید میان آنچه مردم اراده می کنند و شرکت آنها در ارادهٔ کلی فرق و تمایز گذاشت. هگل با روسو در این نکته همداستان است که اصول بنیادی دولت قدرتی الهی و یا غریزی نیست، بلکه ارادهٔ کلی است.

این ارادهٔ کلی است، اما هگل بر این مسئله پافشاری میکند که اشتباه بزرگ و غمانگیزی است که فکر کنیم در هر جامعهای برای همهٔ اعضای آنها ممکن خواهد بود به گونهای یکپارچه و یکصدا روی موضوع معینی توافق کنند. از اینرو هگل با روسو همعقیده است که اگر دولت بخواهد آزاد باشد، باید منافع مشترک و یا ارادهٔ عموم مردم را تحقق بخشد، اما، در چگونگی عملی شدن این امر با روسو موافق نیست.

روسو میگوید: مردم بهطورکلی باید مستقیماً در قانونگذاری مشارکت کنند.

هگل میگوید: ارادهٔ کلی بهعنوان یک اصل عقلانی باید بهتدریج تحقق یابد.

بدین ترتیب، هگل برخلاف روسو بر آن است که مجری کردن قانون محدود به قانونگذار نیست و به همهٔ قوای دولت برمی گردد. او بر این باور است که مردم باید نظرات خود را ابراز کنند و در کار سیاسی دولت نظر بدهند.

بنابراین، مجمع ایالات برای آنکه مجمع آزاد و شفاف باشد، باید شرایط آموزش واقعی مردم در امور دولتی را فراهم کند. مجمع ایالات دو کارکرد دارد:

- ۱. حکومت را از نیازهای مردم آگاه میکند.
- ۲. مسائل و مشکلات دولت را به آگاهی مردم میرساند.

اما قدرت مسئول برای مجری داشتن قانون، پادشاه و شورای مشورتی است. پادشاه قدرت نهایی است، زیرا او حاکمیت دولت را در خود خلاصه میکند. اما هگل تمایل ندارد از حکومت نوع استبدادی حمایت کند. تنها قدرتی که باید دولت را در اختیار داشته باشد، قدرت قانون است.

جُغد مینروا تنها در غروب آفتاب به پرواز درمی آید. از نظر هگل، فلسفه نمی تواند جهان را تغییر دهد، بلکه باید آن را تفسیر کند. اما همین تفسیر، خود جهان را تغییر خواهد داد. همانگونه که پیش از این آمد، هگل باور دارد که دستیابی به آزادی در تاریخ روشن نیست، بلکه باید آن را باور کرد. تاریخ انسان تاریخ انسانی ست که از طریق روابط متقابل با جهان عینی به خودآگاهی می رسد. انسان از راه این آموزش به آزادی می رسد. از نظر هگل، آزادی را نمی توان در هر وضع طبیعی ای فرضی یافت، بلکه باید از طریق دخالت آن را بارور ساخت. این دخالت یا میانجی گری انسان، که انسان را نسبت به آزادی آگاه می کند، موضوع محوری اصول فلسفهٔ حق است. در این میان سه مرحله وجود دارد:

۱. ارادهٔ بی واسطه (حقوق رسمی)؛

٢. اراده بهعنوان تأمل (اخلاق ذهني)؛

٣. وحدت هر دو مورد (زندگي اخلاقي يا اخلاق عمومي).

اخلاق عمومي به سه بخش جدا مي شود:

الف) خانواده (خودمداري جزئي)؛

ب) جامعه مدني (خودمداري کلي)؛

ج) دولت (ديگرخواهي کلي).

جامعهٔ مدنی عرصهٔ خودمداری کلی است. جایی است که شخص برای دستیابی به اهداف خود با دیگران به عنوان ابزار برخورد می کند. دقیق ترین اصطلاح برای بیان «زندگی اقتصادی» است. هدفهای شخص با میانجی دیگران حاصل می شود. هر چه افراد بیشتری به نیازی که شخص ایجاد می کند وابسته شوند، موقعیت آن فرد بهتر خواهد شد. منظور هگل از جامعهٔ مدنی به عنوان عرصهٔ هدفهای خودمدارانه در واقع رابطهٔ آن با تحولات تاریخی است. جامعهٔ مدنی فرزند جهان مدرن است. تعریف هگل از جامعهٔ مدنی، به پیروی مدل فرزند جهان کلاسیک دربارهٔ بازار آزاد ارائه شده است.

هگل می داند که تشابه میان این مدل و قانون طبیعی ممکن است باعث خلط میان جامعهٔ مدنی و دولت شود. از این رو، به این مورد هشدار می دهد و چنان که می گوید: جامعهٔ مدنی یک دولت بیرونی و دولتی است که بر پایهٔ نیاز استوار است. در جامعهٔ مدنی هر عضو در خدمت هدف خویش است. بنیان جامعهٔ مدنی نظام نیازهاست. اما نیازهای طبیعی از طریق کار انسان برآورده می شوند. بدین ترتیب، کار میانجی بین انسان و طبیعت است. پس فرایند ماشینی شدن و صنعتی شدن از پیامدهای ضروری جامعهٔ مدنی است، و فقر امری تصادفی نیست، بلکه ذاتی و نهفته در نطفهٔ جامعهٔ مدنی است. از نظر هگل، فقط در درجاتی به تناسب رشد ثروت، رشد می کند. اینها در واقع دو طرف معادله ای هستند که جمعشان صفر می شود. فقر مدرن نیز با تولید انبوه صنعتی همراه است. هگل برای فقرزدایی سه گونه جایگزین پیش می نهد:

۱. فقرزدایی از طریق مؤسسات و نهادهای داوطلب.

۲. فقرزدایی به واسطهٔ بازتوزیع ثروت.

۳. فقرزدایی از طریق کار عمومی.

اما هگل خود هیچ راه حلی ارائه نمی دهد. او مأیوسانه اشاره می کند که فقر به گونه ای خاص و منحصر در جامعهٔ مدنی باقی می ماند. نظریات هگل دربارهٔ گروه های اجتماعی، او را به نظریهٔ طبقهٔ کلی بوروکراسی می رساند. از نظر هگل، تعلق به یک طبقه شخص را به کلیتی پیوند می دهد و انسان بدون طبقه صرفاً شخصی جزئی است و کلی بودن در او محقق نشده است. از نظر هگل سه طبقه وجود دارد:

- ١. طبقهٔ كشاورز؛
- ۲. طبقهٔ کسبه و پیشهور؛
  - ٣. طبقهٔ بوروكرات.

بوروکراتها طبقهٔ خدمتگزاران شهری هستند. طبق نظر هگل، دولت مدرن نیاز به نوعی بوروکراسی دارد که متعهد به خدمت در جهت منافع عام است. هگل از این خطر آگاه است که افراد این طبقه خود را مالکان دولت مى دانند. از همين روست كمه يك نمايندگي معنوان نظام مبانجي ميان حکومت و مردم یعنی میان دولت و جامعهٔ مدنی پیشنهاد می دهد. اگر این نظام میانجی وجود نداشته باشد، استبداد حاکم می شود. از نظر هگل ضمانت مؤثر در آزادی فرد، در توزیع قدرتهای اجتماعی نهفته است. هگل در این زمینه خواستار افرایش شمار سازمانهای داوطلب است که می توانند اقتدار حکومت را متعادل کنند. از اینرو، او ضمن اینکه در دولت برای بوروکراسی نقش مسلطی قائل است، از آن دلوایسی نیز دارد و به محدودکر دن قدرت آن می اندیشد. همین بینش هگلی در زمینهٔ کثرتگرایی، نسبت به روابط میان دولت و دین نیز آشکار است. از دید او، هر چه یک دولت قوی تر و پخته تر باشد، در امر دینی نیز آزادی خواه تر است. زیرا هگل دولت را به عنوان نهادي مي داند كه جنبه هاي كلي روابط بين انساني را آشكار مي كند. هنگامی که نظریهٔ دولت هگل را می خوانیم باید به آنچه که در پاراگراف ۲۵۸ از کتاب اصول فلسفهٔ حق گفته است نیز توجه کنیم. او می گوید: «دولت

قدمگاه خداوند در این جهان است.» منظور هگل آن نیست که دولت قدمگاه خداوند بر روی زمین است، بلکه بر این باور است که وجود دولت بخشی از برنامهٔ الهی است، نه یک دست ساخت صرفاً بی اختیار از سوی انسان. به سخن دیگر، عقلانیتی که جهان بشری را شکل می دهد، در دولت آشکار می شود.

نظریهٔ دولت هگل با انتقاد او از لیبرالیسم پیوند دارد. انتقاد هگل به فردگرایی لیبرالی است. این فردگرایی لیبرالی در انتقاد هگل، دارای دو جنبه است:

 جنبهٔ نخست مربوط به هدف فردگرایی در حفاظت از زندگی و آزادی و مالکیت فردی است. این ویژگی محور نظریات لیبرالیسم کلاسیک است کـه از سـوی انـدیشمندان مـدرن چـون لاک، مـونتسکیو، و «اندیشمندان امریکایی» ترویج شده است.

 جنبهٔ دوم، به انتقادی برمیگردد که هگل از یکسانی دولت و حکومت در دیدگاه لیبرالیسم دارد.

فلسفهٔ سیاسی هگل نگرش ویژهای است که در آن نظریهٔ لیبرالی کلاسیک خود را از منظر جامعهٔ مدنی تبیین میکند. پیش از این گفتیم که از نظر هگل جامعهٔ مدنی دولتی است که بهعنوان یک دولت بیرونی قلمداد می شود. اگر به اشارات او در پاراگراف ۲۵۸ توجه کنیم، درمی یابیم که به گفته او: «اگر دولت با جامعهٔ مدنی خلط شود، منافع افراد نیز بهعنوان هدف نهایی درمی آیند.» از نظر او، دولت صرفاً ابزار ارضای فرد بهطور اخص نیست، بلکه تبلور عینی کلیتی است که سرنوشت بشری را بیان میکند.

دولت نمایانگر عینیت (تحققیافته) عقل بشر است. هم از نظر هگل و هم لیبرالیسم کلاسیک، وجود دولت برای ارتقای آزادی انسانی امری لازم است. اما هر کدام از اینها برداشتی کاملاً متفاوت از آزادی دارند. از نظر هگل، آزادی که لیبرالیسم برای حفظ و توسعه در پی آن است، صرفاً آزادی اختیار و آزادی انجام هر کاری است که خوشایند شخص است. اما از نظر هگل آزادی این نیست. ارادهٔ واقعاً آزاد، اراده ای عقلانی است و باید وجههٔ کلی داشته باشد.

هگل لیبرالیسم را بهخاطر برداشتش از دولت مبنی بر یک ابزار صرف برای حفظ و توسعهٔ آزادی شخصی و یا ویژهٔ افراد، مورد انتقاد قرار می دهد. از نظر او دولت به هیچوجه ابزار نیست، بلکه هدفی در خود است. دولت محل تحقق آزادی عقلانی بشر است. دولت واقعیتی است که در آن فرد آزادی دارد و از آزادی خود برخوردار می شود. در آنجا ارادهٔ کلی تحقق می یابد. به طوری که می بینیم، نگرش عقلانی هگل به اندازهٔ کافی از نگرش فردگرایانهٔ لیبرالیسم رسمی فاصله دارد. اما از نظر او، دولت میانه رو، دولتی قوی و با ثبات است. زیرا ارضای آزادی ذهنی را مجاز می شمارد و خود را به عنوان پیش شرطی در دستیابی به اهداف شهروندان نشان می دهد. هگل اهمیت فراوانی برای و حدت ارادهٔ ذهنی و ارادهٔ عقلانی قائل است. بیشتر آنچه را که هگل دربارهٔ قانون و تشکیلات درونی دولت می گوید، برای روشن کردن مسئلهٔ و حدت منافع و شهروندان با اهداف کلی دولت طرح شده اند.

اما هگل با تمرکزگرایی اداری مخالف است. او در کتاب قانون اساسی آلمان از «ماشین دولتی» انتقاد میکند و در اینجا به توکویل نزدیک می شود. او در کتاب اصول فلسفهٔ حق این انتقاد از تمرکزگرایی اداری را تکرار میکند و به جای آن، برای شرکتها و انجمنها قدرت قائل می شود. شرکتها و انجمنهای محلی، نقشی اساسی در بازداری از افراد از تبدیل شدن به اجزایی پراکنده بازی میکنند.

از نظر هگل، خود تحقق یافتگی فردی مسئلهای با اهمیت است، اما معنایش چنین است که افراد جوهر واقعی خود را نه به عنوان فرد، بلکه به عنوان اعضایی از یک جمع، متحقق می سازند. این تفسیر هگل را به یک مسیر فرافردی می کشاند. بدین ترتیب، هگل راه دیگری جدا از گرایش های نفعگرایانه پیش پای ما می گذارد. او مفهومی چون سعادت اجتماعی را که از امنیت صرف زندگی و مالکیت بسیار متعالی تر است پیشنهاد می کند.

هدف غایی در دولت هگلی، آزادی عقلانی یا ارادهٔ کلی است که با کلی بودن جوهر یدیدارشناختی انسان مطابقت دارد.

## كارل ماركس

مارکس اندیشمندی تاریخی است. به عبارت دیگر زندگی و آثار مارکس با تاریخ جهانی پیوند دارد. برای فهم مارکس لازم است فهم درستی از شرایط قرن نوزدهم، شرایط سرمایه داری، استعمار و دگرگونی های اید تولوژیک آن دوره داشته باشیم. مارکس همچنین نقش برجسته ای در قرن بیستم دارد. او دست کسم در ایس دوره، روح جسریان های بسزرگی چسون اعتلا و سقوط سوسیالیسم، جنگ سرد و جنبشهای ضداستعماری در جهان سوم است. مردان تاریخی ای چون لنین، استالین، تروتسکی، گرامشی، مائو، کاسترو و بسیاری دیگر بر او تکیه داشتند. بخش اعظم تاریخ روشنگری قرن بیستم پیرامون مارکس شکل گرفته است. اندیشمندانی چون ژان پل سارتر، لوکاچ و اعضای مکتب فرانکفورت از مارکس متأثر بوده اند. هنرمندان بزرگی چون برتولت ایکاسو، و نویسندگان نام آوری چون گورکی، نمایشنامه نویسانی چون برتولت برشت و شاعرانی چون لویی آراگون، پل الوار، و پابلو نرودا در دامن اندیشه های او پرورش یافتند. مارکس اندیشمندی چندرشته ای بود. اما

عــمده ترین رشــته های انـدیشه های او شـامل نـظریه های جـامعه شناختی، نظریه های اقتصادی و فلسفه و تاریخ است.

مارکس نویسنده ای پرکار بود و آثار مفصلی از خود بر جای نهاد و مقالات فراوانی در روزنامه ها و نشریات آن دوره به چاپ رساند. افزون بر تنوع موضوعات در آثار او، وی دوره های مختلف تاریخ را نیز مورد مطالعه قرار داده بود.

در تقسیم بندی زندگی و آثار مارکس توافق عمومی وجود دارد که آن را در دو دوره بدانند: دورهٔ نخست، به دورهٔ جوانی مارکس شهرت دارد و مشتمل بر آثار او بین سالهای ۱۸۴۱ و ۱۸۴۸ است. در این دوره، مقالات کوتاه و یا پژوهشهایی چون مقدمه بر نقد فلسفه حق هگل و نیز مسئلهٔ یهود، به چشم می خورد. آثار مهمتر این دوره، از جمله خانوادهٔ مقدس و فقر فلسفه و دستنوشتههای اقتصادی و فلسفی و نیز اثر بسیار مهمی چون ایدنولوژی آلمانی و مهمترین اثر کوتاه مارکس، یعنی مانیفست حزب کمونیست هستند.

مارکس در دورهٔ دوم زندگی خود، دو اثر بسیار مهم، یعنی نگاهی به نقد اقتصاد سیاسی و شاهکاری چون سرمایه را پدید آورده است.

مارکس، پیش از هر چیز جامعه شناس و اقتصاددان نظام سرمایه داری است. او هیچ طرح روشنی از اینکه نظام سوسیالیستی چگونه باید باشد، اراثه نمی دهد و همواره تکرار می کند که انسان نمی تواند از آینده خبر داشته باشد. اما درست یا نادرست، اندیشه های مارکس مرجع و سندی مهم در زمینهٔ فلسفه، اقتصاد و جامعه شناسی و تاریخ اند.

واقعیت شگفت آور دیگر آن است که در قرن بیستم بیش از یک میلیارد نفر از مردم جهان به آیین اندیشهای روی آوردند که آن را مارکسیسم میخواندند. پس از انقلاب روسیه در سال ۱۹۱۷، قطب بندی عقاید به گونهای شد که عملاً هر کس مارکسی نمی اندیشید، ضد مارکس به شمار می آمد. در پایان جنگ سرد، تفسیرهای نوینی از مارکسیسم ارائه شدند که می کوشیدند هم اشتباهات و هم دستاوردهای او را روشن کنند، بدون آنکه از مارکس بتی تراشیده باشند.

مارکس در نوزده سالگی، در نامهای که به تاریخ دهم نوامبر ۱۸۳۷ به پدرش نوشت، او را در جریان نخستین برخورد خود با فلسفهٔ هگل قرارداد. از محتوای این نامه چنین برمی آید که حتی او در این سن کم، به درک فلسفهٔ هگل رسیده است. مارکس در فلسفهٔ هگل، ابزاری قدرتمند برای دگرگونکردن واقعیتهای جاری می بیند. علاقه مندی مارکس به فوئر باخ نیز از همین نوع است.

اندیشههای فورباخ زمینه ساز درک و تحقق فلسفه هستند. به گفتهٔ فورباخ در فلسفهٔ نظری، از اسپینوزا تا هگل، کوشش می شود که انسان را از بیگانگی نهفته در مذهب آزاد کنند. این نکته با دیدگاه کلی او از مذهب به عنوان طرحی از خواسته های انسانی که در چهرهای چون خداوند بازتاب می یابد و متصور می شود، همخوانی دارد. طبق نظر فور باخ، انسان دینی انسانی از خود بیگانه است. او عقیده دارد که فلسفهٔ نظری نمی تواند از خودبیگانگی را از بین ببرد. فور باخ، از این نقطه شروع به توسعهٔ فلسفهٔ مادی گرای خود می کند که واژگونه ساز فلسفهٔ هگل است. او «موضوع» سنتی مادی گرای خود می کند که واژگونه ساز فلسفهٔ هگل است. او «موضوع» سنتی مینی انسان را جابه جا و این محمول را به «موضوع» تبدیل کرد. این روش جابه جایی در روش فلسفی فور باخ، سبب طرح یک نقطهٔ شروع کاملاً نو در فلسفه، و بر پایهٔ واژگون سازی فلسفهٔ هگلی است. مارکس تحت تأثیر این روش واژگون سازی، آن را در حوزهٔ فلسفهٔ سیاسی به کار می گیرد و از منظر فور باخی، دست به تدوین نقد فلسفهٔ فلسفهٔ سیاسی به کار می گیرد و از منظر فور باخی، دست به تدوین نقد فلسفهٔ حق هگل است.

مارکس، هم مفاهیم و نظام کلی فلسفهٔ هگل را می پذیرد و هم نقد و روش جابه جایی فوئرباخ را قبول می کند. مارکس مفاهیمی چون جامعهٔ مدنی و یا فقر را می پذیرد و آنها را به همانگونه که در نظام فلسفی هگل مطرح شدهاند، به کار می گیرد. اما آنها را در روابط و مناسباتی انقلابی با مفهوم دولت قرار می دهد. در نظریهٔ هگل دولت چنان مطرح شده که می توان از آن بدون ارجاع

به افرادی که نقش آن را سامان دادهاند، سخن گفت. درنتیجه، فرد در فلسفهٔ هگلی تنها پس از شکلگیری دولت موجودیت مییابد، آنچنانکه می توان دولت و فرد را بهطور جداگانه مورد بحث قرار داد.

مارکس عنوان میکند که فرد را نمی توان از لحاظ مفهومی از زمینهٔ اجتماعی اش جداکرد. طبق نظر مارکس، هگل در فرد تنها ویژگی های ذهنی او را یافته و معانی و ابعاد دیگر او را نیافته است. از اینرو، دولت سیاسی دقیقاً یکی از انواع و یا اشکال وجودی فرد انسانی است.

از دید مارکس، هگل جامعهٔ مدنی را فضایی از مادیگرایی اقتصادی و معنویت دولت دیده است. از خود بیگانگی انسان، پیامد اینگونه دو دسته کردن زندگی میان دو فضای یاد شده است. از دیدگاه مارکس، نهادهای سیاسی به رغم ادعاهای خود مبنی بر جهانی بودن و کلیت داشتن، تنها پوشش دهندهٔ منافع ویژه و خودمدارانهٔ جامعهٔ مدنی اند. مارکس از این نقطه نظر دو نتیجه بیرون می کشد:

- ۱. جداکردن جامعهٔ مدنی و دولت از سوی هگل، پدیدهای تاریخی است
   که در لحظهای معین رخ داده است.
- جون هگل از عوامل تاریخی بی اطلاع است، متوجه این امر نیست که اکنون ستیز اضداد میان فضای سیاسی و فضای خصوصی اشخاص جای آن راگرفته است.

قضاوت مارکس دربارهٔ اندیشهٔ سیاسی هگل، درواقع جمعبندی نظریات او دربارهٔ تجارب تاریخی از دولت مدرن نیز هست. از آنسجا که از دیدگاه مارکس مفهوم هگل از دولت مدرن به گونهٔ واقعیتی واژگون شده مطرح شده است، بار دیگر باید این مفهوم با روش جابهجایی فوئرباخی واژگون شود. محتوای اجتماعی این انقلاب جابهجایی، در این فرض نهفته است که جامعهٔ انسانی یک گزارهٔ معین نیست، بلکه نتیجه و بازده عامل انسانی است. چون جامعه نقش محمول را دارد، پس وجود یک موضوع انسانی فعال را ایجاب

می کند. آنچه که قبلاً در قلمرو ضرورت قرار داشت، اکنون به عنوان مرکز آزادی درمی آید. این انقلاب گویای آن است که انسان و فعالیت اجتماعی او همسان هستند. طبق نظر مارکس، انسان کلیت و جمع بندی ارتباطات اجتماعی خود است. از این رو، جامعهٔ آزاد شده دقیقاً همان خود آزاد شده است.

مارکس این «خود» را «جوهر کمونیستی» می نامد. از دیدگاه او، جامعهٔ مدنی مدرن بر پایهٔ فردگرایی است، اما انسان موجودی اجتماعی است. جامعهٔ مدنی معاصر از نظر ماهوی مدل اجتماعی شده از انسان را طرح می کند. بنابراین، ما باید بر این جامعه فائق شویم. جامعهای که بتواند بر این تفاوتها فائق شود، از نظر مارکس «دموکراسی حقیقی» است. از نظر مارکس، دموکراسی حقیقی است که در آن دیگر مارکس، دموکراسی حقیقی مطابق با شرایطی از جامعه است که در آن دیگر انسان و ساختار سیاسی جدایی و بیگانگی وجود نداشته باشد. دموکراسی حقیقی به معنای از میان رفتن تفاوتهای طبقاتی و فقر است. هدف دولت باید چنین باشد. هدف جامعهٔ مدنی به عنوان فضای منافع خصوصی نیز همین است. مارکس در این زمینه تأکید می کند که در جامعهٔ مدرن، انسان به دو شخص متمایز تقسیم می شود. یکی شهروند و دیگری بورژوا. در چارچوب دولت، انسان بر پایهٔ موازین کلی زندگی می کند و در چارچوب جامعه مدنی فرض این است که او بر پایهٔ نیازها و منافع خودمدارانهٔ خود رفتار می کند.

از این رو مارکس می پرسد: در چه شرایطی این تناقض برداشته می شود؟ افراد باید بتوانند در کار، به همانگونه که به عنوان شهروند عمل می کنند، در سطح کلی جامعه نیز مشارکت کنند. بدین ترتیب برای دستیابی به دموکراسی حقیقی، آزادی محدود شده به نظم سیاسی در جوامع مدرن باید مبدل به زندگی ملموس اقتصادی انسانها شود. در این معنا، نقش کار بسیار اساسی است. انسان اساساً موجودی است که کار می کند و اگر در شرایطی

غیرانسانی کارکند، از انسانیت دور و از خودبیگانه می شود.

از نظر مارکس، انسان در نظام سرمایه داری از خودبیگانه است و ریشهٔ همهٔ از خودبیگانگی ها، از خودبیگانگی اقتصادی است. اما از خود بیگانگی اقتصادی به چه معناست؟:

- ١. نخستين شكل از خودبيگانگي مربوط به مالكيت خصوصي است.
- ۲. شکل دوم از خودبیگانگی به بازار برمیگردد. انتقاد مارکس از اقتصاد سرمایهداری، درعینحال یک انتقاد اخلاقی و فلسفی از شرایط تحمیل شده بر انسان از سوی سرمایهداری است.

از نظر مارکس، تحلیل روند تکامل سرمایه داری، تحلیل فرایند تکاملی انسان و ماهیت انسان در جریان تاریخ است. می توان همهٔ اندیشه های بنیادی مارکس در زمینهٔ تفسیر اقتصادی تاریخ را در هفت مورد خلاصه کرد:

- ۱. نخستین اندیشهٔ اساسی مارکس آن است که انسانها در مناسبات معینی وارد می شوند که مستقل از ارادهٔ آنهاست. از اینرو، به نظر مارکس می توان از طریق تحلیل نیروهای تولید تحولات تاریخی انسان را ردیابی کرد.
- در هر جامعه می توان یک زیربنا و یک روبنا را از هم تشخیص داد.
   زیربنا شامل نیروهای تولیدی و مناسبات تولیدی است. روبنا شامل نهادهای سیاسی، فرهنگی و حقوقی است.
- ۳. سازوکار تحول تاریخی عبارت از تضاد میان نیروهای تولیدی و روابط تولیدی است.
- ۴. مارکس در این تضاد از مبارزهٔ طبقاتی نیز نام میبرد. مبارزهٔ طبقاتی در میان اشکالی که انسانها در ستیز میان نیروها و روابط تولیدی می شناسند، نقش عمدهای دارد. مبارزهٔ طبقاتی موضوع اصلی در «بیانیهٔ کمونیستی» مارکس است. طبق نظر او، سراسر تاریخ، تاریخ

مبارزة طبقاتي است. همة جامعهها به طبقاتي تقسيم مي شوند كه با یکدیگر در پیکارند. از این رو، جامعهٔ سرمایه داری مدرن چیزی جدا از جامعههای پیش از خود نسبت و در این مورد تفاوتی با آنها ندارد. اما طبقهٔ حاکمه و بهره کش در جامعهٔ مدرن یعنی بورژوازی، دارای ویــژگه هایم است که مسبوق به سابقه نیست. بورژوازی بدون دگرگونی بنیادی پایدار و همیشگی در ابزار تولید، نمی تواند سلطهٔ خود را حفظ و اعمال کند. نظام سرمایهداری قادر است مرتب و بیش از ییش تولید کند. اما به رغم این افزایش فزاینده در ثروت، فقر برای بخشهای عمده و اکثریت مردم باقی می ماند. این تناقض در پایان به یک بحران انقلابی می انجامد و پرولتاریا که شامل اکثریت وسیع مردم است، به طبقه تبدیل می شود و به صورت یک کلیت اجتماعی، فرصت دستیابی به قدرت و دگرگونکر دن مناسبات اجتماعی را ایجاد می کند. انقلاب برولتاریا به پشتیبانی و مشارکت اکثریت و برای منافع همگان تکمیل خواهد شد. از این رو، انقلاب پرولتاریایی نشانهٔ از میان رفتن طبقات و زایل شدن ویدگی خصومت مار جامعهٔ سرما به داری است. مارکس در ماهیت برولتاریا، ویژگی تحقق نهایی جهانی شدن را می بیند و برای برولتاریا یک اهمیت ویژه و رسالتی تاریخی قائل می شود. طبق نظر مارکس، مبارزهٔ طبقاتی رو به ساده شدن دارد. از اینرو، گروههای مختلف اجتماعی رو به قطبی شدن می روند. برخی پیرامون بورژوازی و برخی در اطراف پرولتاریا گرد می آیند و تحول نیروهای تولیدی سازوکار جنبش و تحول تاریخی را می سازد.

- ۵. از نظر مارکس، دیالکتیک نیروهای تولید نشانگر نظریهٔ انقلاب است.
   در این نگرش تاریخی، انقلابها صرفاً حوادثی سیاسی نیستند، بلکه بیانگر یک ضرورت تاریخی اند.
- ۹. مارکس در تفسیر تاریخی خود، آگاهی را یک واقعیت اجتماعی نمیداند. این آگاهی انسانها نیست که واقعیت را تبیین میکند، بلکه

واقعیت اجتماعی است که آگاهی آنها را معین میکند.

۷. مارکس بر یایهٔ نظامهای اقتصادی، از مراحل مختلفی در تاریخ انسانی نام می برد. او شیوههای تولیدی مختلفی را از هم متمایز می کند: از جمله شموة توليد آسيايي، شبوة توليد باستاني، فئو داليسم و بورژوازی. شیوههای تولید باستانی، فئودالی و بورژوازی در تاریخ غرب صورت پذیر فته اند. و پژگی شیوهٔ تولید باستانی نظام بر ده داری و ویژگی شیوهٔ تولید فئو دالی نظام ارباب و رعیتی و ویژگی شیوهٔ تولید بورژوازی نظام کارمزدی است. هر شیوهٔ تولیدی دارای ساختار طبقاتي مشخص و ويده خود است. براي مثال، فيو داليسم داراي ساختاری متشکل از شاه، کلیسا و دهقانان است. سرمایه داری متشکل از زمین داران بزرگ، بورژوازی، خردهبورژوا، پرولتاریا و لمین ب ولتارياست. ديدگاه كلي ماركس آن است كه شيوه توليد سرمایه داری مرحله ای ضروری در جادهٔ تحول به سوی سوسیالیسم است. ماركس ميان ديدگاه خود و ديدگاه معاصرانش از سوسياليسم، تهاوت زيادي قائل است. سوسياليسم ماركس برخلاف سوسیالیستهای اتوپیایی بر پایهٔ واقعیتهای عملی تاریخ و پیکار طبقهٔ كارگر استوار است. برخلاف نظریهٔ پرودون، از دیدگاه ماركس انقلاب صرفاً سازماندهم كارگران در برابر دولت نيست. و برخلاف نظر لویی بلان، که وقوع انقلاب را با وجود دستهای کوچک از انقلابیون امکانیذیر می داند، مارکس امکان وقوع آن را تنها از طریق ساز ماندهی طبقهٔ کارگر میسر می داند. از این رو، گام نخست برای ماركس در تحقق انقلاب، قدرتدادن به يرولتاريا در مقام طبقهٔ حاكم است. دولت، از نقش ابزاری در دست طبقات سرمایه دار رها می شود و به صورت سازمان طبقهٔ يرولتاريا درمي آيد.

این دیدگاه، مارکس را بهسوی بحث دربارهٔ کمونیسم میکشاند. مارکس

میگوید: «کمونیسم حلال معمای تاریخ است و خود می داند که کلید گشایش آن است». از نظر مارکس، کمونیسم راه حل ستیز میان انسان و طبیعت و انسان با انسان است. مارکس کمونیسم را با تعبیر مسئولیت جمعی برابر می نهد. همچنین، از نظر او کمونیسم عامل ملی کردن اراضی و تمرکزدادن به ابزار تولید است. این فرایند سبب تشریک مساعی انسانهای آزاد می شود و مناسبات میان آنها ساده و شفاف خواهد شد. مردم از تنگناهای جزئی گرایی و انفراد رها می شوند. به پول هم نیازی نخواهد بود. اما مارکس جزئیات آن را توضیح نداده و مشخص نکرده است که چه کسی مسئول خواهد بود و چه مسائلی در پیکرهٔ قدرت بروز خواهند کرد و غیره. آنچه مارکس به صورتی کلی می گوید، در واقع آن است که میان جامعهٔ سرمایه داری و کمونیستی، دوره ای از گذار انقلابی از سرمایه داری به کمونیسم وجود خواهد داشت. هماهنگ با این مرحله، یک دورهٔ گذار سیاسی وجود دارد که در آن، دولت نقش دیکتاتوری انقلاب پرولتاریا را ایفا خواهد کرد.

مارکس در نظریهٔ یازدهم خود دربارهٔ فوئرباخ اعلام می دارد که:
«فیسلوفان تنها جهان را از دیدگاههای مختلف تفسیر کردهاند، اما اکنون زمان
تغییردادن آن است.» مارکس فلسفه را انکار نمی کند، بلکه در صدد ارائهٔ یک
فلسفهٔ عملی برمی آید که برای ایجاد دگرگونی در جهان مؤثر و سودمند
باشد. دگرگونیهای فکری و اجتماعی همراه با یکدیگرند. مارکس می گوید:
«فلسفه نمی تواند بدون توجه به پرولتاریا، خود را متحقق کند. پرولتاریا نیز
نمی تواند صورت تحقق یابد مگر آنکه فلسفه را درک و متحقق کند.» از
اینرو، یازدهمین نظریهٔ مارکس دربارهٔ فوئرباخ صرفاً نگرشی برای تبدیل از
مر نظری مجرد به «جهان واقعی» نیست. مارکس فیلسوف است و بسیار
خوب می داند که بدون مفاهیم مجرد، اصولاً جهان واقعی وجود نخواهد
داشت. اما او در فلسفه شک می کند. زیرا برخلاف ایده آلیستهای آلمانی
داین گونه نمی اندیشد که آگاهی بنیاد واقعیت است. از نظر مارکس، اندیشه و
آگاهی در وهلهٔ نخست، آمیخته با فعالیت مادی هستند. «آگاهی هیچچیز

نیست، مگر زندگی آگاهانه.» از نظر مارکس، ما هنگامی انسانیم که آزادانه و آگاهانه تولیدکنیم. او آزادی را نوعی فزونی خلاق در چیزهایی می داند که از نظر مادی اساسی و ضروریاند. مارکس در نوشتههای خود چنین عنوان می دارد که: «اگر مسائل نظری مهم ریشه در تناقضهای اجتماعی دارند، پس حل آنها تنها از طریق سیاسی امکانپذیر است و نه فلسفی.» مارکس به عنوان اندیشمندی تاریخنگر می کوشد نهادهای انسانی را از دست جاودانگی باطل متافیزیک برهاند. از نظر او، آنچه بهطور تاریخی آفریده شده است، می تواند بهطور تاریخی نیز دگرگون شود و تغییر کند. اما او به نوبهٔ خود نوعی ذاتگرای ارسطویی نیز هست. زیرا بر این باور است که گوهر انسانی وجود دارد و یک جامعهٔ درست باید چنان باشد که این گوهر بتواند در آن ظهور و بروز یابد. از نظر مارکس، ما زمانی انسان هستیم که بتوانیم در ویژگی نوعی خود با دیگر انسانها اشتراک پاییم. فرد انسانی و زندگی نوع انسانی دو چیز جدا و متمایز از هم نیستند. اکنون در جامعهٔ طبقاتی، فرد مجبور است كاركردهاي حداقل خود راكه عبارت از خودتحقق يافتكي وجود نوعي اوست، مبدل به ابزاری صرف برای بقای مادی کند. مارکس جامعهای را که عملاً سبب مي شود انسانها مبدل به واحدهايي بيريشه و قابل معامله شوند، رد می کند. به سخن دیگر، مارکس می خواهد از تبدیل شدن انسانها به ارزش مبادلهای پیشگیری کند. زیرا در سرمایهداری، همه چیز در حد کالا تنزل می یابد و اگر چیزی وجود دارد، صرفاً به خاطر ارزش مبادلهای آن است.

در شرایط بازار، افراد همچون واحدهایی مجرد و انتزاعی با یکدیگر روبهرو می شوند و انسانها تبدیل به کالا می شوند. هدف سوسیالیسم بهبود بخشیدن به این شکاف میان شکل سیاسی و محتوای اجتماعی است. مارکس خواستار از میان رفتن مبادلهٔ کالایی در عرصهٔ اقتصادی است. از این رو، او در اندیشهٔ «کالایی زدایی» از شخصیت انسانی است.

انسانشناسی سیاسی مارکسی ریشه در یک مفهوم بسیار وسیع از مفهوم

کار دارد و می توان گفت که در ارتباط با جسم انسان به عنوان منبع زندگی اجتماعی است. زندگی اجتماعی که پیچیده تر می شود، کار نیز به ناگزیر تخصصی تر می شود. مارکس این پدیده را تقسیم کار می نامد. تقسیم کار واقع نمونهٔ دیگری از جدایی در طبقهٔ اجتماعی میان فرد و کلیت است.

از دیدگاه مارکس، در جامعهٔ طبقاتی چیزهای تولید شده از سوی اقلیتی که ابزار تولید را در اختیار دارند و یا بر آنها نظارت می کنند، تعیین می شوند. مارکس می گوید به همین دلیل کارگر در زمانی که کار نمی کند، خود را در خانه می یابد و زمانی که کار می کند چنین احساسی ندارد. از خود بیگانگی کارگر نه تنها بدان معنی است که کار او تبدیل به شیئی شده است، بلکه جدا از او و بیگانه با او نیز خواهد بود. از این رو، سر مایه داری دنیایی است که عین و ذهن واژگون شدهاند. جایی است که شخص بندهٔ تولیدش و سرنوشتش وابسته به ساختهٔ خود او شده است. این فرایند، که در آن، جای زندهها و مردهها با هم عوض شده است، به ویژه در شکل کالای جهانی یعنی یول، چهرهای آشکار و ملموس به خود می گیرد. «هر چه پول من قدرت بیشتری داشته باشد، من قوى تر و ثروتمندترم.» ماركس مى گويد: «بول فاحشهاى جهانی است» که برای آن، همهٔ انسانها و همهٔ کیفیات طبیعی با هم گلاویز مى شوند. از نظر ماركس، قدرت يول به دست طبقهٔ سرمايه دار مى افتد زيرا آنها هستند که ابزار تولید را در اختیار و کنترل خود دارند. از این رو، اگر ابزار تولید به مالکیت اشتراکی درآید و همهٔ آن را در اختیار و کنترل نگرند، طبقات خود سرانجام از میان خواهند رفت. اگریر ولتاریا آخرین طبقهٔ تاریخی است، از آنروست که پس از انقلاب ضد سرمایهداری، دیگر طبقهای وجود نخواهد داشت. در جامعهٔ كمونيستي، ما از يوغ طبقهٔ اجتماعي رها خواهيم شد. فراغت داريم تا شخصيتهايمان را پرورش دهيم. اما بههرحال انقلاب سوسیالیستی نمایندهای می خواهد و این نماینده، یر ولتاریاست.

|  |  | • |  |
|--|--|---|--|
|  |  |   |  |

## آلکسي دو توکويل

در فرایند گذار از قرن نوزدهم میلادی، برخی از بهترین اندیشمندان اروپا و امریکا کوشیدند تا دگرگونیهایی را که بر اثر رشد نامنتظره و انفجاری جمعیت، دانش، قدرت ماشین، بازده اقتصادی، تجارت داخلی و خارجی، علوم و آموزش، شهرها، ارتش، حکومتها و اشکال نوین سیاست رخ می داد، بشناسند. کوشش برای شناخت و تفسیر این رخدادها، سبب پیدایش رشتههای انسان شناسی، جامعه شناسی، علوم سیاسی و اقتصاد شد. این رشتهها در اصل نتیجهٔ تلاش برای توضیح دگرگونیهایی بودند که در جهان غرب، در دورهٔ میان انقلاب فرانسه و اختراع تلفن، رخ داده بودند.

هیچیک از بنیانگذاران علوم اجتماعی، به اندازهٔ آلکسی دو توکویل پیرامون ویژگیهای قرن نوزدهم مطلب نگفته است. شگفت آنکه توکویل مطالب فراوانی دربارهٔ قرن بیستم نیز تهیه کرده است. او یک جادوگر و یا پیشگوی دوره گرد نبود، اما به خوبی از این ویژگی آگاه بود. توکویل میگوید: «قادر نیستم رنج دیگران را ببینم، اما آینده را می بینم.»

آنگاه که توکویل در نیمهٔ قرن نوزدهم دربارهٔ آیندهٔ امریکا و یا آیندهٔ اروپا سخن میگوید، درمی یابیم که او از جهان به گونهای سخن گفته که هماکنون همان است. تصورات او خالباً کهنه و قدیمی، اما دستگاه نظریاش منعطف و مطلق گریز است. یکی از مشهور ترین پیشگویی هایی که مکرراً از او نقل می شود این است که:

دو ملت بزرگ در جهان وجود دارند که گذشته هایشان متفاوت بوده است، اما آینده ای همسان و واحد خواهند داشت. اینها، روسها و امریکایی ها هستند ... یکی برخوردار از آزادی، و دیگری در شرایط برده داری است. گرچه نقطهٔ عزیمت آنها متفاوت و راهشان جداست. اما چنین می نماید که نیرویی ناشناخته و مرموز آنها را به سوی هم می خواند تا روزی سرنوشتِ نیمی از جهان را در دست بگیرند.

امروزه توکویل همانند اندیشمند برجستهای است که اندیشهٔ او در مطالعهٔ ساختارهای اجتماعی و سیاسی جامعههای دموکراتیک معاصر قابل ملاحظه است. پس از گذشت بیش از یکصد و پنجاه سال از انتشار کتاب توکویل با عنوان دموکراسی در امریکا، این کتاب هنوز یکی از مهم ترین کتابهای کلاسیک منحصر به فرد دربارهٔ امریکاییها و یا شاید به طورکلی همهٔ جامعههای دموکراتیک است.

انقلاب سال ۱۸۳۰ در پی انقلاب فرانسه، توکویل را در این اندیشه فرو برد که فرایند ناگزیر دموکراتیک، در آیندهٔ فرانسه و اروپا در پیش است. پیشینهٔ مبارزات طولانی طبقهٔ اشراف با طبقهٔ متوسط و یا سایر مردمی که از قدرت سیاسی محروم بودند، برای سرکوب و نفی آزادی، طی قرون و اعصار توکویل را در اندیشه فرو برده بود. او کوشید با نگاه به امریکا به عنوان نمونه ای از یک جامعهٔ دموکراتیک، در این (شرایط) بازنگری کند و در این میان برای سرنوشت اروپا نسخه ای بپیچد. از این رو، خاطرات و تأثرات ناشی از رخداده ای سال ۱۸۳۰، به هنگام دیدار از امریکا در اندیشهٔ او بود.

انتقادها و ستایشهای او از تجربهٔ امریکا همگی با توجه به این خاطرات و در مقایسه با آنها مطرح شده بودند. با این حال، توکویل بارها و بارها انکار میکند که در اندیشهٔ تعمیم و یا انتقال تجربهٔ امریکا به فرانسه بوده است. از نظر توکویل مسئلهٔ مهم ستیز مذهبی در کشورش و یا امریکا نیست. بلکه فرانسه و اروپا دریافتهاند که زمان تعیین سرنوشت و حل مسائل جامعه و فرهنگ است. از همینرو توکویل اصرار دارد که فرانسه و اروپا باید دریابند که زمان و فرصتی برای مرور گذشتهها و نادیده گرفتن واقعیت دموکراسی که زمان و فرصتی برای مرور گذشتهها و نادیده گرفتن واقعیت دموکراسی باقی نمانده است. بنابراین، رؤیاهای دموکراتیک توکویل، در واقع پاسخ او به رویدادهای اروپاست. دیدگاههای توکویل دربارهٔ آنچه که در امریکا می پسندد، بیانگر این امر است که چه چیزهایی را در سیاست و تاریخ اروپا نمی پسندد. یکی از مفاهیم ناپسند برای او در متن تجربهٔ سیاسی اروپا، اندیشهٔ دولت است.

از نظر توکویل اندیشهٔ اروپایی دربارهٔ دولت، دیگر برای جامعهٔ دموکراتیک مدرن کارامد نیست و با آن تناسبی ندارد. از اینرو، تأکید میکند که «برای یک دنیای نو، اکنون به علوم سیاسی نو نیاز داریم.» این نظر را توکویل در قالب دو پرسش اصلی پیش میکشد:

١. چرا امريكا يك جامعهٔ ليبرال دموكراتيك است؟

 جرا فرانسه در فرایند رشد به سوی دموکراسی، تا این اندازه قابلیت ایجاد یک نظام سیاسی مبتنی بر آزادی را ندارد؟

بدین ترتیب، نقطهٔ عزیمت توکویل مسئلهٔ دموکراسی و یا جامعهٔ دموکراتیک است که در همهٔ آثار و نوشته های او بازتاب یافته است. می توان گفت که توکویل مسافری در جست وجوی یک جوهر، یعنی دموکراسی است. جست وجوی او، تلاش و کوششی است برای درک ماهیت دموکراسی و درک این نکته که به چه چیز امیدوار باشد و از چه چیز بهراسد.

از اینرو، کلید دموکراسی امریکا را در ویژگیهایی میبیند که سبب تمایز

امریکا از ارویاست از نظر توکویل، یکی از نکات مهم دربارهٔ امریکایی ها آن است که آنها یک انقلاب دموکراتیک را پشت سر نهاده و از سرنوشت مشابه فرانسه، که در سیطرهٔ استبداد و هرجومرج است، دور می شود. توکویل می داند که امریکا هرگزیک نظام کهن نداشته و یا مبارزهای خشونت بار میان رژیم کهن و طبقهٔ متوسط در آن کشور رخ نداده است. امریکا یک دولت بوروكراتيك متمركز ونيز فاقد مناطق بزرك كلانشهرها و مراكز عظيم صنعتی است. امریکا یک حوزهٔ بزرگ ندارد و نسبتاً از طبقات متوسط کشاورز است و «عامل اصلی»ای که موجب برابری شرایط در آنجا می شود، به جای یک دولت سیاسی، یک دولت اجتماعی ایجاد میکند. توکویل مے گو بد که مردم امریکا اساساً نسبت به یکدیگر احساس نابرابری نمی کنند. حال آنکه در فرانسه، طبقات اجتماعی بر سر تمایزات منزلتی خود ایستادهاند. به سخن دیگر، توکویل جامعهٔ امریکا را نشانگر توسعهٔ کامل اصول دموکراسی می داند. از نظر توکویل، دموکراسی به معنای ایجاد برابری در شرایط است. جامعهای دموکراتیک است که در آن، همهٔ افراد از نظر اجتماعی برابر باشند. البته از نظر او این برابری به معنای برابری در اندیشه و با برابری اقتصادی نیست.

برابری اجتماعی از نظر توکویل چنان است که هیچگونه اختلاف و تفاوتی موروثی شرط نباشد و یا آنکه همهٔ عناوین و منزلتها و نیز همهٔ حرفهها برای همگان دستیافتنی باشند و اگر تفاوتی اساسی در شرایط اعضای یک کالبد سیاسی نباشد، در این صورت باید حاکمیت به طورکلی در دست همهٔ مردم باشد. از اینرو توکویل بر آن است که تعریف دموکراسی صرفاً به معنای پذیرش برابری در شرایط نیست، بلکه به معنای پذیریش حاکمیت همهٔ مردم است که بر پایهٔ برابری در شرایط قرار دارد. از این دیدگاه، آنچه که امریکا را از اروپا متمایز میکند، آن است که اصل حاکمیت مردم، اصلی پنهان و یا بی خاصیت نیست. این اصل از سوی (همگان) پذیرفته شده است و از طریق قانون رسمیت می یابد. به سخن دیگر، نظر توکویل بر آن است که اصل

حاکمیت مردم در قوانین تجلی یابد. و در امور روزمره مراعات شود. از اینروه، توکویل معتقد است که پس از اصول برابری در شرایط و حاکمیت مردم، یک تعریف سوم هم ضرورت دارد و آن اصل بنیاد دموکراسی است که در واقع از تأثیر افکار عمومی برمی آید. افکار عمومی، اصلی در جهت تأمین و تنفیذ قوانین دموکراسی در امریکاست. برای آنکه افکار عمومی در جامعهٔ امریکا تأثیر داشته باشند، هر فرد باید مانند سایر افراد از مسئولیتهای خودآگاه باشد و به همان اندازه دارای قدرتی، که همهٔ همشهریان و شهروندان دیگر از قدرت بهرهمندند. بدینگونه این فرد از دولت اجتماعی پیروی میکند، زیرا وحدت و یکپارچگی با همشهریان برای او امری نافع و سودمند است.

بدین ترتیب، دولت دموکراتیک، همانگونه که برابری در شرایط را تأمین میکند، مانع از آن است که جامعه تحت تأثیر افراد و یا گروههای سیاسی قرار گیرد. از نظر توکویل، یک دولت کاملاً دموکراتیک، دولتی است که هیچ اثری از نفوذ و تأثیرات فردی در آن یافت نشود. توکویل معتقد است که تعریف جامعهٔ دموکراتیک با ملاک برابری در شرایط همراه است که سبب تمایز این جامعه از دیگر جامعهها در تاریخ اروپا می شود.

از دیدگاه توکویل، همهٔ جامعههای اروپایی تا پیش از عصر دموکراسی، از جمله دولتشهرهای باستانی رم و یونان، همگی در سیطرهٔ نابرابریِ شرایط قرار داشتهاند و با حاکمیت مستقیم و نفوذگستردهای که برخی خانوادههای معین بر سایر مردم اعمال می کردند، اداره می شدند. برای توکویل در شرایط بعد از وقوع انقلاب فرانسه، دیگر قابل تصور نیست که مدرنها بنیادها و نیز آزادی را بر پایهٔ ملاک نابرابری در شرایط تعریف کنند. زیرا او بر این گمان است که با وقوع انقلاب فرانسه نابرابریها رخت بر بستهاند. به سخن دیگر، از نظر توکویل آزادی مورد نظر مدرنها نمی تواند بر پایهٔ وجود تفاوت در نظمها و دولتها باشد. و چون آزادی موردنظر مدرنها بر پایهٔ نابرابری در شرایط نیست، پس باید بر اساس واقعیت دموکراتیک برابری در شرایط باشد

که به اعتقاد او، نمونهٔ مناسش همان امریکاست. چیزی که توکویل را در زمینهٔ ساختار سیاسی و اداری جامعهٔ امریکایی سخت تحت تأثیر قرار می دهد، میزان وسیع تمرکززدایی در آن ساختار است. در واقع، ستایش توكويل از استقلال محلى و تمركززدايي در امريكا را مي توان بهعنوان انتقادي جدی از بوروکراسی متمرکز در فرانسه دانست و این پدیدهای است که توکویل در آخرین نوشتهاش، یعنی نظام کهن و انقلاب فرانسه سخت مورد توجه قرار داده و به آن یو داخته است. شرایطی که توکویل در کشور خود می بیند، او را به اندیشه در مورد بوروکراسی متمرکز در فرانسه و سرانجام شوم آن وامی دارد. اما به عکس، در امریکا تمرکز زدایی سیاسی موجب رشد خلاقیتهای فردی و شرکتهای خصوصی شده است. بنابراین، آزادیهای امریکایی بر پایه و زمینهٔ حفظ و توسعهٔ مؤسسات و نهادهای محلی و ایالتی مستقل استوار است. چنین می توان دریافت که توکویل تنها یک ستانشگر غیر منتقد از دموکراسی امریکایی نیست. درست است که دموکراسی از نظر او به معنای کوشش برای فراهم کردن رفاه برای بیشترین شمار از مردم است، اما این رفاه همواره در معرض خطر نیز هست. در واقع، دو خطر عمده بر سر راه دموکراسی وجود دارد:

۱. همهٔ دموکراسی ها استعداد گرایش و تبدیل شدن به استبداد متمرکز را دارند. زیرا قدرتهای محلی توانایی مقاومت در برابر استبداد را ندارند. ندارند.

دموکراسیها گرایش به گسترش روح تملق و چاپلوسی دارند، چیزی
 که بهطور متداول به آن مردم فریبی می گویند.

اما توکویل بر این اعتقاد است که منش استبداد، که دموکراسی مدرن را تهدید میکند، با همهٔ چیزهای دیگر فرق دارد و تاکنون مانند آن سابقه نداشته است. استبداد مدرن، روادارتر و متساهل تر از همزاد باستانی خود است. استبداد مدرن به جای شکنجهٔ انسانها، آنها را به سقوط میکشاند. به

زبان توکویل، استبداد دموکراتیک انسانها را از اندیشیدن، حس کردن، و عملکردن به وفق خود منع کرده است و بیچاره میکند. از اینرو بزرگترین تهدید برای دموکراسی مدرن، تمرکز و تراکم قدرت نزد قانو نگذاران است. از نظر توکویل برخی سازوکارهای معین در نهادها و مؤسسات وجود دارند که مي توانند باز دارندهٔ اينگو نه تهديدها باشند. يكي، سازوكار جدايي و تفكيك قواست: قوه مقننه که وظیفهٔ نظارت و هماهنگی دارد، قوهٔ قضایی مستقل و یک حکومت خودگردان محلی از میان شاخههای حکومتی در امریکا، ساختار قوهٔ قضایی واحد و یک یارچه است. توکویل سنخت متأثر از این واقعیت است که تصمیمات قوهٔ قضایی بر پایهٔ قانون اساسی است و صرفاً به قوانین موضوعه تکیه ندارد. قاضی این قدرت را دارد که برخی قوانین را اساسنامهای بداند و بدین شیوه مانع اجرای آنها بشود. از اینرو، به نظر توكويل قدرت دادگاههای امريكا يكي از نيرومندترين و بي سابقهترين موانع را در برابر استبداد سیاسی تشکیل می دهد. درحالی که سازوکارهای قانون اساسی نمی توانند خودبه خود ضمانتهای لازم را در برابر استبداد تأمین کنند. از همین رو توکویل خواستار توسعهٔ ساز و کارهای غیراساسنامهای مانند تأسیس مطبوعات آزاد و انجمنهای داوطلبانه نیز هست. از دیدگاه توكويل روزنامهها در فرانسه هر كدام ابزار دست طبقات هستند، اما در امریکا چنین نیست. مطبوعات در فرانسه به گونهای کاملاً بوروکراتیک اداره می شوند، اما در امریکا، به دلیل فقدان یک کلانشهر مرکزی عامل مهمی در عدمتمرکز در ادارهٔ روزنامههای جدید وجود دارد. انجمنها اهمیت بیشتری از روزنامهها دارند و از میان دو گونه انجمنهای موجود، آنهایی که دارای مقاصد سیاسی اند، از اهمیت بیشتری برخوردارند. انجمن ها دارای دو ویژگی اند: هم بهعنوان ابزار مهمی در دموکراسی عمل میکنند و هم تضمینی در برابر استبداد اکثریت بهشمار می آیند.

طبق نظر توکویل، حتی اگر انجمنها به عنوان ابزار مردمی بالقوه خطرناک به شمار آیند، اما شمار فراوان آنها در امریکا خود شرایطی را فراهم میکند که

خطرات یکدیگر را خنثا میکنند. بدین ترتیب، وقتی توکویل از انجمنها و احزاب سیاسی در امریکا سخن میگوید، گرایشهای پایهای آنها را در دموکراسی امریکایی نیز مدنظر دارد. از نظر او، مهم ترین وجه دموکراسی، برابری در شرایط است. منظور توکویل از برابری، برخورداری از حق یکسان ایجاد اشتغالات و سرگرمی، دسترسی یکسان به حرفه و شغل، حق زندگی یکسان و حق برابر در کسب ثروت است. توکویل اهمیت برابری در رسوم، عقاید و قوانین دموکراسی را به عنوان «فردگرایی» جمع بندی میکند و آن را چنین تعریف میکند که فردگرایی احساسی ملایم و مطبوع است که هر شهروند را مختار می دارد تا خود را از تودهٔ همشهریان جدا بداند و بتواند به حلقهٔ دوستان و خانواده بپیوندد. توکویل دو صفت مهم برای فردگرایی قائل است:

۱. ایمان در عمل و قضاوت و گرایش انسانها به عقلگرایی بهعنوان یک گرایش پایهای برای عقاید و اندیشههای خود.

 ۲. در نظر داشتن منافع خود به عنوان تنها موضوع مهم. این امر شاخص خودنفعی در فردگرایی است.

به همین دلیل سنجشی از اشرافیت به دست می دهد. اشرافیت همه را، از دهقان گرفته تا شاه، به یک طبقهٔ بزرگ پیوند می دهد. اما دموکراسی این زنجیره را می شکند و این گونه پیوندها را از هم می گسلد. بنابراین، در جامعهٔ دموکراتیک دیگر انسانها به طور طبیعی مرتبط و پیوسته به یکدیگر نیستند و هر کس خود را مرکز توجه قرار می دهد. در جامعهٔ دموکراتیک، برخلاف جامعهٔ اشرافی که میل به سعادت و رفاه در آن به واسطهٔ وجود موانعی چون سلسله مراتب و طبقات و آموزش محدود می شود، مانعی وجود ندارد و آمال و آرزوها جنبهای عمومی پیدا می کنند. از این رو، از نظر توکویل در اینجا خطری نهفته است و آن اینکه ممکن است گرایش دموکراسی به سوی است در حتی فردگرایی مطلق سوق یابد.

احزاب سیاسی و انجمنها بهطورکلی و عملاً نقش مهمی در مبارزه با گرایش به فردگرایی مطلق دارند. زیرا آنها برای توسعهٔ اخلاقیات تلاش می کنند و توسعهٔ بیشتر نیز نیازمند آن است که شهروندان به منافع خصوصی خود نیندیشند و به منافع و رفاه عمومی توجه بیشتری پیداکنند. بدین ترتیب، الگوی ارتباطی که احزاب سیاسی ایجاد می کنند، سبب می شود که شهر وندان از یکدیگر و از جامعهٔ خود اطلاع و آگاهی بیشتری بیابند. توکویل افزون بر لزوم وجود مجامع سیاسی، بر ضرورت توسعه و رشددادن بسیاری گروههای دیگر برای ایجاد تعادل در شرایط برابری نیز تأکید دارد. او با طرح تشکیل مجامع بازرگانی در پی تدبیری برای جایگزینی منزلتجوییهای عصر اشرافیت برمی آید. انسانها از وجه فعالیت کشاورزی جدا می شوند و سلایق بازرگانی و صنعتی خود را می آزمایند. امریکا نیز به نظر توکویل راه خود را از همین مسیر پیموده است. توکویل با پذیرش این نظر، بر خصلت مادیگرایی افراد در جامعههای دموکراتیک تأکید می ورزد و به نکاتی چون فیتشیسم کالایی توجه دارد. از نظر او، این امر بدان معناست که شهروند امریکایی انگیزههایی در خود دارد که ممکن است او را به عشق شدید در لذت جویی های مادی بکشاند. بر اساس نظر توکویل مذهب، التهاب و عطش به ثروت و اعمال حاكميت را ملايم ميكند و با تنظيم و تنسيق خانواده، به گونهای غیر مستقیم در تنظیم جامعه و دولت کمک میکند.

توکویل میان روح مذهب و روح آزادی در امریکا پیوند و یگانگی خارقالعادهای می یابد. او مذهب را «نخستین نهاد سیاسی امریکا» خوانده و چنین دریافته است که وقتی پیوریتنها در نیوانگلند مستقر شدند، نه تنها با خود یک آیین اندیشهٔ دینی را آوردند، بلکه اندیشههایی با کاربردهای ریشهای دموکراتیک نیز داشتند. او حتی الهام بخش ماکس وبر جامعهشناس آلمانی است و میگوید که میان روح مذهبی و انگیزههای سرمایهداری در

<sup>1.</sup> fetishism

### ۲۰۰ حاکمیت و آزادی

امریکا یک رابطهٔ درونی وجود دارد و اشتغال به ثروت با اشتغال به خداوند مرتبط است. درنتیجه توکویل نقش مذهبی را همچون ابزاری پیونددهنده و یکپارچه ساز در جامعهٔ دموکراتیک می داند که خمیرمایهٔ قدرت کهن خود را از دست داده و باید جانمایهای نو بیابد. توکویل چنین می پندارد که در امریکا مذهب بیشتر شیوهای برای احساس تعلق به یک جامعه است تا آنکه یک شیوهٔ عقیدتی.

كوتاه أنكه در كتاب توكويل چهار انديشهٔ اصلي بهچشم ميخورد:

١. انديشهٔ دموكراسي؛

٢. انديشهٔ انقلاب؛

٣. انديشة خصلت اجتماعي؟

٢. انديشهٔ خداوند.

منظور توکویل از دموکراسی، وجود یک حکومت نمایندگی و مبتنی بر قانون با تأکید بر نقش خلاق مردم است. این نظر به اندیشهٔ انقلاب می انجامد. توکویل بر این عقیده است که امریکایی ها از امتیاز بزرگی برخوردارند و بدون آسیبی جدی از ناحیهٔ انقلاب به دموکراسی رسیده اند. بنابراین، آنها به جای آنکه در جریان زندگی به برابری برسند، به هنگام زادن برابرند و در واقع برابر زاده می شوند. توکویل معتقد است که شخصیت و خصلت اجتماعی امریکایی ها، رابطهٔ آنها را با حکومت و دیگر مؤسسات و نهادهای مهم و سرنوشت ساز تعیین میکند و سرانجام، دموکراسی به مذهب نیاز دارد زیرا مذهب بر دموکراسی نظارت خواهد کرد و آن را از گرایش به خودسری باز خواهد داشت. مذهب برای دموکراسی همانند لگام برای اسب است و وظیفه اش راهنمایی و ایجاد اعتدال است.

# 17

### بنجامن كنستان

در بررسی عقاید و آثار بنجامن کنستان، میکوشیم نشان دهیم که ریشهٔ روند تحولات و شکلگیری دیدگاه لیبرالی در مسائل الهی-سیاسی از کجاست و بهویژه پاسخ دین به این مسائل چه بوده است.

هابز مفهوم «فرد» را برای حل مسئلهٔ الهی سیاسی و نیز پیشگیری از فجایعی که از ستیز میان این دو قدرت (سیاست و دین) به وجود می آمد، ابداع کرده بود. او سپس بر پایهٔ این مفهوم یعنی فرد سیاسی، مفهوم مطلق گرایی را بنیاد نهاد. لاک و روسو در برخورد با مفهوم مطلق گرایی، دیدگاه هابز را توسعه دادند. اما آنها مفهوم دیگری از «فرد» ابداع کردند که اساساً مسالمت جو و وحدت گرا بود. مفهوم فرد، پایهای برای یک حاکمیت نو شد که در دیدگاه هابز برمبنای نمایندگی، و از دیدگاه روسو برمبنای ارادهٔ کلی بود.

روسو با برجسته کردن تنشهایی که از منشأ پر نیروی لیبرالیسم برمی آمد، به مرحلهٔ نخست لیبرالیسم، که در نیمهٔ

نخست قرن نوزدهم پای گرفت، شباهت اندکی با مرحلهٔ پیشین داشت. زیرا این دو مقطع به واسطهٔ دیدگاههای روسو و نیز انقلاب فرانسه، از هم جدا می شدند. لیبرالیسم قرن نوزدهم، انقلاب فرانسه را، هم از نظر نتایج آن و هم از جهت عمل انقلاب، پذیرفت و تأیید کرد. اغلب لیبرالهای فرانسوی قرن نوزدهم، دیدگاههای برک در محکوم کردن انقلاب فرانسه را نمی پذیرفتند و خود اگر چه خوب و بد انقلاب را متمایز می کردند، اما از نظر فکری طرفدار انقلاب و علیه رژیم گذشته بودند. برای ما، در نگاه به گذشته، این شیوهٔ برخورد شگفتانگیز می نماید. چراکه در رژیم گذشته، اصولاً آزادی ها بیشتر تأمین می شدند. اما لیبرالهای قرن نوزدهم نیز برای خود توجیهی داشتند. رژیم فرانسه تا قبل از انقلاب به هرحال بر پایهٔ اصولی بنیاد یافته بود داشتالیسم علیه آنها مبارزه می کرد. اصولی که مربوط به حاکمیت مطلق پادشاه و قدرت سیاسی کلیسا بود.

با این حال، لیبرالهای قرن نوزدهم برخلاف لیبرالهای قرن هجدهم، به طرز خارق العاده ای مذهبی بودند و از همین رو رخدادهای اجتماعی و سیاسی را از دیدگاه مذهبی تفسیر می کردند. آنها همچنین به یک عنصر و یا مفهوم نوین باور داشتند که در مرحلهٔ نخست لیبرالیسم غایب بود. این عنصر تاریخ بود. از دیدگاه آنها، کلیت روابط میان انسانها که قبلاً به طور ارادی و طبیعی شکل می گرفت، دیگر در مفهوم گوهر و طبیعت آنها جای نداشت. بلکه این بار در قالب مفهوم «تاریخی» و یا در اندیشهٔ «تکامل تاریخی» شکل می گرفت.

بنجامین کنستان، یک لیبرال نمونهٔ قرن نوزدهم است. او با دیدگاه «حاکمیت نامحدود» که در انقلاب فرانسه مطرح شد، مخالفت میکند. بهجای آن، از یک حوزهٔ فردی سخن میگوید که بهطورکلی از فضای فکری انقلاب بیرون است. او مرحلهٔ نخست لیبرالیسم را، که در آن فرد طبیعی رو در روی نظم اجتماعی قرار میگیرد، می پذیرد. اما مرحلهٔ دوم آن، که این فرد را به نفع شکلگیری حاکمیت جمعی و مردمی انکار میکند، نمی پذیرد.

او به نفع آزادی منفی نخست لیبرالیسم اصیل را میپذیرد و از آن برای مخالفت و علیه مرحلهٔ دوم، که آزادی مثبت است بهره میگیرد. بی تردید بنجامن کنستان و تأثیر او سبب شد که تزلزل دیدگاه لیبرالی نسبت به رخداد انقلابی به چشم نیاید. از یک سو او بی مهابا هوادار انقلاب و علیه رژیم قدیم است و از دیگر سو، منتقدی بسیار جدی و مؤثر در مسئلهٔ اخلاقیات و روح انقلاب به شمار می آید.

از نظر کنستان، معنای انقلاب فرانسه مبارزهٔ میان نظام انتخابی با نظام موروثی است. کنستان موافق نظام انتخابی است زیرا از دید او، این نظام بر پایهٔ برابری است، و برابری از نظر او نیز به معنای هدف نهایی تاریخ انسانی به به به شمار می آید. به نظر کنستان، کمال نوع انسان چیزی جز گرایش به سوی برابری نیست. از دید او، مفهوم برابری دیگر جایی در نظریهٔ وضع طبیعی (که از سوی لیبرالهای پیش از انقلاب فرانسه مطرح بود)، ندارد، بلکه جایگاه آن در تاریخ است.

می دانیم که نظریهٔ وضع طبیعی لزوماً منجر به شکلگیری کالبد سیاسی بر پایهٔ اندیشهٔ حاکمیت مطلق می شود. از دیدگاه کنستان، انقلاب فرانسه ثابت کرده بود که برای امر آزادی های سیاسی هیچ مفهومی خطرناک تر از حاکمیت مطلق نیست. کنستان چارچوب نظری خود را با این عبارت طراحی می کند که: «طرح انتزاعی حاکمیت مردمی، به هر روی سبب ارتقای میزان آزادی افراد است.» زیرا حاکمیت مردمی، از نظر قانونی به معنای برتری ارادهٔ کلی بر همهٔ اراده های جزئی و فردی است. از نظر کنستان حاکمیت تنها در شکلی محدود و نسبی وجود دارد. به عبارت دیگر، او نمی پذیرد که جامعه، به طورکلی حاکمیتی نامحدود بر اعضای خود تحمیل کند. زیرا بخشی از زندگی انسانی ضرورتاً فردی و مستقل باقی می ماند و بیرون از حیطهٔ قانونگذاری و اعمال قضاوت جامعه است.

باید دریافت که کنستان مخالف اندیشهٔ حاکمیت نیست. اما با اندیشهٔ حاکمیت نامحدود مردمی، که روسو به آن معتقد بود، مخالف است و آن را باطل می داند. کنستان در انتقاد از روسو می گوید قرارداد اجتماعی، که تا آن حد به نفع آزادی گوشزد و تکرار شده است، درواقع مهم ترین محور حمایت از همه نوع استبداد است. کنستان، می گوید: وقتی روسو اعلام می دارد که حاکمیت نمی تواند جداپذیر باشد یا مورد تفکیک قرار گیرد و یا نمایندگی شود، این عبارت در واقع و درست بدین معناست که حاکمیت نمی تواند اعسال شود. از نظر کنستان روسوگرایی و اندیشهٔ روسویی بازتابندهٔ خشونتها و فجایع انقلاب فرانسه است. از این نظر که پوشش فریبندهای جون مفهوم ارادهٔ کلی تدارک می کند که در پس آن، واکنشهایی چون نفرتهای شخصی، منفعت طلبیها و ترس برانگیخته می شوند و عمل نفرتهای شخصی، منفعت طلبیها و ترس برانگیخته می شوند و عمل می کنند. کنستان همچنین عنوان می کند که روسو بیشترین آسیب را به فرانسه رسانده است. زیرا اندیشهٔ جمهوری باستان را به مرکز آگاهیهای مدرن وارد

بنابراین، از نظر کنستان بدبختی ها و شکست های انقلاب فرانسه اصولاً به سبب اندیشهٔ حاکمیت مردمی آن نیست، بلکه ناشی از اندیشهٔ دولتشهر باستانی (اسپارت) است که روح انقلابیون را در اختیار گرفته و تسخیر کرده است. اگر انقلابیون فرانسوی به رخم نیت نیکشان مستبد می شوند، سبب آن نیست که آنها کورکورانه از منطق اندیشهٔ حاکمیت مردمی پیروی می کنند، بلکه به آن دلیل است که آزادی را با قرائت باستانی آن می فهمند و می خواهند در فرانسهٔ مدرن آزادی باستانی را قابل تحقق سازند.

اما کنستان تفاوت میان آزادی باستانی و آزادی مدرن را چگونه نشان می دهد؟ باید بدانیم که مأخذ اصلی این دو نگری کستان مربوط به دو گونه آزادی است که مونتسکیو در کتاب روح القوانین مشخص کرده است. در این کتاب، مونتسکیو توجه همگان را به تفاوت میان انگلستان مدرن و اسپارت باستان جلب می کند. گرچه او هرگز اصطلاح «آزادی مدرن» را به کار نمی برد،

<sup>1.</sup> dichotomy

اما از مفهومی نزدیک به آن یاد میکند. مونتسکیو اسپارت را بهعنوان قطب اصلی و نقطهٔ عطف سیاست بر پایهٔ فضیلت می داند. از دید او، اسپارت صومعهای است که از طریق محروم کردن اعضایش از همهٔ امکانات انسانی، بجز امکاناتی که مربوط به کارکردهای رسمی گروهی است، وفاداری یکپارچهای برای ساکنانش فراهم کرده است.

کنستان، آزادی باستانی را به عنوان مشارکتی فعال و مستمر برای اعمال قدرت جمعی می داند. اما آزادی مدرن از نظر او، نوعی بهره مندی صلح آمیز از استقلال فردی و خصوصی است. در جمهوری های باستان، مقیاس سرزمین بدان معنا بود که هر شهروند از نظر سیاسی دارای اهمیت فردی است. بنابراین، کل مردم در امر قانونگذاری، صدور آرا، داوری ها و نیز تصمیم به جنگ و یا صلح نقش داشتند. پس امتیاز آزادی باستانی آن بوده است که همهٔ مردم را به صفوف حاکمان نزدیک می کرد. اهالی باستان رضایت بیشتری در وجود جمهور خود داشته و کمتر از زندگی خصوصی بهره می گرفتند. اما برای مدرن ها، خلاف چنین امری است. تقریباً همهٔ بهره می گرفتند. اما برای مدرن ه در زندگی خصوصی آنها نهفته است و امتیازی بهره مندی ها و امیال مردم مدرن می بخشد در آن است که نمایندگان خود را انتخاب کنند، زیرا مدرنها در زندگی عمومی خود، منافعی بسیار گذرا دارند.

بدین ترتیب، آزادی مدرن چیزی چون ظرفیت عمل مثبت است، آن چنان که آزادی باستان نیز چنین بوده است. اما در این میان تفاوتی وجود دارد که اصولاً تاریخی است. آزادی باستانی، تنها در جامعه های کم تراکم از نظر جمعیت، متراکم از نظر مفاهیم سرزمینی، و همگن از جهت مذهبی امکان پذیر است.

بنابراین، روشن است که کنستان قصد برتری دادن اصول مدرن را بر اصول باستانی ندارد. او فقط می خواهد بگوید که شرایط اجتماعی و سیاسی برای سعادت انسانی در دولتشهرهای باستان، کاملاً با شرایط دولتهای مدرن متفاوت است.

كنستان همانند مونتسكيو عنوان نميكندكه آزادي مدرن بيش از

آزادی های باستانی به طبیعت و گوهر انسان نزدیک اند و یا آزادی های باستانی غیرانسانی اند. او تنها عنوان می کند که کاربرد سیاست های باستان در شرایط اجتماعی مدرن آسیب های جدی ای برای انسان ها فراهم می آورد. زیرا، زندگی آنها را دچار تناقض می کند. کنستان می گوید: تنها در جامعهٔ مدرن این امکان پیش می آید که از آزادی باستان به عنوان ابزاری برای توجیه ستم استفاده شود.

ویژگی تکثرگرایی جامعهٔ مدرن، از جمله تمایز میان دولت و جامعهٔ مدنی، مطلوبیت آزادی باستانی را به زمینه و بهانهای ممکن برای استبداد سیاسی تبدیل می کند. بحث کنستان در این زمینه، به طور عمده متوجه شكست نظريهير دازان سياسي يونان در تشخيص و توسعهٔ تمايز مدرن ميان جامعهٔ مدنی و دولت است. مفهوم مدرن حقوق فردی به منظور دفاع از جدایی میان دولت و جامعهٔ مدنی به کار می رود. از همین رو کنستان می گوید که در جامعهٔ باستان فرد به تمامی فدا و قربانی جمع می شد. این فقدان کلی حقوق فردی یا استقلال شخصی در جامعهٔ باستان، منبعث از ویژگی ساختار اجتماعی و سیاسی دولتشهر بود. اهالی باستان بر این باور بـودند کـه هـمهٔ ارزشهای انسانی، بجز فلسفه، در حوزهٔ سیاسی رخ می دهند. بنابراین، شهروندان سعادت خود را در امر شهروندی می دیدند. چرا که جز این، به جای دیگری نمی تو انستند بیندیشند. همانگونه که هیچ پناهگاه قابل اعتمادی در برابر اقتدار سیاسی وجود نداشت، هیچ جایگزین مطلوبی نیز برای مشارکت سیاسی موجود نبود. کنستان بهروشنی میگوید که نمی تواند دیدگاه ارسطو را از «شهروندی کلی» بهعنوان یک پیروزی شکوهمند در سعادت انسان، بپذیرد. کنستان در صدد است که از طریق کنار زدن تفسیر كيهانشناختي يموناني از زندگي سياسي و جا انداختن يک تحليل غيركيهانشناختي، نظرية ارسطو را اصلاح كند. ارسطو عنوان كرده بـودكـه «دولتشهر» بر فرد مقدم است و شهروندي بالاترين سعادت براي انسان است. كنستان تمحت تأثير مونتسكيو مي كوشد تما براي اصل و خاستگاه

شهروندی باستان، در شکلی کاملاً غیر غایتگرایانه و غیرارسطویی توضیحی پیدا کند. او میکوشد تا از شیوهٔ درک غایتگرایانهٔ جامعههای باستان خرافهزدایی و افسونزدایی کند و بدین ترتیب مفهوم شهر کلاسیک را به واقعیت نزدیک سازد.

کوتاه آنکه، از نظر کنستان مهم ترین تفاوت میان دولتشهر یونان و دولت مدرن، پدید آمدن یک تمایز بارز میان دولت و جامعهٔ مدنی در متن مدرنیته است. در جامعههای مدرن، آزادی از قید سیاست یک هدف مثبت است و نه محرومیت و فقدان صرف. کنستان این دیدگاه را درمی یابد و مدعی می شود که نظام نمایندگی، کشف و نو آوری مدرنهاست. به عبارت دیگر، از نظر کنستان شهروندان مدرن برای یک دلیل مدرن به امر نمایندگی بها می دهند، زیرا این نمایندگی یک چارچوب نهادی برای ارضای امیال آنها در دوری گزیدن از مشارکت مداوم در سیاست فراهم می کند. «نمایندگی»، ضمن آنکه شهروندان را در زندگی سیاسی درگیر می کند، در عین حال آنها را از زندگی سیاسی نیز فارغ می سازد. بنابراین، عملاً رابطهای تنگاتنگ میان اصل نمایندگی و آزادی مدرن وجود دارد. کنستان در این باره از روسو فاصله می گیرد. روسو آزادی را در چارچوبی رواقی و یا اسپینوزایی، و به عنوان تطابق نیازها با قابلیتها تعریف می کند. از دیدگاه روسو، انسان بدان هنگام آزاد است که امیال او با توانایی هایش در ارضای آن امیال، برابر ی کند.

روسو با الهام از نظام اسپارت، به گونهای بدبینانه عنوان می دارد که آزادی در جامعههای بزرگ که بر پایهٔ تقسیم کار استوارند، ناممکن است. کنستان در مخالفت با روسو آزادی را به عنوان کارکرد فرصت های قابل دسترس می داند و در این باره به سعادت و یا کلیات انسانی توجهی نمی کند.

کسنستان مسفهوم آزادی را از هسمزاد باستانی آن، یعنی مفهوم خودتحقق یافتگی اجدا میکند. او نه تنها آزادی را به عنوان تکمیل هدف

<sup>1.</sup> self-realization

انسان میخواند، بلکه آن را منبع اصلی امکانات بی شمار می داند. بدین ترتیب، آزادی از نظر کنستان به معنای توانایی انتخاب میان امکانات و جایگزین هاست. شخص در صورتی آزاد است که نهادهای اجتماعی عرضه کنندهٔ طیفی از جایگزین های مطلوب و جذاب باشند. طبق نظر کنستان، آزادی محرک اندیشهٔ شفافیت است. شفافیت از نظر کنستان فضای گفت و گو و مناظره، و نیز تبادل اندیشه است. زیرا وقتی اندیشه ها در میان عموم محک بخورند، امکان آشکار شدن حقیقت و از میان رفتن خطا افزایش می یابد. بنابراین، اندیشهٔ شفافیت در طرح لیبرالیسم کنستان، امری محوری حکومت تلقی می شد. این امر، از نظر کنستان بدان معناست که شفافیت مؤثر ترین ضمانت علیه حکومت های استبدادی و خودکامه است. ظرفیت شهروندان در بسیج و سازماندهی مقاومت، تضمینی نهایی است که مانع از سلب اعتماد مردم از سوی مقامات خواهد شد.

با این حال، کنستان نسبت به اندیشهٔ «سعادت عمومی» بی اعتماد است، زیرا در خلال انقلاب فرانسه، معدودی افراد جنایتها و خیانتهای خود را به نام مردم انجام می دادند و نیز آنکه اندیشهٔ سعادت عمومی تلویحاً دربردارندهٔ نکتهای منفی و سلبی است، زیرا معمولاً منافع و دیدگاههای ناهمگنی در گروهها و هیأتهای سیاسی وجود دارند. کنستان توجه خود را معطوف به فضای خصوصی در چارچوب فضای عمومی می کند. او به منظور سازش دادن وفاداری و اعتماد شخصی با مسئولیت مدنی، از امر رأی مخفی در انتخابات دفاع می کند. طبق نظر کنستان، خصوصی بودن زمینهٔ شفافیت است. اما جداکردن شهروندان از استقلال اقتصادی شان از طریق مفهوم شهروندی کلی، دقیقاً مردم فریبی شریرانه است. زیرا وقتی آزادی و استقلال خصوصی از میان برود، حق سیاسی نیز از میان خواهد رفت. از همین روست خصوصی از میان معتقد است که آزادی مدنی و آزادی سیاسی رابطهای متقابل و درونی با یکدیگر دارند. کنستان از همشهریان خود مصرانه میخواهد که

کنش عمومی را با استقلال خصوصی بههم آمیزند و یکپارچه کنند. این درخواست عمدتاً از آن روست که جامعه تکامل یافته است و پیشرفت تمدن مناسبات نوینی میان انسانها پدید آورده است.

از نظر کنستان انسان مدرن، طبیعت و گوهرهٔ نوینی یافته است. او تنها در متن تاریخ نیست، بلکه «از» تاریخ و «برای» تاریخ نیز هست. بنابراین، تنها نسهادهای تاریخی مناسب برای گوهرهٔ نوین انسانی شامل: حکومت نمایندگی، حاکمیت اکثریت، دستگاه قضایی مستقل، تساهل و رواداری دینی و آزادی مطبوعات هستند.

نتیجه آنکه، کمک بنیادی کنستان به مباحث نوین سیاسی آن است که او توجیهی محکم و منسجم دربارهٔ خطر به کارگیری آرمان باستانی شهروندی کلی برای شرایط و زمینههای مدرن فراهم کرده است. اندیشهٔ لیبرالی او برای مبارزه با پایمالکردن حقوق فردی و انحصار قدرت در دست یک دولت متمرکز طراحی شده است. کنستان میداند که ستایش و آوازه گری برای سیاستهای باستان در اروپای مدرن، به معنای انکار و مخدوش ساختن مرز میان فضای خصوصی و فضای عمومی است.

|   | · |  |  |
|---|---|--|--|
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
| , |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   | - |  |  |
|   |   |  |  |

## ۱۳

### جان استوارت ميل

جان استورات میل نویسندهای چند چهره است. او اقتصاددان، منطق شناس، فیلسوف سیاسی و روزنامهنگاری چیره دست است. گرچه کتابهای او در زمینهٔ اقتصاد و منطق امروزه چندان بهنگام و روزامد نیست، اما آثار او در دیگر زمینه ها به ویژه در سیاست و اخلاق بسیار مهم و مورد توجه اند.

معاصرانش او را «قدیس عقلگرایی» می نامیدند و امروز ما او را همچون یک لیبرال صادق و پرحرارت و نه قدیس و یا چهرهٔ رادیکال سیاسی، می یابیم. جان استوارت میل، فیلسوفی از مکتب تجربه گرایان است. او بر این باور است که همهٔ شناخت جهان از راه مشاهدات حسی میسر است. او با فیلسوفانی که مدعی اند برخی اقسام شناخت از حقیقت استنتاجی و ترکیبی، درونی یا شهودی هستند، مخالف است. میل، به گفتهٔ امروزی ها یک تجربه گراست. او خود این عنوان را نمی پذیرفت، اما آن را در چارچوب منطق خود به کار می برد. جایگاه میل در تاریخ فلسفهٔ انگلستان در مرکز خطی طولانی از سنت تجربه گرایان، از بیکن و لاک گرفته تا بر تراند راسل و ا. ج.

آیر، قرار دارد. وجود میل به خاطر نقشی که در توسعهٔ روش شناختی و نظریهٔ شناخت داشته است، این سنت تجربی را تقویت کرده و غنا بخشیده است.

نظریهٔ سیاسی میل را نمی توان از سایر زمینه های فکری او جدا کرد. او سیاست را حوزهٔ مطالعاتیِ جداگانه ای از منطق، تاریخ و اخلاق نمی داند. هدف او این است که در مطالعهٔ سیاست و جامعه تجاربی را که از مطالعات زمینه های مرتبط به دست آمده است، وارد کند.

نخست به بررسی نظام منطقی میل میپردازیم. حدود سال ۱۸۳۷ میل با کتاب مقدمه بر فلسفهٔ اثباتی اثر اوگوست کنت آشنا میشود و سخت تحت آثیر اندیشههای کنت قرار میگیرد. او بلافاصله با کنت به نامه نگاری میپردازد. تأثیر مبادلهٔ افکار میان کنت و میل بهروشنی در کتاب منطق میل آشکار است. شهرت کتاب منطق میل عمد تأ به خاطر تحلیلهای او از براهین استقرایی است. میل پنج روش بارز در استقرا را مشخص می کند (توافق، اختلاف، ترکیب توافق و اختلاف، باقی ماندگی، و روش همراهی متنوع). بدین ترتیب، از نظر میل کل فرایند استقرا به اعتبار قانون علیت وابسته است. می گیرد. بنابراین، از نظر او تنها شکل قابل پذیرش برای یک برهان، صورت می گیرد. بنابراین، از نظر او تنها شکل قابل پذیرش برای یک برهان، همانا تجربه است. تجربه در درون خود، ویژگی های اندیشهای را که برای منطق لازم است، دربردارد. از این رو، ذهن کلاً وابسته به محسوسات است.

مسنطق به عنوان علم عملکرد ذهن، باید با پدیده های متناسب با محسوسات سر و کار داشته باشد. بنابراین، هیچ شناختی قابل قبول نیست مگر آنکه از راه حسها حاصل شده باشد. میل بر این نظر است که به کاربردن روش استقرا در مسائل سیاسی و اجتماعی سبب تحقق دستاوردهای پژوهشهای علمی است. میل بی تردید در پی جویی های خود برای رسیدن به یک جامعه شناسی علمی، تحت تأثیر اوگوست کنت است، اما در عین حال خطمشی فایده گرایان را نیز دنبال می کند.

در سالهای پایانی قرن نوزدهم،گروه برجستهای از اندیشمندان انگلیسی

مجموعهای از اصول منطق در مسائل اجتماعی را طرح کردند. جِرِمی بنتام اصلاح طلب، با استنتاج هایی که از بحث دیوید هیوم دربارهٔ منافع طبیعی انسان در جریان فکری فایده گرایی به عمل آورد، ملاک محکم روشنی را در ارزیابی اخلاقی جریان فایده گرایی ارائه داد. نظریهٔ اخلاقی بنتام بر این فرض استوار بود که پیامدها و نتایج کنشهای انسانی، ملاک ارزیابی شایستگیهای اوست و نوع پیامدهایی که به سعادت انسانها مربوط است، همانا ناشی از گرایش به لذت و دوری از رنج است. بنتام عنوان داشته که آنچه می ماند برای شناخت حد و اندازهٔ این لذت است. زیرا سعادت یک جامعه به طورکلی چیزی جز جمع و انباشت منافع فرد انسانی نیست. بدین ترتیب، اصل «فایده» معنای تعهد اخلاقی را با توجه به بیشترین سعادت برای بیشترین شمار انسانها که در یک فرایند عملی حضور دارند، روشن می کند.

فایده گرایی یک نسل پس از بنتام، مؤثرترین مدافع خود را در شخصیت جان استوارت میل می یابد. نظریات فایده گرایی میل در واقع توضیحی مشروح دربارهٔ نظریهٔ اخلاقی فایده گرایی است. میل کاملاً با اصل بنتام دربارهٔ بیشترین سعادت برای بیشترین شمار انسانها، به عنوان یک نظر بنیادی در ارزش فایده گرایی موافق است. اما نمی پذیرد که همه تفاوتهای موجود میان لذتها قابل اندازه گیری و شمارش باشند. از نظر میل، برخی انواع لذت که به صورت تجربهٔ انسان درآمدهاند، از نظر کیفی نیز با یکدیگر تفاوت دارند و تنها کسانی که هر دو نوع لذت را تجربه کردهاند قادر به داوری در کیفیت نسبی آنها هستند. این امر ارزش اخلاقی ارتقای لذتهای متعالی تر را در میان موجود دات آشکار می سازد.

چه چیز مردم را وامی دارد تا درستکار باشند؟ میل مدعی است که توافق عمومی در مورد نقش ارزشهای اخلاقی به پیشبرد درستی در میان انسانها کمک میکنند. اما میل بر خلاف بنتام خود را به ارزشهای اجتماعی تحمیلی از بیرون در زمینهٔ شرم و مکافات، که نتایج اعمال نادرست را درد آورتر می سازند محدود نمی کند. از دیدگاه میل، بشر به واسطهٔ ارزشهای درونی

دیگری چون وجدان، حس تقصیر برانگیخته می شود. چون ما نسبت به دیگران دارای احساس اجتماعی هستیم، آرزوی غیرخودخواهانه برای سعادت همگان غالباً برای ما به صورت نمونهای اخلاقی درمی آید. حتی اگر دیگری مرا برای کارهای نادرست سرزنش و یا مجازات نکند، من خود را سرزنش خواهم کرد و این احساس ناگوار، پیامد درد آوری برای من دارد.

همچنین از نظر میل بهترین گواه در مطلوبیت سعادت، آن است که مردم واقعاً به آن تمایل دارند و چون هر فرد انسانی تمایل به سعادت خود دارد، نتیجهاش آنکه همهٔ ما تمایل داریم تا هر کسی سعادتمند باشد. میل سرانجام عنوان می دارد که کاربردهای اجتماعی فایده گرایی با مسئلهٔ سنتی ارتقای عدالت كاملاً همخواني دارد. عدالت شامل احترام به مالكيت و رعايت حقوق افراد شهروند است. در استفاده از اصل فایده گرایی، همهٔ این عناصر عدالت به قدر كافي حفظ و مراعات مي شوند. ميل همچنين تأكيد مي كند كه استفادهٔ محدود و متناسب از محارم بیرونی در زمینهٔ فایده گرایی، سازگاری و هماهنگی بهتری با احترام مشروع برای رفاه عمومی دارد. از نظر او دفاع از آزادی فرد انسانی بهویژه برای زندگی عادلانه بسیار حیاتی و ضروری است. آزادی موضوع اصلی شاهکار میل، یعنی کتاب رسالهای در باب آزادی است كه او به سال ۱۸۵۹ به چاپ رسانده است. اين رساله نه تنها از مفهوم آزادی در سنت لاک دفاع میکند، بلکه اثری است که در آن اندیشهٔ آزادی بهخوبی توسعه یافته است. نزد لاک و لیبرالهای هم مشرب او، هدف از ليبراليسم دفاع از استقلال فرد در برابر دخالتهاي حاكمان ديني و غير ديني است. از نظر آنها، آزادی سیاسی به واقع همان فردیت آزاد است. اما از نظر میل چنین نیست. اصالت کتاب رسالهای در باب آزادی در این واقعیت نهفته است که مفهوم آزادی اجتماعی را نیز به حوزهٔ آزادی سیاسی می افزاید.

میل نیز مانند پیشینیان خود سخت به آزادی از قید دولت اعتقاد دارد. اما هر جاکه او از این اعتقاد سخن میگوید بر این نکته تأکید میکند که آزادی همان اندازه اهمیت دارد که اجبارها و ضرورتهای اجتماعی. میل رسالهای در باب آزادی را در شرایط زمانی و مکانی ای به چاپ رساند که محدودیتهای تحمیلی محدودیتهای تحمیلی از سوی دولت اندک، اما محدودیتهای تحمیلی جامعه فراوان بودند. از این رو میل در قوانین ثبت نشده و فشارهای افکار عمومی، عنصری از محدودیتهای اجتماعی می بیند که به اندازهٔ خود دولت نیرومند هستند. از نظر او یک جامعهٔ مدنی اصیل همواره باید آزادیهای مدنی را برای شهروندان خود تأمین و این آزادیها را در برابر دخالتهای هر قدرتی تضمین کند. این امر حتی در شرایطی که حکومت خود بر پایهٔ مشارکت دموکراتیک مردم بنیاد یافته باشد، باز مصداق دارد از نظر میل، ستم میکند که عام ترین شیوهٔ درمان آن است که از اقلیت بخواهی تا اکثریت را متفاعد کنند که دیدگاههای خود را تغییر دهند و یا بیاموزند که با هنجارهای بذیرفته شدهٔ اجتماعی سازگاری و هماهنگی یابند.

میل تعادل میان آزادی فردی و قدرت حکومتی را به شیوهای نو مطرح میکند. طبق نظر او، قدرت تنها به خاطر یک هدف باید به گونهای درست و عادلانه بر جامعه اعمال شود، و آن هدف پیشگیری از آسیب رسیدن به دیگران است. هر چند که قدرت مسئولیتی روشن و مشخص در حفاظت از شهروندان از تعرض یکدیگر بر عهده دارد، اما کاری به سایر اعمالی که آنها انجام می دهند ندارد. میل تا جایی که به مسائل آزادی فردی مربوط می شود، جزء به جزء همهٔ مسائل مربوط به آزادی مرتبط با مفهوم سنتی زندگی و نیز آزادی مرتبط با مسئلهٔ سعادت را برمی شمارد.

بدین ترتیب، آزادی اندیشه، عقیده و بیان (چه عمومی و چه خصوصی)، و آزادی عمل فردی چنان مطرح است که آسیبی برای آزادی دیگری و زیانی برای آزادی شهروندان به بار نیاورند. حقیقت از راه آزادی بیان تداوم می یابد. و در کشاکش عقاید مخالف، مستحکم تر و نیرومند تر خواهد شد. میل با پیریزی نظریهٔ بنیادی خود در صدد توصیف و تصدیق هر کدام از مفاهیم آزادی که نام می برد، برآمده است.

- ۱. میل هشدار می دهد که حقیقت تا آنجا که ممکن است نیاز به پشتیبانی دارد. از نظر او، حقیقت هرگز مطلق نیست. حقیقت ترکیب حاصل از کشاکش اضداد است.
- آزادی عمل به اندازهٔ آزادی اندیشه وسیع و دامنه دار نیست. زیرا شامل عمل دیگران نیز می شود.
- ۳. میل سرانجام به ذکر دو نمونه می پردازد که به نظرش می توانند شالودهٔ نظری کل رسالهای در باب آزادی باشند.
  - الف) فرد به سبب زندهبودن برای جامعه ارزشی ندارد.
- ب) اما فرد می تواند اعمالی انجام دهد که برای منافع دیگران زیانبار یا ارزشمند باشند، و به سبب اینکه می تواند مصدر این اعمال باشد، مورد توجه و اهمیت است.

باید به خاطر داشت که میل تنها به آزادی فرد توجه ندارد، بلکه به محدودیتهای اساسی و الزامی، که باید برای حفظ منافع جامعه برای آزادی فردی قائل شد، نیز توجه میکند. اما میل میان ارزش عقاید مخالف و خطر تأثیرات کسانی که به دلیل فقدان ابزار فکری مسئولیت سیاسی ندارند، تمایزی قائل است. او سه فرض را در این زمینه پیش مینهد:

- ۱. عوام را می توان برای به عهده گرفتن مسئولیتهای سیاسی شان آموزش داد.
- کسانی که راضی به پیروی و تبعیت از حاکمیت هستند، شمار قابل توجه و تعیینکنندهای را تشکیل می دهند.
- ۳. تنها تعداد معدودی که نسبت به حکومت بی اعتمادند، به قدرتی که مردم به صورت انتخابی به حکومتشان دادهاند، معترضاند.

اگر وجود هرگونه تفاوت واقعی میان «حکومت برای مردم» و «حکومت توان مردم» را هم بپذیریم، این ملاحظهٔ میل بدین معناست که مردم توان

حفاظت از حقوق جمعی خود را ندارند. این مسئله ما را متوجه مباحث میل در کتاب او با عنوان ملاحظاتی در باب حکومت نمایندگی می کند که در واقع جمع بندی نظریاتی است که میل در آثار اولیهٔ خود مطرح کرده است. میل در تألیف این کتاب، توجه خود را بیشتر به کار برد اصول بنیادی حکومت معطوف می کند تا به توسعهٔ آن اصول. بدین ترتیب، ارزش کامل این کتاب تنها در ارتباط آن با فایده گرایی و آزادی است. زیرا تنها زمانی می توان ملاحظات متناسبی برای شکل روشنی از حکومت، و متناسب با نیازهای مردم در نظر گرفت که این موضوعات و اهمیت آنها در ذهن افراد روشن شده باشند. میل در تفسیرهای خود پیرامون کارکردهای مناسب حکومت، بر ماهیت پویای نظارتهای حکومتی تأکید می کند. از دیدگاه او هر چه میزان هوشیاری، برانگیختگی و تمایل مردم بیشتر شود، حکومت نیاز کمتری برای تأمین و تضمین ترقی دارد.

دومین ملاک برای یک حکومت مناسب مربوط به دستگاه عملی آن حکومت و افزایش کیفیت آن است. آن شکل از حکومت که با این ملاک تناسب داشته باشد، حکومتی است که در آن شهروند هم دارای رأی و حق و هم دارای مسئولیت است. از نظر میل، سه شرط وجود دارد که طبق آنها حکومت نمایندگی امکانپذیر و عملی است.

- ۱. مردم راغب و راضي به آن باشند.
- ۲. مردم توانایی حفظ آن را داشته باشند.
- ۳. مردم توانا در حفظ آن، وظایفی راکه برعهده دارند انجام دهند.

از این رو، منظور میل از حکومت نمایندگی، نوعی از حکومت است که در آن همه و یا دستکم بسیاری از مردم بتوانند از طریق نمایندگان انتخابی خود بر حکومت نظارت کنند. مدیریت واقعی و عملی در دست متخصصان خواهد بود، اما نظارت نهایی باید از سوی نمایندگان عموم مردم صورت پذیرد. آنها تعهد دارند که به عموم مردم اطلاع دهند و مسئولانی که توان اداره و مدیریت

### ۲۱۸ حاکمیت و آزادی

حوزهٔ مسئولیت خود را ندارند، برکنار و یا مؤاخذه می شوند. در حکومت نمایندگی نیز همانند هر شکل دیگری از حکومت خطراتی وجود دارد که عبارتاند از:

- ۱. خطرات ناشی از بی توجهی و ناتوانی نمایندگان مردم.
- خطرات ناشی از وابستگی نمایندگان به منافعی که با رفاه عمومی جامعه متناسب و سازگار نیستند.

سازوکار دفاعی مردم بر پایهٔ رضایت و رغبت آنها در مراقبت و نظارت است و اگر آنها درک حقیقی از دموکراسی داشته باشند، می توانند به این هدف دست یابند و مانع گمراهی ها و سوء تفاهم ها شوند.

از نظر میل، امکان دو برداشت متفاوت از نام دموکراسی وجود دارد. اندیشهٔ ناب دموکراسی در این خلاصه می شود که حکومت متعلق به همهٔ مردم و بهدست همهٔ مردم باشد و آنها به گونهای برابر در آن ذخیل باشند. اندیشهٔ دموکراسی به معنای عام آن، شامل حکومت همهٔ مردم از سوی اکثریت مردمی است که حق برابر در آن دارند.

چارچوب نظری دموکراسی در دیدگاه میل، در واقع از الگوی پیشنهادی او برای اصل «سعادت حکومتی» نشأت میگیرد:

- ۱. میزان توجهی که در بهرهمندی از کیفیتهای مناسب در جهت حفاظت از حکومت می شود.
- میزان گرایشی که به افزایش سطح کیفیتهای مناسب در جهت آموزشی شهروندان و نمایندگان آنها نشان داده می شود.

میل، برای عملیکردن این ملاک، دو اصل زیرا را مورد توجه قرار میدهد:

 ۱. اصل مشارکت، که به تشریک مساعی هر چه بیشتر شهروندان برای ارتقای هدفهای آموزشی حفاظتی حکومت نیاز دارد. اصل رقابت، که بر شایستگی و نفوذ شهروندان متخصص تر و کیفی تر توجه میکند و بر این باور است که میزان تخصص هر چه بیشتر باشد هدفهای آموزشی حفاظتی را می توان بیشتر ارتقا داد.

بدین ترتیب، مسئلهٔ میل این است که چگونه این دو اصل را با همدیگر سازگار کند و کنار هم قرار دهد. به دو طریق می توان این دو اصل را در زندگی سیاسی عملی ترکیب کرد و به کار بست:

۱. تعادل میان ارزشهای رقابت و مشارکت، که از طریق نهادهای سیاسی در هر زمان می تواند صورت پذیر د.

۲. تنش میان ارزشهای رقابت و مشارکت را میتوان با بهترکردن تدریجی رقابت شهروندان و جلب آنها به مشارکت فرو نشاند.

| , |  |   |  |  |
|---|--|---|--|--|
| • |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  | ^ |  |  |

این تلاش فلسفی در قالب درسهایی دربارهٔ نظریههای سیاسی اندیشمندانی چون هابز، لاک، اسپینوزا، روسو، کانت، هگل، میل، توکویل، کنستان و مارکس عرضه شده است. این درسها که بین سالهای ۱۹۹۹ تا ۲۰۰۱ در دانشگاه تورنتو ارائه شده است. به منزلهٔ کوششی است در جهت فهم مبانی فلسفی مدرنیتهٔ سیاسی در واقع با گسستی با نظریهٔ الهی سیاسی به وجود می آید که خود تبدیل به سنت در زمینهٔ اندیشهٔ سیاسی می شود. بدین معنا، سیاست مدرنیته در منشأ مدرنیتهٔ سیاسی قرار می گیرد.

#### نشرنی منتشر کرده است

اندیشهٔ عدم خشونت تأملات هگلی درسهایی دربارهٔ پدیدارشناسی ذهن هگل تاگور وجدان بشر شوپنهاور و نقد عقل کانتی گاندی و ریشههای فلسفی عدم خشونت وجدان زندگی گفتوگو با جورج استاینر موج چهارم از مدرنیسم تا پستمدرنیسم تاریخ اندیشههای سیاسی در قرن بیستم: ۱) اندیشههای مارکسیستی

۲۸۰۰ تومان

ISBN 964-312-714-1



لرح جلد پرويز بيانو