

Download from:aghalirary.com

Download from:aghalirary.com

فهم نظریههای سیاسی



<sub>ترجمهٔ</sub> فرهنگ رجایی



#### Download from:aghalirary.com

This is a Persian translation of

Understanding Political Theory

by Thomas A. Spragens, Jr.

St. Martin's Press, New York, N. Y., 1976.

Translated by Farhang Rajāii

Āgah Publishing House, Tehran, 2008.

Second edition 1991

Reprinted 1998, 2003 & 2008 & 2010

www.agahpub.ir

info@agahpub.ir

اسپریگنز، توماس فهم نظریههای سیاسی/توماس اسپریگنز؛ ترجمهٔ فرهنگ رجایی. [تهـران]: اَگـاه، ۱۳۶۵، چاپ چهارم: اَگه، ۱۳۸۲.

ISBN 954\_479\_. V9\_4

۲۰۴ ص.

فهرست ویسی براساس اطلاعات فیپا. (فهرست نویسی پیش از انتشار). عنهان اصلی: Understanding Political Theory

کتابنامه به صورت یانوشت.

۱. علوم سیاسیّ. الفّ. رجایی، فرهنگ ۱۳۲۰ ــ مترجم. ب، عنوان. ۱۳۲۰ ــ مترجم. ب، عنوان. ۱۳۸۰

/ ۸۲ م



توماس اسپریگنز فهم نظریههای سیاسی ترجمهٔ دکتر فرهنگ رجایی



چاپ یکم ترجمهٔ فارسی: بهار ۱۳۶۵، چاپ دوم (ویراست دوم): زمستان ۱۳۷۰ ویراست سوم: پاییز ۱۳۷۷، اَمادهسازی، حروف نگاری و نظارت بر چاپ: دفتر نشر اَگه (ویراستار: محمود متحد، حروف نگار: نفیسه جعفری، نمونه خوان و صفحه اَرا: مینو حسینی) لیتوگرافی: کوهرنگ، چاپ: نقش جهان، صحافی: دیداَور

(چاپ چهارم: پاییز ۱۳۸۲، چاپ پنجم: بهار ۱۳۸۷) چاپ ششم: تابستان ۱۳۸۹ شمارگان: ۱,۱۰۰ نسخه همهٔ حقوق چاپ و نشر این کتاب محفوظ است

مرکز پخش: کتاب گزیده خیابان انقلاب، خیابان فخررازی، بین روانمهر و لبافی نژاد، نبش کوچهٔ دیدبان، پلاک ۳۳ تلفن: ۶۶۴۰۰۹۸۷

# فهرست یادداشت مترجم بر ویراست درم

|             | • ,                                      |
|-------------|------------------------------------------|
| $M_{\odot}$ | مقدمة مترجم                              |
| 10          | پیشگفتار                                 |
|             |                                          |
|             | گفتار نخست                               |
| ۱۷          | درآمد: سیاست و نظریه های سیاسی           |
| ۱۸          | هدف و وسیله در سیاست                     |
| *1          | غایت و تناسب نظریههای سیاسی              |
| <b>Y A</b>  | روشهای فهم نظریههای سیاسی                |
| ۴.          | «منطق درونی» در مقابل «منطق بازسازی شده» |
| 44          | مطالعهٔ آثار کلاسیک                      |
| ٣٧          | نظریهٔ سیاسی: چارچوبی پویا               |

#### گفتار دوم بحران و مشاهدهٔ بینظمی 44 اجتماعی کردن و «براندازی» 40 مشاهدة بي نظمي ۵۱ نیکولو ماکیاولی و بحران ثبات ΔV تامِس هابز و بحران اقتدار 29 جان لاک و بحران مشروعیت 94 فیلسوفان روشنگر و بحران «رژیم کهن» 94 ادموند برک و بحران مدنیت 90 كارل ماركس و بحران نظام سرمايه دارى 44 ژان ژاک روسو و بحران برابری اخلاقی 49 افلاطون وبحران عدالت آتني ۷۲ گفتار سوم

| <b>V</b> 4 | تشخيص درد                                  |
|------------|--------------------------------------------|
| ٨٠         | حلل و درمانها                              |
| AY         | مسائل حمومی در مقابل مسائل فردی            |
| <b>/19</b> | علل طبیعی در مقابل علل مصنوعی              |
| 94         | مشکل نادانی: تامِس پین در مقابل ادموند برک |
| 90         | مشکل پرخاشگری: تشخیصی بدبینانه             |
| 1          | مشکل پرخاشگری: ریشهیایی خوش بینانه تر      |
| 1.4        | تشخیص های مختلف و برداشت های مسلکی         |
| 11.        | دیگر موضوعهای مرحلهٔ تشخیص                 |
| 114        | وضع طبيعي، به عنوان ابزار تشخيص علل        |
| 119        | موضوع تشخیص در مناظرهٔ سیاسی معاصر         |

#### ۸ فهم نظریه های سیاسی

| «واقعیات دردسر ساز»               |
|-----------------------------------|
| تدابير و اولويتها                 |
| تجويزها بهعنوان نظرات دورانديشانه |
|                                   |
| گفتار ششم                         |
| نتیجه: بینش، درمان و سرآمد علوم   |
| تحقیق نظری                        |
| الگوها                            |
| سرآمد علوم                        |
| بینش درمانی و عقل عملی            |
| تمايه                             |
|                                   |

# یادداشت مترجم بر ویراست دوم

از زمان نشر کتاب فهم نظریه های سیاسی در سال ۱۳۶۵ نه فقط «اهل تمیز و انصاف... دیدهٔ عیب ساز را سرمهٔ پرده پوشی اکشیدند، بلکه با واسطه و بی واسطه نگارندهٔ این سطور را تشویق و ترخیب نمودند. درواقع، استقبال اهل علم، اساتید و دانشجویان رشتهٔ سیاست باعث شد که انگیزهٔ بازبینی و ویراست جدیدی از ترجمه پیدا شود، به ویژه که در زمان چاپ اول این متنِ مهم مترجم حضور نداشت و همت ناشر و محبت همکاران متن را به زیور طبع آراست.

از سوی دیگر، تدریس چند سال گذشته در ایران و مباحث کلاسهای درس باعث شد که نیاز به انتشار جدید کتاب بیشتر احساس گردد. به همین دلیل، متن کاملاً بازبینی و ویراش جدید شد. ناشر با سخاوت و علاقه توافق نمود که زحمت و هزینهٔ حروف چینی و لیتوگرافی جدید را بپذیرد و همکاری نماید تا ویراست حاضر به صورت جدیدی منتشر گردد. پس، متن حاضر درواقع چاپ دوم نیست و باید ویراست تازهای از کتاب جالب و آموزندهٔ فهم نظریههای سیاسی تلقی گردد. البته، عنوان «فهم نظریههای سیاسی تلقی گردد. البته،

#### ۱۰ فهم نظریه های سیاسی

محتوای کتاب می تواند شامل شود محدود می کند. فهم نظریه های سیاسی چارچوبی نظری، فلسفی، منطقی و کاربردی ارائه می دهد که به کمک آن می توان منطق درونی هر نوع نظریه پردازی را، خواه در زمینهٔ سیاست، اقتصاد، اجتماع، تربیت و خواه اخلاق، کشف نمود. تنها دلیل این که در مثالها و تحلیلها اکثراً از میراث تاریخ اندیشهٔ سیاسی استفاده شده این است که مؤلف استاد فلسفهٔ سیاسی است. در حالی که به سادگی می توان از حوزه های اقتصاد، کلام، فقه، تاریخ، جامعه شناسی و یا هر رشتهٔ دیگر از معرفت بشری مثال آورد.

جا دارد سپاس خود را از ناشر محترم به دلیل علمخواهی و فرهنگ دوستی و نحوهٔ برخورد احترام آمیز با اربابان قلم و دانشوران و از همه ملموس تر رفتار همدلانه و همکارانه در باب نشر ابراز دارم. همچنین، از دوستان و همکاران و دانشورانی که با نظرات خود غنی تر شدن این متن را موجب شدند تشکر کنم.

**فرهنگ رجایی** 

تهران، بهمن ۱۲۷۰

# مقدمة مترجم

کتاب حاضر روش پژوهش و جستار در اندیشههای سیاسی است، ضمن آنکه در صفحات مختلف کتاب به اندیشهٔ ناب سیاسی هم فراوان برخورد میکنیم. هدف مترجم نیز ارائهٔ روش جستار در اندیشههای سیاسی برای خوانندگان فارسی زبان است.

اگر بنا باشد کتابی دربارهٔ اندیشهٔ سیاسی ارائه شود، اولویت با ترجمهٔ متون کلاسیک در این رشته است؛ یعنی آثار بزرگانی که در ایران کمتر مورد توجه قرار گرفته اند: اگوستین قلیس ا و هابز  $^{7}$  و ببرک  $^{8}$  از

۱. Augustine (۲۵۴ - ۴۳۰ م)، فیلسوف مسیحی و پدر کسلیسا و یکی از منابع عمد، تفکر مسیحی در غرب. کتاب شهر خدا (Civites Del) یزرگترین اثر اگوستین است.

۲. Thomas Hobbes (۱۶۷۹ - ۱۶۷۹)، فیلسوف انگلیسی، کتاب لویاتان معروفترین اثر اوست.

۲. John Locke)، فیلسوف انگلیسی، معروف اثر وی جستاری در فهم انسانی است.

۴. Edmund Burke (۹۷-۱۷۲۹)، سیاستمدار انگلیسی و از نویسندگان سیاسی قرن میجدهم و از مخالفان سرسخت انقلاب کبیر فرانسه اثر مشهور وی تفکرانی مریارهٔ است.

باخترزمین؛ و ابسوحامد مسحمد غسزالی و ابسنتیمیه و ماوردی و کنفوسیوس از خاورزمین در شمار این بزرگاناند. البته ترجمههای دانتشارات امیرکبیر تحت عنوان خداوندان اندیشهٔ سیاسی گامهای مؤثری در این زمینه اند. اما در زمینهٔ اندیشههای سیاسی هنوز راه درازی در پیش داریم.

ضرورتی که مترجم در ارائهٔ کتاب حاضر احساس کرده است، همانا معرفی روش پژوهش در اندیشهٔ سیاسی بزرگان اندیشهٔ سیاسی است. دانشگاههای زیادی این کتاب را به عنوان کتاب درسی معرفی کردهاند و از مکاتبات نویسندهٔ کتاب با مترجم معلوم می شود که در بین غیردانشگاهیان نیز این کتاب جای خود را باز کرده است. شاید یکی از دلایل استقبال از این کتاب آن است که برای علاقه مندان به اندیشههای سیاسی روش جستاری ارائه کرده است که ابزار تفکر منطقی دربارهٔ مسائل و متفکران سیاسی را فراهم می آورد. نویسندهٔ کتاب خود استاد فلسفهٔ سیاسی در یکی از دانشگاههای معتبر امریکاست و کتاب نیز حاصل چندین سال تدریس مداوم نویسنده در همین زمینه است. توماس آرتور اسپریگنز، نویسندهٔ کتاب، در ۱۹۴۲ در امریکا متولد شده است. در آمور اسپریگنز، نویسندهٔ کتاب، در ۱۹۴۲ در امریکا متولد شده است. در مذکور به تدریس اشتغال داشته است. امپریگنز مؤلف چندین کتاب در مذکور به تدریس اشتغال داشته است. امپریگنز مؤلف چندین کتاب در

۱. غزالی، ابوحامد محمدبن محمد (۲۵۰-۵۰۵ هـ ق)، یکی از علما و متفکران اسلام. از آثار معروف وی: احیاءالعلوم و کیمیای سعادت و تهافت القلاسفه.

۲. ابن تیمیه (۶۶۱-۷۲۸ ه ق)، از مشاهیر اثمه و فرقههای حنبلی.

٣. ماوردي (٣۶۴\_ ٣٥٠ هـ ق)، فقيه شافعي.

۲. کنفوسیوس (ح ۵۵۱-۴۷۹ ق م)، فیلسوف و متفکر چینی که افکارش تأثیری عمیق در تمدن همهٔ اسیای شرقی داشته است.

۵. این مجموعه ابتدا به سرمایهٔ انتشارات امیرکبیر و به ترجمهٔ آقایان شیخالاسلامی و علی رامین در سال ۱۳۵۸ در پنج جلد چاپ شد. چاپ جدید این مجموعه به ترجمهٔ آقای علی رامین و به سرمایهٔ انتشارات علمی و فرهنگی در سه جلد کامل چاپ شده

این زمینه و نیز سردبیر مجلهٔ سیاست است. او در نوشتههای خویش از مکتب سنتگرایان علم سیاست دفاع می کند. طرفداران این مکتب برآناند که برای مطالعهٔ علوم سیاسی باید از روش تاریخی، فلسفی و انسان شناسی بهره گرفت. اثباتگرایان، که در مقابل این مکتب قرار دارند، به همراه رفتارگرایان معتقدند که در علوم اجتماعی نیز مانند علوم دقیقه باید از روش تجربی بهره گرفت، زیرا نظریاتی که بر عینیات و تجربههای زنده استوار نباشند فاقد ارزش علمی اند و اعتبار هر نظریه در آن است که از طریق تجربهٔ عینی به اثبات رسیده باشد.

اسپریگنز در این کتاب و دیگر آثار خود به ما میگوید که علوم اجتماعی صد درصد تجربی وجود ندارد و آثار خداوندان اندیشهٔ سیاسی \_ چون به مسائل همیشگی انسان پرداخته اند \_ برای انسان امروز معتبر و مفید است. روش پژوهش او خواننده را قادر می سازد تا بهتر به پیچیدگی اندیشهٔ سیاسی بی ببرد.

در درازای ترجمهٔ این کتاب از راهنمایی دوستان و همکاران به فراوانی بهره برده ام. آقایان دکتر ویلیام استیونسون و دکتر کرک وگمون در مورد بسیاری از بخشهای کتاب و نقل قولهای نظریه پردازان اندیشههای سیاسی با مترجم بحثهای پرثمر و طولانی داشته اند که بدین وسیله از آنان سپاسگزاری می شود. مسئولیت هرگونه نارسایی در ترجمه یا نثر فارسی بر عهدهٔ مترجم است و امیدوارم به قول مؤلف برهان قاطع «اهل تمیز و انصاف… زبان اعتراض را به کام خاموشی، و دیدهٔ عیبساز را مرمهٔ پرده پوشی بکشد».

**فرهنگ رجایی** ایالات متحد، شارلونزویل

# ييشكفتار

اکشرکسانی که به کار مطالعه و یا تدریس نظریههای سیاسی مشغولاند، اغلب اهمیت آن برایشان عادی شده است. آنان می دانند که آثار کلاسیک نظریههای سیاسی نمایانگر بازتابهای پژوهشگرانهٔ برخی از اذهان ژرفاندیش دربارهٔ مسائل مهمی هستند که هر انسانی با آنها رو در روست. آنان دربافتهاند که بدون یاری جستن از مفاهیم و معیارهای موجود در اندیشهٔ سیاسی گذشتگان مشکل بتوان از سردرگمیهای اوضاع سیاسی زمان حاضر سر درآورد.

آنان همچنین به ضرورت مراجعهٔ مستقیم به منابع اصلی نظریههای سیاسی پی بردهاند. زیرا، با مطالعهٔ گزیدهای از نظریههای برجستهٔ سیاسی، انسجام و اهمیت نظریهپردازی سیاسی بهسادگی روشن نمی شود. چنین گزیدههایی درواقع ممکن است مجموعههای متنوعی از نوشتههای خصوصی گذشتگان تلقی گردند. به بیان دیگر، آنها نمونههایی منتخب از مقالهها، رسالهها و بحثهای نویسندگانی هستند که به زبانهای گوناگون بیان می شوند.

البته، یک پژوهشگر کوشنده سرانجام این سردرگمی و تفاوتهای

سطحی را پشت سر خواهد گذاشت و از چند و چون قضیه سر درخواهد آورد. اما این امر به هر حال کار سادهای نخواهد بود، بهخصوص که الگوهای پرنفوذتر پدیدارشناسانه و متافیزیکی زمان حاضر این کار را مشکل تر ساخته است.

کوشش نگارنده بر آن بوده است که نوشتهٔ حاضر، که طرح کلی جستار در نظریههای سیاسی است، برای هر باسواد علاقهمند به موضوع اندیشهٔ سیاسی قابل فهم باشد. هدف این بوده است که مطالب در عین سادگی شکل پیش پا افتاده و کسل کنندهای به خود نگیرند و نیز در عین اصیل بودن بیان کنندهٔ تفکر خاصی نباشند.

موفقیت این کتاب را می توان با میزان کمکی که حاصل کار نویسنده به فهم و درک نظریه های سیاسی می کند ارزیابی کرد. زیرا فهم نظریه های سیاسی بالاتر از مطالعهٔ صرف کتاب های فلسفهٔ سیاسی است. فهم نظریه های سیاسی راهی است به سوی زندگی آزموده شدهٔ فردی، و قدمی است برای برقراری گفتمانی اجتماعی که خود متضمن داشتن جامعه ای آزاد است.

توماًسُ ا. اسپریگنز

#### كفتار نخست

# درآمد: سیاست و نظر یههای سیاسی

عبارت «نظریه های سیاسی» معانی گوناگون دارد. امروزه، علم سیاست به ساختمانی چندطبقه می ماند. هر یک از طبقات یا رشته های علم سیاست به نحوی با نظریه (تثوری) در ارتباط هستند. آن دسته از نظریه های سیاسی که در این کتاب مورد بررسی قرار گرفته اند، از نظر عده ای نظریه های سیاسی «هنجاری» او از نظر عده ای دیگر «فلسفهٔ سیاسی» تلقی می شوند. به گفتهٔ پروفسور شلدون وولین ۲، ممکن است حتی آن ها را نظریه های «حماسی» ۳ خواند.

موضوع این کتاب را با هر مفهومی که به بهترین وجه معرف آن باشد مشخص کنیم، نظریه های سیاسی مطروح شده در آن مطالبی است که در آثار کلاسیکی مانند جمهور ۴ افلاطون، لویاتان ۵ تامِس هابز و قرارداد

<sup>1.</sup> normative

<sup>2.</sup> Scheldon S. Wolin, "Political Theory as a Vocation", American Political Science Review, 62 (Dec. 1969), pp. 1062-82.

3. epic

۴. افلاطون، جمهور، ترجمهٔ فؤاد روحانی، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، تهران، ۱۳۳۵. جمهوری، دورهٔ آثار افلاطون (۷ جلد)، ترجمهٔ محمدحسن لطفی، خوارزمی، تهران.
 ۵. (Leviathan)، متأسفانه این اثر مهم هنوز به فارسی ترجمه نشده است، ولی قطعائی...

اجتماعی (روسو یافت می شوند. این شاهکارها در جست وجوی ارائهٔ تصویری جامع و نسبتاً منسجم از زندگی سیاسی هستند. واژهٔ یونانی «تثورین» که کلمهٔ «تثوری» آز آن مشتق می شود به معنی «نظر کردن» توجه کردن و تعمق کردن» است. این دقیقاً همان کاری است که متفکران بزرگ و دیگرانی که چون آنان قرنها به بحث در نظریههای سیاسی برداخته اند بشر را به آن دعوت می کنند. این متفکران نحوهٔ نگرشی را به انسان می آموزند که به طور کلی معنی اش «تصوری نمادین از کلیتی نظم یافته است.» آنان از دنیای سیاست که بشر ناگزیر از زندگی در آن است سیبنش، و یا روش درک همه جانبه ای ارائه می دهند.

#### هدف و وسیله در سیاست

بخش مهمی از علم سیاست معاصر به مطالعهٔ قدرت و نفوذ می پردازد. در پاسخ به سؤال «چه کسی حکومت می کند؟»، علم سیاست روشهای متعدد تصمیمگیری را بررسی می کند و در پی آن است که منابع و چگونگی اتخاذ تصمیمهای سیاسی را در اجتماع دریابد. به تعبیر دیوید ایستون<sup>۵</sup>، علم سیاست سروکارش با «تخصیص آمرانهٔ ارزشها» در جامعه است. به بیان صریح هارولد لاسول<sup>۶</sup>، علم سیاست مطالعهٔ این است که «چه کسی می برد، چه می برد، کی می برد و چگونه می برد؟» مطالعهٔ روند تصمیمگیری هم جالب است و هم مهم. کسی نمی تواند

جاز این کتاب در خداوندان اندیشهٔ سیاسی ج ۲، یافتنی است و نیز بنگرید به: ریجارد تاک، هایز، ترجمهٔ حسین بشیریه، طرح نو، تهران، ۱۳۷۶؛ برایان ردهد، اندیشهٔ سیاسی از افلاطون تا ناتو، ترجمهٔ کاخی و افسری، آگاه، تهران، ۱۳۷۳؛ ژانژاک شوالیه، آثار بزرگ سیاسی، ترجمهٔ لیلا سازگار، مرکز نشر دانشگاهی، تهران، ۱۳۷۳. از ژانژاک روسو، قرارداد اجتماعی، ترجمهٔ غلام حسین زیرکزاده، تهران، ۱۳۲۴ و نیز بنگرید به: پل ایچ فرای، ژانژاک روسو، ترجمهٔ خشایار دیهیمی، نسل قلم، تهران،

<sup>2.</sup> Theorien 3. theory 4. Ibid, p. 1080. 5. David Easton

<sup>6.</sup> Harold Laswell

مدعی شناخت کاملی از اجتماع باشد، مگر اینکه از سازوکار، روند و خصوصیات افرادی که تصمیمهای سیاسی آن جامعه را اتخاذ میکنند برداشت درستی داشته باشد. به همین لحاظ است که «جامعه شناسم, قدرت» بخش عمدهای از مطالعهٔ علم سیاست را تشکیل میدهد.

با وجود این، سیاست وجوه مختلفی دارد و صرفاً در مبارزه برای كسب قدرت خلاصه نمى شود. اگر قرار باشد كه جامعهٔ مورد مطالعه از وضع «جنگ همه با همه» ۱ فراتر برود، قطعاً سیاست چیزی بالاتر از مبارزه برای قدرت است. جامعهٔ سیاسی همچنین چارچوبی است برای روابط نظامیافته که در آن افراد با هم روزگار میگذرانند و خواسته ها و نیازهای اجتماعی شان را برآورده میکنند. بهطور خلاصه، جامعهٔ سیاسی یک تکاپوی ۲ انسانی هدفمند است و صرفاً یک واقعه و یا یک رویداد نیست؛ جامعهٔ سیاسی مخلوق آگاهی بشسر است که به منظور انجام رساندن اهداف مهم و عملی تشکیل و اداره می شود.

اهداف نهایی سیاست از نیازهای زندگی بشری سرچشمه میگیرند. حتى ادامهٔ حيات در اين دنيا په كوشش سازمانيافته نيازمند است. تشكيل یک نوع زندگی، که هدفش صرفاً بقا نباشد، به سازماندهی هرچه بیشتر نهادهای پیچیدهٔ «سیاسی» نیاز دارد. افراد بشر برای رهایی از مصایب طبیعی و تجاوزگری انسانهای دیگر امنیت می طلبند. آنان به خوراک، پوشاک و مسکن نیاز دارند. آنان، همچنین به درجهای کمتر از نیازهای ضروری، به افزارهایی نیازمندندکه از طریق آنها استعدادهای اختصاصاً انسانی خود را تحقق بخشند. به طور مثال، آنان به شیوه هایی برای کسب هویت و دوستیابی نیازمندند.

هیچیک از نیازهای انسانی به صرف آرزو برآورده نمی شوند. بشر در بهشت عدن زندگی نمی کند که طبیعت تمام خواسته هایش را برآورده کند.

۱. عبارت یونفوذ و بسیار معروف تامس هابز.

بقا و پیشرفت بشر به کار و کوشش او بستگی دارد. انسانها باید به یاری مغزها و دستهای خویش نهادهایی بنا کنند که به آنان امکان «متمدن شدن» را بدهد.

بنابراین، هدفها و «کارکردهای» جامعهٔ سیاسی گوناگون و متعدد است: در اصل، وظیفهٔ نظام اجتماعی محافظت از افراد خویش است؛ امنیت جانی افراد باید تضمین شود. نظام اجتماعی همچنین باید به طریقی در حفظ ثمرهٔ کار و فعالیت افرادش کوشا باشد. محدودترین طرز تلقی از اهداف جامعهٔ سیاسی باید دربر گیرندهٔ آن چیزی باشد که جان لاک حفظ «جان و آزادی و مال» میخواند. افزون بر آن، در اکثر جوامع انسانی نظام تولید اقتصادی متولید خدمات و کالاها به کوشش سازمانیافتهٔ جمعی نیازمند است. به همین دلیل، نهادهایی برای تولید و توزیع ثروت بایستی ایجاد شوند. تشکیل و تنظیم اینگونه نهادهای اداری از وظایف عمدهٔ سیاسی است. همانطور که نظریه پردازان از دورهٔ ارسطو تا زمان مارکس نشان دادهاند، اینگونه ترتیبات برای حیات و حکومت در هر نظام سیاسی ضرورت حیاتی است.

در سطحی بالاتر و پیچیده تر، جامعهٔ سیاسی چارچوبی ارائه می دهد که به زندگی افرادش معنی و اعتبار می بخشد. جامعهٔ سیاسی گونهای نظم انسانی را جانشین هرچومرچ می کند. جامعهٔ سیاسی همانند نمایشی است که برای شهروندانش نقشهایی تعیین می کند. مردم براساس این نقشها به زندگی خودمعنی می دهند. به تعییر یکی از نظریه پردازان سیاسی معاصر، جامعهٔ سیاسی «عالم کوچک یا منظومهای است که از درون به وسیلهٔ افراد همیشه خلاقش، که جامعهٔ سیاسی را وسیلهای برای تحقق بخشیدن به آرمانهای خود می دانند، معنی و روشنی می یابد.» احوامع سیاسی فلسفهٔ وجودی هدفهای اصلی و بنیانی خود را

<sup>1.</sup> Eric Voegelin, The New Science of Politics (Chicago, 1952), p. 27.

با تشریفات گوناگونی به نمایش می گذارند و تبویب می کنند. اعضای یک جامعه با خواندن سرود ملی، سوگند وفاداری به پرچم و احترام به بنیانگذاران جامعهٔ سیاسی پشتیبانی خود را از هدفهای بزرگ تری که جامعه خواستار آنها است ابراز میکنند. در بعضی از جوامع، این مراسم از ویژگی خاصی برخوردار است. مدارس، مطبوعات و مؤسسات هنری کوشش دارند که اهداف جامعه را از طریق برنامههای خود به دیگران تفهیم کنند. در جوامعی که استبداد تام ۱ بر آنها حاکم است، این کوششها تا حدی ممیزی و هماهنگ می گردند تا با یک صدا و یک رنگ واحد ارائه شوند. حتى در جوامعي كه كثرتگرايي ٢ بر آنها حاكم است علت وجودي جامعه با اشتياق كامل نه فقط از طريق سازمانهاي رسمي، بلکه با تجلیهای وطنیرستانهٔ مردم، که به صورت سرودهای مسابقات ورزشي بروز ميكند، مورد تفاخر قرار ميگيرد.

## غایت و تناسب نظریههای سیاسی

جرامع سیاسی، همانند تمام نهادهایی که به دنبال هدف مشخصی هستند، ممكن است موفق بشوند و يا شكست بخورند. آنها يا به هدف مسىرسند و يا بهطور اسفناكى سقوط مىكنند. جامعة سياسى با فراهم آوردن امنیت، پیشرفت، حدالت و تأمین شخصیت فردی برای افرادش ممكن است زندگي آنان را بيش از حد غني كند و يا با عدم توفيق در به انجام رساندن این وظایف زندگی افرادش را به جهنم تبدیل کند و برای آنان نگونبختی، خونریزی، جور و احساس پوچی بیافریند.

گفتیم که هدف نظریههای سیاسی فراهم آوردن «بینش همهجانبه» از جامعهٔ سیاسی است. نظریهپرداز سیاسی می کوشد با قرار دادن سیاست در چشماندازی گسترده «تصویری جامع» به مخاطبان خود ارائه دهد. او

<sup>1.</sup> totalitarianism 2. pluralism

بهویژه در سایهٔ مطالعاتش در موضوعاتی جون سرشت آدمی و دیگر خصوصیات جهان پیرامونش که به منزله مواد خام مطالعهٔ او هستند ــ سیاست را توصیف می کند.

چنین بینش همهجانبهای هم توصیفی است و هم هنجاری. از نظر توصیفی، نظریهٔ سیاسی مهمترین بازیگران، عوامل و چارچوبهای سازندهٔ زندگی سیاسی را شناسایی میکند. افزون بر آن، روابط اساسی بین این شاخصها را که شناسایی نموده است توضیح میدهد. بهطور مئال، نظریهٔ مارکسیستی نیروهای اقتصادی و الگوهای طبقات اجتماعی را نشان می دهد که به زعم آن در قلب فرایند سیاسی قرار دارند. آزادی خواهان دورهٔ روشن بینی ۱ تیروهای علمی و تفکر را محرک پیشرفت انسانی می دانستند. تامِس هابز، افلاطون، ارسطو (و دیگران) تجزیه و تحلیل گسترده و ژرفی از تأثیر حواطف و جاهطلیه های بشری بر سیاست ارائه می دهند. جرمی بنتام ۲ و چیمز مدیسون ۳ در مطالعهٔ هدف سیاست نقش قانونگذاری و نظام مشروطه راکشف و مورد بررسی و تحلیل قرار می دهند. طرح کیلی در هر نظریهٔ سیاسی توصیف همه جانبه ای از کنش ها و واکنش هایی است که در ورای قبل وقال سیاست

طبیعتاً هرگونه توصیف همه جانبهٔ فعالیت بشری از این دست به علت وسعت نظر و گستردگی آن یک بُعد مهم هنجاری نیز دارد. دورنمای

<sup>1.</sup> enlightenment liberals

المعرف المعربة ا

۳. James Madison)، چهارمین ریبس جمهور امریکا (۱۸۰۹)، چهارمین ریبس جمهور امریکا (۱۸۰۹)، عضو كنگره مهاجران و نويسندهٔ اصلى قانون اساسى امريكا بود، و با نوشتن مقالات برای تصویب آن مبارزه کرد. سهم بیمانندی در متقدم ساختن فلسفهٔ سیاسی حکومت امریکا دارد.

<sup>4.</sup> William T. Bluhm, Theory of Political System, (Englewood, Califfs. N. J. Prentice Hill, 1965).

سیاسی ای که نظریه های سیاسی ارائه میدهند چشمانداز وسیعی از اطلاعات خنثی نیست. بلکه بازنمودهایی از نظم یا آشفتگی، از پیروزی یا مصيبت، از موفقيت والايا شكست مالال آور، از همياري اجتماعي يا جنگ و از پیشرفت یا از همپاشیدگی هستند. نظریهپرداز سیاسی با اراثهٔ تصویری کلی از سیاست به انسان امکان می دهد که دریابد چه جزئی از نهادها و رفتارهای سیاسی اش ویرانگر، نارسا، احمقانه و یا غیرمنطقی است. بهطور مثال، ارسطو نشان میدهد که هر گاه بدون در نظر گرفتن فرهنگ جامعهای قوانین اساسی برایش تدوین شود، احتمال شکست آن جامعه زیاد است. افلاطون تعدیل نکردن اغراض نفسانی را خطرناک می شمارد. هابز دردسر دنیال کردن آرزوهای کوتهنظرانه را بدون اعتنا به مصیبتهای نهایی که ممکن است بهبار آورند نشان می دهد. مارکس غير منطقي بودن «كالايرستي» الراروشين ميكند. و بالاخره مديسون عواقب سوء تفویض قدرت حکومت به یک فرد را توضیح می دهد. نظریهٔ سیاسی با در نظر گرفتن زمینهٔ کلی نیازها و امکانات بشر که قبل از همه ناشی از سیاستاند ـ زمینهٔ قضاوت در مورد بخردانه بودن اعمال و ترتیبات سیاسی را فراهم میکند. دیدگاهی فراهم می شود تا از طریق آن دریاییم که چه میکنیم و کیفیت کارمان چگونه است.

بنابراین، کاملاً روشن است که نظریههای سیاسی صرفاً یک علاقهٔ دانشگاهی نیستند. یلکه شدیداً به موضوعات عملی و روزمرهٔ سیاست مربوط می شوند. درست است که نظریه پرداز سیاسی تا حدی برای ارضای تمایلات شخصی خود \_یعنی برای درک جهانی که در آن زندگی می کند \_می نویسد، اما تا حد زیادی هم برای بهره برداری عملی مخاطبان خود قلم می زند. تقریباً تمام نظریه پردازان سیاسی به روشنی باور دارند که عمل به رهنمودهای آنان اوضاع را بهتر می کند. مثلاً، هابز می نویسد: «این عمل به رهنمودهای آنان اوضاع را بهتر می کند. مثلاً، هابز می نویسد: «این

<sup>1.</sup> commodity fetishism

حقیقت نظری را به کاربرد عملی مبدل کنید.» ایس هدف نظریههای سیاسی این است که جهان سیاست را برای ما قابل فهم کند تا با آن هدایت بشویم؛ یک نقشهٔ جغرافیایی از سیاست برای ما رسم می کند تا به ما بگوید کجا هستیم و چه راهی ما را به مقصد مورد نظرمان می رساند.

گروهی از نظریهپردازان معتقدند که بشریت با پیروی از حکمتهای ژرف آنان، قادر خواهد شد کشمکشها و محرومیتهای اجتماعی را از میان بردارد و نظام سیاسی موزون و رضایتبخشی برقرار کند. آنانی که خوشبینی کمتری دارند نیز امیدوارند که درک سیاسی حداقل به کاهش مصیبتهای بالقوه کمک کند. مثلاً هابز، که بینش سیاسیاش به طور کلی بدبینانه و تراژیک است، معتقد است که نظریهٔ سیاسی او ما را از زندگی هایی که «تنها، مسکنتبار، زشت، درنده خویانه و کوتاه» است نجات می دهد.

واقعیت این است که نظریه های سیاسی، بینشهایی را بعنی تصویرهای نمادین از یک کلیت نظامیافته از سیاست ارائه می دهند. آنها در استعارههایی که در بخشهای مهمی از کتب کلاسیک وجود دارند نهفته هستند. افزون بر این، اغلب این استعارهها با عباراتی مطرح شده اند که اهمیت عملی نظریه های ابراز شده را نشان بدهند. هدف نظریه های سیاسی رفع کمبودهایی است که اغلب در سیاست دیده می شوند و ممکن است نتایج مصیبت باری به بار آورند. مناجات نویسان برآناند که اگر بینش نباشد نابودی مردم حتمی است. اکثر نظریه پردازان می توانند این موعظه را شعار خود قرار دهند.

به طور مثال، بشر ممکن است در اثر کوته نظری بیش از حد دچار مصیبتهای سیاسی بشود. اشتغال به خواسته ها و مشکلات ضروری آن قدر بشر را از دوراندیشی بازمی دارد تا فرصت از دست برود. انسان با

<sup>1.</sup> Thomas Hobbes, Leviathan, (N. Y. E. P. DUtton, 1950), p. 319.

اصرار در کسب شهرت و ثروت فردی، چهبسا با بی توجهی، آنچه را نیز به دست آورده است از دست بدهد. افراد ممكن است با دنبال كردن خواسته های فردی و بی اعتنایی به پیامدهای نهایی اعمالشان جنگهای داخلی، آشوبها و آشفتگیهای سیاسی ویرانکنندهای را موجب شوند. ژرفبینی درستی که بتواند تصویر جامعی ارائه دهد ممکن است از چنین مصیبت هایی جلوگیری کند. تامِس هابز، که کتاب لویاتان او «شاهکار فلسفهٔ سیاسی به زبان انگلیسی، خوانده شده است ۱، دستکم چنین \_\_\_ هدفی داشت. وی امیدوار بود که با نظریهٔ سیاسی اش، که آنرا «علم اخلاق و مدن» خواند، به این هدف جامهٔ عمل بپوشاند. او می نویسد:

بشریت به حکم ضریزه به ذرهبینهایی مسلح است (منظور غرضها و خودخواهی هاست) که با آنها از هر فداکاری کوچکی نارضایتی بزرگی ایجاد میکند. اما به ذرهبینهایی (یعنی علم اخلاق و مدن) که با آنها دریابد که مشکلات بشریت بدون آن فداکاریها از میان برداشته نمی شوند مسلح نیست.<sup>۲</sup>

افلاطون نيز در كتاب جمهور كه اولين كتاب مهم فلسفة سياسي غرب است ـ برای ادای منظور خود مدام به استعاره متوسل می شود. «کجبینی هایی» که او در بشریت مشاهده کرد باکوته نظری هایی که هابز به عنوان اشكالات بنياني سردرگمي سياست بشريت تلقي ميكرد متفاوت اند. افلاطون درست در مركز رسالهٔ جمهور تمثيل به حق معروف «غار» را عرضه می کند تا با آن مشکلات بشر را توصیف کند. او می گوید اکثر مردم مثل کسانی هستند که تمام عمر خود را در غاری به سر بردهاند. آنچه آنها دیدهاند سایهها و اشباحی بیش نبودند که بر دیوارهای غار لرزاناند. آنان که هرگز روشنایی مستقیم خارج غار را تجربه نکردهاند

<sup>1.</sup> Michael Oakeshott, Introduction to the Leviathan (Oxford, Basil Blackwell, 1974), p. viii. 2. Hobbes, Leviathan, p. 18.

نمی دانند که آنچه می بینند سایه هایی بیش نیست. آنان بدون داشتن قابلیت درک حقایق در یک دنیای سیاسی خیالی که به وجود آورده اند زندگی می کنند. اما چون خیال گرایی می تواند از کو ته نظری خطرناک تر باشد، آنان کورکورانه به چاله های سیاسی ای می افتند که احتمالاً نابودی روحی و جسمی به دنبال دارد.

راه حل این کجبینی فراهم آوردن ذرهبین برای دید بهتر نیست. به نظر افلاطون، بشر نه تنها باید قادر باشد بهتر ببیند بلکه باید دیدش تغییر کند. بشریت به ذرهبین نیاز ندارد، بلکه نور لازم دارد. تهیهٔ عینک راه چاره نیست. بشریت باید از نو تربیت شود. باید در برداشت بشر از جهان خارج تغییر جهتی رخ بدهد. به نظر هابز، نظریههای سیاسی با آموزش دوراندیشی به هدف می رسد، در حالی که برای افلاطون هدف نظریههای سیاسی می سوگردانی است. او می نویسد:

همانگونه که توچه چشم از تاریکی به سوی روشنایی مستلزم توجه تمام بدن به همان سمت است، همانطور، انصراف قوه و واسطهٔ ادراک از مشاهدهٔ محسوسات قانی نیز مستلزم انصراف نفس است از عالم کون و فساد تا آنگاه که نفس مشاهدهٔ وجود باقی و تابش نور آن را تحمل تواند کرد. این همان است که ما خیر نام نهاده ایم. ا

به مثالی دیگر از زمان حاضر توجه کنید. هربرت مارکوره بر آن بودکه روشهای آموزشی و مشربهای سیاسی حاکم بینش سیاسی انسان را محدود و تحریف میکنند. آنها نوع نافذی از یک «شعور کاذب» به وجود می آورند. مارکوزه در کتاب انسان تکساحتی می نویسد:

تا جایی که به حقیقت مشخصی مربوط می شود، تفکر و رفتار

١. افلاطون، جمهور، ترجمهٔ فؤاد روحاني، صص ٢٠٢ـ٢٠٠.

شعور کاذبی را القا می کنند که به حفظ نظم کاذبی از واقعیات کمک می کند و بر آن منطبق است. این شعور کاذب در قالب ابزارهای تكنيكي حاكم بروز ميكندكه به نوبه خود، توليدكننده اين شعور کاذباند. <sup>۱</sup>

به نظر مارکوزه اینگونه کجبینی ها و شعور کاذب پیامدهای سیاسی عميقي دارند. آنها سلبكنندهٔ آزادىاند. آنها راه تىحقق استعدادهاى انسانی را که با پیشرفت جوامع صنعتی امکانپذیر شده است می بندند. وظیفه، آرزو و نوید نظریه های سیاسی این است که بشر را از کجبینی ها و پس از آن از چنبر نظامهای اجتماعی سرکوبکننده نجات دهد. بینش خطیر عقلی که در نظریه بردازی سیاسی نهفته است «نیرویی واژگونساز است ۴ که بشریت را قادر می سازد آزادی واقعی را به دست آورد. بدیهی است که نظریه های سیاسی هابز، افلاطون و مارکوزه در جزایات اختلاف نظرهای زیادی دارند. و درواقع اختلاف آنها ژرف است. حرفهای نظریه پردازان سیاسی در مجموع سرودی هماهنگ نمی سازد، لكن يك هميرسه و يا گفت و شنودى ايجاد مىكند. نظريه پردازان سیاسی چهبسا ادراک اساسی مشابهی دربارهٔ شیوهٔ جستار و بررسی دارند که آنها را قادر می سازد، با وجود اختلافات زبانی و مکانی و فرهنگ سیاسی، حرفهای یکدیگر را بفهمند. آنها تأکید می کنند که نمی توان به سادگی به طور جامع دنیای سیاست را درک کسرد. درواقع برداشت بشر بهطور کلی محدود و اغلب کاملاً تحریف شده است. این ناتوانی در فهم سیاست از نظر کلی خطرناک و نابودکننده است. بنابراین

3. dialogue

<sup>1.</sup> Herbert Marcuse, One Dimensional Man, (Boston 1964), p. 145 [هربوت مارکوزه، انسان تک ساحتی، ترجمهٔ محسن مؤیدی، امیرکبیر، تهران، ۱۳۵۰.] ۲. هم*ان کتا ب*. ص ۱۱۲.

ضروری است که بر کجبینی های سیاسی تا آنجا که ممکن است فائق آییم. این ضرورت وظیفهٔ نظریه های سیاسی را تشکیل می دهد.

# روشهای فهم نظریههای سیاسی

روشهای متعدد و مفیدی وجود دارند که حدود وگسترهٔ یک جستار را تعریف و مشخص میکنند. به طور مثال، در جواب به این سؤال که نظریه های سیاسی چیست؟ ممکن است به مسائلی که در نظریه های سیاسی مطرح می شوند توجه کرد یا ممکن است هدف آن را مورد بررسی قرار داد، یا حتی ممکن است «راه حلهای ارائه شده» را بررسی کرد.

اگر برای تعریف نظریههای سیاسی مسائل و مشکلات نقطهٔ آغیاز باشند، می توان چند موضوع مین را، که در تاریخ آن نظریه مرتباً تکرار شده اند، مشخص کرد. این سؤالات «همیشگی» ام که مکرر و با ابرام رخ نشان می دهند، به منزلهٔ هستهٔ مرکزی ذهن مشغولیِ نظریههای سیاسی هستند. «آیا میارهای طبیعی برای عدالت وجود دارد؟»، «رابطهٔ صحیح بین فرد و جامعه چیست؟»، «قدرت باید به چه کسی تفریض شود؟»، «به چه صورتی دولت می تواند آزادی های انسانی را تأمین و به چه طریقی آنها را محدود کند؟» انسان چه در پی شورش به ضد جامعهٔ سیاسی باشد و چه در پی بازسازی و یا اصلاح آن، به ناچار با این مسائل و سؤالات مشابه آنها روبه رو به خواهد بود. تمام نظریه پر دازان به نحوی با این سؤالات درگیر هستند و به مطور مستقیم یا غیرمستقیم باید به آنها جواب بدهند. بنابراین، شناخت و درک موضوعات همیشگی در نظریههای سیاسی می تواند به مقدار

<sup>1.</sup> perennial

زیادی ما را در درک جامعهٔ سیاسی یاری دهد. ۱

درک سرشت نظریههای سیاسی با مطالعهٔ هدف و نهایت آنها و ایسن که نیظریهپردازان به دنبال چه هستند نیز قابل فهم است. آنها می خواهند چه چیزی را بدانند؟ کسانی که این رهیافت را دنبال می کنند معمولاً به این نتیجه می رسند که نظریهٔ سیاسی جستاری است برای فهم عناصر تشکیل دهندهٔ اجامعهٔ خوب». مثلاً لئو استراوس، یکی از صاحب نظران برجستهٔ نظریهٔ سیاسی، معتقد است که فلسفهٔ سیاسی الکوشش صادقانهای است برای دانستن سرشت امور سیاسی و درک سرشت نظام سیاسی درست یا خوب.» آ تعریف او راهگشاست. مسلماً تمام نظریهپردازان سیاسی بزرگ به این مسئله توجه کردهاند. آنها همهٔ آن مناصر تشکیل دهندهٔ یک جامعهٔ خوب را جامعهای که انسان را ناامن و بیچاره نمی کند و زندگی رضایت بخشی برای او فراهم می کند.

بالاخره، ممکن است نظریههای سیاسی را با مطالعهٔ راه حلی که ارائه می دهند بررسی کرد. نظریههای سیاسی چه ادعایی دارند؟ چه قضایایی را مطرح می کنند؟ از آن جا که نظریههای سیاسی راه حلها و توصیههایی نیز برای اجرا ارائه می دهند، در تاریخ نظریههای سیاسی آنها را نظریههای ۱ تجویزی نیز می گویند. به عبارت دیگر، نظریهٔ سیاسی نوعی جستار است برای یافتن معیارها و راه حلها. کوشش نظریهٔ سیاسی تجویزی این است که به ما بیاموزد چه باید بکنیم و مدعی است که

Gienn Tinder, Political Thinking; The Perennial Questions, 2nd ed. (Boston, 1974).

این کتاب برای مطالعهٔ نظریههای سیاسی مورد بحث ما کتاب صفیدی است. [گلن تیندر، تفکر سیاسی، ترجمهٔ محمود صدری، انتشارات علمی و فرهنگی، تهران، ۱۳۷۴.]

<sup>2.</sup> Leo Strauss, What is Political Philosophy? (N. Y. Free Press, 1959), p. 12. [لئواستراوس، فلسفة سياسی چيست؟، ترجمهٔ فرهنگ رجایی، انتشارات علمی و فرهنگی، تهران، ۱۳۷۳.]

وظایف، تکالیف و آرمانها را می داند.

هریک از این نگرشها به تنهایی یا در مجموع درک عمیق و باارزشی از سرشت نظریههای سیاسی ارائه میدهند. درواقع، درک هر فعالیت فکری، بدون درک روشنی از مشکلات اساسیای که با آن روبروست و هدفهای روشنقکرانمهٔ آن، راه حلها و قضایایی که ارائه میدهد امکانپذیر نیست.

با وجود این، این شیوه ها علی رغم ضرور تشان ناقصاند و تنها بخشی از جستار را در بر می گیرند. مثلاً گرچه آنها از «مبداً» و «غایت» نظریه های سیاسی، یعنی سؤالاتی که مطرح شده و جواب هایی که ارائه شده، خبر می دهند، اما دربارهٔ «حد فاصل» آن ها و نیز چگونگی گذشتن از مرحله ای و رسیدن به مرحله ای دیگر سکوت کرده اند. برای کامل کردن تصویر نه تنها باید سؤالات سرنوشت ساز نظریه پردازان را شناخت، بلکه باید از چند و چون پاسخ آن ها نیز یا خبر بود. نه تنها باید دانست اهداف کدام اند، بلکه باید راه های رسیدن به آن ها را نیز دانست. نه تنها باید راه حل های ارائه شده و یا نقطه نظرهای آن ها را دانست؛ بلکه باید سرچشمه و نحوهٔ توجیه راه حل ها را نیز دریافت.

# «منطق درونی» در مقابل «منطق بازسازی شده»

به نظر نگارنده، برای درک واقعی هرگونه جستار باید دقیقاً به روندهای فکری آن پی برد. باید به آنچه پروفسور آبراهام کاپلان «منطق درونی» در پدیدهها مینامد توجه دقیق نمود. ۱

همانطور که او میگوید، در یک رشتهٔ علمی، «منطقی» که بعد از اتمام عمل و با دسته بندی موضوعات ارائه شده باز تولید و بازسازی می شود، با روندهای عملی شناخت یا منطق درونی تفاوت دارد. افزون بر

<sup>1.</sup> Abraham Kaplan, The Conduct of Inquiry (San Francisco, Chandler, 1964).

آن، این روندها را نمی توان با «منطق بازسازی شده» یکی دانست و نمى توان آن ها را به سطح مزبور تقليل داد. گرچه منطق درونى با منطق بازسازی شده تداخل آشکار دارد، ولی «نمی توان آن ها را یکسان تلقی کرد یا بر هم منطبق دانست. و یا همان طور که نمی شود گفته های گیبون مورخ را دربارهٔ سقوط روم باگفته های یک پزشک دربارهٔ تب بیمار یکسان دانست، نمی توان تصور کرد که این دو روش با هم ارتباط دقیق دارند.» ۱

البته، منطقاً مى توان ادعا كردكه منطق بازسازى شده شيوة تحقيق، بدون یاری گرفتن از پویایی «منطق درونی»، احتمالاً تعریف گمراه کننده و تحریف شدهای از موضوع ارائه می دهد. منطق بازسازی شده تصویری آرمانی از موضوع بیش نیست که ضمناً انتزاعی نیز هست. هر مطلب انتزاعی و آرمانی، صرفنظر از جنبه های مثبت آن، سوء تعبیر خامی بیش

اگر برای فهم هر مطلبی صرفاً و یا صمدتاً بر بازسازی های بعدی شکل معینی از تحقیق به منزلهٔ مبنای درک و استنباط امر مورد نظر تأکید شود، نارسایی به بار می آید. در واقع نتیجهٔ کار احتمالاً گمراه کننده است. به طور مثال، تامس کوهن در کتابی تحت عنوان ساختار انقلابهای علمی بحث مر كندكه اين دقيقاً بلايي استكه علوم تجربي به آن دچار است. به نظر او، از آنجا که «بشر برای درک علوم مشاهداتش را بر موفقیتهای علمی کامل شده بنا میکند خود را بیشتر گمراه کرده است.۲

در علوم تجربی این نکته مسلم است که اگر به نظریه های سیاسی به ا صورت یک دسته قضایا بنگریم، درک رضایت بخشی از آنها به دست نخواهد آمد. مسلماً چنان روشی چیزهایی به ما می آموزد، ولی چیزهای

<sup>1.</sup> Ibid. p. 8.

<sup>2.</sup> Thomas Kuhn, The Structure of Scientific Revolution, 2nd ed. (Chicago, 1970), p. 1.

<sup>[</sup>تامس كوهن، ساختار انقلابهاي علمي، ترجمه احمد آرام، انتثبارات سروش، تهران، ۱۳۶۹.]

زیادی را هم از دست می دهیم. چه بسا که آن چه از دست می رود مهم باشد. همان طور که قبلاً گفته شد، نظریه های سیاسی تصویرهای نمادین از کلیت های نظم یافته هستند. آن ها روش هایی برای دری جهان اند. هرگاه یک نظریه پرداز بخواهد عقایدش را به مخاطبانش القاکند، و آن ها را وا دارد که هجهان را با دید او مشاهده کنند، به تدابیر و به ملغمه ای از مستراتژی ها و شکل های دستوری متوسل می شود. او به غیر از جملات ساده، از تمثیل ها، استعاره ها، اصول موضوعه، داستان های تخیلی، اساطیر، جملات تشویقی و حتی امری استفاده می کند. او نمی تواند، بی دغدغه، صرفاً از تعابیر و کلمات رایج بهره بگیرد، چرا که این کلمات معنی شان را از «بازی زبان» که کلمات در آن بازی فعال اند (و لودویگ ویتگنشتاین فیلسوف برجستهٔ قرن ما به خوبی این را نشان داده است ) اتخاذ می کنند، و هدف نظریه پرداز سیاسی این است که یک بازی کاملاً جدیدی را به ما بشناساند.

افزون بر آن منطق تجریدی حکم می کند که آنچه که «هست» از آنچه که «باید باشد» جدا شود. اگر صرفاً به طور منطقی به موضوع توجه شود، عباراتی که «هستها» را توضیح می دهند هرگز قادر نیستند آنچه را که «باید باشد» توضیح بدهند. بنابراین هنر بزرگ نظریه های سیاسی ارائه طریقی است که با آن این دو هنجار، اگر نه با «منطق»، دست کم به طور «طبیعی» تلفیق شوند. منطق بازسازی شده انسان را وا می دارد که

۱. «ویتگنشتاین در کتاب آیی نظریهٔ قدیم خود را، که در اصل یک زبان کامل علمی وجود دارد که وظیفهٔ آن تنها شرح دادن جهان است، رها کرد و زبان را همچون مجموعه ای نامعین از فعالیتهای اجتماعی دانست که هریک از کاربردهای آن مقصودی جداگانه دارد.

ویتگنشتاین هریک از این کاربردهای جداگانه را یک بازی زبان می داند. درست است که یک کاربرد زبان بیان جهان است، و یک راه هم برای آن وجود دارد که همان «تصویر کردن» است، اماکاربردهای فراوان دیگر هم وجود دارد، مثل به کار بردن زبان برای درخواست، سپاس، نفرین، سلام و دعا، (داریوش آشوری، گشتها، انتشارات آگاه، تهران، ۱۳۵۶).

جزء «توصیفی» از از جزء «تجویزی» انظریه های سیاسی جدا کند؛ که این بار نیز نتیجه جز تحریف چیز دیگری نیست. مقتضیات منطق ایستای عمل بعدی انسان را وامی دارد تا به یکی از مهم ترین ابعاد نظریه های سیاسی بی توجه باشد. این روش درک چگونگی رابطهٔ بین جهان بینی ارائه شده و عکس العمل های طبیعی و مناسب براساس آن را مسدود می کند. افزون بر آن، این روش ابزار درک این واقعیت مهم را از انسان می گیرد که یک بینش گستردهٔ نظریه های سیاسی «ارائه دهندهٔ تصویری از سعادت و برقرار کنندهٔ ارزش هایی است که زندگی بشر بدون آن ها قابل دوام نیست.» "

رهیافت منطق بازسازی شده همچنین کلیت بعد وجودی نظریههای سیاسی را که در واقع بعد پویا و جاذب آنها است از میان برمی دارد و محو میکند. نظریههای سیاسی در دنیای واقعی با مسائل شاق انسانی سسر وکار دارند. نظریههای سیاسی از سردرگمیها، سرگشتگیها، محرومیتها و بحرانهایی که نظریههای نومیدانه در پی حل و غلبه بر آنها است آغاز میکنند. آنها با خواستهها و نیازهای انسانی درگیرند و با جدیت تمام به دنبال ارضای آن خواستهها و نیازها می باشند. البته مطالعهٔ نظریههای سیاسی با روش منطق بازسازی شده نه اینکه غلط و بی فایده باشد، ولی به این می ماند که انسان برای مطالعهٔ حیات بشر از جسم مردهٔ او آغاز کند.

از آنجاکه انتزاع نمودن بعد از عمل منطق بازسازی شده می تواند گمراه کننده باشد، برای فهم هر شیوهٔ پژوهش و خصوصاً نظریههای میاسی نباید قضایای ناشی از این نظریهها آغاز مطالعه باشند، بلکه به زبان فیلسوف علم، استیفن تولمین، «تفکر فعال، زنده و از نظر تاریخی در

<sup>1.</sup> descriptive. 2. prescriptive.

Charles Taylor, «Neutrality in Political Science» in Laslette and Runciman, eds., Philosophy, Politics and Society (N, Y, 1967), p. 56.

حال رشد که در چارچوب آنها مفاهیم فایدهٔ جمعی و کلی دارند، باید نقطهٔ آغاز باشد. همان طور که تولمین می گوید:

این تغییر نگرش انسان را وا می دارد تا تجزیه و تحلیلهای ایستا و «سرسری» را که متفکران با آنها مفاهیم روزمرهٔ علوم طبیعی و دیگر فعالیتهای فکری را توضیح داده اند رها کند. به جای آن، انسان باید «تصویر متحرک» تاریخی از فعالیت و روند تفکر ارائه دهد و از آن طریق امیدوار باشد که در نهایت پویایی تاریخی مفاهیم را درک کند و بدین نحو سرشت و ریشهٔ «منطق» آنها را دریابد. ا

# مطالعة أثار كلاسيك

آثار کلاسیک نظریه های سیاسی چنین سابقهٔ مشخص تاریخی را، که خیلی ضروری هم هست، ارائه می دهند. تنها با کارآموزی و دنباله روی از روش متفکران برجسته می توان علم اندوخت. اگر مشغله ها، اهداف و تصورات مشخص اندیشمندانی چون روسو، لاک و یا هگل درک شوند، بسیاری از محدودیت های نگرش «سرسری ایستا» روشن می شود. در واقع، دانشمندان و محققان مختلف حرفهٔ خود را دقیقاً با این روش می آموزند. آنها نه از طریق مطالعهٔ چند کتاب انتزاعی دربارهٔ اصول و روش، بلکه از طریق پیروی از الگوی کاردانان شناخته شده پی می برند که چگونه باید گیاه شناس، فیزیک دان و یا نظریه پرداز سیاسی شد.

در عین حال، تعلیم نظریه های سیاسی صرفاً از طریق مطالعهٔ آثار کلاسیک، صرف نظر از اهمیت آنها، نیز خطرها و محدودیت هایی همراه دارد.

Stephen Toulmin, Human Understanding, (Princeton, N. J. 1972), Vol. I, p. 85.

نخست، گرچه کتب کلاسیک تماماً راه حلهای نظام یافتهای نیستند، ولى «دستاوردهايي كامل» هستند. آنها منطق «تشريحي»اي را مجسم مىكنند كه به ندرت با منطق «پژوهشى» برأبرى مىكند.مطالعه دقيق کتابهایی مانند *قرارداد اجتماعی* و یا جمهور ممکن است درک نسبتاً خوبی از برداشت روسو و افلاطون از نظم سیاسی ارائه دهد، اما بدون فعالیت و بیگیری هوشمندانه ممکن است کاملاً روشن نشود که این برداشتهای شکل گرفته از کجا آمدهاند، چه انگیزهای روسو و یا افلاطون را بر آن داشت که جهانبینی آنچنانی داشته باشند. و جرا باید عقاید خود را آنچنان وادار کننده بدانند. اگر منطق درونی اندیشههای آنان درک نشود، همین نقص درک نادرستی از نظریههای آنها بهدست مىدھد.

دوم، اتکای صرف بر آثار کلاسیک به اتمام رسیده ممکن است این تصور را القاکند که نظریه های سیاسی آثار عتیقه هستند. آثار کالاسیک مسلماً محصول زمانها و جوامع گذشته هستند و به همین دلیل انسان ممکن است تصور کند که نظریهٔ سیاسی شاخه ای از تاریخ تفکر است. اگر این حرف درست باشد، پس منطقی است اگر مطالعهٔ آنها به مورخان تاریخ تفکر و یا افرادی که کنجکاوی شان به امور باستانی است واگذار شود در واقم، به همین دلیل است که پرفسور دیوید ایستون مدعی است که بی اهمیت شمردن نظریههای سیاسی در سالهای اخیر به دلیل همین طرز تفکر است. ۱

سرمه از آنجاکه آثار کلاسیک محصول زمانها و جوامعی هستند که احتمالاً با زمان ما و جوامع كنوني ما كاملاً متفاوت مي باشند، و همچنين از آنجاکه ممکن است با روشها و طرقی بیان شده باشند که با روش همای ایس زمان کاملاً بیگانه باشند، احتمال دارد که درک

<sup>1.</sup> David Easton, The Political System, 2nd ed. (N. Y. Knopf, 1971), chep. 10.

آنها ـ به خصوص برای افرادی که آشنایی چندانی با تاریخ تفکر ندارند ـ بسیار مشکل باشد. مثلاً افلاطون کتاب جمهور را با «پرسهزدن بهطرف پیراٹوس»، هابز کتاب لویاتان را با بحثی دربارهٔ طبیعت حرکت، و ادموند برک کتاب تفکراتی دربارهٔ انقلاب فرانسه را با جدلی با دکتر ریچارد پرایس «عالی جناب روحانی برجسته و ناساز شکار» آخاز می کنند. چنین آغازهایی به ترتیب در زمینهٔ دراماتیکی، منطقی و تاریخی هریک کاملاً پر معنی است؛ البته مفهوم اصلی این آغازها با مطالعهٔ سرسری روشن نمی شود. چنین بحثی دربارهٔ موضوعات کاملاً اساسی و ظاهراً پیچیدهای چون مفهوم «وضع طبيعي» نيز صدق ميكند.

و بالأخره، از آنجاكه كتب كلاسيك نظريههاي سياسي به شيوهها و در زبانهای گوناگون نوشته شده، ممکن است اصلاً مشخص نشو د که مجموع آنها سنت منطقاً منسجم گفتمان را بنا نهاده و تقريباً بـا مسائل اساسی مهم و یکسانی سروکار دارند. وجه اشتراک این کتب به سادگی مشخص نمی شود. اگر عناصر و یا دلنگرانی مشترک بین این کتب دریافت نشود، مسلماً مقایسه بین نظریهپردازان، اگر غیرممکن نباشد، بسیار مشکل است. افزون بر آن، مشکل می توان چگونگی این واقعیت را دریافت که آنها علی رغم اختلافات زمانی، مکانی و «زبانی» (بهمعنی واقعی کلمه) قادرند با یکدیگر و همچنین با ما صحبت کنند.

در عین حال، همان طور که تمام پروهندگان نظریه های سیاسی بهخویی درمی یابند، آثار کلاسیک نظریههای سیاسی و شیوههای جستاری بهطور گوناگون مجسم در آنها نه غیرقابل فهماند، نه کاملاً عتیقه، و نه آنقدر متنوع و پراکندهاند که مقایسهٔ آنها ممکن نباشد. کسانی که با تلاش و صرف وقت فراوان این رمزها را شکافتهانـد کـاملاً آگاهاندکه مباحث و موضوعات نظریه های سیاسی کاملاً بر معنی است و مشمول مرور زمان نمی شود. در واقع، تمام افرادی که در یک جامعهٔ مدنی زندگی میکنند و تصمیماتی اتخاذ میکنند، تا حدودی نظریهپرداز سیاسی هستند. انسان به ناچار براساس مجموعهای از باورها و برداشتهای اساسی دربارهٔ ماهیت سیاست -حتی اگر در بسیاری موارد شکل نگرفته، اشتباه و نیمه منطقی باشند-دست به عمل میزند. ۱

هدف نظریههای سیاسی آن است که آن اعتقادات بشر را که راهنمای رفتار سیاسی او است واضح، منسجم و بر پایههای استوار قرار دهد. در این تعبیر، نظریههای سیاسی یکی از اساسی ترین تجلیها کوشش بشر برای «منطقی» بودن است. انسان به کمک آنها میخواهد به موجودی تبدیل شود که زندگی روزمرهاش به مدد عقل و نه با هوسهای کورانه نفس اداره می شود. نظریه پر دازان سیاسی به این علت از دیگران متمایز نمی شوند که «دارای» بینش سیاسی هستند، بلکه به علت «کیفیت» بینش شان از دیگران متمایز هستند. آنها مردان و زنانی هستند که کوشش دارند به سیاست به شیوهای اساسی «معنی بدهند». آنها کنوشیدهاند بینش سیاسی شان روشن، هماهنگ و بر جامع ترین دانش بشر از سرشت آدمی و طبیعت عالم بنا شود. تمام کسانی که به دنبال رفتار منطقی هستند می توانند از آنها درس بگیرند و زنندگی آنها را الگو قرار دهند. شاهکارهای نظریههای سیاسی نه تنها ادراکات عمیقی از دنیای سیاست به انسان نشان می دهند، بلکه تا حدودی به او می آموزند که با زندگی اش جه کند.

#### نظریهٔ سیاسی: چارچوبی پویا

غرض از نگارش گفتارهایی که در فصلهای بعدی خواهند آمد ارائهٔ شیوهٔ جستار و ارائهٔ چارچوبی برای فهم نظریههای سیاسی است. نظریهپردازان سیاسی، صرفنظر از اختلاف چشمگیر در سبک و

۱. برای مطالعه دربارهٔ تشخیص به اصطلاح «ایدئولوژی ناپیدا» نگاه کنید به: Robert E. Lane, *Political Ideology* (N. Y. 1962).

مفاهیم، نه تنها با مسائل اساسی یکسانی سر وکار دارند، بلکه برای پاسخگویی به این مسائل روشی نسبتاً همگون اتخاذ کردهاند. معمولاً این الگوی همگون جستار در آثار به اتمام رسیدهٔ این نظریهپردازان بهوضوح دیده نمی شود. از آن جا که ترتیب ارائهٔ اجزای نظریهٔ سیاسی اضلب پس وپیش می شود، ترتیب اندیشه و برداشت عملی نیز مخدوش مى گردد. مثلاً، «تتيجه فرايند تحقيق ممكن است به صورت دييش فرض» و یا صغری و کبری ارائه شود. اما مهم این است که الگو موجود است و در صورت تمایل می توان بدان رجوع کرد. با دنباله روی از نویسندگانی جون تولمین، کاپلان و کوهن نظم و نحوهٔ ارائهٔ این کتاب نیز درک «منطق درونی» نظریه های سیاسی است. نگارنده از جایی آغاز می کند که نظریه پردازان خود آغاز کرده اند، نه از نتیجه و نه از سؤالات انتزاعی یلکه احساس مشخص سردرگمی و حیرتی که در ابتدا نظریه پردازان را به تفکر واداشته است. روند جستار، پس از آغاز، خود پویایی درونی پیدا خواهد كرد. پاسخ به سؤالات اوليه و ارائهٔ راه حل سؤالات جديد را مطرح ميكند که به نوبت باید به آنها رسیدگی کرد. جواب به این سؤالات مسائل دیگری در سطوح دیگری مطرح میکنند و این روند تا مرحلهای که نظریه برداز به برداشت «نمادین [خود] از کلیت نظم یافته ، صیقل علمی مى زند ادامه بيدا مى كند. در اين مرحله و فقط در اين مرحله است كه سیاحت اکتشافی و ذهنی نظریهپرداز به پایان میرسد؛ تنها پس از این موفقیت است که سردرگمی اولیه که انگیزهٔ جستار شده بود برطرف مي شود.

چارچوب پویای «منطق درونی» نظریه های سیاسی، که نگارنده به کار میگیرد، در ذات و جوهر خود نه گسترد، است و نه صرفاً به مطالعهٔ نظریه های سیاسی اختصاص دارد. در واقع الگویی است برای اذهان فعال و جویندهٔ راه حل.

دلیل این است که هدف اساسی نظریهپردازان ارائهٔ راه حلی برای

«مشكلات» است. البته مشكلات زندگی سیاسی صبر فا به معضلات فكرى انساني اختصاص ندارند، بلكه بحرانهاى موجود را نيز شامل می شوند که در واقع نقطهٔ آخاز کار نظریه پرداز سیاسی است. به عبارت دیگر، نظریهپرداز از بحرانهای سیاسی، که جامعه با آنها درگیر است، آغاز مرکند. او میکوشد که ابعاد و سرشت بحرانهای اجتماعی را دربابد و در عین حال به دنبال اراثهٔ شیوههای حساب شده و متکی به تعمق در جوانب موضوعات مطرح شده است تا مردم به کمک آنها، و نه با روش یادگیری از شکستها، با مسائل برخورد کنند. به همین دلیل، مطالعهٔ «منطق درونی» خظریه های سیاسی موضوع گفتار دوم است و از مرحلهای آغاز میکند که نظریهپرداز سیاسی بحران سیاسی و بینظمی در زندگی سیاسی را دریافته است.

به نظر می رسد که تقریباً تمام نظریه پردازان سیاسی از مشاهدهٔ بی نظمی در زندگی سیاسی آغاز میکنند. هر از گاهی نظریه پردازانی پیدا می شوند که کاملاً از وضع موجود راضی هستند و صرفاً کنجکاوی فکری آنها را بر آن داشته که بنیانهای نظم موجود را مورد بررسی قرار دهند. چنین نظریه پر دازانی استثنا هستند. اکثر نظریه پر دازان آثار خود را در زمانی نگاشتهاند که جداً احساس می کردند جامعه شان دچار بحران است. گاهی این کار بسیار ساده است. بحرانهای رکود اقتصادی و یا جنگهای داخلی احتمالاً برای همه قابل درک است. اما گاهی صرف شناسایی مشکل خود به تعمق نیاز دارد. بعد از اینکه مشکل به خوبی شناسایی شد، نظریهپرداز نمی تواند آرام بگیرد بلکه باید ریشهٔ مشکل را پیداکند. باید به مطالعهٔ دقیق در علل نامنظمی و کارکرد نادرست اوضاع سیاسی ای که مشاهده کرده است بپردازد. کشف علل و موجبات معمولاً خیلی مشکل و دشوار است. الگوهای فکری بعضی نظریهپردازان سیاسی تلاشی برای رسیدن به این هدف است. روند تشخیص علل موضوع بحث گفتار سوم است.

در قدم بعدی طبیعتاً نظریه پرداز جامعهای را تصویر می کند که در آن مشکل یا معضل سیاسی به شیوهٔ مؤثری مورد تجزیه و تحلیل قرار گرفته و با آن برخورد شده است. او در این مرحله معمولاً تخیلات خود را به خدمت می گیرد، و می کوشد تصویر یک نظم سیاسی را که در زمان او وجود ندارد ترسیم کند. بازسازی خیالی دنیای سیاسی در ذهن نظریه پرداز موضوع گفتار چهارم است.

بالأخره، نوبت به آن جزء از نظریههای سیاسی می رسد که گاهی به عنوان خضیصهٔ بارز نظریههای سیاسی تلقی می شود. منظور آخرین جزء یعنی مرحلهٔ ارائهٔ راه حل است. پس از شناسایی شکستهای نظام سیاسی، پس از تشخیص علل شکستها، و پس از ترسیم تصویر نظام سیاسی احیاء شده، نظریه پرداز به احتمال زیاد پیشنهادات عملی ارائه می کند. او طبعاً توصیههایی برای اعمال سیاسی ارائه می دهد که به نظر او به به بهترین وجهی مشکل مطرح شده را حل و فصل می کند. گاهی نظریه پرداز صریح و روشن توصیههایش را ارائه می دهد. مثلاً راه حلهای ماکیاولی، که قسمت اعظم نوشتههای او را تشکیل می دهند، احکامی برای زمامداراناند، مواردی هم هست که توصیهها واضح و نظام یافته برای زمامداراناند، مواردی هم هست که توصیهها واضح و نظام یافته نیستند. در هر دو صورت نکتهٔ قابل تأکید شیوهای است که این راه حل ها در تجزیه و تحلیل مطرح می کنند. گفتار پنجم این مرحله از نظریههای سیاسی را توضیح می دهد.

ترتیب این مراحل احتمالاً در عمل تا حد کاملاً محدودی پس و پیش می شود. به طور مثال، هرگونه توصیه و راه حل در آخرین مرحله ارائه می شوند می شود. توصیه هایی که برای یک تصمیم سیاسی مشخص ارائه می شوند وقتی منطقی و پر معنی هستند که، پس از شناسایی مشکل، تشخیص علل آن و این که چه چیزهایی یک راه حل را تشکیل می دهند ارائه شوند. تا وقتی که به این مسائل بنیانی از قبل پاسخ داده نشود، صحبت کردن از راه حل فریاد زدن در خلاه است.

با همان منطق، مرحلهٔ تجزیه و تحلیل ریشههای مسئله منطقاً نمى تواند قبل از مشاهدهٔ بحران و بى نظمى باشد.

بنابراین، حتی اگر در مرحلهٔ ارائهٔ نظریهٔ سیاسی این نظم رعایت نشود، در روند جستار، ترتیب این مراحل همیشه به ترتیب زیر است: ١. مشاهدهٔ بي نظمي؛ ٢. تشخيص علل آن؛ و ٣. اراثهٔ راهجل.

چهارمین جزء روند نظریهپردازی، یعنی تصویر جامعهٔ احیا شده، به «جسم شناور» مى ماند. اين مرحله ظاهراً بايد قبل از ارائه راه حل بيايد، ولى ممكن است قبل يا بعد از تشخيص علل بي نظمي ارائه شود. حتى گاهی ممکن است قبل از مشاهدهٔ بی نظمی باشد. در بیشتر موارد، تصویر جامعة احيا شده احتمالاً، به شيوة ديالكتيكي، با مشاهدة بي نظمي و تشخيص علل آن مرحله به مرحله ظاهر مي شود.

مراحل مختلف روند كاملاً با هم مربوط هستند، ولي كليت یکسپارچهای را تشکیل نمی دهند. صورت و محتوای هر مرحله از یژوهش، بی آنکه کاملاً حدود، صورت و محتوای مرحلهٔ بعدی را معین کند، اساساً به آن شکل می دهد. هر مرحلهٔ انجام شده در روند پژوهش بر مرحلهٔ قبلی بنیاد نهاده می شود؛ البته هر مرحله آفرینندگی خود را داردکه آنرا از دنبالهٔ صرف مرحلهٔ قبلی بودن فراتر می برد.

به طور مثال، مرحلة تشخيص علل مسئله تا حدودي از مشاهدة بي نظمي نشأت مي گيرد، زيرا مرحلة مشاهدة بي نظمي علايم مرضهايي را نشان مىدهد كه علل آنها مورد مطالعه است. با وجود اين، نتايج مرحلة تشخيص در ابتدا روشن نيست، چراكه صرف مشخص كردن علایم ورشکستگی، علل آنها را توضیح نمیدهد. به همین ترتیب، توصيه هايي كه نظريه برداز ارائه مي دهد تنها با مطالعه مرحلة قبلي مشخص می شوند. قضاوت ها و تصمیم های استراتریک متعددی باید اتخاذ شوند تا راه حل نهایی معین گردد. به مثال های زیر توجه کنید: انسان مى تواند در اين باره با افلاطون كاملاً موافق باشدكه آتن ورشكسته بود،

#### ۴۲

وگرنه چطور می توانست سقراط را به مرگ محکوم کند. اما می تواند با راه حل نهایی او یعنی با نظامی که او در جمهور ارائه می کند مخالف باشد. یا این که انسان ممکن است کاملاً با بحث مارکس متقاعد بشود که اقتصاد سرمایه داری طبقهٔ کارگر را استثمار و از خود بیگانه می کند، ولی راه حل را در دیکتاتوری طبقهٔ کارگر نداند (و یا در این مورد به خصوص به ضرورت دیکتاتوری طبقهٔ کارگر معتقد نباشد).

# بحران ومشاهدة بىنظمى

می شود. ۱ مریکایی ها که اصولاً توجه چندانی به نظریه های سیاسی ندارند تصور این است که به دلایل ذکر شده در بالاست. این بدین معنی نیست که امریکا دچار تخاصمهای سیاسی و آشفتگی نشده است، بلکه معمولاً اختلافات و برخوردهای بروزکرده در آن جامعه از منافع فردی و گروهی سرچشمه گرفته است و کمتر جدال بر سر اصول اساسی است. درگیری های سیاسی در امریکا معمولاً در چارچوب و اصول قبول شدهای در خصوص اصول بروز میکند که حتی کاملاً هم تعریف نشدهاند. به دلایل متعدد جامعه شناختی و تاریخی اهمیت فرضیات ليبرالي جان لاک در باب نظم سياسي امري نسبتاً پذيرفته شده تلقي مي شود. اين اعتقادات تا آنجا پذيرفته شده تلقى مىي شوندك علت وجودى آنها فراموش مى شود. همان طور كه لوييس هارتز مم گويد:

در امریکا هرگزیک جنبش و یا حزب سیاسی لیبرال وجود نداشته است. آنچه داشتهایم شیوهٔ زندگی امریکایی بوده است که در واقع از افكار جان لاك بدون اطلاع از نقش وى در اين مسئله \_ صیقل ملی خوردهای است.۲

امریکایی ها که از قبول بنیان های اعتقادی سیاسم, جامعه شان که اغلب هم سازمان یافته و شناخته شده نیست\_نسبتاً احساس رضایت خاطر می کنند، در سیاست از رهیافت «اصالت عمل، <sup>۳</sup> پیروی می کنند. اگر اساس و بنیان نظام پایدار باشد و یا اعتقاد به استحکام آن موجود باشد، مسائل خاص یک به یک و از طریق آزمون و خطا فیصله می یابند. بهجای توجه به ریشهٔ مسائل سیاسی یعنی حوزهای که نظریه پر دازی ضرورت

<sup>1.</sup> Quoted by Daniel Boorstin, The Genius of American Politics, (Chicago, 1953), p. 3.

<sup>2.</sup> Louis Hartz, The Liberal Tradition in America, (N.Y., Harcourt Brace, 1955), p. 11. 3. pragmatism

يبدا مي كند، امريكايي ها با «زدوبتدهاي ناشيانه» پيش مي روند.

براساس تعبیر ادموند برک، این عدم توجه به نظریهپردازی احتمالاً از یک وضع سیاسی نسبتاً پایدار حکایت میکند. البته این مزیت عملی سیاسی به زیان تفکر تمام می شود. عدم مهارت و پیچیدگی فکری در گسترهٔ سیاست امریکا، با اینکه از محاسن آن نظام است، چیزی نیست که بتوان در تاریخ اندیشه به آن مفتخر بود.

چه بساکه بی توجهی به نظریه های سیاسی ضررهای عملی بسیاری بهبار آورد. بهطور مثال، یکی از دلایل این که امریکا در فهم دیگر کشورها و ملل و این که در رابطه اش با آنها دچار مشکل است همین نکته است

به صرف این که برخی اصول در امریکا مهم هستند نباید تصور شود كه همه بايد به آنها معتقد باشند. اين خيال خامي است كه به درك امریکایی ها از ریشهٔ منازعات بین المللی و راه حل هایی که ارائه میکنند لطمه مهرزند. چه بسا امریکایی ها اغلب مثل آن سناتوری هستند که نمى فهميد چرا اعراب و اسرائيلي ها مثل مسيحيان خوب دور هم نمی نشینند و مسائلشان را حل و فصل نمی کنند.

حتى در حوزهٔ سياست داخلي، نبود پيچيدگي نظري ممكن است زیانهای فراوانی بهبار آورد. چه بساکه مشکلات سیاسی عمیقاند و صرفاً با «زدوبند ناشیانه» حل و فصل نمی شوند. بدون درک ریشهٔ مشكلات، انسان احتمالاً از جاله درمي آيد و به جاه مي افتد.

### اجتماعی کردن و «براندازی»

وقتى اوضاع اجتماعي مرتب است، تجزيه و تحليل ژرف و كاوشگرانهٔ نظم سياسي هم عملاً بي فايده است و هم مشكل. هدف تشكيلات اداري در هر جامعه اين است كه افراد خود را به قبول برداشتهای حاکم تشویق کند. کودکان از ابتدا یاد میگیرند که تلقیهای سیاسی «صحیح» و رفتارهای مناسب کداماند. به طور مثال، مردم در امریکا می آموزند که «روش زندگی امریکایی» خوب و ستایش آمیز است؛ که «آزادی» و «دموکراسی» چیزهای بسیار خوبی هستند و این که نظام سیاسی آن کشور تجسم والای این فضیلت است. در نظامهای سیاسی دیگر گرچه روند عمل یکسان است، اما مضمون پیام توفیر می کند. کودک کوبایی از زمان تولد یاد می گیرد که «امپریالیسم یانکی» خطرناک ترین دشمن جامعه است و این که فیدل کاسترو رهبر بزرگی است که کشور او را آزاد کرده است.

«حقایق» دنیای سیاست از طریق تعلیم و تربیت مثلاً از طریق کلاسهای رسمی و یا احترام به پرچم و تا خدودی از طریق تعالیم غیررسمی یا تقلید از رفتار و کودار اطرافیان القا می شوند. اگر اطرافیان با شنیدن کلماتی مثل «کمونیسم»، «فاشیسم» و یا هامپریالیسم یانکی» ترس و وحشت کنند، انسان نیز آنها را پدیده های خطرناک تلقی خواهد کرد. با همان منطق اگر اطرافیان به قانون اساسی و «بنیانگذاران جامعهٔ امریکایی» یا «میهن سوسیالیستی» وفادار باشند و به آنها احترام بگذارند، انسان نتیجه می گیرد که کار درستی است و باید به این چیزها وفادار بود.

خانم لیلیان اسمیت در کتاب خود تحت عنوان قاتلان رؤیا، که دربارهٔ زندگی دورهٔ کودکی خود در جنوب امریکا است، مثال هوشمندانه و حساسی از روند اجتماعی کردن ارائه می دهد. او شیوههایی را توصیف می کند که از طریق آنها باورهای سیاسی و رفتارهای اجتماعی هصحیحه به اقراد اجتماع، به خصوص نسل جوان، القا می شود:

دربارهٔ این موضوعات کسی رسماً تعلیم نمی دید، با این حال، ما درس خود را خوب یادگرفتیم. ما نظام پیچیدهٔ محرمات، جرایم و پاداشها، رفتارها، تغییر صداها، کلمات و احساسها را همراه با عباراتمان، عادات دستشویی رفتنمان و بازی هامان یادگرفتیم. من به یاد نمی آوردم چگونه و کی یادگرفته بودم که خدا مهربان است،

عیسی مسیح پسر اوست و برای عرضهٔ خیر و برکت برای بشر فرستاده شده، و این که همهٔ مردم از یک پدر و مادر خلق شدهاند؛ به همراه این ها یادگرفتم که من از سیاهان بهتر هستم، مردم سیاه پرست جای پایین تری در اجتماع دارند و باید در همان جا بمانند، سکس قبل از ازدواج چیز بدی است و این که جنوب ایالات متحد دچار مصیبت ویران کننده ای خواهد شد اگر من با سیاهان با مساوات رفتار کنم...

تعلیم من از روز تولام آغاز شد. در یک چارچرب پیچیده و آنقدر عریض و طویل بزرگ شدم که به طور خلاصه نمی توان آنرا توصیف کرد. منم یاد گرفتم چگونه با معیارها کنار بیایم یاد گرفتم که می توان در آن واحد هم یک مسیحی بود و هم یک سفیدپوست جنوبی به می توان در آن واحد هم یک خانم محترم بود و هم موجود منگ دل و متکبر به می توان شبها عبادت کرد و روزها سوار ماشین مخصوص سفیدپوستان شد و هر دو کار را به راحتی انجام ماشین مخصوص سفیدپوستان شد و هر دو کار را به راحتی انجام داد. من یاد گرفتم که به دموکراسی معتقد باشم و با شنیدن کلمهٔ هدموکراسی مشعوف شوم، ولی در عمل از صبح تا شب از بردگان کار بکشم... و ما بیشتر از رفتارها چیز یاد می گرفتیم تا از بندها و نصایح. از یک بالا انداختن ابرو، یک لطیفه، یک صدای مرتعش، یک حرکت دست یا صورت و از یک سکوت طولانی بیشتر چیز یاد می گرفتیم تا از یک جمله طولانی بیشتر چیز یاد می گرفتیم تا از یک جمله طولانی بیشتر چیز یاد می گرفتیم تا از یک حمله طولانی بیشتر چیز یاد می گرفتیم تا از یک حمله طولانی بیشتر چیز یاد می گرفتیم تا از یک جمله طولانی بیشتر چیز یاد می گرفتیم تا از یک جمله طولانی بیشتر چیز یاد می گرفتیم تا از یک حمله طولانی بیشتر چیز یاد می گرفتیم تا از یک جمله طولانی بیشتر چیز یاد می گرفتیم تا از یک جمله طولانی بیشتر چیز یاد می گرفتیم تا از یک جمله طولانی بیشتر چیز یاد می گرفتیم تا از یک جمله طولانی با

درونی شدن این درسها بر نقشهٔ حالم سیاست تأثیر بسیار عمیق دارد و تباید آنها را سطحی تلقی کرد. ظاهراً نه ضروری است و نه کاملاً مناسب که آنها را نه بهطور ضمنی بلکه به صراحت بیان کنیم. چنانکاری

<sup>1.</sup> Liflian Smith, Killers of the Dream (N. Y. 1963), pp. 17, 19, 75.

این شبهه را پیش خواهد آورد که اینها مقولههایی هستند قابل بحث و جدل و نه صرفاً حقایقی که پذیرفته شدهاند. این باورها از «وجدان خودآگاه تا رگ و پی انسان پیش میروند تا جایی که به سختی می توان آنها را از بین برد.» ۱

روند اجتماعي كردن جزء جدا ناشدني هر جامعهٔ سياسي است. هيچ جامعهای بدون القای هدفها و فلسفهٔ وجودی خود به افرادش نمی تواند به حیات خود ادامه دهد و رشد کند. اگر قادر به چنین کاری نشد، «مشروعیت» خود را از دست می دهد. به عبارت دیگر، اگر جامعهای نتواند ارزش و اهمیت خود را به اعضایش القاکند، قادر نخواهد بود وفاداری و همکاری آنها را جلب کند. اگر چنین اتفاقی افتاد، جامعه به خطر افتاده است. در آنصورت، قادر نخواهد بود قاطعانه خطر عوامل خارجی را دفع کند. از طرفی نظم اجتماعی داخلی نیز از هم خواهد پاشید. به همین دلیل است که نظریهها و نظریهپردازان سیاسی اغلب «براندازنده» تلقی میشوند. هدف نظریههای سیاسی این است که اصول اساسی و زیربنایی نظام سیاسی را مورد بررسی نقادانه قرار دهند. در آن صورت منطقی است اگر اربابان قدرت بررسی موشکافانه از آرمانهای جامعه را ناحوشایند و چهبسا خطرناک تلقی کنند. نظریههای سیاسی چهبسا وقاق اجتماعی را زیر سؤال ببرند و یا مشروعیت نظام حاکم را بهخطر بیاندازند. از تقطهنظر زمامداران، اگر مردم بهجای زیر سؤال بردن باورهای سازمان یافتهٔ اجتماع، آنها را هنجارهای قبول شده تلقى كنند خيلي بهتر خواهد بود.

نباید فراموش کرد که آتنی ها سقراط را به جرم خطرناک بودن به مرگ محکوم کردند. عادت او، که تمام چیزهایی را که دیگران جزء پدیدههای عادی تلقی میکردند مورد تردید قرار می داد، موجبات محاکمه و سپس

۱. همان کتاب، ص ۸۱

اعدام او را فراهم آورد. او به «بی تقوایی و فاسد کردن جوانان» متهم بود، زیرا او به تعبیر خودش روشنفکری «خرمگس» مسلک بود [که نیش مىزد و هوشيار مىكرد]. جواناني كه خواستار محضر او بودند مورد تردید قرار دادن باورهای حاکم را از سوی او محرک و برانگیزاننده می یافتند. از آن طرف، زمامداران دولت شهر آتن، که در وضع متزلزلی بودند، این مورد تردید قراردادنها را خطرناک و تهاجمی می یافتند. بنابراین، به امید ساکت کردن و یا واداشتن او به تکذیب حرفهایش وی را دستگیر کردند. وقتی در این کار موفق شدند و سقراط هم به تبعید رضایت نداد او را به قتل رساندند.

بنابراین، نظریهپردازی سیاسی می تواند حرفهٔ خطرناکی باشد. سؤالاتي كه نظريههاي سياسي مطرح ميكنند هميشه خوشايند نيست. جوامع استبدادی تام مصرانه روشهایی اتخاذ میکنند که از ریشه گیری هرگونه نظریهٔ سیاسی انتقادی جلوگیری کند. این نظامها نظیر جوامع تحت حکومت مذهبی اند که در آنها تنها باورهای «رسمی و ارتدوکس» مجاز می باشند. تا جایی که به عقیدهٔ سیاسی مربوط می شود، تنها اید تولوژی رسمی قابل ترویج است. هرگونه مورد تردید قرار دادن اصول عقاید حاکم بدعتگذاری و الحاد تلقی می شود.

اوضاع در جوامع ليبرال قدرى توفير مىكند. در إينگونه جوامع آزادی بیان تضمین شده است و با جنین تضمینی بهطور جدی به دنیال نظریهٔ سیاسی رفتن امکان دارد. با وجود این، حتی در چنین جوامعی نیز آنچه در حرف (تئوری) قبول می شود ممکن است در عمل زیر پاگذاشته شود. در حالی که مردم امریکا در حرف علاقهٔ خود را به آزادی بیان ابراز میدارند، تحقیقات علوم سیاسی و همچنین تاریخ نظریههای سیاسی در امریکا نشان می دهد که احتمالاً به تفكرات ضدامريكايي اجازه بروز در ملاء عام داده نخواهد شد. سقراطها احتمالاً در امريكا جايي ندارند. امريكا نيز همانند اكثر جوامع

مایل است از نظام سیاسیاش تعریف شود تا انتقاد.

از آنجاکه سؤالاتی که نظریه های سیاسی مطرح می کنند ممکن است براندازنده تلقی شوند، و از آنجاکه ممکن است نظریه بردازی حرفهٔ خطرناکی باشد، لئو استراوس می گوید در مطالعهٔ بعضی کتب نظریه های سیاسی این نکته باید مدنظر قرار گیرد. یک نظریه پر داز ممکن است در حبرفهایی که زده است وسواس و احتیاط به خرج داده باشد، به خصوص اگر برای جان خود ارزش قائل بوده باشد. به همین دلیل باید بعضی آثار نظریههای سیاسی را با دقت خواند و معنی حرفها را از لابه لای کلمات استنباط کو د. ا

مقاومت این «دفاعهای» اجتماعی و داخلی در برابر نظریهپردازی سیاسی در مواقع بحرانی بهطور چشمگیری کاهش می بابد. وقتی اوضاع آشفته شود و فهم مسائل بهسادگی میسر نباشد، مردم تمایل بیشتری دارند که باورهایی را که قبلاً حقیقت تلقی میکردند مورد تردید قرار دهند. اربابان قدرت احتمالاً مایلاند از مطرحشدن بسیاری مسائل، که به نظر آنها مخرب است، جلوگیری کنند. ولی مردم بیش از پیش درمی یابند که باید به اصول اساسی حاکم بر زندگی سیاسی توجه عمیق داشته باشند. ممكن است خيلي مشكل بتوان باورهايي راكه پذيرفته شدهاند مورد تردید قرار داد، اما وقتی همین باورها باعث دردسر می شوند مورد ترديد قرار دادن آنها كاملاً آسان مي شود.

بهطور منال، در دورهٔ آرام و بی سروصدای دههٔ ۱۹۵۰ میلادی، دانشمندان علم سیاست در امریکا پیشگویی کردند که عمر «دورهٔ اید تولوژی» آبه سر آمده است. اما ناراحتی ها و نگرانی های دههٔ ۱۹۶۰ اعتبار چنین پیشگویی را، لااقل برای مدتی، متزلزل کرد. اکثر امریکایی ها

<sup>1.</sup> Leo Strauss, Persecution and the Art of Writing (N. Y. The Free Press, 1952).

۲. اشاره به کناب پایان اید تولوژی نوشتهٔ دانیل باز جامعه شناس امریکایی.

نگران و دلخور از جنگ ویتنام، از بی عدالتی های سیاسی، از تزلزل در ثبات، مدنیت و نظم اجتماعی علاقهٔ جدید به نظریه های سیاسی پیدا کردند. «چپ نو» انظریه های تندرو و سوسیالیستی و آنارشیستی را بسط و توسعه داد. لیبرال ها مجبور شدند ارزیابی جدیدی از فیلسفهٔ سیاسی خود ارائه کنند، آنرا صیقل علمی زده و از آن دفاع کنند. متفکران محافظه کار کوشیدند ثابت کنند که اصول سیاسی آن ها قادر است مسائل موجود را حل و فصل کند. وقتی دیگ سیاست به جوشش افتاد، «تناسب و ارتباط» اصول نظریه های سیاسی معلوم می شود.

#### مشاهدهٔ بینظمی

بحرانهایی که نظریهپردازی را موجب می شوند به اشکال متعدد ظاهر می شوند. بحران ممکن است برای همه روشن باشد حداقل در سطح پیدا شدن علایم و نشانه ها و تمام افراد جامعه را در بر بگیرد و بر زندگی همه اثر بگذارد. درهم گسیختگی ها و مصیبت های گسترده ای که صورت جنگهای داخلی و بحرانهای اقتصادی جوامع انسانی را گرفتار می کند، مثالهای بسیار واضحی است. اگر همه با همسایگان خود در جدال باشند، اگر نظم اجتماعی و امنیت فردی از بین رفته باشد، و اگر اکثر مردم فقیر باشند، احتمالاً تنها گروه کوچکی ممکن است انکار کنند که باید به مشکلات مبرم جامعه توجه کرد.

گاهی حتی در چنین اوضاع بحرانی نیز تشخیص و درک طبیعت مشکل ممکن است آسان نباشد. گاهی همه قبول دارند که جامعه با مشکلاتی دست به گریبان است، ولی در شناسایی مشکل اصلی اتفاق نظر

۱. New Left گرایشی سیاسی که در دههٔ ۱۹۵۰ به دنبال نارضایی از چپ کهنه پدید آمد و شاخهای از آن به شمار می آید. چپ نو طیف وسیعی از گرایشهای سیاسی را دربر می گیرد که سوسیالیسم و آنارشیسم و سندیکالیسم و تروتسکیسم و مائوئیسم و کاستروئیسم و ... را شامل می شود. (نقل به اختصار از: فرهنگ اندیشهٔ نو).

نیست. به طور مثال، جنگ و کشتار داخلی و بحران گستردهٔ اجتماعی به وضوح حاكى از اين است كه مشكلي وجود دارد، ولى در اينكه آيا علل ریشهای ستم دولت است و یا ضعف آن جای بحث است. بهطور مثال، درگیریها و صف آرایی های دههٔ ۱۹۶۰ امریکا را در نظر بگیریم. در اینکه این وقایع دلیل بر وجود مشکلاتی هستند که باید به آنها توجه بشود اجماع وجود داشت. اما گروهی آن را نتیجهٔ «آزادی بیش از حـد» می دانستند و گروهی دیگر نتیجهٔ «سرکوبی آزادی». قضاوتهای پیچیدهٔ از پیش فرض شده آشکارا تأثیر بارزی در تشخیص و حتی تعریف مشکل داشتند

بحرانهای دیگر ممکن است بسیار محدود و یا ناپیدا باشند و بهساذگی برای دستاندرکاران در نظام سیاسی قابل لمس نباشند. جهبسا گروهی ممکن است فکر کنند که اصلاً مشکلی وجود ندارد و بنابراین اختلاف نظر از همان جا آغاز شود. بهطور مثال، در حالی که مارکس فقر و بیچارگی طبقهٔ کارگر بریتانیا را بحران تلقی میکرد، دیگران همین موضوع را نتیجهٔ ضروری قوانین اجتنابناپذیر در جهانی به کمال نرسیده دانستند. بنابراین، بحرانی که یک نظریهٔ سیاسی را موجب می شود ممکن است در بعضی مواقع محلی و فردی باشد و نه کلی و عالمگیر. نظریهپرداز ممکن است نسبت به بنیانهای اصولی حاکم بر یک نظام سیاسی، به دلایلی که برای دیگر بخشهای جامعه مشخص نیست، دچار توهم شده باشد و آنها را مورد انتقاد قرار دهد. او ممكن است جزو گروهی باشد كه بهویژه از باورهای حاکم بر جامعه زیان دیدهاند. و یا حتی ممکن است گفته های او «مشت به دیوار کوفتن» دربارهٔ بی عدالتی ها و انحطاط اخلاقی باشد که دیگران یا نمی توانند و یا نمی خواهند ببینند.

هدف نظریههای سیاسی نهایتاً فهم و توضیح نظم صحیح در جامعه است. اما این هدف از مشاهدهٔ خرابی و بینظمی آغاز میشود. در واقع، این شیوهٔ راه حلیابی، یعنی از غلط به درست رفتن، اختصاص به نظریههای سیاسی ندارد. مثالهای فراوانی از تجارب روزمره و از جستار در رشته های دیگر نشان می دهد که این شیوه روش طبیعی و قابل قبول است.

مثلاً اطلاعات بسيار كمي كه من از كاركرد صحيح موتور اتومبيل خود دارم تا حدزیادی در نتیجهٔ خرابی و یا منظم کارنکردن موتور ماشین بهدست آوردهام. وقتی روزی موتور ماشین به سرعت داغ کرد، با پمپ آب و نحوهٔ كاركرد آن آشنا شدم. وقتى يك شب ماشين خاموش شد دينام و طرزکار آن را یادگرفتم. و از دیگر دردسرهای کوچک تری که بسیار متعدد بودند درک نسبتاً خوبی از طرزکار یک موتور سالم پیداکردم. این روش یادگیری دردآور است و مسلماً افراد زیادی تجربهٔ مشابهی داشتهاند.

ادموند كان، محقق برجسته علم حقوق، مي گويد كه اين شيوه در رشتهٔ حقوق نیز کاربرد دارد. بهنظر او درک بشریت از عدالت برداشتی نيست كه با انديشيدن صرف و تعمق انتزاعي حاصل شود. انسان در خلاء نمی پرسد «عدالت چیست؟» این سؤال تنها زمانی معنی پیدا میکند که انسان پی در پی به دنبال اصلاح اوضاعی باشد که بهنظر او مصداقی از بي عدالتي است. انسان هنجارهاي رفتار صحيح و قوانين عادلانه را از اصول فلسفى بهطور استقرايي استنتاج نمي كند، بلكه آنها را بس از کوشش برای جبران ظلم و جلوگیری از تکرار آن شکل میدهد. کان

اگر عدالت عادتاً یک شیوه یا شرط آرمانی تلقی شود، در آن صورت عكس العمل بشر نسبت به آن نيز جز تعمق نمي تواند باشد. اما عكس العمل نسبت به يك مثال حقيقى و يا تصور يك بی عدالتی کاملاً چیز دیگری است: احساسی است کاملاً زنده که در رگ و پی انسان جریان دارد... عدالت در معنایی که این لغت را استعمال میکنیم به معنی روند فعالانه برای درمان و یا جلوگیری

# از اوضاعی است که احساس بی عدالتی آن را بیدار میکند. ا

وقتی با انسان ها به شیوه ای رفتار می شود که شخصیت آدمی به شدت زیرپا گذاشته می شود، یا تابرابری به طریقی بلهوسانه اعمال می شود، و یا به نحوی با مردم به جز آن چه که استحقاق آن هاست رفتار می شود، «احساس بی عدالتی» برانگیخته می شود. انسان خود به خود به ضد چنان بی عدالتی طغیان می کند تا هم بی عدالتی را جبران کند و هم معیارهایی برای رفتار عادلانه ایجاد کند تا راه بروز بی عدالتی در آینده بسته شود.

بنابراین، برای فهم افکار یک نظریهپرداز سیاسی اولین سؤال این است: «مشکل او کدام است؟» به نظر او چه چیزی خطرناک، فاسد و مخرب است؟ چه چیزی او را برانگیخته تا تعمق و تفکر ذهنی را به صورت نظریهٔ سیاسی منسجم و اساسی به رشتهٔ تحریر درآورد. هدفش کدام است؟ چه نارسایی و بی نظمی مشخصی را میخواهد درمان کند؟ تقریباً به طور حتم او برای درمان مسئله ای ضروری و کاملاً مشخص، که جامعه اش با آن درگیر است، دست به قلم می برد. دلایلی که والتر لیمن برای نوشتن کتابش فلسفهٔ اجتماع در سطور اولیهٔ کتاب ارائه می کند (صرف نظر از خصوصیات جغرافیایی آنها) می تواند در مورد هر نظریه پرداز سیاسی تعمیم داده شود. او می نویسد: «در تابستان شوم بی نظمی های فزایندهٔ جامعهٔ غرب را دربابم.» آ

این کوشش، یا به زبان لیپمن «دریافتن بی نظمی های فزایندهٔ جامعه»، معمولاً یک بعد حساس وجودی نیز دارد. نظریهپرداز بی نظمی را در زندگی و روان شخص خود نیز تجربه می کند. درست است که بحران در

<sup>1.</sup> Edmund Cahn, The Sense of Injustice (Indiana, 1949), pp. 13-14.

<sup>2.</sup> Walter Lippmann, The Public Philosophy, (N. Y. 1956), p. 11,

الوالتر ليبمن، فلسفة اجتماع، ترجمة محمود فخردايي، انتشارات جيبي، تهران، ١٣٤٣.]

«خارج از او» است اما بر «درون او» نیز اثر میگذارد. بحرانهای اجتماعی تعادل درونی کسانی را که به آنها دچارند برهم میزنند. همانطور که سبوزان لانگر میگوید: هنگامی که در «سمتگیری نمادین ضمیر ناخودآگاه ما در اثر دگرگونیهای شگرف در جهان خارج و در نظم اجتماعی بهناگهان خللی وارد می شود، اختیار از دست انسان خارج می شود، باورها سست می گردد و از این رهگذر هدفهای عملی زندگی فراموش می شوند.» ا

از آنجاکه روان انسان به شدت با نقشها و الگوهای رفتاری اجتماعی آمیخته است، نابسامانیهای اجتماعی احتمالاً در قالب اغتشاشات احساسی و پریشانی شدید فردی نمود میکند. نظریه پرداز سیاسی ممکن است به دلیل کوشش برای علتیابی و خشکاندن ریشهٔ درد و رنج روانی خود به تفکر در اطراف مسائل جامعهٔ سیاسی وادار شود. یمطور مثال، روسو در کتاب اعترافات از تأثیر ژرف نقش اضطرابهای شخصی خود در نظریههای سیاسیاش صحبت میکند. جان استوارت میل در شرح زندگی خود از سرخوردگی عاطفی تقریباً کاملی صحبت میکند که دیدگان او را به عیوب آرمانهای عقلایی اجتماعی که تحت تعالیم پدرش بدانها معتقد شده بود و او قبلاً به آنها پی نبرده بود، باز کرد. و به نظر می رسد که «بحران هویت» در زندگی شخصی هگل در نظریهٔ سیاسی او عامل برانگیزانندهٔ مهمی بوده باشد.

در واقع، به جهات بی شماری می توان نظریه های سیاسی را نوعی درمان روانی جامعهٔ سیاسی دانست. این قیاس هم در مورد ساخت و هم هدف تحقیق بسیار به جا است. نقطهٔ آغاز نظریه های سیاسی نیز، همانند روان درمانی پرده برداری از موجبات و سیرشت بی نظمی های کارکرد گرایانهٔ بنیانی است. نظریه های سیاسی هم، مانند روان درمانی، تتبع

Susanne K. Langer, Philosophy in a New Key (N. Y. 1951), p. 245.
 زانژاک روسو، اعترافات، ترجمهٔ رضا مشایخی، کانون معرفت، تهران، ۱۳۲۸.

عميق در اطراف موضوعاتي، كه پيش پاافتاده تلقى مىشوند و يا مورد مطألعه قرار نگرفته اند، برای قهم سبب و ریشهٔ رفتار انسانها ضروری می شمارد. و هدف نهایی نظریههای سیاسی، مانند روان درمانی، بازگر داندن سلامت جامعه از طریق رودررویی با ریشههای بینظمی و غلبه بر آنهاست. به دلیل این که نظریه پر داز سیاسی باسخگوی مسائل شخصی خویش است، معنیاش این نیست که به مسائلی پرداخته است كه كاملاً شخصي و محلي هستند و اهميتشان ناچيز. آنچه كه به يژوهش او تناسب و ارزش می بخشد، مقدار نفوذ و رخنهای است که او در موضوعات «همیشگی» سیاست کرده است. هابز، برای ارزیابی مشکل بي نظمي مدني در جامعهٔ قرن هقده انگلستان، به كاوش دربارهٔ مسئلهٔ اساسی و همیشگی آشتی دادن خواسته های متعدد انسان در یک جامعهٔ استوار پرداخت. روسو، برای تحقیق دربارهٔ فساد جامعهٔ فرانسه در قرن هیجدهم، مقتضیات اخلاقی جامعهٔ انسانی را مورد بررسی قرار داد. ماکیاولی، برای رسیدگی به بی نظمی ایتالیای دورهٔ نوزایس (رنسانس)، سؤالات جهان شمولي دريارهٔ سرشت و گسترهٔ اقتدار سياسي مطرح كرد. به عبارت دیگر، نظریهپرداز ژرفاندیش از محدودیتهای محیط اطراف خود «فراتر مىرود». مسلماً اوضاع سياسى فردى او مسائلي راكه با آنها مواجه است برایش روشن و معین میکند. اما این مسائل در برگیرنده و نمایندهٔ مسائلی از نظم سیاسی است که به کلیهٔ زمانها و مكانها مربوط مى شوتد. آن تظريه پر دازانى كه كارشان ارزش خواندن دارد، همه از مشكلات تاريخي به خصوصي آغاز ميكنند و پس از آن به مسائل «همیشگی» می پر دازند.

بسیاری از برجسته ترین نظریه های سیاسی در واکنش به درهم ریختگی و یا خطر درهم ریختگی نظم مدنی نوشته شدهاند. آنها در زمانها و مکانهایی نوشته شدهاند که سیاست عملاً در راه زوال و سوق به طرف جنگ بوده است. چنین نظرهای عاجل و ضروری متفکرانی چون ماکیاولی، هابز، برک و لاک را بر آن داشت تا عناصر ثبات بخش جامعه را ارزیابی کنند. چرا و چگونه انسانها نمی گذارند كشمكشهاى سياسي وعدم توافقهايشان سبب فروياشي وتجزية جامعه شان گردد؟ هیچ مشکل سیاسی اساسی تر از این نیست و به اندازهٔ آن اهمیت عملی ندارد. افزون بر آن، هیچ مشکل سیاسی چون این مشکل نمى تواند مسائل اساسى مهمى دربارهٔ سرشت انسان و جامعهٔ سياسي مطرح كند. مطالعة اوضاع و احوال مشخص اين نظريه بردازان حماسي شیوهٔ مذکور را بهتر توضیح می دهد و روشن می نماید.

## نیکولو ماکیاولی و بحران ثبات

بهطور مثال، در اوضاع و احوالي كه ماكياولي [نظريهٔ سياسي اش را] مىنوشت، بى نظمى شديدى بر ايتاليا حاكم بود. اول اين كه او از كار دولتى کنار مانده بود مشرایطی که می تواند هرکس را از مشکلات سیاسی اطراف خود آگاه كند. البته اين نكته خيلي جزئي بود. مشكل بنياني اين بودکه دولت شهرهای شمال ایتالیا در حول و حوش سال ۱۵۰۰ میلادی وضع نابسامانی داشتند. اوضاع داخلی بسیاری از شهرها بی ثبات بود. درگیری های طبقاتی و فرقهای آن ها را به تلاطم انداخته بود. نظامهای سیاسی متفاوت به سرعت می آمدند و می رفتند. بدون شک در فلورانس، موطن ماکیاولی، چنین شرایطی حاکم بود، چراکه درگیری های پی در پی بین فقرا و توانگران و در میان گروه های متفاوت اشراف بسیار شدید بود. افزون بر آن، این درگیری های داخلی دولت شهرها را در مقابل تحاوزات خارجی بسیار آسیبپذیر مى ساخت. ارتشهاى رقيب شهرهاى مختلف، دستههاى مزدوران و گاهی ارتش قدرتهای خارجی، مثل فرانسه، مناطق ایتالیا را صحنهٔ تاخت و تاز خویش قرار داده بودند.

روی همرفته، اوضاع سیاسی خوشایندی نبود. از زبان پروفسور جرج ساباين:

جامعه و سیاست ایستالیا [در دوران ساکیاولی] بهطور ویش نشان دهندهٔ فرومر دن نهادهای اجتماعی بود. ایتالیای آنروز جامعهای بودکه از نظر فکری درخشان، و از نظر هنری آفریننده... و در عین حال قربانی بدترین فساد سیاسی و ورشکستگم اخلاقی بود. نهادهای مدنی سابق از کار افتاده بودند... شقاوت و جنایت ابزارهای مورد قبول حکومت بود؛ اخلاق خوب و درستکاری وسواسهای کودکانهای می نمودند که انسان عصر روشنگری بهندرت به آنها گوشهٔ چشمی نشان می داد؛ زور و تزویر کلید موفقیت بود؛ هرزگی و فسق و فجور به درجهای بود که به گفتن نمی آید... دورهای بود که حقیقتاً می توان آنرا دورهٔ حرام زاده ها و ماجراجویان، دانست؛ جامعهای که حقیقتاً نمود حرف ارسطو است که گفت: و وقتی انسان از عدالت به دور باشد، از کلیهٔ حيوانات شرورتر است.

وقتی خاندان مدیجی در سال ۱۵۱۲ میلادی در فلورانس به قدرت رسید، ماکیاولی بی کار شد و فرصت یافت تا در اوضاع سیاسی تعمق کند. افزون بر آن، دانش دست اول ماکیاولی از چند و چون سیاست ایتالیا بسیار عمیق بود. او در مقام کارمند حکومت فلورانس، به مدت ده سال، توانسته بود تحولات سیاسی را از نزدیک مشاهده کند. بهطور مثال، ماکیاولی به دفعات به مأموریتهای دیبلماتیک اعزام شده بود و از آن طریق فرصت یافته بود که پویایی روابط قدرتهای رقیب را مشاهده و بررسی کند.

<sup>1.</sup> George Sabine, A History of Political Theory. (N. Y. 1950), pp. 337-38.

ماكياولي با استفاده از اين تجربيات معتقد بود كه درباره بقا و استحکام نظام سیاسی استوار گفتنی های زیادی دارد. افزون بر آن، او دانشپژوه مشتاقی در علم تاریخ هم بود و از آن طریق تجارب مختلف سیاسی زمانها و مکانهای دیگر را بر تجربههای دست اول خود افزوده بود. او میگفت که این دانش ابزار فهم ریشه و منبع بی ثباتی سیاسی و ابزار پیراستن آنرا برای او فراهم آورده است. بنابراین، به این دلیل دست به قلم برده است که ژرفبینی سیاسی خود را در اختیار دیگران قرار دهد و آنها را قادر سازد تا از تجربههای تاریخی عبرت بگیرند.

# تامِس هابز و بحران اقتدار <sup>۱</sup>

انگلستان، کم وبیش یک قرن بعد، خود را دستخوش تفرقههای سیاسی و کشاکش های مدنی یافت. در درجهٔ اول، دسته بندی های مذهبی جامعهٔ انگلیس را از هم پاشیده بود. فرقههای گوناگون سیاسی، که پس از اصلاحات دینی ۲ متشکل شده بودند، در چنبر موضوعاتی گیر کرده بودند که به دنیای سیاست نیز مربوط می شد. طبقهٔ متوسط سوداگر در حال رشد با امتیازات موجود طبقهٔ اشراف زمین دار درافتاده بود. در رأس تمام اختلافات طبقاتي، مسلكي و مذهبي اختلاف عميقي بودكه در مورد برداشت از نظام سیاسی مناسب برای جامعه وجود داشت.

این تفرقههای صمیق در جامعهٔ انگلیس دورهٔ سیاسی آشفتهای را بسه دنبال آورد. قسرن هسفدهم شساهد گسردنزدن یک شساه، به تخت نشستن شاه دیگر بعد از سقوط کرامول و محدود شدن یک پادشاه دیگر به رأی پارلمان و مردم بود. «انقلاب باشکوه» میمک

<sup>1.</sup> Crisis of Authority 2. reformation

۳. The Glorious Revolution در تاریخ انگلستان، عنوان حوادث سال های ۱۶۸۸ ـ ۸۹ که منتج به برکناری جیمز دوم گردید. این «انقلاب» ناشی از تولد پسر جیمز، جیمز

«منشور حقوق» او «قانون تساهل، ۲ بالأخره راه حلى كمه بنيان نسبتاً بادوامی برای نظام سیاسی بریتانیا گردید ارائه کرد. اما در خلال همین قرن متزلزل چه بسیار افرادی که احتمال از هم پاشیدگی جامعهٔ انگلیس را پیشبینی میکردند.

بحران نظام سیاسی انگلیس افراد اندیشمند زیادی را در آن کشور برانگیخت تا دربارهٔ مشکلاتی که جامعه را به خطر انداخته بود تعمق کنند. آنها ناچار شدند بنیانهای نظم سیاسی را بررسی کنند، زیرا نظام سیاسی ویژهای که بر آنها حاکم بود در واقع از پایه لرزان بود. متفکر برجستهٔ انگلیسی ریچارد هوکر<sup>۳</sup> (که لاک همیشه از او با عنوان «هوکر خردمند» یاد می کرد) کتاب چند جلدی خود را نوشت که به گفتهٔ خودش: «تا آیندگان نگویند که ما چنان از کنار مسئله با سکوت گذشتیم که گویی این دوره رؤیایی بیش نبوده است.»

برخى از متفكران موفق شدند از اوضاع محيط بلافصل خود فراتر بروند و به بسیاری از مسائل و اصول بنیانی دربارهٔ سیاست انسانی دست پيدا كنند. آنها توانستند مسائل ويژهٔ مشخصي را مشاهده كنند، مسائلي که در واقع مصداق مشکلات جهان شمول و همیشگی بودند و بشر برای تشكيل جامعة استوار و عادلانه يا آنها رويرو است. اين آثار به علت عمق

حدادوارد، بود، زیرا جیمز دوم از کیش کاتولیک پیروی میکرد، و با تولد پسرش بیم آن می رفت که سلطنت انگلستان به دست فردی کانولیک بیفتد. پس، توری ها و ویگ ها متحد شدند، و هفت تن از اشراف از ویلیام اورانژ و همسرش مری (دختر پروتستان جیمز) دعوت کردند که به کمک انگلستان بشتابند. پس از «انقلاب بی خون»، این دو تن مشتركاً سلطنت كردند. پذيرفتن «منشور حقوق» از طرف آنها، سرانجام تـفوق حكومت بارلماني را بر «حق الهي بادشاهان» محقق كرد.

۱. Bill of Rights یکی از مهم ترین اسناد قانون اساسی انگلستان که مفاد آن در تکامل قوانین اساسی هریک از ممالک مشترکالمنافع بریتانیا و امریکا تأثیر داشته است. در سال ۱۶۸۸ پارلمان انگلستان موادی شامل آصول عمدهٔ آزادی و مشروطیت، به نام اعلامیهٔ حقوق، تهیه کرد. مفاد این اعلامیه با اضافائی در سال ۱۶۸۹ به عنوان منشور حقوق به تصویب بارلمان رسید.

مطالبشان جزو آثار کلاسیک بهشمار می روند و به پیگیری بحث و جدل مداوم در نظریه های میاسی کمک میکنند. این آثار علی رغم توجه بلافصلشان به بحرانهای اجتماعی و بحران قانون اساسی و دورهٔ بعد از اصلاحات مذهبی در انگلستان روشنگر هستند. هوکر که نظرات خود را در اواخر قرن شانزدهم مى نوشت يكى از همين متفكران است. تامس هابز و لاک حتی از او نیز معروف تر و با زندگی ما مربوط ترند؛ زیراکه نظریه های سیاسی آن هاکمتر در چنبر باورهای حاکم زمان و مکان خود درگیر هستند.

هابز برداشت خود را از بی نظمی جامعهاش در ابتدای کتابش تحت عنوان بهیموث، که دربارهٔ علل جنگهای داخلی انگلستان است، می آورد. او می نویسد که در سالهای بین ۱۶۴۰ تا ۱۶۶۰ میلادی

هرکس که به جهان آنروز نگاه میکرد و رفتار مردم را بهخصوص در انگلستان در نظر می گرفت، آیندهای برای جهان می دید که قادر است انواع بسي عدالتسي ها و حماقت ها را تحمل كند. انسان درمی یافت که چگونه دورویی و خودفریبی مردم (اولی بی انصافی مضاعف است و دومي حماقت مضاعف) اين رذيلتها را به و جو د آور ده بو د.<sup>۲</sup>

در نظر هابز، بنیانی ترین مشکل جامعهٔ سیاسی انگلیس بحران اقتدار بود. او مي نويسد: «مردم معمولاً فاسدند.» آنها تا آنجا «از وظيفهٔ خود غافلاند که حتی شاید یک در هزار هم به میزان حقوق یک انسان آگاه نباشند. و ضرورت وجود پادشاه یا جامعهٔ مدنی را نمی فهمند. ۳ کشیشان کاتولیک و پروتستان، فیلسوفان و دیگر شر آفرینان مردم را به این وضع غیرقابل کنترل درآوردهاند. کشیشان کاتولیک و پروتستان هردو تبلیغ

جانور عظیم الجثه. کرگدن. واژهٔ عبری است.

<sup>3.</sup> Ibid., pp. 4, 6-7. 2. Thomas Hobbes, Behemoth, (N. Y. 1963), p. 3.

میکنند که زمامداران سیاسی باید از اربابان کلیسا فرمانبرداری کنند، و فیلسوفان پادشاهی را با استبداد یکی میشمارند.

نیجه، تجزیهٔ قدرت حاکمیت پادشاه است. و از آنجا که این مرکز همآهنگ کنندهٔ قدرت تحقیر شده است، نظام سیاسی انگلیس تلو تلو خوران به سوی نیستی پیش می رود. هابز معتقد بود که آشوبها و جنگهای داخلی زمانهٔ او چیزی جز نتایج قابل پیش بیش شکست ریشه ای اقتدار در جامعه نیست. این اوضاع پس رفت انسان به سوی «وضع طبیعی» اخارج از مقررات جامعهٔ مدنی، یعنی «جنگ همه به ضد همه» را نشان می دهد.

#### جان لاک و بحران مشروعیت

جان لاک از بی نظمی سیاسی انگلستان برداشت دیگری داشت. او با هابز موافق بود که اقتدار نظام پادشاهی در انگلستان از دست رفته است. اما در نظر او این تضعیف اقتدار از آنجا ناشی شده بود که پادشاه در صدد بود حدود اقتدار خود را زیرپاگذارد.

بحران حقیقی بحران مشروعیت بود. این حقیقت نداشت که مردم، به علت کر طبعی، فاسد و یا نافرمان شده یا این که به وسیلهٔ پیامبران دروغین گمراه شده اند. حقیقت این بود که حکمرانان جامعه کوشیده بودند تا قدرت خود را بیش از آن چه حقشان بود افزایش دهند. به طور خلاصه، مردم برای رفتار خود دلایل قانع کننده داشتند. آن ها در برابر غصب قدرت سیاسی مقاومت می کردند.

۱. عصر جدید، که «مدنی الطبع» بودن آدمی در نزد متفکران اعتبار خود را از دست داده است، الزام میکند که مفهومی برای توضیح شرایط آدمی ایجاد شود. هابز از در مفهوم «وضع طبیعی» و «وضع مدنی» یاد میکند که اولی یعنی انسان اگر به حال خود رها شود حالت بی قانونی، هرج و مرج و قانون جنگل است. همچنین نگاه کنید به فصل سوم همین کتاب م.

لاک برای بیان برداشت خود از بحران جامعهٔ انگلیس رابطهٔ بین زمامداران و مردم را در چارچوب قرارداد بررسی کرد. او میگفت از آنجاکه انسانها طبیعتاً آزاد، برابر و منطقی هستند، نمی توان قبول کردکه آنها با میل خود به قدرت خودکامه و مطلق تسلیم شوند. در واقع حکومت طبیعتاً ودیعهای است مبتنی بر اجازه و رضایت شوندگان، که دستهای از محدودیتهای مشخص حدود آن را تعیین می کنند. در هر جامعه وقتى حكمرانان بكوشند قدرتهايني راكه به آنها تفويض نشده کسب کنند، در واقع قرارداد بین خود و مردم را زیرپاگذاشتهاند، در آنصورت مردم وظیفه ندارند به اصول قرارداد وفادار بماتند.

جان لاک معتقد بود که بحران جامعهٔ او دقیقاً از این نوع است. حكمرانان انگلستان باكسب قدرت بيش از حد و به ناحق، كه نمود آن مالیات بندی بدون رضایت مردم و تشکیل ارتش غیرمجاز و زیریا گذاشتن آزادی های مذهبی مردم بود، اصول قرارداد بین خود و حکومت شوندگان را ز بر باگذاشتهاند.

تفاوتهای اساسی این دو برداشت مخالف از بی نظمی انگلیس هابز و لاک را از هم جدا می کرد. اولین نکته این که برداشت بحران اقتدار و بر داشت بحران مشروعیت بر دو دریافت مخالف از «خاستگاه واقعی، حدود و غایت حکومت مدنی» بنا شدهاند. این عبارت عنوان فرعی کتاب لاک، یعنی رسالهٔ دوم در باب حکومت مدنی است. این تفاوت در اساس به باورهای مختلف دربارهٔ سرشت آدمی و ضرورت سیاست برمی گردد. لاک و هایز یه همان دلایلی که ناچار بودند علل برداشتهای متفاوت خود را از بحران جامعهٔ انگلیس روشن کنند، مجبور بودند که بینشهای مؤثر وكاوشگرانه خود را از سياست نيز بسط دهند.

<sup>1.</sup> John Loke, Second Treatise of Civil Government, True Origin, Extent and End of Civil Government.

# فیلسوفان روشنگر و بحران «رژیم کهن» ۱

اوضاع آشفتهٔ دهههای انقلاب فرانسه، همانند دورهٔ انقلاب در انگلستان، نظریهپردازیهای سیاسی مهمی را برانگیخت. بحران جامعهٔ فرانسه، که به سراسر اروپا رعشه انداخته بود، طرفداران و مخالفان انقلاب را بر آن داشت تا عمیقاً دربارهٔ ضرورتها و امکانات سیاست ژرفاندیشی کنند.

هرچه قرن هیجدهم به انتهای خود نزدیک تر می شد، اوضاع «رژیم کهن» به طور فزاینده ای وخیم تر می گردید. سلطنت، که با طبقهٔ اشراف فئودال واپسگرا متحد بود، در تدابیر سیاسی خود عاجز تر شد و هرچه بیشتر رابطه اش را با مردم برید. بیچارگی و از خود بیگانگیی که این وضع، به خصوص در میان طبقات پایین جامعه، به وجود آورده بود کاملاً مشهود بود. اما علت و ماهیت اصلی این مشکل چه بود؟

از نظر فیلسوفان آزادی خواه و روشنگر، مشکلات سیاسی در فرانسه علایم بحرانهای عمیق تر فکری و اجتماعی در تمدن غرب بود. آنها از جمله کوندورسه آیتاریخ را حدیث حماسهٔ خِرَد و داستان پیشرفت فکر بشر می دانستند، و بر آن بودند که پیشرفت خرد رشد آزادی بشر را همراه خواهد داشت. حقیقت و آزادی پا به پای هم رشد می کنند. با وجود این، گروهی که منافعشان در حفظ نظام طبقاتی موجود بود با هرنوع پیشرفت خرد مخالفت می کردند. نیروهای تجاوزگر استبداد و خرافات همیشه با حقیقت و آزادی مخالفت کرده اند، پس برای این فیلسوفان روشنگر

<sup>1.</sup> Ancien Régime

۲. Marquia de Condorcet (۱۷۹۴ - ۱۷۴۳) مریساضی دان و فیلسوف فرانسوی. در سیاست هواخواه پرشور دموکراسی و جمهوری بود. وی کتابی تحت عنوان تقشهای تاریخی از پیشرفت های روح انسانی (۱۷۹۴) نوشت. آرای عمدهٔ او در ایس کتاب عبارت از اعتقاد به قابلیت تکامل انسان و اعتقاد به پیشرفت تدریجی تاریخ نوع انسان از تاریکی به روشنایی و از توحش به تمدن و اعتقاد به پیشرفت بی نهایت درآینده

بحران «رژیم کهن» تازه ترین و آخرین مصداق این جدال همیشگی بود. اربابان کلیسا، که منافعشان در حفظ افکار مردم بود، و اربابان سیاست، که مایل بودند قدرت خود را بر جسم مردم حفظ کنند، متحد شدند تا برضد آزادی و تعقل بجنگند. همان طور که یکی از این فیلسوفان با کلماتی آتشین نوشت، انسانیت وقتی آزاد خواهد شد که آخرین پادشاه با احشاء و امعاء آخرین کشیش به دار آویخته شود.

وقتی انقلاب فرانسه باقی مانده های «رژیم کهن» را به دور ریخت و نظام سیاسی جدیدی بنا نهاد، عدهٔ زیادی از مردم با اشتیاق ظهور دورهٔ جدید و درخشان سیاسی را پیشبینی کردند. به طور مثال، در انگلستان گروهی از رهبران مذهبی و روشنفکران برجسته به سازماندهی و بحث برای دفاع از اصول انقلاب پرداختند. آنها امیدوار بودند که تخم این اصول را در جامعهٔ انگلیس بپاشند و دستاوردهای انقلاب فرانسه را در کشور خود تکرار کنند.

### ادموند برک و بحران مدنیت

درست است که انقلاب به مزاج خیلی ها خوش آمد، ولی سیاستمدار برجستهٔ انگلیسی، ادموند برک، آنرا دورنمای وحشتناکی یافت. به نظر او هراه حلی که انقلابی های جدید برای مشکلات انسان ارائه دادند آغاز بحران جدیدی بیش نبود. به همین دلیل کتاب اساسی خود را در زمینهٔ نظریه های سیاسی به عنوان تفکراتی دربارهٔ انقلاب فرانسه به رشتهٔ تحریر درآورد. با این کتاب او امیدوار بود که هموطنان خود را از خطرات و حماقت های نظام سیاسی جدید در فرانسه آگاه کند و بدان وسیله نگذارد آنان هم به راه انقلاب گام نهند. او می نویسد:

بهنظر میرسد که نه فقط در رابطه با فرانسه، بلکه در تمام اروپا و حتی در خارج از مرزهای اروپا با بحران خطیری درگیر هستیم...

سردرگمی های حاضر در انگلستان در سرآغاز خود نسبتاً ناچیز و کماهمیتاند، اما... کودک ناتوانی را دیده ایم که در یک لحظه آنقدر قوی شده که دنیا را بههم ریخته و میخواهد با آسمان نیز به ستیزه برخیزد. هرگاه خانهٔ همسایه در آتش بسوزد، بیمورد نخواهد بود که ماشینهای آتش نشانی قدری هم به خانهٔ خودمان بپردازند. ا

برک عنوان میکرد که فرانسویان خیال میکنند بنیانهای جامعهای حقیقتاً آزاد راگذاردهاند، اما این اعتقاد پندار بیهودهای است. فرانسه با از میان برداشتن بنیان آزادیهای نظمیافته مانند مذهب و منشهای سلحشوری و سلسله مراتب اجتماعی از حد خود فراتر رفت و نهادهای ضروری بازدارندهٔ شهوتهای نفسانی را به دور انداخت. او پیش بینی کرد که نتیجهٔ این کار در درازمدت فساد و ضعف و نوسان بین استبداد و هرج و مرج خواهد بود. برک، با سبک فصیح خود، بحران فرانسه را به این صورت فهر سب کرد:

در میان ملتها، فرانسه مصیبتهای آشکار را به قیمتی گرانتر از مهمترین موهبتها برای خود خرید. انقلاب فرانسه فقر را به قیمت جنایت خریداری کرد. فرانسه قضیلت خود را برای حفظ مناقعش نفروخت، بلکه منافع خود را بهازای از دستدادن فیضیلتهایش رها کبرد... وقتی اقتدار سلطنت در فرانسه سیر نیزولی یافت، با شیوهای که گویی امتیاز و منافع توزیع می شود، مجوز هرزگی، خشونت در رفتار، گستاخی و لامذهبی در عقاید صادر شد، و این هنجارها به همهٔ ابعاد زندگی تعمیم داده شد، یعنی تمام فسادهای ناخوشایندی که

Edmund Burke, Reflections on the Revolution in Frence, (N. Y. 1955), pp. 11, 10,

# اصولاً از مرض تروت و قدرت ریشه می گیرند. ۱

# کارل مارکس و بحران نظام سرمایهداری

مارکس در دورهٔ آشفتهٔ دیگری، یعنی حدود انقلابهای ۱۸۴۸، و از بعد دیگر طیف سیاسی به ارائهٔ نظریه های خویش پرداخت. از نظر او نوع دیگری از بی نظمی جامعهٔ اروپا را تهدید می کرد. او ساختار اقتصادی جوامع سرمایه داری را بسیار استوار می پنداشت. این نظام موفق شده بو د به گونهای مؤثرتر از نظامهای قبلی خود کالا تولید کند. و بی نظمی نامیمونی در زندگی اجتماعی کسانی که در آن نظام کار می کردند نیز ایجاد کرده بود. مارکس احساس می کرد که بسیاری از این بی نظمی ها در فقر و بدبختی طبقهٔ کارگر بهوضوح دیده می شود. اما مردم به دلایل متعدد این مشكلات و «اهميت» آنها را درنمي يابند. بهنظر ماركس ظاهراً آنها به بسیاری از ابعاد عمیق تر مسئله آگاهی ندارند.

مارکس امیدوار بود این برداشت نادرست و این ناآگاهی و بی خبری از وضعیت را اصلاح کند. هدف نظریهٔ سیاسی او این بود که بشریت را به درک وضع وخیمش قادر سازد. یکی از اهداف او «توانا کردن جهان به آگاهی از وجدان خود و بیدار کردن مردم از خیالهای بیهوده و توضیح رفتارهای آنهاه بود. پس از آن مردم خواهند توانست بهجای درگیریهای بیهوده و خودویرانگر و با استفاده از نیروهای تـاریخی بـر مشكلات غلبه كنند. ماركس حتى تا جايى پيش رفت كه گفت: «اگر بشر می خواهد گناهانش بخشوده شوند، باید آنها را آنگونه که هستند اعلام کند.۳

«گناهانی» را که مارکس مشاهده کرد و در صدد «اعلام» آنها بود،

<sup>1.</sup> Ibid., pp 42-43.

<sup>2.</sup> Robert Tucker, The Marx-Engles Reader, (N. Y. 1972), p. 10.

«از خود بیگانگه ،» طبقهٔ کارگر و «تضاد» موجود در جوامع بـورژوایـی يو د.

مارکس معتقد بود که در جوامع بورژوایی تضادهای متعددی به صورت تنشها و تناقضات درونی حکمفرما است. از دید مارکس، اساسی ترین تنضاد بین مقدار ثروتی است که نظام سرمایه داری می توانست تولید کند و مقدار فقری که عملاً به وجود آورده بود. او مي نويسد:

این حقیقتی است که نیروی کار برای ثروتمندان نعمت و وفور و برای کارگران محرومیت می آفریند. برای سرمایه داران کاخ و برای کارگران کوخ می سازد؛ برای آنان زیبایی و برای اینان زشتی تولید می کند. سرمایه داری ماشین را جانشین کارگر می کند، ولی از بعضی کارگران با شیوهٔ بربریت کار میکشد و بعضی دیگر را به ماشین تبدیل میکند. رشد فکری می آفریند، اما برای کارگران بلاهت و حماقت مي آورد. <sup>ا</sup>

مارکس بر آن بود که نظام حاکم بر تولید و توزیع در جوامع سر مایه داری انسان را از خود بیگانه می کند. این نظام، قبل از هرچیز انسان را با فرآوردهٔ خود بیگانه میکند. محصول دست و ذهن او از او گرفته می شود و به هشکل شیئی بیگانه که بر او حکومت می کند، رویاروی او قرار می گیرد. اشیا و فرآورده هایی که خود آفریده است به او تعلق ندارند. آنها به ددنیای بیگانهای که به طرزی آشتی پذیر با او مخالف اند تبدیل می شوند. ۲۰ به این ترتیب انسان در اثر شیوهٔ تولید سرمایه داری از اطبیعت، هم بیگانه می شود.

افزون بر آن، از نظر مارکس، انسان با روشی مشابه از خود نیز بیگانه

<sup>1.</sup> Karl Marx, Economic and Philosophical Manuscripts of 1844, in Tucker, p. **59**. 2. Ibid., p.60

می شود. نه تنها فرآوردهٔ کار او بلکه فعالیت او نیز به انقیاد نیروهای خارجی درمی آیند.

کارگران فعالیت خود راکاری بیگانه از خود می یابند؛ به این معنی که فعالیت به شکل رنج؛ قدرت به شکل ضعف؛ تولیدِ مثل به صورت سترونی؛ انرژی جسمی و فکری \_یعنی زندگی او\_به صورت فعالیتی به ضداو، که نه تنها به او وابسته نیست بلکه بیگانه از اوست، نیمودار می شود. در این صورت، بیگانگی از خود همانند بیگانگی از اشیا نیز به وجود می آید. ا

به نظر مارکس، نظام سرمایه داری در آخرین مرحله انسان را از هم نوعان خود نیز بیگانه می کند. او می نویسد که انسان به طور ذاتی موجودی «نوعی» است. معنی این عبارت انتزاعی و مبهم به زبان ساده این است که انسان در عین منفرد بودن موجودی اجتماعی است. انسان عضوی از اجتماع است که با دیگران ارتباط دارد، فردی جدا و منزوی و تنها نیست. جامعهٔ بورژوایی این جنبه از زندگی بشر زندگی با هم نوعان را برهم می زند و تحریف می کند. نتیجه این که انسان نه تنها از خود و از طبیعت که از دیگر هم نوعانش نیز بیگانه می شود.

### ژان ژاک روسو و بحران برابری اخلاقی

گرچه روسو با زبان و استعارههای مارکس سخن نمیگوید، ولی او نیز در کوشش خود برای تشکیل یک جامعهٔ خوب از مشاهدهٔ تضادهای اساسی جامعه و از خود بیگانگی انسان آغاز میکند.

«بیگانگی»یی که روسو خود و همنوعانش را دچار آن می دید در واقع دو نوع آخر از سه نوع از خود بیگانگی مارکس بود: بیگانگی شخص از

<sup>1.</sup> Ibid., p.61.

خود و بیگانگی از همنوعان. بهنظر روسو، از خود بیگانگی انسان نوعی اغوای ساختگی اجتماعی است. رفتارها و هنجارهای روزمره انسان را وامیدارد تا احساسهای طبیعی خود را سرکوب کند و آنها را در زیس ظواهر و آداب تصنعی، که فلجکننده و زمینگیر کننده است، مدفون سازد. أو مع رنو يسد:

بر رفتارهای کنونی فرومایگی و همسازی فریبندهای حکومت مى كند كه انسان خيال مى كند مغزها از يك قالب ساخته شدهاند: ادب یک جور حکم میکند و سازش با زمانه جور دیگر. آداب و رسوم شکل خود را دارند و پسند روز قانون خود را. انسان ناگزیر است تمام آنها را رعایت کند و هرگز جوهر و سرشت خود را به فعالیت واندارد. انسان دیگر جرئت ندارد خود را آنطور که واقعاً هست نشان دهد، بلكه مرتباً درگسترهٔ محرمات تظاهر ميكند. ١

روسو با قاطمیت میگفت که سرکوبی در سطح فردی و بیگانگی انسان از خود به جابه جایی در روابط اجتماعی می انجامد. روسو با طنز نوشت:

این عدم اطمینانها چه رذیلتهایی که همراه ندارند. دوستی صميمانه و احترام حقيقى و اعتماد بهنفس كامل از ميان مردم رخت بسربسته است. حسسادت، سبوءظن، تبرس، سبردی، توداری، تنفر و حقه بازی بی در پی در زیر لوای پر نیرنگ ادب، خودستایی صمیمانه و لفظ قلم که ضمناً انسان به آنها مدیون است بر جامعه حاکم هست. به یمن روشنی و رهبری این عصر، ما دیگر در سوگندهایمان بیهوده نام آفریدگار را بس زبان جاری نمی کنیم، بلکه با اعمال کفرآمیزمان او را مورد توهین قرار

<sup>1.</sup> Jean-Jacques Rousseau, The Social Contract (N. Y. 1950), p. 149.

مى دهيم و گوشهاى وسواسي مان هم احتمالاً آنها را توهين نمى داند. آنقدر متواضع شدهايم كه دربارهٔ خصوصيات خودمان حرف نمیزنیم، اما در تقبیح خصوصیات دیگران تردیدی بهخود راه نم*ی د*هیم.

آنچه که روسو در جامعهاش بیبندوباری اخلاقی تصور میکرد، بهوضوح، ابعاد سیاسی و حکومتی روشنی داشت. بی بند و باری اخلاقی و فساد سیاسی یا به یا پیش سی رفت. روسو برداشت خود را از فساد سیاسی در یکی از نوشته های معروفش بیان داشته است. او در کتاب خود باعنوان گفتاری در منشأ نابرابری می نویسد:

نابرابريهاي اخلاقي، كه بهوسيلهٔ قوانين موضوعه مجاز شمرده می شوند، هرجا با نابرابری جسمی و طبیعی متناسب نباشد با حقوق طبیعی تضاد پیدا می کند. این تضاد به طور تعیین کننده ای به ما می آموزد که دربارهٔ نوع نابرابری که در تمام جوامع متمدن حاکم است چه فکری بکنیم. قوانین طبیعی به هرشکلی تعبیر شوند این حقایق که کودکان بر پیرمردان فرمان برانند، احمقها بر عقلا حکومت کنند و گروه اقلیت ممتاز ثروتهای کلان ببلعند، در حالی که اکثریت گرسنه به ابتدایی ترین ضروریات زندگی نیاز مندند، با آنها تناقض دارند. ۲

همان طور که نظریه های دانشمندانی چون برک و مارکس و روسو نشان می دهند، بی نظمی های سیاسی چهبسا که از تزلزل آشکار امنیت فیزیکی فراتر بروند. آنها احتمالاً ابعاد پیچیده و ناییدای نظام اخلاقی را نیز در بر می گیرند. یک نظام سیاسی واقعاً ستمپیشه و سرکوبگر همیشه

<sup>1.</sup> Ibid.

<sup>2.</sup> Rousseau, A Discourse on the Origin of Inequality, pp. 271-72.

در خطر است، زیرا هر لحظه ممکن است مشروعیتش را از دست بدهد. چهبسا جوامعی که قادرند قانون و نظم را با موفقیت کامل برقرار کنند و در عین حال به انحرافات اخلاقی و اجتماعی، که زندگی شهروندان را پژمرده می کند، تداوم بخشند.

## افلاطون و بحران عدالت أتني

یکی از بهترین نمونههای تلاش یک نظریهپرداز در روشنگری بی نظمی اخلاقی در ضمن، یکی از قدیمی ترین نمونهها نیز هست. افلاطون، که بهطور کلی بنیانگذار نظریههای سیاسی در غرب خوانده می شود، یکی از رسالههایش را برای این نوشت که برداشت خود را از گمراهی اخلاقی جامعهاش نشان دهد.

به نظر افلاطون، ورشکستگی «دولت شهر» آتن با تراژدی یک زندگی حقیقی آشکارتر شد. منظور او محاکمه و اعدام سقراط بود. مردی که برای افلاطون و برای عدهٔ زیادی از متفکران یکی از عاقل ترین و بهترین مردان روی زمین بود. با این حال، شهر آتن او را دستگیر کرد و به محاکمه کشید و بالأخره به مرگ محکوم نمود.

در نظر افلاطون، محاکمهٔ سقراط در واقع محاکمهٔ جامعهٔ آتن بود. وقتی آتن دربارهٔ سرنوشت سقراط تصمیم میگرفت، در واقع، دربارهٔ خود تصمیم میگرفت و یاگوشهای از «روح» خود را به نمایش گذارد. مردم آتن در اینباره تصمیم گرفتند که یا نظام سیاسی شهرشان مأوای خوبی برای این شهروند عاقل و باتقوا هست و یا اینکه آتن قادر نیست شیوهٔ زندگی سقراطی را تحمل کند. و وقتی دادگاه آتن (با هیئت منصفهٔ متشکل از پانصد نفر شهروند آتنی) سقراط را به مرگ محکوم کرد، در واقع رأی به محکومیت خود داد.

به این دلیل بود که افلاطون، برای نشان دادن بی نظمی جامعهٔ آتن،

تراژدی زندگی و محاکمهٔ سقراط را به یک نمایش ادبی مبدل کرد. او در خطابهٔ دفاعی سقراط ۱ مدافعات حقوقی سقراط را در مقابل دادخواهان به صورت اعلام جرمي عليه جامعهٔ آتن به شكلي آراسته و روشن بيان

خطابهٔ دفاعی سقراط به گونهای پیگیر و منظم طنزآلود است. هر مرحله از محاکمه دو بعد دارد. در بعد ظاهری، آتن سقراط را محاکمه و محکوم و رأی اعدام برایش صادر میکند. اما، در بعد صمیقتر، نظام اخلاقی آفرینش، که روح سقراط نمود آن است، آتن را به محاکمه می کشد و آن را بر از فساد می بیند.

در بخش اول رساله، آتنی ها سقراط را به «بی تقوایی» و «به فساد کشیدن جوانان» متهم میکنند. سقراط در مقام پاسخ ادعا میکندکه آتن به این مناسبت او را متهم میکند که تاب تحمل حقیقت را ندارد، حقیقتی که سقراط تمام عمر خود را صرف کسب آن کرده است. مدتها قبل از محاكمه، هاتف معبد دلقي گفته بودكه او [سقراط] از داناترين افراد است. سقراط که از کمدانشی خویش آگاه بود کاملاً گیج شده بود و با مطالعه ، قضیه دریافته بود که هاتف «از او به عنوان مثال استفاده کرده و منظور اصلى اش اين بوده است كه داناترين شما انسان ها كسى است كه مانند سقراط بداند که چیزی نمی داند، $^{\mathsf{Y}}$ 

سقراط می گفت به همین دلیل در آتن گردش می کردم و «تفحص کنان اگر به کسی برمی خوردم که به نظر دانا می آمد به آزمایش او می پرداختم، ولی پس از کاوش و تحقیق می دیدم که چنین نیست و برای این که فرمان خداوند را اجراکنم به خود او نیز ثابت میکردم که دانا نیست. ۳ سقراط

۱. Apology، برای تفسیری از این خطابه نگاه کنید به:

رومانو گواردینی، مرگ سقراط (تفسیر چهار رسالهٔ افلاطون)، ترجمهٔ محمدحسن لطفی، طرح نو، تهران، ۱۳۷۶.

<sup>2.</sup> Plato, Apology, tran. by F. J. Church (Indianapolis, 1958), p. 28.

<sup>3.</sup> Ibid.

تأکید می کرد که با چنین عملی در واقع هم خدمتی به «ندای الهی» اش می کرده و هم به مردم آتن. او برای جامعهٔ آتن به «خرمگسی» می مانده است که با نیش گزندهٔ خود اسب تنبل و فربه را برمی انگیزاند. بنابراین طبیعی است که خدمات او در میان کسانی که تاب تحمل حقیقت را ندارند محبوبیتی برایش کسب نکرده باشد. سقراط می گوید:

به نظر من آنها هرگز حقیقت موضوع را اقرار نخواهند کرد که من آنها را جنانکه واقعاً هستند نشان میدهم و ثابت میکنم که علی رغم ادعاهایشان، که خیلی چیزها میدانند، از دانش بی بهره هستند. ۲

سقراط، برای کامل کردن اعلام جرم خود علیه دولت شهر آتن، ادعا میکند که هواخواهیش از حقیقت او را از درگیری در سیاست آتن بازداشته بود. سیاست به گونهای که در شهر آتن اجرا می شد با حقیقت تناقض داشت و به همین علت سقراط با آن دشمنی میکرد. هیچ انسان حقیقت پرستی نمی توانست از سیاست آتن جان سالم به در برد.

شما مردم آتن خوب می دانید که اگر من در کارهای دولتی شرکت می کردم مدتها پیش نابود شده بودم، بدون این که به شما و یا به خود نفعی رسانده باشم. مردم آتن! حقایق را می گویم. رنجیده خاطر نشوید. کسی که با اکثریت مردم مخالفت کند و شرافتمندانه از کارهای مخالف حق و قانون در جامعهٔ آتن و یا در جاهای دیگر جلوگیری کند زنده نخواهد ماند. آ

۱. Daimon در زبان یونانی به معنی «موجود الهی» است و دایمونیون به معنی «نیروی دایمونی»، سقراط میگفت هرگاه قصد انجام دادن کاری یا گفتن سخنی را میکرد که به صلاحش نبود، ندایی غیبی یا الهی به گوشش میرسید و او را از آن باز میداشت. (به نقل از مرگ سقراط، ترجمهٔ لطفی).

پس از این دفاع هیجانانگیز، سقراط مقصر شناخته شد. بر طبق رسوم آن روز آتن، او می توانست یا رأی دادگاه را بیذیرد و یا خواستار مجازات دیگری شود. و در این مرحله تضاد واقعی بین حقیقت، که مصداق آن سقراط است، و فساد آتن ادامه پیدا می کند. به طریقی که سقراط مشاهده مي كرد، اگر قرار است عادلانه رفتار شود تنبيه او نيز بايد شایستگی او را داشته باشد و چون به آتن خدمت کرده است، «مجازات» او هم باید چیزی نکو باشد. به همین دلیل، پس از شنیدن کیفرخواست اعدام از دادستان، پیشنهاد کرد که به افتخار او در یکی از تالارهای بزرگ شهر مهمانی ترتیب بدهند. این افتخاری بودکه معمولاً به قهرمانان پیروز در بازی های المبیک اعطامی کردند. پیشنهاد او در بعد «رسمی» دادگاه مسخره می نمود. اما در بعد «حقیقی» موضوع، کاملاً پرمعنی و در واقع باسخی کاملاً به جا و مناسب بود. همان طور که سقراط می گفت:

وقتى معتقدم كه ناحق عمل نكردهام چگونه مى توانم بر ضد خود چیزی بگویم و بی آنکه گناهی از من سر زده باشد برای خود مجازاتی پیشنهاد کنم؟ چرا باید چنین کاری بکنم؟ ۱

هيئت منصفة بانصد نفرى آتن بالأخره سقراط را به مرگ محكوم كرد. افلاطون یک بار دیگر به وضوح نشان می دهد که محکومیت سقراط در واقع محكوميت شهر آتن است. آتن با اعلام محكوميت سقراط در واقع ورشكستگى اخلاقى خود را اعلام كرد. سقراط در رسالهٔ خود به اين موضوع اشاره می کند:

اما دوستان من، نهراسیدن از مرگ کار دشواری نیست. رهایی از شر بهمراتب دشوارتر است، زیرا شر از مرگ چابک تر است. اکنون من که پیر و ناتوان شدهام به چنگال مرگ گرفتار می شوم، ولي مدعيان هم با همه چُستي و چالاكي در چنگال مدعي بهمراتب چایک تری گرفتار آمدند. در پایان این محاکمه، من با رأی شما به مرگ محکوم شدم، ولی حق و حقیقت، فرومایگی و بیدادگری آنان را برملا ساخت. هردو، یعنی هم آنان و هم من، به این پیشامد تن در دادیم. شاید هم بایستی که همین طور پیش آمده باشد. من فکر میکنم حق به حقدار رسید. <sup>۱</sup>

می توان گفت که نظریه های سیاسی افلاطون با یکی از زمینه های زیر «آغاز» می شود \_یعنی بنیان فلسفی اش بر یکی از این زمینه ها نهاده شده است. آنها بر جهانشناسی و معرفتشناسی و یا بر انسانشناسی فلسفی او (یعنی نظر او دربارهٔ «سرشت آدمی») متکی هستند. پیش فرضهای بنیانی و فلسفی او بههم مربوط هستند. اما نقطهٔ آغاز فعال نظریههای سياسي او يعني بنيان منطق عملي فلسفة او در رسالة خطابة دفاعي سقراط نهفته است. انگیزهٔ او در تحلیل نظم سیاسی تناقض شدیدی است كه افلاطون بين نظم حقيقي و تعادل و عدالت و انسجام، كه مصداق آنها روح سقراط است، از یکسو، و نظم «رسمی» دولت شهر آتن، از سوی دیگر، مشاهده کرده بود. این مسئله شخص او را رنج میداد و برایش درگیری فکری ایجاد می کرد. افلاطون از مشاهدهٔ بی نظمی آتن، که آنرا در رسالهٔ خطابهٔ دفاعی سقراط توضیح داد، هم از نظر «منطقی» و هم از نظر احساسي ناگزير شدكه به سؤالات اساسي تركتاب جمهور جواب بگويد: عدالت چیست؟ جامعهٔ سعادت بخش کدام است؟ در پائین ترین درجه، كدام نظم سياسي است كه بهترين شهروند خود را، مثل آتن كه سقراط را بلعيد، اعدام نمىكند؟ و در بالاترين درجه كدام نظم اجتماعي حقيقتاً موطن مردمان خوب است؟

<sup>1.</sup> Ibid., p.46.

بهطور خلاصه، افلاطون، مانند اکثر نظریهپردازان سیاسی، پژوهش خود را با «مشاهدهٔ بی نظمی» در جامعهٔ سیاسی آغاز می کند. مشاهدهٔ «نادرستی» مشکل فکری ایجاد می کند و ناهنجاری هایی را نشان می دهد که نیاز به توضیح دارد. در عین حال، مشاهدهٔ نادرستی انگیزه ای ملموس است که انسان وادار به یافتن راه حل می شود. مشاهدهٔ بی نظمی هم عقل را به حرکت می اندازد و هم احساس را.

برخی از نظریه پردازان بیش از دیگران دربارهٔ مشاهدهٔ بی نظمی صریح هستند. به طور مثال، افلاطون به گونهای نامعمول در مشاهدهٔ خود عمل می کند، چرا که مشاهدهٔ بی نظمی بنیان یکی از رساله های اوست. برخی دیگر از اندیشمندان ممکن است علل اصلی و انگیزهٔ خود را در بررسی نظم سیاسی اصلاً توضیح ندهند و یا آنها را در قسمتهای کوچکی از نوشته های نه چندان معروف خود پنهان کنند. به طور مثال، اگر انسان بخواهد درک خوبی از انگیزهٔ مارکس و برداشت او از بی نظمی های بنیانی جامعهاش پیدا کند باید به نوشته های قدیمی تر او مثل دست نوشته های فلسفی و اقتصادی سال ۱۸۴۴ مراجعه کند. حتی انسان ممکن است نا چار شود که شرایط عینی و زمینهٔ کار نظریه پرداز را نیز مطالعه کند. مثلاً، برای مطالعهٔ ماکیاولی باید هرج و مرج سیاسی ایتالیا را در دورهٔ زندگی او دریافت.

حتى اگر به بررسى و كاوش نياز باشد، درك و فهم برداشتهاى اساسى، كه محرك نظريه پردازان شده است، كار با ارزشى است. احتمالاً اگر نظريه پرداز مسئلهاى نمى داشت، چه بسا كه اصلاً زحمت نوشتن به خود نمى داد. و اگر اين مسئله كاملاً فهميده نشود، احتمالاً راه حلى راكه نظريه اى جامع ارائه مى كند درك نخواهد شد.



گفتار سوم

### تشخیص درد

فقط ذهن یک آدم بسیار عجیب می تواند پس از مشاهدهٔ بی نظمی آرام بماند. در چنین حالتی قلب و ذهن انسان سالم او را به مطالعهٔ بیشتر وامی دارد. انگیزهٔ طبیعی «منطق» پویای مشاهده و توجه طبیعی ذهن نگران پژوهش بیشتر را موجب می شوند، راه حل ارائه شده برای اولین مشکل در جواب «جهچیز خواب است؟» سردرگمی جدیدی را می آفریند. پاسخی که در مرحلهٔ مشاهدهٔ بی نظمی ارائه می شود، خود نطفهٔ سؤالات بعدی است.

هیجاناتی که نظریهپرداز را در آغاز به تحقیق واداشته بود هنوز فعال هستند، زیرا که در این مرحله هنوز راه حلی برای رفع بی نظمی به دست نیامده است. فقط مسئلهٔ اساسی شناسایی شده ولی راه حل آن پیدا نشده است. مشاهدهٔ صرف نادرستی هیچ راهنمای عملی ارائه نمی کند. آن اضطراب واقعی، که نظریهپرداز را به تفکر واداشته بود، برطرف نشده است. او باید تا پیدا شدن راه حل به پژوهش خود ادامه دهد.

هنوز انگیزههای فکری پژوهش نیز کاملاً حضور دارند. وقتی که نظریهپرداز شرایطی را نامنظم تشخیص داد، منطق مشاهده حکم میکند

که زمینهٔ مشاهده نیز بررسی گردد. در این مرحله، فوراً دو سؤال مطرح می شود: اول این که اگر اوضاع نامرتب است دلایل آن چیست؟، و دوم این که اوضاع سیاسی مرتب چه خصوصیاتی دارد؟ به عبارت دیگر، اگر این وضع «نادرست» است، اوضاع «درست» چگونه است؟

سؤال دوم در گفتار بعدی بررسی خواهد شد. در این گفتار به مشکلات و روندهایی خواهیم پرداخت که نظریهپرداز در پاسخگویی به سؤال اول، یعنی وقتی که می خواهد دلایل بی نظمی راکشف کند، با آنها روبرو است.

#### علل و درمانها

مشکلات فکری این مرحله اساساً همان مشکلاتی است که در کارکرد آسیب شناسی، از هر نوع آن، مطرح می شود. نظریه پردازی که در کارکرد جامعهٔ سیاسی کژی مشاهده کرده است، بیشتر به پزشکی می ماند که علایم مرضی را کشف کرده است. هیچیک از این دو نمی توانند در این مرحله کار را متوقف کنند. صرف تشخیص علل کافی نیست، بلکه ریشه های بنیادی مرض را باید کشف کرد. اگر قرار است مشکل به طور نظری کاملاً فهمیده شود و همین طور از نظر عملی نیز مداوا گردد، علل مسئله باید روشن شود. به طور خلاصه، نظریه پرداز سیاسی، مانند یک پزشک، با وظیفهٔ «تشخیص درد» روبرو است.

نظریه پرداز در این مرحله از پژوهش باید نقش تحلیلگر را بازی کند. او به ناچار باید مرحلهٔ کاملاً دقیق و منحرف کنندهٔ دسته بندی روابط علت و معلولی را در این دنیای پیچیده پشت سر بگذارد، چرا که تا وقتی علل مشکل مورد سؤال روشن نشود، درک واقعی آن عملی نیست. و از طرفی نظریه پرداز بدون روشن شدن علل واقعی نمی تواند پیشنها دات مناسبی برای درمان و یا تسکین مشکل ارائه کند.

اولین سؤالی که نظریه پرداز در آغاز مرحلهٔ تشخیص با آن روبروست یکی از حساس ترین موضوعات نظریه های سیاسی است. سؤال مشکلی است که پاسخ به آن ساده نیست. این سؤالی است که مکاتب مهم اندیشهٔ سیاسی را از هم جدا میکند. سؤالی است که پاسخ به آن به طور بنیادی راه حل های پیشنهادی هر نظریهٔ سیاسی را شکل می دهد.

می توان این سؤال حساس اولیه را به سادگی عنوان کرد، اما باید آن را دقیقاً توضیح داد و روشن کرد. سؤال این است: آیا مشکل سیاسی مطرح شده ریشهٔ سیاسی دارد؟ آیا علل مرض و علایم آن واقعاً سیاسی هستند؟

این سؤال سرنوشتساز خود به دو سؤال تقسیم می شود، زیرا علت سیاسی علتی «عمومی» است نه «فردی»؛ «قرارداری» است و نه «طبیعی». بنابراین نظریه پرداز باید کشف کند که آیا ریشهٔ مشکل از آنهایی است که به جامعه مربوط می شود بو بنابراین عام است و یا این که صرفاً تأثیرات ذهنی و فردی اوست. پس از آن، اگر به این نتیجه رسید که مشکل اجتماعی است، باید مشخص کند که آیا مشکل محصول شرایطی است که انسان می تواند تغییر بدهد بیعنی مشکل قبراردادی است بیا این که عبل از «بدیدههای» طبیعی است.

در صفحات بعدی نشان داده خواهد شد که چرا مرحلهٔ تشخیص موضوع مرحلهٔ مشکلی است و چگونه این مرحله سرچشمهٔ جدایی مکاتب مختلف نظریههای سیاسی است. اهمیت این سؤال و رابطهاش با راه حلهای نهایی نظریه پرداز باید تابه حال روشن شده باشد. زیرا که اگر علل مسئله اساساً سیاسی نباشند \_یعنی علل عام و قراردادی نباشند \_ راه حل مسئله نیز نمی تواند سیاسی باشد. البته گاهی با این که علل مسئله سیاسی نیست، راه حل سیاسی احتمالاً ضروری است. اما چنین راه حلی منطقاً نمی تواند مسئله را از میان بردارد.

#### مسائل عمومی در مقابل مسائل فردی

به مسئلهٔ اول، یعنی مشکلی که در تمیز «سیاسی» بودن یا نبودن ریشهٔ مسئلهٔ مطرح می شود، توجه کنید: آیا این مشکل مسئلهای عمومی و اجتماعی، یا فردی و سلیقهای است؟ آیا مشکل خرابی نظام است یا مسئلهٔ لاینحل فردی است؟ آیا ریشهٔ مشکل در اوضاع سیاسی جامعه است یا از اختلافات عصبی ناشی شده است؟ به طور وضوح، جوابهای این سؤالات متعدد و مختلف است. اگر خرابی به نظام سیاسی مربوط می شود عکس العمل سیاسی پاسخ مناسبی است، ولی اگر خرابی به اختلال عصبی فرد مربوط می شود، بنابراین مشکل مسئلهٔ فردی نظریه پرداز است و نه در واقع موضوع سیاسی. این نظریه پرداز است که باید از خر شیطان پیاده شود و به یک روان شناس یا کشیش مراجعه کند. او باید دست از شعار دادن بردارد و روح و روان خود را بررسی و درمان

قضاؤت دربارهٔ این مسئله کار ساده ای نیست. به هیچوجه به سادگی نمی توان مشخص کرد که آیا مسئله ای ریشهٔ شخصی دارد یا اجتماعی. زیرا فرد و اجتماع جدایی ناپذیرند. جامعه نظام روابط بین افراد است و افراد از کناکنشهای اجتماعی رشد می کنند. به آسانی نمی توان حد و حصر هر یک را مشخص کرد و تعیین کرد که درهم ریختگی ریشهٔ فردی دارد یا اجتماعی.

آنچه که مصداق مسائل شخصی و سردرگمیهای روانی تلقی می شود، چهبسا که در واقع نتیجهٔ الگوهای اجتماعی غیرانسانی شده و انحرافی باشد. انسانها هویت خود را تا حدزیادی از طریق جذب و درونی گردانیدن نقشهای اجتماعی کسب می کنند. آنها با نگاه کردن در آیینهٔ اجتماع خود را می شناسند. اگر نقشهای اجتماعی پر از جنبههای مینفی باشد، برداشت انسان از خود منفی خواهد بود. نویسندهٔ

سیاه پوست جیمز بالدوین خاطره های دورهٔ جوانیش را این طور توضیح می دهد: «ما را همیشه با چنان شدتی می ساییدند و براق می کردند که گویی امیدوار بودند رنگ سیاه پوستمان پاک شود. من فکر می کنم که کودکان سیاه پوست، یا لااقل نسل من، زودتر و دردآورتر از هر کودک دیگری با صابون آشنا شدند.» چنان کودکی به سرعت درمی یافت که رنگ پوست او یک داغ ننگ فردی است. اگر هم آن را می پذیرفت، احتمالاً از نظر روانی اعتماد به نفس پیدا نمی کرد. اگر آن را قبول نمی کرد، می بایست بیش از حد لازم پرخاشگر باشد. در هریک از این دو حالت، مشکلات بیش از حد لازم پرخاشگر باشد. در هریک از این دو حالت، مشکلات روانی «درونی» او به طور وضوح محصول نابسامانی سیاسی بود.

برای مثالی دیگر به ساخت روان شناختی انسان معاصر نظر افکنید. انسان معاصر در بعضی جوامع آنچه را که اریش فروم «جهتگیری بازاری» میخواند پذیرفته است. اریش فروم با منطقی، همانند منطق مارکس، دربارهٔ از خود بیگانگی بحث میکند. به نظر او چنین آدمی از این که خود را «کالا» می بیند رنج می برد:

کیفیات انسانی مانند رفاقت و تواضع و مهربانی به کالاها و محصولات «بستهبندی شده ای» تبدیل شده اند که در بازار شخصیت با قیمتهای خوب به فروش می رسند. اگر فردی نتواند خود را به سرمایهٔ پرمنفعتی تبدیل کند، احساس ورشکستگی میکند. ولی اگر موفق به چنین کاری شد آدم موفقی است. به طور وضوح، ارزش انسان امروزی به عوامل خارجی، یعنی قضاوت متلون بازار، که دربارهٔ او دقیقاً مانند کالا تصمیم می گیرد، بستگی دارد... این شخصیت از خود بیگانه که به حراج گذاشته شده می بایست مقدار زیادی از مقام و ارزش انسانی را، که خصیصهٔ بارز انسان حتی در جوامع اولیه است، از دست بدهد. ا

Erich Fromm, The Sane Society, (N. Y. 1967), pp. 129-30.
 [اریش فروم، جامعة سالم، ترجمة اکبر تبریزی، انتشارات بهجت، تهران، ۱۳۵۷.]

از سوی دیگر، ممکن است مسائلی که به وضوح از ساخت روان فرد یاگروه نشأت گرفته است به خطا از پدیده هایی اجتماعی تلقی می شوند. این پدیده ای است که روان شناسان «فرافکنی» می نامند. به طور مثال، آن ها که همیشه توطئه گران را همه جا در کمین می بینند، چه بسا که برای ناامنی و اضطراب درونی خود توجیه عینی می تراشند. آن ها خود احساس خطر می کنند، بنابراین آن را در قالب «توطئهٔ بین المللی قوم یهود» و یا توطئهٔ فاشیستی خانوادهٔ راکفلر خطر سیاسی تلقی می کنند. وحشت زدگی فردی روزنه و مصداق سیاسی می جوید.

به همین منوال، مسائل روانی از راه ساز وکارهای «انتقال» او «جابجایی» آبه دنیای سیاست راه پیدا میکند. انتقال موقعی صورت میگیرد که انسان با دیدن فردی که اصلاً نمی شناسد به طریقی عکسالعمل نشان بدهد که انگار او را می شناسد. معمولاً این حالت موقعی رخ می دهد که انسان احساسی را که به خانوادهاش دارد به شخص سومی منتقل کند. منال زندهٔ این حالت وقتی است که انسان روانکاو (یا معلم یا کشیش) را پدر خود تلقی میکند و یا فردی را که در مقام مافوق او قرار دارد چونان ارشد خانواده یا والدین خود به حساب می آورد. به دلایل قابل فهم این حالت دربارهٔ دولت مردان بیشتر رخ می دهد. احترام بیش از حد، که تقریباً نسبت به همهٔ دولت مردان برجسته می شود، برجسته می گیرد. حتی ممکن برجسته عدی از مکانیسم روان شناختی ریشه می گیرد. حتی ممکن بدون شک تا حدی از مکانیسم روان شناختی ریشه می گیرد. حتی ممکن است به کردن پدرش دست به جنایت بزند. روح پلید شیطانی ممکن است به گسترهٔ سیاست راه پیدا کند.

در حالت جابجایی نیز فرد برخی از اعمال و احساساتش را به ترتیبی

<sup>1.</sup> transference 2. displacement

جابجا می کند که احتمالاً پیامد سیاسی دارد. عصبانیت از یک همسر غرغرو و یا رییس ایرادگیر و یا دلخوری از شکست در کوششهای زندگی اغلب موجب می شود که انسان با پرخاشگری عصبانیت خود را بر سر دیگران خالی کند، حتی اگر مردم نقشی در به وجود آوردن آنها نداشته باشند. این مکانیسمهای روان شناختی نقش سوپاپ اطمینان را دارند. البته وقتی تنها یک گروه ویژه از افراد اجتماع و یا احتمالاً ملتهای دیگر مورد حمله قرار می گیرند مشکل سیاسی بروز می کند. در آن صورت مشکلات سیاسی جنگها و تظاهرات نژادی به کمک عوامل ناشی از روان بروز می کنند و یا مشکلات موجود شدت می گیرند.

پس مشاهده می شود که فرد و اجتماع به شدت و از راههای کاملاً معتعدد پیچیده بر یکدیگر اثر می گذارند. بی نظمی های اجتماعی مشکلات روانی به بار می آورند و بالعکس، مشکل می توان علت راکشف کرد. نظریه پرداز سیاسی، علی رغم مشکلات فراوان، در مرحله تشخیص علل، می بایست دربارهٔ موضوع پر مخاطرهٔ علت و معلول قضاوتی ارائه کند. پاسخهایی که او در این مرحله ارائه می کند احتمالاً برای کل نظریهٔ او سرنوشت ساز خواهند بود.

اولین کار نظریه پرداز این است که مطمئن شود ریشهٔ مشکل سیاسی است و نه صرفاً مشکلی فردی. او می بایست اطمینان حاصل کند که مشاهدهٔ او از بی نظمی سیاسی صرفاً محصول فرافکنی یا انتقال و یا جابجایی روانی او نیست. اختلافات حساس در میان تجزیه و تحلیل های سیاسی رقیب درست در این نقطه آغاز می شود.

به عنوان مثال، به مفهوم بیگانگی ۱، که در نظریه های مارکس و هگل نقش اساسی بازی میکند، توجه کنید. برای هگل بیگانگی دیستی از خود بیگانگی بدیده ای این جهانی بود. برای هگل سیاست در واقع حدیث

<sup>1.</sup> alienation

پیروزی خدا بر از خود بیگانگی اش با خودش در تاریخ بود. بیگانگی پدیده ای بود حقیقی که «در خارج» در دنیای «عینی» وجود داشت. از طرف دیگر، برخی از منتقدان هگل او را به فرافکنی روانی متهم کرده اند. آنها معتقدند که، در آخرین تحلیل، تصویر هگل از یک خدای بیگانه، که برای نامتناهی بودن و آزاد کامل و عالم مطلق شدن مبارزه میکند، در واقع فرافکنی حالات روانی خود اوست. آنها میگویند آنچه راکه هگل تنش جهان شمول سیاسی تشخیص داد، در واقع تنش های بنیادی روان پیچیدهٔ خود اوست.

پروفسور رابرت تاکر، یکی از این منتقدان، بر آن است که حتی دو شاگرد معروف و مهم هگل، یعنی فوئرباخ و مارکس نیز علل نادرستی برای از خود بیگانگی رائه دادند. فوئرباخ از خود بیگانگی رائتیجهٔ مذهب میدانست: انسانها تصویر آرمانی خود را در موجودی بهنام خدا فرامی فکنند و به همین جهت از خود بیگانه می شوند. مارکس بیگانگی را ناشی از سرمایه داری می دانست: انسان به سبب پول پرستی و تقسیم کار، که از عواقب سرمایه داری است، از خود و از دیگر هم نوعان بیگانه می شود. به نظر تاکر هر دو تشخیص خطا است:

هر دو اشتباه کردند. نه تنها آنها به ترتیب مسیحیت و سرمایه داری را نادرست فهمیدند، بلکه طبیعت از خود بیگانگی را نیز درک نکردند. از خود بیگانگی در صورت ظاهری آن نه یک واقعیت مذهبی است و نه یک واقعیت اقتصادی. از خود بیگانگی می تواند بیان مذهبی و یا اقتصادی پیداکند، درست به همان صورت که ممکن است جنگ و یا هر کوشش دیگر انسانی بیان سیاسی پیداکند. بنابراین، انسان از خود بیگانه

۱. مثلاً نگاه کنید به:

Robert Tucker, Philosophy and Myth in Karl Marx. (Cambridge, England, 1984), p. 32.

اریک ووگلن هم همین نظر را دارد.

ممکن است به طور مطلق خواستار جمع آوری ثروت باشد و به همین دلیل زندگی اقتصادی ممکن است مذهب عملی پول پرستی و حوزهٔ «کار بیگانه» باشد. اما از خود بیگانگی این آدم به صورت اشتقاقی یک واقعیت اقتصادی است. از خود بیگانگی در سرشت خود جزء لاینفک زندگی شخصی است، یعنی یک پدیدهٔ روحی و یا آن طور که امروز عنوان می شود پدیده ای روانی است. این یک مسرض روانی است که از خود انسان و درگیری اش با خود و خدا و از کوشش او برای کامل و ابر مرد شدن برمی خیزد. در این مفهوم، از خود بیگانگی نقطهٔ مقابل نفس پرستی است. بنابراین از خود بیگانگی شرایط کلی بشری نیست. انسان بیگانه است. بنابراین از خود بیگانگی شرایط کلی بشری نیست. انسان بیگانه هدن دارد. تعداد افراد از خود بیگانه هرچقدر می خواهد باشد، بیگانگی همیشه مسئله ای فردی است. ا

مارکس، فوئرباخ و تاکر هرسه به از خود بیگانه شدن در زندگی بشری اقرار دارند. اما آنها در تشخیص ریشهٔ مشکل راههای متفاوت می روند. تجزیه و تحلیلهای متفاوت مارکس و تاکر به ویژه موضوع مورد بحث را روشن می کنند. مارکس از خود بیگانگی را مشکلی سیاسی و اقتصادی و نتیجهٔ نظام سیاسی می داند. از آن طرف، تاکر از خود بیگانگی را مشکلی روحی و روانی و نتیجهٔ خواسته های مفرط نفس می داند.

پیامدهای برنامهای و عملی این تشخیصهای متفاوت بهروشنی فرق میکند. اگر نظام اقتصادی از خود بیگانگی را موجب شده است، راهحل واضح تغییر نظام اجتماعی است. همانطور که مارکس میگوید هدف تنها تفسیر جهان نیست، بلکه تغییر آن است. تنها تغییر نظام و تنها برخی تصمیمهای مشخص سیاسی می توانند به طور موفقیت آمیز مسئله را حل کنند. اما اگر تشخیص تاکر درست باشد، برنامهٔ سیاسی مارکس کاملاً با

۱. حمان کتاب، ص ۲۴۰ ۲۳۹.

مسئله بر ارتباط است. اگر از خود بیگانگی از عوارض روحی بشر است، کوشش در تغییر نظم سیاسی به درمان بیماری قلب با گچگرفتن میماند. از دید تاکر، راه حل مناسب تغییر جهان نیست، بلکه دنباله روی از راهنمایی سقراط است که میگفت: «خود را بشناس.» تشخیص نوع اول به انقلاب می انجامد و تشخیص دوم به نوعی توبه و اصلاح مسیر زندگی. این اختلاف در تشخیص علل، یعنی این که آیا بی نظمی اجتماعی علل سیاسی دارد و یا علل فردی و روانی، در فعالیت سیاسی دانشجویان در دههٔ ۱۹۶۰ در امریکا جلوه گر شد. یکی از دانشجویان تندرو و سرشناس در اتهاماتش بر ضد نظام سیاسی ادعا کرد: «ما دانشجویان شما، یعنی نظام، را مسئول مشکلاتمان می دانیم.» او می گفت: «جدالهای درونی، و دردهای روانی جوانان از کوشش شدید آنها در کنار آمدنشان با نظامی ضد انسانی که سرکوب کنندهٔ ارزشهای انسانی است ناشی می شود. » به این اتهامات باسخ داده شد. به آنها گفته شد: «این حرفها چرند است! شما دردهای فزایندهٔ روانی خود را، که بخشی از الزامات روند طبیعی بلوغ و پختگی روانی است، به گردن ما می اندازیدا» به زبان منتقدی دیگر: هاین جوانهای تندرو بلوغ را به یک ایدئولوژی تبدیل کردهاند» و از یک مسئلة روانی یک موضوع سیاسی درست کردهاند. میبینیم که باز هم پیامدهای این طرز تلقی های مختلف بهطور وضوح متفاوت است. اگر تجزیه و تحلیل گروه اول درست باشد، راه حل «عوض کردن نظام سیاسی» است، ولى اگر تجزيه و تحليل گروه دوم درست باشد، جواب خيلي ساده است: «بلوغ و پختگی!»

بنا به این گفتهٔ معروف عوامانه: «آیا جزئی از مسئلهٔ هستی و یا جزئی از راه حل؟ تا این جا باید روشن شده باشد که این موضوع بستگی به این دارد که مشکل را چطور ببینیم. این قضاوت حساس و فریبنده یکی از مراحل سرنوشت ساز جستار در نظریههای سیاسی است.

### علل طبیعی در مقابل علل مصنوعی

یکی دیگر از مشکلات مرحلهٔ تشخیص علل (که تا حدی تکراری است) به دومین سؤالی که قبلاً عنوان شد مربوط می شود: آیا ریشهٔ بی نظمی عوامل «طبیعی» است یا از عوامل مصنوع بشر؟ آیا مشکل از عوامل ناگزیر طبیعی ناشی شده است و بنابراین بشر ناچار است زندگی خود را با آن وفق دهد؟ یا این که مسئله از آن مسائل زندگی است که ناشی از خود بشر است و به همین علت قادر است آنها را به حکم تناسب تعدیل کند و تغییر بدهد؟ آیا علل و موجب نارضایتی های انسانی و اجتماعی «جزو طبیعت اشیا است» و یا این که جزئی از عوامل محیطی است که بشر قادر به مهار آنها است؟

نیایش معروفی که به راینهولد نیبور انسبت داده می شود برای نظریه پردازان در این مرحله از جستار کاملاً به جا و مناسب است:

خداوندا، به من شهامت بده تا آنچه را که درگسترهٔ توانایی من است تغییر بدهم، صبر بده تا آنچه را که قادر نیستم تغییر بدهم تحمل کنم، و به من حکمت بده تا اختلاف این دو را بشناسم.

فضیلت آخر در این نیایش برای نظریه پردازان از ضروریات است. نظریه پرداز نباید زیاده از حد شجاعت به خرج بدهد. هابز، که ظاهراً در اثر وحشت مادرش از حملهٔ «آرمادای اسپانیا» ۲ قبل از نهماهگی به دنیا آمده بود قبول می کرد که «ترس یکی از همزادهای اوست». نظریه پرداز نباید خیلی هم صبور باشد: گروه زیادی از نظریه پردازان با حرارت کامل مشتاق تغییر و تحول بودهاند. اما نظریه پردازی که مدعی است به چند و چون شرایط سیاسی بشر واقف است باید «حکمت شناخت اختلاف»

۱. Reinhold Niebuhr)، خداشتاس امریکایی.

۲. اشاره به نبرد دریایی اسپانیا و انگلستان در سال ۱۵۸۸ است که به هزیمت همیشگی نیروی دریایی اسپانیا انجامید م

بین مشکلات سیاسی قابل حل و آنهایی راکه جزو سرنوشت بشر است دارا باشد.

نظریه پر داز اگر در این مرحله از جستار خطاکند، به جای سیک کر دن مشکلات سیاسی به آنها می افزاید. از طرف دیگر، اگر به غلط بعضی مشكلات راكه قابل حل نيستند قابل حل تشخيص بدهد، پيروان نظرية خود را به دنبال غیرممکن فرستاده است. خیالهای او حماقتهای سیاسی بهبار می آورد. پیروان او مثل کانوتشاه ۱ هستند که روزی در ساحل دریا به عبث فرمان توقف مد را صادر کرد. کانوتشاه در آب دریا غرق شد، اما حماقتهای سیاسیی که در اثر تشخیصهای مشابه در سیاست بروز کند، ممکن است تمام مردم را به نابودی بکشاند.

از طرف دیگر، تجزیه و تحلیلی که شرهای اصیل را به خلط علاج ناپذیر می شمارد نیز ضررهای فراوان دارد. نظریه پر دازانی که مسائل حلشدنی از طریق کنشهای اجتماعی را مشکلات «طبیعی» و خارج از دسترس انسان میشمارند، بشر را به دردسرهای غیرضروری دچار میکنند. آنها از اصلاحات ممکن و دلیذیر با یأس و دلسر دی سخن مى گويند. اگر تشخيص آنها رعايت شود ممكن است خسارات سنگين يەيار آورد.

از نظر کلی، نظریهپردازان سیاسی «محافظه کارتر» نارضایتی های انسانی را اکثراً ناشی از عوامل طبیعی میدانند تا از نارساییهای سیاسی. ممكن است اين حرف به طريق عكس گفته بالا بهتر ادا شود. نظریهپردازی که علل عمدهٔ نارضایتی های انسانی را در پدیدهای طبیعی مى داند، احتمالاً جهان بيني سياسي اش از كسى كه علل عمده مشكلات را پدیدههای اجتماعی تلقی میکند محافظه کارتر است. این رابطه کاملاً منطقی است. زیرا اگر مردم از پدیده های خارج از ارادهٔ بشری رنج

۱. Canute، نام شش تن از شاهان دانمارک، دو تن از آنان شاه انگیلستان نیز بودند. کانوت دوم، ملقب به کبیر، (۹۹۴-۱۰۳۵) شاه دانمارک و شاه انگلیس.

می برند انتظار خوشبخت شدن آنها از طریق سیاست بخردانه نمی نماید. البته اگر نارسایی های سیاسی مردم را آزار دهد، اقدامهای سیاسی کانون مناسبی برای رهایی از آنها است.

به عبارت دیگر، محافظه کار خردمند با پیتر برگر هم صدا است. او می گوید:

بشر به دلایل متعدد رنج میبرد. بسیاری از آنها با راه حلهای سیاسی تسکین نمی یابند. یکی از نارسایی ای شدید دوران معاصر، یعنی دورهٔ «سیاستزدگی همگانی» (پان پولیتیکالیزم)، عدم موفقیت بشر در فهم این نکته است. این ناموفقیت، در آخرین تحلیل، به پرهیز انسان (و احتمالاً پرهیز آگاهانه) از قبول این واقعیت است که او فانی و مردنی است. ا

در نقطهٔ مقابل، تشخیص ریشهای است که مهر اتبهام را به «نظام» میزند. ریچارد نوهاس نظری مخالف نظر برگر ارائه میکند. او میگوید: تمام این مشکلات عارضههای یک فساد بنیادی است... نکته این جاست که بدی جزء ذاتی و نه عارضی طرز زندگی امریکایی است... نظام باید تغییر کند. ۲

با همین منطق روش تشخیص، «رادیکالها» مسئولیت مشکلات فسردی را نیز متوجه عوامل اجتماعی میکنند. در واقع، تشخیص رادیکالها تمایز بین فرد و جامعه را به حداقل تقلیل میدهد. به طور مثال، هربرت مارکوزه میگوید:

مرز قبول شده بین روان شناسی و فلسفهٔ سیاسی و اجتماعی به

Peter Berger, «Between System and Horde» in Berger and Neuhaus, Movement and Revolution (N. Y. 1970), p. 15.

<sup>2.</sup> Richard Neuhaus, «The Thorough Revolutionary», Ibid., p. 96.

لحاظ شرایط انسان در عصر حاضر معنی خود را از دست داده

از ایسن رو عارضه های روانی ممکن است مصداق هایی از نابسامانی های بنیادی سیاسی تلقی شوند:

بنابراین مشکلات روانی به نارسایی های سیاسی تبدیل می گردند. بی نظمی شخصی بیشتر از قبل نارسایی های کلی و اجتماعی را منعکس میکند و درمان بی نظمی فردی بیش از سابق مستقیماً به درمان بي نظمي کلي وابسته مي شود. <sup>۲</sup>

با این تعبیر، وقتی مردم به طور کلی نمی بینند که علت مشکلات آنها اساساً سیاسی است، این ناآگاهی ناشی از قصور ضمیر ناخودآگاه آنها است. در واقع، ممکن است این پدیده نمودی از «شستشوی مغزی» توسط نظام سياسي باشد. مثلاً سوسياليست امريكايي مايكل لرنر مے گو بد:

به مردم امریکا به شدت تلقین می شود که مشکلات آنها ریشههای اجتماعی ندارد، بلکه فردی است و بازتاب مشکلات روانی آنها است. به آنها یاد داده شده است که وقتی مشکلی در زندگیشان بیش آمد باید از راههای قدیمی مذهبی و یا تجزیه و تحلیل روانی و روشهای سطحی گروهی به مطالعهٔ درون خود بیر داز ند. ۳

در چنین تجزیه و تحلیلی، هم از نظر منطقی و هم از نظر احساسی، مذهب افیون مردم است. این روش تجزیه و تحلیل نادرست و گمراه

<sup>1.</sup> Herbert Marcuse, Eros and Civilization (N. Y. 1956), p. xvii. 2. Ibid.

<sup>3.</sup> Mechael P. Lerner, The New Socialist Revolution, (N. Y. 1973), pp. 31-32.

کنندهای از اوضاع دشوار بشر اراثه میکند.

در مقابل، نظریه پردازان محافظه کار تشخیص رادیکالها را سطحی و گمراه کننده می دانند. به نظر آنها گناه مشکلات فردی را به گردن اجتماع انداختن، هم از نظر اخلاقی و هم از نظر فکری، نادرست است. از نظر فکری این روش خطا است، زیرا تعبیر نادرست سطحی از روان انسان ارائه می کند، و از نظر اخلاقی خطا است، زیرا جامعه را به وسیلهای تبدیل می کند که فرد ضعف خود را به گردن آن می اندازد.

برخی از رو در رویی های کلاسیک نظریه پر دازان سیاسی در اطراف موضوع تشخیص علل دور می زند.

#### مشکل نادانی: تامِس پین در مقابل ادموند برک

یه طور مثال، یکی از برخوردهای معروف بین دو بینش اجتماعی متفاوت در اواخر قرن هیجدهم (در دورهٔ انقلاب در فرانسه و امریکا) رخ نشان داد. ادموند برک، در کتاب خود تفکراتی دربارهٔ انقلاب فرانسه، همان طور که در گفتار قبل نشان داده شد، لیبرالیسم عصر «روشنگری» را عامل بحران سیاسی فرانسه دانست و به آن حمله کرد. تامس پین، وحشت زده از حملهٔ برک، به او پاسخ گفت و کتاب حقوق بشر را در جواب به ستعیرهای غلط و وقیحی که کتاب آقای برک پر از آن بود» نوشت. ا

برک و پین دربارهٔ موضوعهای متعددی اختلاف نظر داشتند. ذکر یکی از این اختلافها، یعنی مسئلهٔ نادانی طبقهٔ پایین اجتماع برای روشن شدن مطلب کافی است. برک و پین هردو قبول داشتند که در جوامع آن روز اروپا عدهٔ زیادی از مردم بی سواد و «روشن نشده» بودند. اختلاف آنها در جوابی بود که در پاسخ به علل این اوضاع ارائه می کردند.

Thomas Paine, The Rights of Man, (N. Y. 1973), p. 270.
 [تامِس پین، حقوق بشر، ترجمهٔ اسدالله مبشری، انتشارات علمی و فرهنگی، تهران، ۱۳۷۵.]

پاسخ برک مطلب تازهای نبود. در واقع، ارسطو قرنها قبل از او گفته بود که گروهی از مردم «طبیعتاً برده» هستند. با این تعبیر، انسانها با قابلیتهای درونی متفاوت آفریده شدهاند. صدهای هوش و قدرت خدادادی دارند و به علت قابلیت بست تر هیچگاه، به معنی کلی کلمه، «عقلایی» نخواهند بود. حتی اگر قابلیت تحصیل و روشن شدگی داشته باشند، موقعیت طبقاتی آنها در زنذگی، آنها را از کسب مقامات ارزنده بازمى دارد. اين موقعيتها طبيعي و غير قابل تغييرند. بهطور خلاصه، علل این رفتار «مبتذل و نادانی» در طبیعت و در خود افراد نهفته است.

به همین علت، آن دسته از تدابیر اجتماعی، که برای رفع این نابرابری های طبیعی ارائه می شوند، ضرورتاً پیامد گمراه کنندهای خواهند داشت، برک می نویسد:

آقا باور بفرمایید، آنهایی که بهدنبال برابری هستند هرگز نخواهند توانست مساوات برقرار کنند. در تمام جوامع گروهی از شهروندان از گروه دیگر برتر هستند. کسانی که میخواهند مساوات برقرار كنند تنها نظام طبيعي را برهم ميزنند. طبيعت ساختمان جامعه مي طلبد كه بر زمين محكم و استوار بنا شود در حالي كه آنها خشت بر هوا مه رزنند. <sup>۱</sup>

پین نیز به طور ویژه به همین سؤال پاسخ گفت، اما به جواب دیگری رسید. او نوشت:

چگونه است که این رجالههای مبتذل و نادان در کشورهای کهن آنقدر زیاد هستند؟ به محض این که سؤال مطرح می شود، انسان به این جواب میرسد که نادانی و ابتذال پیامد اجتنابناپذیر ساخت نارسای حکومتهای قدیمی در تمام کشورهای اروپایی

<sup>1.</sup> Edmund Burke, Reflections... pp. 55. 56.

از جمله انگلستان است. با روش تحریف شده به برخی مردم مقامات بالا داده می شود و با همان روش تحریف شده دیگران پایین نگهداشته می شوند، تا جایی که تمام نظام طبیعت به هم می خورد. ا

به طور خلاصه، پین جامعه را علت و مسبب نادانی و رفتار وحشیانه می داند. نارسایی در نظام حکومتی این نتایج شوم را به بار می آورد. اگر حکومتها آنقدر نادرست سازمان نمی یافتند، توانایی های مردم پژمرده نمی شد. از آن طرف، برک بیشتر جهل مردم را امری طبیعی می دانست. جامعه را نباید مقصر دانست، بلکه تا حد امکان باید با آن کنار آمد. هر کوششی برای برقراری مساوات کامل به این دلیل که حقیقت ساده وجود آدمی را نادیده می گیرد تنها مصیبت و انحرافات سیاسی به بار می آورد.

#### مشکل پرخاشگری: تشخیصی بدبینانه

برای مثالی دیگر، موضوع پرخاشگری را در زندگی اجتماعی در نظر بگیریم. پرخاشگری از کجا می آید؟ چرا بعضی افراد در رفتارشان با دیگران به شرارت و خراب کاری متوسل می شوند؟ آیا مردم «طبیعتاً» پرخاشگر هستند؟ یا این که پرخاشگری محصول ترتیبات اجتماعی «مصنوعی» است که می توان آنها را تغییر داد؟

برخی از نظریه پردازان مهم برداشت اول یعنی بدبینانه را دارند. آنها می گویند پرخاشگری جزئی از سرشت آدمی است. آرزو و شور طبیعی به ناچار بشر را به سوی تصادم با دیگران می کشاند. وقتی انسان می بیند که دیگران آرزوها و احساسات او را زیر پا می گذارند، با خشونت و خراب کاری عکس العمل نشان می دهد. این مشکل را دولتها پدید

<sup>1.</sup> Thomas Paine, The Rights..., pp. 295-6.

نمی آورند، بلکه بدیدهای طبیعی است که انسان باید تا حد امکان خود را با آن وفق بدهد. در واقع، یکی از وظایف عمدهٔ حکومتها از این نقطه آغاز می گردد: آنها باید انظم و قانون، برقرار کنند. آنها باید قوانینی وضع و تدابیری اتخاذ کنند که از برخاشگری انسانها و رشد آن به صورت جنگهایی که جوامع را نابود میکند جلوگیری نمایند.

حتى برخى از الاهيون، كه درباره سياست چيز نوشته اند، چنين برداشتی داشتند. مثلاً آگوستین قدیس و مارتین لوتر، که معروف تر از همه هستند، برخاشگری را نتیجهٔ گناه آلودگی طبیعی بشر می دانند. انسان گناه آلود به طرز منحرفی خود ـ مدار است. او خود را بیش از هرکس دیگر دوست دارد. خواسته های فردی او بر خواسته ها دیگران برتری دارد. انسان، غوطهور در احساس خود ـ بزرگ بینی، از تسلط بر دیگران لذت مى برد. انسان چون تولد روحاني نيافته است، يعني «عشــق بــه خــدا» را به جای «عشق به خود» نگذاشته، همیشه در پی تسلط بر دیگران است. «جامعهٔ قدیسان»، یعنی جامعهای که افراد تولد روحانی یافتهاند، به هیچ قدرت حاكم جز مشيت الهي نياز ندارد. جوامع انساني هميشه حكومت قوی لازم دارند تا مردمی را که تمایلات استثمارگرانه دارند مهار کند. «شهر انسان» همیشه به حکام مقتدر نیازمند است. به زبان صریح لوتر: «جهان تا آنجا شرور است که در خور افراد عاقل و حکام پارسا نیست. قورباغه لایق چیزی جز حملهٔ لک لک نیست.» ا

هابز و فروید تشخیص مشابهی برای پرخاشگری انسان، البته با برداشتی طبیعتگرایانه تر و فارغ از جنبه های دینی، ارائه میکنند. به نظر آنها، پرخاشگری نتیجهٔ طبیعی ساخت عالم و پویایی روان آدمی است. در تشخیص هابز از علل ستیزه کاری در انسان، «طبیعت» است که «انسانها را از هم جدا می کند و به آنها قابلیت حمله و نابودی دیگران را

<sup>1.</sup> Martin Luther, «Secular Authority: To What Extent Should Be Obeyed?» in William Ebenstein, Great Political Thinker, 4th ed. (N. Y. 1960), p. 319.

می دهد. « انسان ها طبیعتاً ناچارند برای برآوردن خواسته های طبیعی خود قدرت کسب کنند. خواستهٔ تسلط بر دیگران نیز جزئی از این قدرت طلبی است. انسان ها به حکم غریزه خواستار «تسلط بر دیگران» هستند. ۲ آن ها به دلایل متعدد چنین خواسته ای دارند. اول این که بشر برای مقابله با تسلط دیگران و دفاع از خود قدرت می خواهد. دوم، از آن جا که ثروت عالم آنقدر نیست که بین همه به کفایت تقسیم شود، قدرت طلبی برای کسب ثروت است. همان طور که هابز می گوید: «اکشر انسان ها در آن واحد یک چیز می خواهند که نمی توان آن را بین همه تقسیم کرد و یا به طور جمعی از آن استفاده کرد. » و سوم این که انسان طبیعتاً مقام پرست است. بشر عاشتی جلال و شکوه است. از آن جا که والامقامی لازمه اش سروری بر دیگران است، همه نمی توانند والامقام باشند. در رابطه با مقام و مرتبت، هابز می نویسد:

چون والامقامی معنیاش بهتری بودن است و این حالت در مقام مقایسه معنی دارد، اگر همه والامقام باشند معنیاش این است که هیچکس والامقام نیست. <sup>۴</sup>

بنابراین، احساسات طبیعی بشری مستقیماً به کشمکشهای سیاسی می انجامد. بر روابط انسانها ابه دلیل محدودیت امکانات دنیایی ا معادلهای با جمع جبری صفر حاکم است که در آن تمایلات قدرت طلبی رقیب وجود دارد. انسانها طبیعتاً موجودات اجتماعی و صلحطلب نیستند. آنها برای کسب مقام و یا منافع تشکیل اجتماع می دهند و این دو از طریق تسلط بر دیگران بهتر از همکاری به دست می آید. به طور خلاصه، وضع طبیعی انسان حالت جنگ است. به همین دلیل، هابز

<sup>1.</sup> Hobbes, Leviathan, p. 104. 2. Ibid. p. 139.

<sup>3.</sup> Hobbes, English Works, ed. William Molesworth (London, 1839), p. 8.

<sup>4.</sup> Ibid., p. 5.

میگوید: «تا قدرتی بالای سر مردم نباشد انسانها از روابطشان راضی نیستند (بلکه پر از مخاطره و نگرانی هستند)... به این علت اگر قدرتی بالای سرشان نباشد که آنها را تنبیه کند، انسانها در حالتی زندگی میکنند که حالت جنگ است، یعنی جنگ انسان به ضد انسان دیگر.» اتنها با قرارداد اجتماعی و تشکیل یک دولت قوی انسانها می توانند از این «اوضاع بیمار که طبیعت برایشان فراهم آورده خود را نجات دهند.» آ

برداشت فروید از وضع انسان کاملاً به تشخیص هابز می ماند. انسان طبیعتاً موجودی پرخاشگر است. نفس الادیگی در حال جوش و خروش» است. هر خردسالی می تواند مستبدی بشود که با خوشحالی دیگران را برای ارضای خواسته های خود نابود و یا تابع خود کند. انسان خود بزرگ بین متولد می شود: «به من بده!»، «پدر به من نگاه کن!»، از حرف های روزمرهٔ کودکان است. وقتی کودکان پدر خود را رقیبی برای جلب محبت مادر خود تلقی می کنند آرزوی مرگش را می کنند. فروید این را عقدهٔ ادیپ نامید. تنها ضعف طبیعی و نیروهای مهار کنندهٔ اجتماع می تواند بشر را از برآوردن این خواسته های طبیعی و مستبدانه بازدارد.

این عقده ها و تمایلات پرخاشگری از بین رفتنی نیستند، بلکه فقط به وسیلهٔ نیروی برتر اجتماعی و تهدید آن و یا قدرت فراخود ۴ قابل کنترل هستند. انسان ها در ضمیر باطن از تسلط بر دیگران لذت می برند. اگر اوضاع و احوال مناسب باشد این خواسته ها رو نشان می دهند. به طور مثال ارتش های فاتح همیشه قربانیان خود را تاراج و به آن ها تجاوز می کنند.

فروید در کتاب خود تمدن و ناخشنودی های آن تصویر قدرتمندی از این برداشت غمافزا دربارهٔ روان آدمی ارائه می دهد:

انسانها موجوداتی هستند که در فطرنشان پرخاشگری سهم

<sup>1.</sup> Hobbes, Leviathan, pp. 102-103, 2. Ibid, p. 106. 3, id

<sup>4.</sup> superego

به سزایی دارد. نتیجه این که همسایه نه تنها یک مددکار یا یک کالای جنسی است، بلکه موجودی است که انسان پرخاشگری خود را بر سر او خالی میکند، او را بدون پاداش استثمار میکند، بدون رضایت اموال او را غصب میکند، شخصیت او را پایمال میکند، برایش در دسر درست میکند، او را شکنجه می دهد و به قتل می رساند. «انسان گرگ انسان است.» با توجه به تجربهٔ زنده و تاریخ بشر، چهکسی جرأت دارد چنین ادعایی را مورد تردید قرار دهد؟ ا

در مواجهه با اینهمه عوامل مخرب و قوی، «جوامع متمدن به طور مداوم در خطر نابودی و از هم پاشیدگی هستند» آ. جامعه باید به طور متناوب و کوشا از دشمنی افرادش که به برخوردهای رو در رو می انجامد جلوگیری کند. برقراری قوانین و مقررات و اجرای آنها برای یک حکومت موفقیت کوچکی نیست. با توجه به سرشت آدمی، تمدنها موفقیتهای کاملاً شکنندهای دارند. به هم ریختگی و نابسامانی اجتماعی گاه به گاه تقریباً اجتناب ناپذیر است.

در هر صورت، از نظر فروید، پندار بیهودهای است که نهادهای حکومتی و اجتماعی مسئول پرخاشگری و درگیری انسانی تلقی شوند. اینگونه تشخیص علل از حقیقت کاملاً به دور است. به طور مثال، این تشخیص مارکسیستی، که نهاد مالکیت خصوصی را مسبب مشکلات سیاسی و درگیری های روانی بشر می داند، نادرست است. از بین بردن مالکیت خصوصی و برقراری جامعهٔ بی طبقه ممکن است فضیلت های اقتصادی داشته باشد یا نداشته باشد. نتایج اقتصادی هرچه باشند تغییرات سیاسی به طور حتم ریشهٔ پرخاشگری را در انسان از بین تغییرات سیاسی به طور حتم ریشهٔ پرخاشگری را در انسان از بین

<sup>1.</sup> Sigmund Freud, Civilization and Its Discontents, trans. James Strachey (N.

Y. 1962). p. 58. 2. Ibid. p. 59.

نمی برند. غرایز اولیهٔ انسانی قبل از آفرینش نظام مالکیت وجود داشته اند و پس از نابودی مالکیت خصوصی هم بدون هیچ صدمه ای وجود خواهند داشت. جامعهٔ بی طبقهٔ مارکسیستی هم، مثل همهٔ جوامع، با منحرف کردن غریزهٔ پرخاشگری افراد خود به سوی دشمن خارجی می تواند تا حدود زیادی همگونی داخلی ایجاد کند. اما در طرح کلی مارکسیستی این راه حل موقتی است. پس از پیروزی کمونیسم جهانی، جامعه دوباره با این مسئلهٔ همیشگی در تمدن بشری روبرو خواهد شد که چگونه با پرخاشگری فردی باید کنار بیاید. فروید با شگفتی می پرسد: چانسان با نگرانی فکر می کند پس از این که شوروی ها بورژوازی را در این کشور از بین بردند چه خواهند کرد؟»

### مشکل پرخاشگری: ریشه یابی خوش بینانه تر

در قطب دیگر مسئلهٔ حساس تشخیص، نظریهپردازان ژرفاندیش دیگری قرار دارند که پرخاشگری و خرابکاری ذاتی سرشت و روان آدمی را انکار میکنند. بهجای اینکه ریشهٔ درگیریهای انسانی و خشونتها و بیگانگیها را پدیدههایی ذاتی روان آدمی بدانند، گروهی از نظریهپردازان علل آنها را قراردادهای «مصنوعی» جوامع انسانی میدانند. عدهای از این نظریهپردازان عواطف بشر را ذاتاً خوب یا متقاعد کننده میدانند. عدهای دیگر انسان را خالی از عواطف «طبیعی» میدانند و به همین دلیل او را قابل انعطاف و تحت نفوذ پدیدههای اجتماعی میدانند. در هر صورت، در این روش بشخیص علت العلل نابسامانیهای اجتماعی و زد و خوردها را در ترتیبات اجتماعی باید جستجو کرد. با یک تعبیر، این ترتیبات عامل بازدارنده و تحریف کنندهٔ تمایلات صلح طلبانه در انسان هستند. به تعبیر دیگر، آنها به صورت بدی تنظیم شده اند. آنها در امی توان به طور سازنده و همگون تنظیم کرد.

به طور مثال، ارسطو معتقد بود که طبیعت اساساً منظم و منسجم است. انسان می تواند حتی آنرا «عقلایی»، یعنی به معنی «هدف دار» نیز بخواند. او می نویسد: «هر آنچه که به وسیلهٔ طبیعت تولید و رهنمون شود نمی تواند چیز نامنظمی باشد، زیرا که طبیعت همه جا موجد نظم است.» این اصل اساسی دربارهٔ سرشت آدمی نیز صادق است.

با تعبیر ارسطو، انسان موجودی است که طبیعتاً برای تکامل و موفقیت فعالیت میکند. طبیعت خواسته های بشر را به سوی خوبی جهت داده است. ارسطو باور داشت که الاتمام انسان ها با این تصور که فعالیت آن ها برای کسب فضیلت است زندگی میکنند. "فضیلت های بشری محصول عادت و تربیت است و از این رو نیاز به تعلیم و تربیت خوب احساس می شود. تلقین فضیلت و رفتار متمدنانه نیز برای مقابله با احساسات طبیعی ضد اجتماعی، آن طور که فروید و هابز فکر می کردند، نیست، زیرا افضیلت اخلاقی ... نه به وسیله طبیعت و نه برای مقابله با آن به بشر منتقل شده است، بلکه طبیعت زمینه رشد را در بشر فراهم آورده است. "

جامعهٔ سیاسی با تمایلات درونی انسان سازگار است، زیرا «انسان طبیعتاً حیوانی است که تمایل به زندگی در جامعهٔ سیاسی دارد.» بنابراین، ارسطو در حالی که نسبت به عواطف انسانی، که به وجود آورندهٔ مشکلات سیاسی هستند، بی توجه نبود  $^{\Omega}$ ، ولی به نظر او تعلیم و تربیت

<sup>1.</sup> Aristotle, Physics, 8, 1, 252a.

<sup>[</sup>ارسطو، فیزیک (طبیعیات ارسطو)، ترجمهٔ مهدی فرشاد، انتشارات امبرکبیر، تهران، ۱۳۶۳.]

<sup>2.</sup> Aristotle, Politics, 1, 1, 1252a.

<sup>[</sup>ارسطو، سیاست، ترجمهٔ حمید عنایت، انتشارات جیبی، تهران، ۱۳۵۸.]
3. Aristitole, Ethics, 11, 1.
4. Aristitole, Politics, 1, 2, 1253a.
5. مثلاً به این گفتهٔ ارسطو توجه کنید: «نیاز تنها دلیل ارتکاب جرم نیست. انسان بدین دلیل نیز مرتکب جرم می شود که با این عمل ارضا می شود... در طبیعت خواهش دلیل نیز مرتکب جرم می شود که با این عمل ارضا می شود... در طبیعت خواهش

خوب و تشکیل نهادهای اساسی قادرند جوامعی نسبتاً منسجم و استوار فراهم آورند. با این تعبیر، نابسامانی نظام اجتماعی، به عکس ادعاهای سابق الذکر، نمی تواند علتش سرشت ضد اجتماعی انسان باشد، بلکه خرابی نهادهای سیاسی و فرهنگی جامعه است.

روسو سرسختانه تر با این تشخیص بدبینانه، که ریشهٔ نابسامانیهای سیاسی را به گردن طبیعت میاندازد، مخالفت میکند. او کتاب گفتاری در منشأ نابرابری را با عبارت کوتاهی از کتاب سیاست ارسطو آغاز میکند که این طور است: «طبیعت را باید در چیزهایی که به درستی نظم یافتهاند جستجو کرد و نه در چیزهای قاسد. پس از آن به انتقاد از عقاید دیگران، به خصوص تشخیص هابز از علل نابسامانی سیاسی، می پردازد.

روسو ادعا می کرد که «انسان ذاتاً پرخاشگر نیست. انسانها طبیعتاً وحشی خلق شده اند تا نابه کار. آنها در مقابل شرارت دیگران از خود دفاع می کنند، ولی به دنبال ظلم به دیگران نیستند.» بشر غریزتاً از خود دفاع می کند. در او انگیزهٔ پرخاشگری فطری، که نابود کننده و استثمار کنندهٔ دیگران باشد و سلطه بر آنها مستلزم قدرت اجتماع است، وجود ندارد. در واقع روسو معتقد است که عواطف جزو احساسات طبیعی است که خودپرستی انسان را تعدیل می کند و او را وامی دارد که با هم دردی به هم نوعان خود کمک کند. بنابراین، اعتقاد هابز به دشمنی و خشونت دو جانبهٔ طبیعی در مردم نادرست است. در واقع، «چیزی لطیف تر از انسان در حالت بدوی نیست.» آاشتباه هابز در این است که جنبهٔ لطیف سرشت آدمی را درک نمی کند و عواطفی به انسان نسبت

حدنفسانی است که نامتناهی میباشد. اکثر مردم به خاطر ارضای نیازهای خود زندگی میکنند». نگاه کنید به:

Aristotle, Politics, II, 7, 1267a, 1267b.

Jean-Jacques Rousseau, Discourse on the Origin of Inequality, (N. Y. 1950), p. 227.
 Ibid, p. 242.

می دهد که در واقع از زندگی در جامعهٔ فاسد حاصل شده است. ابه این ترتیب، در تجزیه و تحلیل روسو، منبع فساد انسانی در نظم و ترتیب ناصحیح جامعه است. انسانها اساساً برابر آفریده شدهاند. تحولات اجتماعی است که نابرابریهای کوچک طبیعی را بزرگ جلوه می دهد و نابرابریهای جدید نیز به وجود می آورد. روسو در آغاز کتاب قرارداد اجتماعی می نویسد: «انسانها آزاد متولد می شوند، ولی در هر گوشه و کنار در زنجیرند. «درست است که توضیح علل این پدیده صرفاً حدس و گمان بیش نیست، ولی این مسئله روشن است که «نهادهای» اجتماعی عواملی هستند که انسان را از آزادی و برابری طبیعی هرچه بیشتر دور می کنند.

به نظر روسو، در میان نهادهای قراردادی که انسان تشکیل داده است، نهاد مالکیت خصوصی از مهم ترین منابع نابرابری غیرطبیعی است. البته روسو مثل مارکس نیست که مالکیت خصوصی را ریشهٔ تمام بدیها بداند، معهذا در کوشش او برای تشخیص علل بحران مالکیت نقش برجسته ای بازی می کند:

اولین انسانی که اطراف تکه زمین را حصار کرد و با خود فکر کرد این مال من است، و آدمهای سادهای پیدا شدند و حرف او را باور کردند بنیانگذار جامعهٔ مدنی است. از چه جرایمی و جنگهایی و جنایاتی و از چه ترسها و بدبختی هایی انسانیت نجات می یافت، اگر بشر این دیوارها را خراب می کرد و به همنوعان خود می گفت: و آگاه باشید و به حرف این دغل بازگوش نکنید. اگر شما فراموش کرده اید که ثمرهٔ طبیعت به همه تعلق دارد

۱. وقتی روسو متفکرانی را ملامت میکند که «مدام دربارهٔ تمایلات نفسانی، حرص، ستم، جور، هوسها و تکبر صحبت میکنند و آنچه را انسان از جامعه کسب کرده به وضع طبیعی نسبت میدهند، اما از انسان اجتماعی صحبت میکنند» به وضوح هابز را در نظر دارد. همان، ص ۱۹۷.

# و زمین مال هیچکس نیست، قضیه را باختهاید. <sup>ا</sup>

روسو ادعا می کرد که مالکیت، با نقش عمده ای که در به هم زدن مساوات در جوامع ابتدایی بازی کرد، «نابرابری وحشتناکی به بار آورده است». با توجه به ناامنی که نهاد مالکیت ایجاد می کند، که به «حالت جنگ» در تفکر هابز شباهت دارد (با این تفاوت که هابز حالت جنگ در جوامع انسانی را «طبیعی» می دانست و نه ناشی از اجتماع)، آدمی زاد با ناامیدی برای رهایی از این مخمصه دست به تشکیل نهادهای سیاسی می زند. اما نتایج آنها، جز برای گروهی ممتاز، در دسر و دام است. نهادهای نوساخته صرفاً مدافع و فزاینده و شدت بخش نابرابری هایی شده که در آغاز مشکلات را موجب شده بود. «همه سراسیمه به امید کسب آزادی به طرف زنجیرهای اسارت می دوند. ولی تجربهٔ کافی برای درک ضررهای آنها را ندارند.» به این دلیل بنیانهای اجتماع و قانون «برای فقرا غل و زنجیر و برای متمولین قدرت می آورند... آزادی طبیعی را نابود می کنند، به طور ابدی قوانین مالکیت و نابرابری را تثبیت می کنند و برای منافع عده ای افراد جاه طلب بشریت را به بردگی و کارگری و برای منافع عده ای افراد جاه طلب بشریت را به بردگی و کارگری و برای همیشگی دچار می سازند.» ۲

به موازات روسو، که از هابز انتقاد میکند، نظریه پردازانی چون اریش فروم و هربرت مارکوزه از فروید انتقاد میکنند. فروم و مارکوزه در همهٔ مسائل اتفاق نظر ندارند، اما در این مورد که فروید در تشخیص علل پرخاشگری انسان خطا کرده همنظرند. در حالی که فروید، همان طور که نشان داده شد، معتقد است که پرخاشگری پدیده ای فطری است و نمی توان آن را از روان بشر پاک کرد، فروم و مارکوزه آن را عکس العمل انسان در برابر اوضاع اجتماعی و قابل تغییر می دانند.

<sup>1.</sup> Ibid, p. 234-35. 2. Ibid, p. 251-52.

در روان شناسی فروم، تخریب یکی از انگیزه های فطری بشر نیست، بلکه احتیاج اساسی بشر به «تعالی» است. انسان، که یا قوهٔ تعقل و قدرت تخیل آفریده شده است، نمی تواند کاملاً انفعالی نقش طبیعت بی جان را بپذیرد. «او با انگیزهٔ تعالی می خواهد نقش مخلوق، یعنی انفعالی و تصادفی بودن موجودیتش را پشت سر بگذارد و خود آفریننده باشد.» ا

در شرایط مناسب و عادی این خواست به طریق سازنده برآورده می شود. انسان نیاز به مثبت بودن و تعالی طلبی را با سازندگی هایی مثل پرورش فرزندان و ایجاد کارهای هنری و آوازخواندن و عشق ورزیدن و محبت کردن برآورده می کند. بنابراین، در مصداق های طبیعی آن، انگیزهٔ تعالی طلبی خطری برای نظام اجتماعی ندارد. در واقع، گرایش انسان به تشکیل جوامع سازمان یافته احتمالاً از همین انگیزه ناشی می شود.

معهذا اگر به دلایل متعدد راههای طبیعی بروز اشتیاق تعالی طلبی مسدود شود، احتمالاً انسان از راههای ناخوشایند برای ابراز آن استفاده می کند. در هر دو صورت، انسان زندگی خود را ورای اشیایی که آفریده و یا نابود کرده بنا می کند. پرخاشگری و خراب کاری جزو انگیزههای فطری و درونی بشر نیستند. انسان انگیزهٔ ویرانگری صرف ندارد. تنها در صورتی ویرانگر می شود که راههای سازندهٔ ارضای اشتیاق تعالی طلبی به رویش بسته شود، خراب کاری در انسان صرفاً یک «قابلیت فرعی» است که تنها وقتی «تمایلات خلاق بودن برآورده نمی شود» رو نشان می دهد. ۲ در این تعبیر، که کاملاً با تعبیر فروید تفاوت دارد، اجتماع مجبور نیست که از خود در مقابل پرخاشگری فطری اعضا دفاع کند، یا این که راههایی برای «والایش» آنها، یعنی به وجود آوردن اهداف دیگر برای آنها، فراهم کند. جامعه صرفاً باید راههایی برای قابلیتهای کاملاً انها، فراهم کند. جامعه صرفاً باید راههایی برای قابلیتهای کاملاً

<sup>1.</sup> Erich Fromm, The Sane Society, p. 41. 2. Ibid, p. 42.

کننده باشد، بلکه باید امکاناتی برای اعضایش فراهم کند تا خواستههایشان را برآورند.

تجزیه و تحلیل مارکوزه تا حدودی با عقاید فروم تفاوت دارد. اما او نیز عقاید فروید را دربارهٔ فطری بودن پرخاشگری بشری، که کاربرد سیاسی آن ارتجاعی است، نارسا می داند. مارکوزه ادامه می دهد که فروید خود در اواخر عمرش برخاشگری را مصداق «انگیزهٔ مرگ» یا تاناتوس التلقي مي كرد. البته مي توان قبول كردكه انگيزه مرگ زوال، تنش، درد، ناراحتی و مشکلات روانی را به همراه می آورد و بنابراین نهایتاً مصداق نفی اصل لذت است. پس تنها انگیزهٔ اصلی در انسان اروس، یعنی انگیزهٔ لذت طلبی، است. تا زمانی که جهان با خواست بشر برای لذت طلبي مخالفت مي كند و تا زماني كه «اصل واقعيت» رضايت «اروس» را مانع شود، انگیزهٔ زندگی و لذت طلبی، اروس، و انگیزهٔ مرگ، تاناتوس، در مقابل هم صف آرایی می کنند. در حالی که اگر واقعیت ها امکانات ارضای خواسته های لذت طلبی را فراهم کنند، انگیزهٔ مرگ قدرت خود را از دست مى دهد و در انگيزه لذت طلبي تحليل مى رود. به زبان ماركوزه، هر چه «جدال بین مرگ و زندگی کمتر شود، زندگی بیشتر به مرحلهٔ لذت و خوشی می رسد. ۱۱ هر چه لزوم عوامل سرکوبکننده بیشتر از بین برود، «انگیزهٔ لذت طلبی، اروس، عینیت انگیزهٔ مرگ را بیشتر در خود جذب مرکند،۲

مارکوزه میگوید واقعیت این است که قدرت تولید در جوامع مدرن نظر فروید را دربارهٔ «اصل واقعیت» منسوخ کرده است. فروید حقیقت را ضرورتاً و کاملاً با تمایلات انسان برای رضایت فردی متناقض می دید. مارکوزه ادعا می کند که در جوامع ثروتمند که کمبود از بین رفته است

۱. Thanatos، در اساطیر یونان، تجلی مرگ، برادر دو قلوی خواب (Hypnos). هسیود میگوید که تاناتوس از شب، بدون پدر، زاده شده است.

<sup>2.</sup> Herbert Marcuse, Eros and Civilization (N. Y. 1955), p. 215.

چنین حرفی درست نیست. به نظر مارکوزه، این برداشت از اصل واقعیت بخش عمدهای از تجزیه و تحلیل فروید از فطری بودن پرخاشگری بشر است. اما نظر فروید دربارهٔ اصل حقیقت صرفاً بازتابی از یک مرحله از توسعهٔ اجتماعی است. این عقاید برداشتهایی صرفاً تاریخی بودند و نه شرایط طبیعی و بیولوژیکی.

مارکوزه نتیجه گرفت که در جوامع مدرن سرکویی از ضروریات اجتماع نیست. اگر جوامع مدرن امکانات ارضای خواسته های افرادش را محدود کند، درواقع، به شکست خود اقرار کرده است. زمان آن رسیده است که بشریت حقیقتاً به آزادی برسد. مارکوزه عکس بحث فروید را ارائه کرد. به جای برداشت فرویدی و این که تمدن باید به جدالی مداوم با ناراضیان بپردازد، مارکوزه تصویر «متحدکننده و راضی کنندهٔ انگیزهٔ لذت طلبی»، اروس، را گذاشت که به نظر او «در تمدن مردهٔ امروز زندانی و پژمرده شده است.»

البته اینها تصاویر بسیار بسیار خلاصه شده از چند تجزیه و تحلیل کاملاً پیچیده و ژرف از مخمصهٔ سیاسی بشر است. برای درک و همچنین دریافت اهمیت این تجزیه و تحلیلها باید به آثار این متفکران رجوع کرد. با وجود این، حتی این خلاصهٔ مطلب نیز مرحلهٔ تشخیص را در نظریههای سیاسی نشان می دهد و همچنین زمینه را برای مشاهدات بیشتر دربارهٔ منطق بویای تفکر سیاسی آماده می کند.

#### تشخیصهای مختلف و برداشتهای مسلکی

به طور مثال، در این مرحله، امکان بررسی جهتگیریهای ناهمگرا در میان نظریه پردازان، از نتایجی که از مرحلهٔ تشخیص گرفته اند، وجود دارد. احتمالاً می توان دریافت که چگونه این تشخیصهای ناهمگرا

۱. مارکوزه، همان کتاب، ص ۲۹.

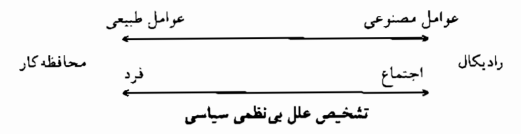
بنیانهای برداشتهای مخالف را برای تصویر یک جامعهٔ سعادتبار و ارائهٔ راههای مختلف فراهم میکنند.

تشخیصهای متعدد ریشهٔ نادانی و پرخاشگری بشر و بی نظمیهای سیاسی منتج از آنها توسط هابز، روسو، فروید، مارکوزه، برک و پین هریک در واقع انتقادهای متفاوتی از نظام سیاسی موجود هستند. مطالعهٔ هریک در سایهٔ عقاید هابز دربارهٔ عواطف طبیعی بشر کاملاً با مطالعهٔ همان جامعه در سایهٔ عقاید روسو توفیر میکند. با توجه به این که هابز انسان را فطرتاً پرخاشگر می داند، منطقاً به این نتیجه می رسد که زمامداران سیاسی باید کاملاً قدر تمند باشند. و با توجه به این که روسو انسان را فطرتاً عاطفی می داند، بنیانهای نظام سیاسی برای او کاملاً شکل متفاوتی دارند، به علت تجزیه و تحلیلشان از تشخیص علل، هابز بهسادگی جامعهای را که روسو نامشروع و ستمگر می داند ضعیف و در آستانهٔ از هم پاشیدگی می بیند.

این حرف دربارهٔ متفکران دیگری که قبلاً از آنها یاد شد نیز صادق است. آن سلسله مراتب اجتماعی که برای برک ضروری و مناسب و طبیعی است، احتمالاً برای پین کاملاً غیرطبیعی و غیرضروری و سرکوب کننده است. آن جامعهای که به نظر فروید با پیچارگی جدال می کند تا نیروهای مخرب و برهم زنندهٔ نهاد را آرام کند، از نظر مارکوزه نظم اجتماعی سرکوب کنندهای است که روح زندگی را از افراد جامعه سلب می کند.

پس، براساس این مثالها می توان در تشخیص علل نابهامانی سیاسی برداشت محافظه کارانه را از برداشت رادیکال تمیز داد. یک نظریه پرداز سیاسی که علل بی نظمی سیاسی را در عوامل و پدیدههای «طبیعی» –آن طور که طبیعت هست – می بیند، از نظریه پردازی که علل بی نظمی سیاسی را در نهادهای «ساختهٔ دست بشر» و ترتیباتی می بیند که انسان آفرید محافظه کارتر است. به همین ترتیب، نظریه پردازی که منبع بی نظمی

سیاسی را در روان «فرد» می بیند، به طور کلی، از نظریه پردازی که رفتار نادرست «جامعه» را علت می داند محافظه کارتر است. تصویر ساده شده، اما کاملاً دقیق این رابطه به صورت زیر است:



درک رابطه بین تشخیص علل نابسامانی و مواضع سیاسی متفکران مشكل نيست. زيرا حقايقي كه «طبيعي» (به مفهومي كه اين كلمه در اين جا استفاده می شود) تلقی می شوند، تغییرشان اساساً از قدرت بشر خارج است. بشر تنها مى تواند نظام سياسى خود را با اين «اوضاع» طبيعى وفق بدهد. البته اگر توانایی های فنی و امکانات علمی بشر اجازه داد می توان آنها را تا حدودی مهار و یا تعدیل کرد اما نه می شود آنها را تغییر داد و نه از شرشان راحت شد. بهطور منال، اگر پرخاشگری انسانی را همان طور که فروید می گفت پدیده ای طبیعی تلقی کنیم، تصمیمهای میاسی تا حد زیادی از این واقعیت تأثیر می گیرند. برنامههای سیاسی صرفاً می توانند و باید مصداق هایی از پرخاشگری انسانی را به ترتیبی تنظيم كنند كه هرج و مرج ايجاد نكند. البته هيج برنامة سياسي نمي تواند بدون از بین بردن کامل انسان برخاشگری را از بین ببرد. با دید دیگر، اگر برخاشگری انسان را محصول ترتیبات نادرست اوضاع میاسی بدانیم اگر بهطور مثال شرارت را نتیجهٔ مالکیت خصوصی بدانیم ـ طبیعی است تصور شود که با از میان رفتن آن پرخاشگری نیز از بین خواهد رفت. به همین قیاس، مشکل «کاملاً» فردی مشکلی است که شخصی و درونی است و بنابراین تابع راه حلهای کلی و روشهای اجتماعی نیست. حتى كامل ترين برنامهٔ اجتماعي نمي تواند روح شيطاني را از شرارت نجات دهد. از طرف دیگر، اگر احساسات فردی بیگانگی را در درجهٔ اول

محصول فساد اوضاع اجتماعی ندانیم، در آن صورت تصمیمهای سیاسی مناسب می تواند راه حلی برای مشکل باشد.

مثالهایی که از مرحلهٔ تشخیص در نظریههای سیاسی آورده شد، نشان می دهند که چگونه برداشت متفکران از فطرت آدمی با روشی که گاهی «انسان شناسی فلسفی» خوانده می شود بنظریههای سیاسی آنها را شکل می دهد. همان طور که جملهٔ معروف مدیسون در مقالات فدرالیست امطرح می کند: «حکومت خود چیست جز عالی ترین مصداق فطرت انسانی؟» هر بحثی دربارهٔ مدینهٔ فاضله مستقیماً با نظرات انسان دربارهٔ سرشت آدمی، انگیزههای اصلی و قابلیتها او مربوط است. همهٔ آدمها در این زمینه باورهایی دارند، ولی بسیاری از مردم به آنها نیمه آگاه هستند. البته آن نظریه پرداز سیاسی که به دنبال تشخیص علل نابسامانی است مجبور است که دریافتش را از سرشت آدمی به دقت صیقل علمی بزند. از افلاطون تا مارکوزه، از ۴۰۰ قبل از میلاد تا زمان حاضر، بحثهای نظریههای سیاسی با کوشش متفکران برای فهم پویایی روان نحی آمیخته بوده است. کوشش برای حل و فصل نابسامانی سیاسی نمی تواند بحث سرشت آدمی را نادیده بگیرد.

#### ديكر موضوعهاي مرحلة تشخيص

موضوعهای مرحلهٔ تشخیص همه به مسئلهٔ سرشت آدمی مربوط نمی شوند. گاهی سؤال اساسی این است که کدامیک از ساز و کارها در نهادهای نظام سیاسی مسئول شکست مشهود است. نظام سیاسی کاملاً پیچیده است و از متغیرهای به هم پیوستهٔ بسیاری که هر یک ممکن است

۱. The Federalist Papers، روی هم رفته ۸۵ مقاله از ۱۷۸۷ تا ۱۸۸۸، که در جسریان تصویب قانون اساسی امریکا به قلم رجال سیاسی این سرزمین الکساندر همیلتون (۱۷۵۷ ـ ۱۷۲۹) و جان جسی (۱۷۲۵ ـ ۱۸۲۹) انتشار یافت، بزرگترین آثار امریکایی در نظریهٔ سیاسی به شمار می روند

بى نظمى سياسى را به وجود آورده باشد تشكيل شده است.

احتمالاً، مشکلات و تنشها و بی اثری نظام اجتماعی بیمار از نظام کهنه و نابرابری در توزیع قدرت و نفوذ ناشی می شود. برداشت مارکسیستی «تضادهای» اجتماعی نوعی تشخیص از این دسته است. مارکس می گفت که هیچ گروهی در اجتماع حاضر نیست از امتیازات و حقوق خود دست بکشد، حتی اگر آنها غیرمنطقی و غیرعادلانه باشند. تغییر در «روابط تولید» منظور در اقتصاد سیاسی است در یک نظام احتمالاً روبنای سیاسیی را که در دورهٔ قبل بنا شده بود منسوخ می کند. تنشی که از تضاد بین بنیانهای اقتصادی و روبنای سیاسی ناشی می شوند اساس نظام اجتماعی را برهم می زند. رعشه و تشنجی که نهایتاً به انقلاب فرانسه انجامید از این تضاد برخاست. اشراف فئودال واپسگرا، که حاضر فرانسه انجامید از این تضاد برخاست. اشراف فئودال واپسگرا، که حاضر موقعیت خود کنار زده شدند. به نظر مارکس، این گونه تضاد و انقلاب اجتماع وفق بدهند، بالاجبار از مقام و اجتناب ناپذیر بود و در موقع سقوط سرمایه داری نیز عیناً تکرار خواهد شد. انسان مجبور نیست عقاید مارکس را بپذیرد تا تشخیص تکلیفی را که در تجزیه و تحلیل تضادهای اجتماعی نهفته است دربابد.

احتمالاً، مشکلات نظام سیاسی نابسامان از «فرهنگ سیاسی» آن اجتماع، یعنی از گرایشهای غیررسمی و باورها و شیوهٔ رفتارهای اجتماعی، که در میان افراد اجتماع حاکم است، ناشی میشود. شاید مشکل در شکست نهادهای تربیتی جامعه باشد (نظریهپردازان سیاسی مهم از مصلحان نظام تربیتی نیز بودند. کتاب جمهور افلاطون همانقدر که رسالهای در باب سیاست است رسالهای در باب تعلیم و تربیت نیز هست. لاک در کتاب تفکراتی دربارهٔ تعلیم و تربیت و روسو در کتاب امیل مقدار زیادی دربارهٔ نظام تربیتی بحث میکنند). احتمالاً، ریشهٔ

<sup>1.</sup> Locke, Thoughts Concerning Education. 2. Rousseau, Emile.

مشکل در نادرست بودن دستگاه اداری و نتایج فرعی پیش بینی نشدهٔ اقدامات اساساً خیرخواهانهٔ دولت است. عوامل قابل پیش بینی که موجب ورشکستگیهای اجتماعی و نهادی می شوند بی شمارند و بسیاری از نظریه پردازان در مرحلهٔ تشخیص علل احتمالاً به تمام این عوامل پرداختهاند.

یکی از موضوعهای تشخیص علل مشکلات معاصر، که بر شکست نهادها تأکید میکند و اثر سیاسی مهمی نیز دارد، بحث در اطراف علل بحران اقتصادی ۱۹۳۰ است. آ تجزیه و تحلیلهای مخالف که دربارهٔ علل سقوط اقتصادی ارائه شده ریشهاش در بینشهای مختلف نسبت به آرمان شهری است که هواداران اقتصاد آزاد آ و طرفداران برنامهٔ نو آ روزولت مطرح کردند. یکی از تشخیصهای پرآوازه دربارهٔ علل بحران اقتصادی نخستینبار توسط اقتصاددان انگلیسی جان مینارد کینز آ مطرح شد. در تجزیه و تحلیل او، بحران اقتصادی نتیجهٔ آن نیروهای اقتصادی است که اجازه دادند اقتصاد سرمایهداری به قیمت بیکاری توازن ایجاد کند. او

۱. (Great Depression)، دورهٔ تنزل اقتصادی و بیکاری فراوان که فاصلهٔ زمانی میان دو جنگ جهانی، به خصوص سالهای ۱۹۲۹ ـ ۱۹۳۵ را دربر میگیرد. آثار این بحران در سراسر دنیا انتشار یافت و در کشورهای تولید کننده، عمدهٔ قیمتها سقوط فاحش کرد و در کشورهایی که صنایم تبدیلی داشتند نیز بیکاری شدید پدید آمد.

<sup>2.</sup> laissez\_faire

۳. (New Deal)، عبارتی ساختهٔ ریموند مولی، اقتصاددان امریکایی در پیشنویس سخنرانی موافقت روزولت با نامزدیش از طرف حزب دموکرات در انتخابات ریاست جمهوری در ۲ ژوئیهٔ ۱۹۳۲، و برای توصیف سیاست ها و قانونگذاری نخستین دورهٔ ریاست جمهوری روزولت (۱۹۳۳ - ۳۷) به کار برده می شود که هدف آن نجات امریکا از دشواری های وبحران بزرگ ه از طریق اقدامات ملی به جای همکاری بین المللی بود. محتوای اصلی برنامهٔ نو عبارت بود از اقدام حکومت فدرال برای کاستن از بیکاری و ایجاد برابری در ثروت و امکانات و نظارت بر امور بانکی و اعتباری و حمایت از صنایع کوچک و کشاورزی و کارگران و گروه های شهری در مقابل اقداماتی که صناحبان صنایع بزرگ برای بقای خود در دورهٔ کاهش فعالیت اقتصادی لازم میدانستند.

<sup>4.</sup> John Maynard Keynes (1883-1946).

توصیه کرد که دولت باید دست به عمل بزند و اقتصاد را از بحران نجات دهد. نقشی که اقتصاددانان لیبرال در برنامهٔ نو برای دولت در نظر گرفتند قسمت عمدهاش با این تجزیه و تحلیل شکل گرفت.

نقطهٔ مقابل این توضیح عمق و شدت بحران را به فعالیت و عدم فعالیت بانکداران بزرگ نسبت می دهد. مثلاً میلتون فریدمن اقتصاددان برجستهٔ امریکایی می گوید که اگر بانک مرکزی صحیح عمل می کرد که بحران به وجود نمی آمد. به جای آن فقط رکود آرامی بروز می کرد که احتمالاً به وسیلهٔ اقتصاد بازار آزاد برطرف می شد. اگر این تجزیه و تحلیل درست باشد، نتیجهٔ منطقی این است که نه تنها دخالت آشکار دولت در اقتصاد لازم نیست، بلکه احتمالاً نتیجهٔ معکوس خواهد داشت. ریشه یابی های مختلف دیگر، که قبلاً دربارهٔ آنها صحبت شد، نتایج سیاسی مختلفی دارند و بینشهای متفاوتی از جامعهٔ سعادت آمیز ارائه می دهند.

## «وضع طبیعی» ۲ به عنوان ابزار تشخیص علل

درک سرشت و اهمیت این مرحله از نظریههای سیاسی، یعنی «تشخیص» علل بی نظمی سیاسی، باید زمینه را برای فهم بحثی که در برخی کتب کلاسیک نظریههای سیاسی تحت عنوان «وضع طبیعی» مطرح شده است فراهم کند. اکثر کسانی که عقاید لاک، روسو و هابز را مطالعه میکنند، بحث کاملاً انتزاعی «وضع طبیعی» را در افکار آنها حدسیاتی دربارهٔ عهد عتیق و یا جدالی بی معنی می دانند. مشکل بحث دربارهٔ وضع طبیعی هرچه باشد، این نظریه پردازان وقت زیادی صرف آن کردهاند: مفهوم وضع طبیعی ابزاری بود که آنها را در موضوع تشخیص علل یاری می کرد.

<sup>1.</sup> Milton Freedman (1912- ). 2. the state of nature

این موضوعات مرحلهٔ تشخیص علل اغلب بحثهایی زنده و حتی تلخ را موجب شدهاند، زیراکه جواب قطعی برای بسیاری از این سؤالها نمی توان ارائه داد. جدال احتمالاً گاهی شدت می گیرد، زیرا تشخیصهای متعدد، که قبلاً توضیح داده شدند، وقتی به تصمیمهای سیاسی مربوط می شوند به راههای مختلف می روند.

#### موضوع تشخیص در مناظرهٔ سیاسی معاصر

تعجب آور نیست اگر می بینیم بحث های داغ و جدال انگیز دورهٔ معاصر در اطراف تشخیصهای ناهمانند علل مشکلات مشخص و شناخته شدهٔ سیاسی است. چرا در سال ۱۹۶۴ در شهر واتز و در سال ۱۹۶۷ در شهر دیترویت اعتصابهای شهری رخ داد؟ یک گروه ضربتی از طرف رییس جمهور این مسئله را بررسی کرد و نتیجه گرفت که علل آنها نژادپرستی نهادی شده ا در امریکا است. گروه نتیجه گرفت که اعتصابات شهر واتز «مصداق احساس کلی عصبانیت عمیق است، عصبانیتی که بر همهٔ ابعاد زندگی سیاهان حاکم است. آنها از تمام جنبه های زندگی سفیدپوستان که سیاه پوستان را وادار به زندگی مشقت بار جنبه های زندگی مشقت بار میکند، دلخورند.» آپس، روش صحیح برای نابودی هرگونه اعتصاب پیراستن محله های فقیرنشین و نتایج شرم آور پیراستن محله های فقیرنشین است. «محله های فقیرنشین و نتایج شرم آور برداشته شوند.» جامعه شناسان با این تشخیص علل مخالفت کردند. به گفتهٔ ادوارد بنفیلد بی نظمی نهادهای اجتماعی به طور احم و نژادپرستی برای همیشه ان منان گفتهٔ ادوارد بنفیلد بی نظمی نهادهای اجتماعی به طور احم و نژادپرستی به طور اخص به وجود آورندهٔ این اعتصابات نیستند. واقعیت ها نشان

<sup>1.</sup> institutionalized

۲. برای گزارش گروه ضربتی دربارهٔ بررسی قانون و اجرای عدالت نگاه کنید به: Assessment (Washington, D. C. 1967), p. 121.

۳. همان گزارش، ص ۲۰۵.

می دهند که: «نژاد (و همین طور فقر) دلیل اعتصابات سیاهان و دیگر اعتصابات و نارضایتی ها نیست. احتمالاً پرگویی نخواهد بود اگر بگوییم اعتصابات به هر صورت رخ می داد، حتی اگر (با توجه به همهٔ جوانب) مردم این مناطق همه سفیدپوست و یا درآمدشان بالاتر از سطح فقر بود.» از نظر او اعتصابات برای «تفریح و کسب منافع فردی» بود و ریشه اش صرفاً احساس «شلوغکاری» است که در زمانها و مکانهای دیگر نیز اتفاق افتاده است. در تصمیم گیری های آتی به نظر او «ساده لوحانه است اگر تصور شود کوشش برای نابودی نابرابری نژادی، فقر، بیکاری، و از میان برداشتن محلههای فقیرنشین، اثر چشم گیری در میزان اعتصابات ده یا بیست سال آینده خواهد داشت.» ۲

این تشخیصهای مخالف هم علل مسائل اجتماعی اضطراری را توضیح میدهند. از آنجا که به جنبههای مختلف مسئله توجه کردهاند، بحثهای جنجال برانگیزی را موجب شدهاند. تشخیصهای جنجال برانگیز دیگر نیز در رابطه با کوشش برای تشخیص علل مشکلات سیاسی معاصر مطرح شدهاند. برخی از تاریخنگاران «تجدیدنظر طلب» بحث داغی دربارهٔ جنگ سرد پیش کشیدهاند. به نظر آنها جهان خواری غربی، و نه تهاجم کمونیسم، جنگ سرد را موجب شدهاست. بحث داغ دیگر در اطراف نظام آموزشی در امریکا است. مسئله این است که آیا شکست نظام تربیتی در امریکا به خرابی نظام تربیتی مربوط می شود یا به مسائل زیست شناختی (ژنتیکی) و محیطی (اجتماعی) که تغییر آنها از گسترهٔ قدرت مدارس امریکایی خارج است.

نتیجه ایس که امروزه تشخیص علل بیماری های اجتماعی در رشته های متعدد علوم اجتماعی انجام می گیرد. نظریه پرداز معاصر که می خواهد کارشناس علم سیاست، به تعبیر ارسطق «سرآمد علوم»، هم

<sup>1.</sup> Edward Banefield, The Unheavenly City (Boston 1968), p. 186.

۲. همان کثاب، <del>ص ۲۰۵.</del>



مشکل جامعهاش را در از خود بیگانگی می بیند، باید تصویری از یک جامعهٔ بیگانه نشده از خود ارائه دهد. اگر او جامعهٔ خود را دچار «بی سازمانی» می بیند، یعنی شرایطی که جامعه گروه گروه و متفرق شده است، او باید نشان دهد که جامعهٔ سازمانیافته چه نوع جامعهای است. اگر نابخردی و دیوانگی و سرکوبی می بیند، باید دقیقاً نشان دهد که بخردانه و عقلایی و نبود سرکوب یعنی چه. البته درست است اگر گفته شود تصویری که نظریه پرداز از نظم سیاسی ارائه می دهد برداشت شخصی اوست. اما اگر بپذیریم که تصویر ارائه شده فقط در مقام مقایسه معنی دارد، گفتههای او هم آسان تر است و هم بهتر درک خواهند شد. نظریه پرداز تصویر خود از جامعهٔ منظم را از درک و برداشت اولیهٔ خود از نبودن و یا نارسایی نظم ارائه کرده است.

نظریههای سیاسی از روی بی غمی و به آسانی نوشته نشدهاند. آنها تصاویری از نظام سیاسی هستند که با دقت و زحمت و در مقایسه با اوضاع سیاسی نامنظم که نظریهپرداز تجربه کرده به وجود آمدهاند. نابسامانی و عدم تعادل در جامعه نه تنها انگیزهٔ تفکر را برای نظریهپرداز فراهم می کند، بلکه سرنخهایی هم برای راه حل به دست آمده به او نشان می دهد و این مرحله از منطق درونی در نظریههای سیاسی به خوبی با گفتهٔ سن سیمون نظریهپرداز قرن توزدهم فرانسه توضیح داده می شود: هیشرفت روشنگری تا حدودی بی سازمانی نظام اجتماعی قدیمی و نیاز سازمان دهی جدید را نشان می دهد. ها

به زبان دیگر، فشارها، بحرانها، در همریختگیها و نابسامانیهای نظام قدیم نظریهپرداز را وادار میکنند تا در فکر خود به بازسازی نظام سیاسی جدیدی بپردازد. البته نظریهپرداز مجبور نیست جامعهٔ جدید را

Henri de St. Simon, The Reorganization of the European Community, The Science of Man and Other Writings, Felix Markham (N. Y. 1964) p. 56;
 Sheldon Wolin, Politics and Experience (Cambridge, 1968). pp. 125-52.

بسازد، چراکه این کار وظیفهٔ مصلحان و مردان عمل است. اما او باید الگوی جامعهٔ خوب را در ذهن خود مجسم کند و معیاری هم از آن به دست دهد. با این تعبیر، نظریههای سیاسی «تصویرهایی نمادین از جامعهٔ بازسازی شده ارائه می دهند.» ۱

از آنجا که بازسازی نظریهپرداز طرحی است از جامعه بدانگونه که جامعه باید باشد، او تا حدود زیادی باید به ذهن و فکر خود متکی بشود. او صرفاً دنیا را آنطور که هست توصیف نمی کند. مسلماً از توصیف جهان شروع می کند، ولی باید جهان را آنطور که باید باشد نیز «تعریف کند». او با دقت نابسامانی ها و بحران های نظام سیاسی را بررسی می کند و سپس طرحی ارائه می دهد که در آن تمام این نابسامانی ها رفع شده اند. نظریه پرداز می تواند حرف یکی از قهرمانان نمایش های جرج برنارد شاو را که تکیه کلام رابرت کندی است بزند که می گوید: «بسیاری از مردم چیزها را آن طور که هستند می بینند و می پرسند چرا؟ من در ذهنم دنیاهایی را مجسم می کنم که هرگز وجود نداشته اند و می پرسم چرا نباید این ها وجود داشته باشند؟ این ها وجود داشته باشند. این می حواسش متوجه چیزهایی است که می توانند وجود داشته باشند. اما، همان طور که در گفتار پیشین نشان داده شده، نظریه پرداز باید به هر دو سؤال پاسخ بگوید. اگر می خواهد راه حل عقلایی ارائه کند، باید تا حدی سؤال پاسخ بگوید. اگر می خواهد راه حل عقلایی ارائه کند، باید تا حدی سؤال پاسخ بگوید. اگر می خواهد راه حل عقلایی ارائه کند، باید تا حدی سؤال پاسخ بگوید. اگر می خواهد راه حل عقلایی ارائه کند، باید تا حدی

# کارکردهای آرمانشهر<sup>۲</sup>

تصور آنچه که می تواند باشد، آن عنصر نظریه های سیاسی است که به آرمان شهر مربوط می شود. کلمهٔ «یو توپیا» (آرمان شهر) ریشهٔ یونانی دارد و به معنی «هیچ جا» است. جامعهٔ خوب و منظم، به جز در خیال

<sup>1.</sup> Sheldon Wolin Politics..., p. 148. 2. Utopia

| ` , |          |                |   |   |  |
|-----|----------|----------------|---|---|--|
|     |          |                |   |   |  |
| ,   |          |                |   |   |  |
| •   |          |                |   |   |  |
|     |          |                |   |   |  |
|     | -        | ,              |   |   |  |
|     |          |                |   |   |  |
|     | <u>.</u> | ,              |   |   |  |
|     |          |                |   |   |  |
|     |          |                |   |   |  |
| -   |          |                |   |   |  |
|     | _        |                |   |   |  |
|     | •        |                |   |   |  |
|     |          |                | - |   |  |
|     |          |                |   |   |  |
| -   |          | •              |   |   |  |
|     | -        |                |   |   |  |
|     |          |                |   |   |  |
|     |          |                |   |   |  |
|     |          | •              |   |   |  |
| ,   |          | , <del>"</del> |   |   |  |
| ,   |          |                |   |   |  |
|     |          | <u>~</u>       |   |   |  |
|     |          | •              |   |   |  |
|     |          |                |   |   |  |
|     |          |                |   |   |  |
|     |          |                |   |   |  |
|     |          |                | ' |   |  |
|     |          |                |   |   |  |
|     |          |                |   |   |  |
| ,   | •        |                |   |   |  |
| •   |          |                |   | , |  |
|     |          |                |   |   |  |
|     |          |                |   |   |  |

معنی گناهکاری را می فهمد. نظریه پرداز با بیان ظرفیت انسان نکتههای مهمی دربارهٔ ماهیت وضع موجود ارائه میکند.

نظریه پرداز حتی در رؤیاها و پیشبینی های آرمانی اش نیز با واقعیت سر و کار دارد. او تا حدودی صرفاً به دنبال ارائهٔ واقعیت هایی است که با آن ها برداشت اولیه اش را از بی نظمی توجیه می کند. مشاهدهٔ بی نظمی منطقاً معنی اش این است که اوضاع منظم و عاقلانه ای وجود دارد، و وظیفهٔ نظریه پرداز است که طرح آن اوضاع منظم را ترسیم کند. بنابراین، نظریه پرداز پس از بررسی و مطالعهٔ دقیق تک تک نارسایی های وضع موجود، که او را برای جستار اولیه برانگیخته است، تصویر جامعهٔ بازسازی شده را می کشد.

## پویایی عمل بازسازی

پویایی این مرحلهٔ مهم خیالی با تفاوتی که مایکل پولانی بین آگاهی «ضمنی» و آگاهی «صریح» قائل است، بهتر فهمیده می شود. ایولانی نشان می دهد که بشر هرگز از چیزی آگاهی کاملاً صریح پیدا نمی کند. برای فهم آن قسمت از مسائل که توجه صریح می طلبد، ذهن دانا بر آگاهی مضمری که نسبت به قسمتهای جزئی تر وجود دارد تکیه می کند. تنها با اتکا به زمینه و چارچوب مسئلهٔ موردنظر است که معنی آن درک می شود. مثلاً انسان برای درک معنی یک عبارت به کلمات آن توجه می کند و برای درک کلمات به تک تک حروف. انسان برای شناخت جهرهٔ یک فرد به زوایای جانبی صورت او توجه می کند بدون این که به تک تک در تمام موضوعات از ضروریات است. حتی وقتی هم که هدف دریافت در تمام موضوعات از ضروریات است. حتی وقتی هم که هدف دریافت کلی و کامل از زوایای جانبی نباشد، انسان موضوع مورد توجه را در خارج

<sup>1.</sup> Michael Polanyi, The Tacit Dimension, (N. Y. 1966).

از زمینه ها و جدا از زوایای جانبی آن و یا اجزای تشکیل دهندهٔ آن نمی تواند ببیند.

در واقع، انسان اگر تنها به زمینه ها و زوایای جانبی توجه کند، حواسش از آنچه که باید درک شود پرت می شود. اگر صرفاً به تک تک حروف توجه شود، معنی کلمه فهمیده نمی شود و اگر صرفاً به معنی تک تک کلمات توجه شود معنی عبارت از دست می رود.

با وجود این، انسان می تواند توجهش را هر لحظه از چیزی به چیزی دیگر منتقل کند. انسان می تواند صریحاً توجهش را به چیزی جلب کند که به طور ضمنی برای او جالب است. در بسیاری موارد، تغییر جهت روشن کننده و حتی ضروری است. در حال عادی، یک بازیکن تنیس حواسش به دستهٔ راکتش نیست. اگر چنان می کرد حواسش از حرکت توپ پرت می شد. ولی اگر هر از گاهی در حین بازی مشکلی پدیدار شد می بایست به نحوهٔ گرفتن راکت نیز توجه کند.

بازسازی خیالی جامعه به وسیلهٔ نظریه پرداز سیاسی می تواند یک تغییر جهتِ نظام یافته از این نوع تلقی شود. نظریه پرداز واقف است که برای درک برخی از بی نظمی های نظام سیاسی موجود باید به مفهومی از نظم تکیه کند. وی ممکن است از این مفهوم کاملاً آگاه نباشد. در واقع احتمال زیاد دارد که طرح او از نظم نقش «ضمنی» و مهمی در بینش او از اوضاع سیاسی بازی کرده باشد. اما نهایتاً ناچار است نقش حساسی را که این طرح در بینش منتقدانهٔ او از وضع موجود بازی کرده است بپذیرد. او برای تکمیل نظریه اش باید به الگویی از نظم انسانی که پایه و اساس بینش او را تشکیل داده هم توجه کند و هم به آن صیقل علمی بزند.

برای اینکار نظریهپرداز ناچار است رابطهای کارکردگرایانه و اصیل بین زمینهٔ ضمنی و هدف صریح، که آگاهی اولیهٔ او را از بی نظمی سیاسی شکل داده بود، ایجاد کند. و به جای این که به طور ضمنی بر تصویر نظام سیاسی صحیح تکیه کند تا به وسیلهٔ آن نادرستی اوضاع به خصوصی را



. - محدودیتهای خیلی دقیقی برای آثار هنری مورد قبول مقرر کرد. و در کتاب دیگر خود، قوانین، از زبان قانونگذار در مورد شعرایی که میخواهند به عضویت جامعه درآیند چنین میگوید:

ما به آنها خواهیم گفت ای بهترین خارجیان، ما نیز به اندازهٔ توانایی خود شاعر هستیم و تراژدی ما بهترین و باشکوه ترین تراژدی است. در واقع، جامعهٔ ما تقلیدی از بهترین است، بهترین زندگی که شعر تراژدی مجسم می کند. شما شاعر هستید و ما هم شاعر. هردوی ما از یک قماش هستیم. ولی رقیب و در شعر تراژدی دشمن یکدیگر. تنها قوانین حقیقی می توانند ما را تکمیل کنند. ۱

بازسازی هنجاری نظریهٔ سیاسی در عین حال نوعی کشف نیز به به شمار می رود. جامعهٔ بازسازی شده صرفاً اختراع نظریه پرداز نیست، بلکه به دست او کشف شده است. در واقع، روشی که نظریه پرداز به کمک آن شکل جامعهٔ خوب را درک می کند، با روشی که دانشمندان برای کشف یک نظریهٔ جدید به کار می برند شباهتهایی بسیار دارد: نظریه پرداز سیاسی واقعیتهای دنیای سیاست را به عنوان سرنخهایی به کار می برد و با آن طرحهای کلی تری برای «معنی دادن» به این حقایق ارائه می دهد. و همان طور که دانشمندان نظریه های جدید را احتمالاً با الهام شخصی ارائه می کنند، نظریه پرداز نیز ممکن است مسائل را به طریق شهودی درک کند. به طور مثال، افلاطون احساس درک برادیکال نظام صحیح را در تمثیل غار توضیح می دهد. او می نویسد شخصی که حقیقت صحیح را در تمثیل غار توضیح می دهد. او می نویسد شخصی که حقیقت نظام صحیح را در تمثیل غار توضیح می دهد. او می نویسد شخصی که حقیقت نظام صحیح را در تمثیل غار توضیح می دهد. او می نویسد شخصی که حقیقت نظام صحیح را در تمثیل غار توضیح می دهد. او می نویسد شخصی که حقیقت نظام صحیح را در تمثیل غار توضیح می دهد. او می نویسد شخصی که حقیقت کذرانده باشد. وقتی بالأخره از خار بیرون برده شود و برای اولین بار نور را

<sup>1.</sup> Plato, Laws, vii, 817.

مشاهده کند، از آن پس تمام جهان برای او شکل دیگری دارد!

پژوهش مبتنی بر بازسازی نظریههای سیاسی، همچنین، از این نظر كه براساس واقعيتهاى حقيقى شكل مى گيرند نيز بايد كشف تلقى شوند. تصویر نظریه پرداز از جامعهٔ سیاسی خوب رؤیای شخصی و انتزاعی او نیست. برداشت او از طرح هنجاری برای زندگی سیاسی توضیح دقیق قابلیتهای واقعی در دنیای واقعی است: او دربارهٔ بریان و یا جانوران تکشاخ صحبت نمی کند. کوشش نظریه پر داز برای بازسازی به مدد واقعیتهای عینی کاملاً محدود می شوند. به همین دلیل است که هابر فلسفهٔ سیاسی را «علم مدن» می خواند.

بنابراین، بینش بازسازی شدهٔ نظریه پرداز از جامعه ای منظم فعالیتی نیمه هنری و نیمه علمی است. تا حدی کار ذهن خلاق است و تا حدی نتیجهٔ کشف سازمان یافته. فعالیت بازسازی به تصوری که در تجربیات عيني ريشه دارد نيازمند است. هدف اين فعاليت كشف حقيقتي است كه با تشریح ایستا از وضع موجود امکانپذیر نیست.

## جنبة وجودي بازسازي

پیگیری نظریههای سیاسی امری عمیقاً شناختی و معرفتی است، ولی در عین حال به مسائل وجودی نیز کاملاً مربوط می شود. انگیزهٔ بازسازی ذهنی جامعهٔ سیاسی عمیقاً در ساخت روحی و حتی در ساخت زيست شناسانهٔ انسان ريشه دارد. از اينروه اين امر بر عهدهٔ تفكر ملموس و عيني است و نه بر عهدهٔ تفكر انتزاعي و مجرد. اين فعاليت نشان دهنده کار فکری اندامهای انسان برای یافتن یک درابطهٔ صملی و سازنده با محيط خويش است.

از این جنبه، نظریه های سیاسی شکل کاملاً بیچیده ای از وظیفهٔ جهان شمول زندگی اندامواره است. آنها نظم مناسب و کافی را در محیط چنان برقرار میکنند که اندامها بتواند کار ویژهٔ خود را به انجام برسانند. هدف هر نوع زندگی در روی زمین این است که بین نیازهای درونی و محیط خارجی انسان تعادل برقرار کند. هرچه انسان در مسیر تحول کامل تر می شود، ضرورت نظم محیطی مبرم تر و پیچیده تر می شود. آمیبها، جانوران تک سلولی و دیگر حیوانات ابتدایی ساده، توقع نسبتاً ساده ای از محیط دارند، چراکه نیازهای محیطی آنها صرفاً امکان نقل و انتقال و جذب و دفع و بقا و تولید مثل است. به محض اینکه این موجودات اندکی تکامل یافته تر می شوند، یکی از عناصر ضروری محیط رضایت بخش وجود نظامی مرتب برای ارتباط با دیگران و هم نوعان است. در حیوانات متکامل تری که می خواهند جهان «عینی» منظمی داشته باشند، این نیاز برای محیط «اجتماعی» منظم پدیده ای نیمه سیاسی دوجود می آورد. ا

وقتی بسه مسوجودی چسون انسان (هومو سایینس) می رسیم، سیاست بخش مهمی از محیط او را تشکیل می دهد. به علاوه، قابلیت انسان بسرای ارتباط با جهان خارج تا درجهٔ چشمگیری معرفتی و نمادین است تا غریزی. بنابرایین، از هم گسیختگی نظام حقیقی و یا نظام نمادین جهان سیاست فشارها و مشکلات روانی برای ساکنان آن ایجاد می کند. از آنجا که انسان نمی تواند در هرج و مرج زندگی کند، بههم ریختگی نظام پرمعنای جهان آشفتگی به بار می آورد و نوعی عکس العمل را نیز ایجاب می کند. همان طور که رابرت جی لیفتون می نویسد، در دورهٔ جابه جا شدگی عمیق اجتماعی «برای فعالیت ها و گفته هایی که به تغییر نظم و تعویض نمادهای موجودیت اجتماعی کمک

۱. کثراد لورنشس در کتابش از چنین رفتاری یک نمونهٔ کامل ارائه میکند: Konrad Lorenz, On Aggression, trans. Morjorie Kerr (N. Y. 1966).

<sup>[</sup>کنراد لورنتس، تهاجم، ترجمهٔ هوشنگ دولت آبادی، کتابهای جیبی، تهران، ۱۳۵۵.]

<sup>2.</sup> homo sapiens

کند عطش فراوان وجو د دار د.» <sup>۱</sup>

هدف مرحلهٔ بازسازی جامعه در نظریههای سیاسی دقیقاً رفع همین عطش و ایجاد رابطهای بین شخص و محیط سیاسی است. برانگیختگی در اثر نابسامانی ها و به هم ریختگی های سیاسی بازسازی زمینه ای را فراهم میکند تا «تمدن راه گمکرده... را به چیزی تبدیل کند که انسانها در آن احساس آسایش کنند، $^{7}$ 

#### انواع بازسازي نظري

می توان چند «روش» متمایز برای بازسازی جامعهٔ سیاسی در نظریه های سیاسی مشخص کرد. هریک از این روشهای متعدد به نوع ویژهای از رفتار سیاسی مربوط می شود، و براساس همین رابطه است که آنها را نامگذاری میکنند.

نخست، چیزی که می توان آنرا بر داشت «رادیکال» برای تغییر جهت در دنیای سیاست نامید وجود دارد. «رادیکال» ضرورتاً به معنی «چپگرا» در طیف سیاسی حاکم بر دنیای سیاست نیست، بلکه در اینجا معنی اصلی کلمه، یعنی «ریشه»، مورد نظر است و آن به ریشهٔ اصلی مسئله نگاه كردن است. اين نگرش غالباً خواهان تغييرات وسيعي است. نظريهير داز رادیکال «آرمانگرا» است. او در روش خود فلسفی، انتزاعی، خیالپرداز، ر در نتیجه گیری های خود به شدت «منطقی» است.

متفكر راديكال تصوير جامعة خود را با مشاهدة شكستهاى جامعهاش و سپس با تصور کردن جامعهای که این شکستهای در آن وجود ندارند ترسیم میکند. متفکر رادیکال با مشاهدهٔ جنگ و خونریزی

<sup>1.</sup> Robert Jay Lifton, Revolutionary Immortality (N. Y. 1968), p. 78. ۲. این عبارت، که به خوبی چکیدهٔ نظریههای سیاسی را می رساند، از کتاب زیر گرفته شده است:

Theodore Rozak, The Making of a Counter\_Culture (N. Y. 1969), p. xiii.

جهانی پر از صلح و صفا تصویر میکند، که در آن «گرگ و میش از یک جوی آب میخورند». او با مشاهدهٔ نادرستی حقیقت را، و با مشاهدهٔ نفرت اخوت را و با دیدن جداییها اتحاد را و با مشاهدهٔ سرکوبی آزادی را می بیند.

شیوهٔ نظریهپردازی رادیکال مسمکن است نظریههای پسرمایهٔ مستعددی را مسوجب شسود. در واقع، با ایسن تعبیر، نظریهپردازان حماسی متفکرانی بسیار رادیکال هستند، زیرا آنها به سؤالات اساسی و عمده دربارهٔ نظم سیاسی جواب میدهند، و جهان بازسازی شدهای که مسجسم میکنند به شدت با وضع موجود تفاوت دارد. در این خصوص، افلاطون در روش نظری خود همان قدر رادیکال است که هربرت مارکوزه؛ و این در حالی است که تصویر آنها از نظام صحیح اصلاً به هم شبیه نیست.

خصیصهٔ بزرگ شیوهٔ نظریهپردازی رادیکال در عمق و جامعیت آن است. از آنجاکه این روش عمیقاً بنیان سیاست را میکاود، نظریهپردازان بزرگ طرفداران این روش همیشه با زندگی انسانی مربوط هستند. و از آنجا که هدف این نظریه ها برآوردن کامل قابلیت های زندگی سیاسی است، در برانگیختن تصورات و به تحرک واداشتن اندیشهٔ خوانندگانشان قابلیت زیاد و پردوامی دارند.

ضعف این روش نظریهپردازی روی دیگر همان سکه است. ممکن است این نظریهها از حدود قابل دسترسی خود فراتر بروند. مرز بین نبوغ فکری و دیـوانگـی همیشه بهسادگی معین نمی شود. و چه بسیار نظریهپردازانی که از مرز نبوغ فراتر رفته اند. چهیسا که امکانات تصویر شده در واقعیت غیرعملی و حتی خیالهای خام بیش نباشد.

به طور مثال، یکی از «سوسیالیستهای تخیلی» معروف قرن نوزدهم شارل فوریه آیندهای را تصویر میکند که در آن سیارهای متعهد باهم متحد می شوند و آب اقیانوسها به نوشابه تبدیل می گردد. این گونه

خیال پردازی ها نه پیشگویی است و نه ژرف اندیشی، بلکه به طور وضوح یندارگرایی است.

خطرناكتر از جنون فريبنده فوريه تصويرهاي بازسازي نظم سياسي است که تخیلی جلوه نمی کنند، ولی عملی هم نیستند. جنایت و خشونت برای «هدفهای غیرعملی و تعالی جویانه همانقدر جزو زندگی غرب است که سنت احترام به ارزش و شخصیت فرد انسانی». ا دنبالهروی از آرمانهای نظریهپردازان جزئی از این منظرهٔ تماشایی است. در واقع، هرچه طرح ارائه شده فريبندهتر باشد، خشونت بهتر توجيه مي شود؟ برای تشکیل مدینهٔ فاضله فداکردن جان عدهای محدود چه اشکالی

نظریه پرداز «محافظه کار» در جستار خود برای بازسازی جامعه رهیافت دیگری را دنبال می کند. اساس تفکر او سنتهای جامعه است و نه بینش تعقلی و فکری. متفکر محافظه کار عاقل معتقد نیست که ایس «دنیا بهترین دنیای ممکن است». او معتقد است که بهترین راهنما برای تغییر و تعدیل مشکلات سیاسی معاصر آگاهی به تجربهٔ جمعی بشر است. سنتها و نهادهایی که از «آزمایش زمان» روسفید درآمدهاند برای نظریهپرداز منبع الهام است و نه آنکه به گفتهٔ مارکس «كابوس» باشند.

بنابراین، جستار بازسازی محافظه کاران به معنای زیر و بالا کردن دقیق تے جربه های انسانی است برای یافتن آن جنبه هایی که پویایی خود را حفظ كردهاند و نه استنتاج تصوير انتزاعي از ساخت جامعهٔ خوب. متفكر محافظه كار معتقد است كه ذهن حساس و داناي يرسشگر «همگوني فعاليت اخلاقي» را در رفتار بشر ملاحظه ميكند و در آن گیرودار برای حل «ناهمگونیهای جاری به همگونگیهای

<sup>1.</sup> Edmund Stillman and William Pfaff, The Politics of Hysteria (N. Y. 1964), p. 13.

سنتِ اخلاقي كلي؛ متوسل مي شود. ا

قوت نظریهپردازی محافظه کارانه در «واقع گرایی» آن است. ریشهٔ عميق آن در تجربيات عيني گذشته، آن را از اسير شدن به خيال پر دازي آرمانگرایانه حفظ می کند. از آنجا که اساس فکر نظریه برداز محافظه کار بر منابع سنت و گذشته است، طرحهایی که اراثه میکند در واقع عملی هستند. در عوض، ضعف این روش در نظریههای سیاسی این است که بهسادگی اسیر رکود و ارتجاع می شود. نظریه پرداز محافظه کار ممکن است بینش خود را از آینده در چنبر احتمالات گذشته گرفتار کند. او ممكن است امكانات و حتى ضروريات جديد را، كه شرايط متغير تاریخی فراهم آورده است، نادیده بگیرد.

روش سوم بازسازی سیاسی، که مابین روش محافظه کارانه و روش رادیکالی است، روش آنهایی است که به «اصالت عمل» معتقدند. انسان سیاسی «عملگرا» اصلاح طلب است، منتها از نوع «گام به گام» آن. مرحلهٔ بازسازی او اصولاً جمع و جور است. او شدیداً به اجرای پیامدهای بنیانی برداشت خود از بی نظمی سیاسی پایبند نیست. عکس العمل های او نیز بیشتر تجربی هستند تا نظری، او فکر میکند راه درست حک و اصلاح نظام سیاسی است و نه تفحص مداوم در اطراف آن. اگر چرخها ناله میکنند به آنها باید روغن زد، ولی نباید اصول ساختمانی آنها را مورد بررسی قرار داد!

روش سیاسی پیروان اصالت عمل گاهی روش «تصاعدی» و یا «زدوبندی» نیز خوانده می شود. این شیوهٔ تفکر و عمل اغلب روش حاكم بر جامعه امريكا تلقى مىشود. از آنجاكه اين بينش راجع به سؤالات نهایی دربارهٔ نظام سیاسی ساکت است، بهندرت امکانات نظریهپردازی سیاسی ژرف را فراهم میکند. البته نباید

<sup>1.</sup> Michael Oakeshott, Rationalism in Politics (N. Y. 1962), p. 196.

آنرا ضحد نسطریه پردازی تعلقی کرد، زیسرا حستی در امسریکا نیز هنجارهایی وجود دارند که عمیقاً بر فلسفه بنا شدهاند. ممکن است چرخ بدون ناله کردن و یا «نظامی که کار می کند»، در مقایسه با اصولی چون عدالت و آزادی و امثال آن، برای رفتار نیز نوعی هنجار اجتماعی است. حتی در یک روش «تصاعدی» نیز باید معیاری وجود داشته باشد تا با آن پیشرفت جامعه اندازه گیری شود. ینابراین، درست است که روش عمل گرایی نظریه های سیاسی ژرفی تولید نمی کند، ولی این روش نیز تا حد زیادی با حرفهٔ نظریه پردازی و بازسازی سروکار دارد.

محاسن روش عملگرایی از واضحات است. این روش انعطافپذیر و خیالی از تعصب است. نوعی عکسالعیمل است که از خطر انتزاعی بودن افراطی مصون است. روشی است که با انعطافپذیری و تأکید بر هدفهای خاص و مشخص به وجود میآید و از قطببندیهای غیرضروری، به خصوص در مسائل اصولی، جلوگیری میکند.

روش عملگرایسی تام نیز ضررهایی دارد: یکی از این زیانها زیان فکر نمی که عملگرایان به اندازهٔ کافی تفکر نمی کنند و منطقی نیستند. آنها ممکن است تا حد زیادی از فرضها و حکمهای منطقی، که بر عملشان حاکم است، نیز ناآگاه باشند. به علاوه، این عدم آگاهی نظری می تواند دوراندیشی را نیز از بین ببرد. تنگ نظری در سیاست بسیار خطرناک است. واقعگرا ممکن است به جای «پیشروی» برای رهایی از مشکلات خود را در مردابی غرق کند. یا ممکن است اصول اساسی و مهم را نادیده بگیرد. چه بسا که ممکن است هردو رخ بدهند. از نظر بسیاری از منتقدان، عملگرایی خوش بینانه نقش عمدهای در شکست سیاسی امریکا در ویتنام بازی کرد.

#### افلاطون و جامعهٔ مبتنی بر عدالت

مرحلهٔ بازسازی در نظریههای سیاسی از مراحل قبلی پژوهش برمی آید. تجسم جامعهٔ سعادتمند بر نتیجهای بنا نهاده شده است که نظریه بر داز از تجزیه و تحلیلش از ماهیت و منشأ بی نظمی گرفته بود. جامعهٔ منظمی که نظریه پرداز در «گفتمان» خود ارائه میکند تصویر نظم یافته و سالم از جامعهٔ بیماری است که او تجربه کرده است.

ایس رابطهٔ نزدیک بین تجربهٔ بی نظمی و تشخیص و بینش بازسازی شدهٔ او بهطور وضوح در بعضی از طرحهای معروف جامعهٔ خوشبخت، که نظریهپردازان سیاسی ارائه کردهاند، به چشم می خورد.

مثلاً کتاب جمهور افلاطون را در نظر بگیرید. افلاطون برای مدتها سیاست شهر آتن را مورد بررسی قرار داد و در واقع امیدوار بود که نقش فعالی در سیاست جامعهاش بازی کند. در مشاهداتش از سیاست در شهر آتن به ضعفها و مشكلات زيادي برخورد كرد. اما آنچه او را بيش از همه تکان داد و به مطالعهٔ منظمی از سیاست جامعه وادارش کر د محاکمه و اعدام سقراط بود. اولین سؤال و نقطهٔ آغاز نظریهٔ سیاسی او این بود: جطور چنین اتفاقی روی داد؟

برای افلاطون واضح بود که جامعهٔ مبتنی بر عدالت نمی توانست به چنین جنایتی دست بزند. و به این نتیجه رسید که جامعهٔ آتن، که او در آن زندگی میکند، باید به بیماری وخیم اخلاقی دچار باشد و بهویژه زمامداران آن، یعنی رهبران سیاسی، میبایست آدمهای فاسدی باشند. چراکه اگر آنها مردمانی بودند که خوبی را تشخیص می دادند و برای توسعهٔ آن در جامعهٔ خود می کوشیدند هرگز شهروندی مانند سقراط را، که بهنظر افلاطون تجسم فضیلت بشری بود، از بین نمی بردند.

تشخیص افلاطون، از علل بی نظمی جامعهٔ آتن، بر قصور در تربیت طبقهٔ حاکم تأکید شدید میکرد. او نوشت: همین طور است، اگر بتوانی برای کسانی که صلاحیت زمامداری دارند سعادتی در زندگی فراهم کنی که بالاتر از سعادت زمامداری باشد، آنگاه ممکن است در شهر حکومت صالح پیدا بشود؛ زیرا در یک چنین شهری ثروت زمامداران طلا نیست، بلکه حکمت و پرهیزگاری است که همانا ثروت واقعی مردمان سعادتمند است. اما برعکس آنجا که طالبان زمامداری گدایان و گرسنگان باشند، که می خواهند از این راه کسب مال کنند، هرگز حکومت صالح برقرار نخواهد شد؛ زیرا اینان بر سر زمامداری با یکدیگر هسم چشمی و ستیزه می کنند و این جنگ خانوادگی و این برادرکشی سرانجام هم زمامداران را تباه کرده و هم شهر را به باد خواهد داد. ا

پس جامعهٔ خوشبخت جامعهای است که به وسیلهٔ مردمان خوب اداره شود. جامعهٔ عادل باید رهبران عادل داشته باشد. به نظر افلاطون، تنها از این راه است که جامعه کاملاً نظم پیدا خواهد کرد. تنها وقتی «فیلسوفان» (به معنی «عاشقان حکمت» و نه به معنی تکنیکی و امروزی آن) یادشاه شدند جوامع سیاسی از بیماری نجات پیدا خواهند کرد:

مفاسدی که شهرها را تباه میکند، و به عقیدهٔ من مفاسد نوع بشر، به طور کلی، هرگز نقصان نخواهد یافت، مگر آنگاه که در شهرها فلاسفه پادشاه شوند، یا آنانکه هم اکنون عنوان پادشاهی و سلطنت دارند، به راستی و جداً در سلک فلاسفه در آیند و نیروی سیاسی با حکمت تو آماً در فرد واحد جمع شود. ۲

برای افلاطون، همانطور که در جمهور نشان میدهد، جامعهٔ

۱. افلاطون، جمهور، ترجمهٔ فؤاد روحانی، ص ۴۰۷. ۲. همان، ص ۱۶ ــ ۳۱۵.

خوشبخت جامعهای است که در آن فیلسوفان «نمونهٔ آسمانی نظم جهان» را، همانطور که سقراط در ذهن خود ساخته بود، در ذهن خویش ایجاد کنند. پس از آنکه علم به سعادت راکسب و آنرا با شخصیت خود عجین کردند «شکلدادن به شخصیت دیگران و اصلاح اخلاق عمومی و خصوصی نفوس را هم بر خود فرض شمارد و آنان را نیز از اتصاف به صفات عالم بالا بهرهمند سازد. ا

به همین دلیل، کتاب جمهور به توضیح و تشریح نظام تربیتی سختی که پادشاهان فیلسوف باید ببینند و همچنین طرح نظام اجتماعیی که زمامداران به کمک آن جامعه را براساس کلمهٔ الهی شکل می دهند می پردازد. زندگی شخص افلاطون برای پیشبرد این آرمان صرف شد. او مدرسهای برای تربیت اذهان فلسفی بنا نهاد که به آکادمی معروف است. او همیشه به دنبال راهی بود که از آن طریق طرحی را که از جامعهٔ سعادتمند ربخته بود به مرحله اجرا درآورد.

البته، باید در نظر داشت که بحث بالا طرح بسیار بسیار مختصری از پژوهش مفصل و برانگیزانندهٔ افلاطون در جمهور است. اما همین خلاصه نیز نشان می دهد که بازسازی خیالی افلاطون از جامعه از تجربهٔ شخصی او از بی نظمی آتن ریشه گرفته است. افلاطون از جامعهٔ فاسد و رسوایی که توانسته بود سقراط، این تجسم حکمت و خوبی، را از بین ببرد افسرده بود. او طرحی از جامعهای ریخت که درست نقطهٔ مقابل جامعهٔ آتن بود. ایس جامعهٔ نو به جای آزار بهترین شهروندانش آنها را به قدرت می رساند. در آنجا فضیلت و حکمت محکوم نیستند، بلکه احترام دارند و به کرسی نشانده می شوند. در آنجا بی نظمی فیاسد و فرومایه و پرخاشگری جای خود را به تقلید از نظم الهی خواهد داد. افلاطون امیدوار بود که جامعهٔ او جایگاه زندگی برای مردمان خوب و صالح بشود:

۱. همان، ص ۳۶۷.

برخلاف اکثر شهرهای دیگر خواب و خیال نخواهد بود، زیرا در آن شهرها زمامداران بر سر اشباح با یکدیگر ستیزه میکنند و برای کسب قدرت چنان می جنگند که گویی خیر محض است. ا

## بثیان گذاران جامعهٔ امریکا و آزادی بسامان

جیمز مدیسون و الکساندر همیلتون و جان جی آ، در مقالات فدرالیست، رویارویی خود را با مشکلاتی مشابه نشان می دهند. هدف آنها تدوین قانون اساسی جدیدی بود که در مقابل «تزلزلها و بی عدالتی ها و سردرگمی ها» که «در همه جا امراض کشنده ای هستند که حکومتهای مردمی را پژمرده می کنند» آتاب مقاومت داشته باشد. مهاجرنشین های امریکا هم درست مانند آتن در دورهٔ زندگی افلاطون دچار مشکلی بودند که در آنوقت سوء استفاده از قدرت سیاسی تلقی می شد. آن ها تازه از جنگ با «استبداد» جورج سوم و پارلمان انگلیس رها شده بودند. تجربهٔ استعمار به عنوان تجسم زندهٔ نوعی بی نظمی سیاسی در مقابل دیدگانشان بود.

از طرف دیگر، مهاجرتشینهای امریکا، برای مقابله و جلوگیری از سوء استفادههای آتی از قدرت، به راه افراط رفتند. حکومتی که تشکیل دادند آنقدر ضعیف و از هم گسیخته بود که توانایی اجرای وظایف

۱. **همان**، ص ۴۰۶.

۲. Alexander Hamilton (۱۸۰۴ - ۱۷۵۷)، سیاستمدار امریکایی. طرفدار خواستههای میهن پرستان و از مبارزان انقلاب امریکا. در تصویب قانون اساسی امریکا بسیار مؤثر بود.

۳. John Jay ۱۷۴۵ (۱۸۲۹ - ۱۸۲۹)، سیاستمدار اسریکایی. نخستین رییس دیوان کشور امریکا و امریکا (۱۷۹۴ - ۹۵). امضا کنندهٔ پیمان معروف به پیمان جی (۱۷۹۴) بین امریکا و بریتانیا بودکه به منظور رفع اختلافات زمینی و دریایی دو کشور در انگلستان به امضا رسید و مردم امریکا را به خشم آورد.

<sup>4.</sup> James Madison, "The Federalist # 10", in *The Federalist Papers* (N. Y. 1961), p. 77.

ضروری حکومت را نداشت. ضعف و اغتشاش ملت، بنا به «اصول كنفدراسيون»، بهنظر نويسندگان مقالات فدراليست از يك بي نظمي جديد حکایت می کرد. آنها امیدوار بودند که نظم بازسازی شده این هردو ضعف را رفع کند. این نظام می بایست هم از استبداد (یعنی قدرت بیش از حد حکومت) و هم از هرج و مرج (یعنی از هم گسیختگی جامعه به علت نبود حاکمیت دولت) جلوگیری کند.

مدیسون در برخورد با این اغتشاشات سیاسی راهی غیر از افلاطون پیمود. او به جای این که طرح نظامی را بریزد که در آن گروهی برای مقامات سیاسی تربیت شوند، نظامی را بنا نهاد که بتواند راه رشد و فعالیت آدمهای خودمدار و جاهطلب را، که می خواهند جامعه را برای منافع خود به کار بگیرند، مسدود کند. برای مدیسون کافی بود که بهجای اصلاح شخصیت آدمی نهادها را تعدیل کند.

البته ابن اختلاف روش تا حدودي نتيجه اوضاع بهخصوصي بودكه مدیسون با آن درگیر بود. او فرصت و امکان طرح جامعهای آرمانی و کامل و یا فرصت تربیت اذهان فلسفی را نداشت. به جای آنها، او مجبور بود چارچوب قانونی بهخصوصی تدوین کند که انسانها را همانطور که بودند در نظر می گرفت، نه آن طور که ممکن است بشوند.

بینشهای مختلف مدیسون و افلاطون از نظم سیاسی بازسازی شده از اختلاف نظر آنها دربارهٔ علل مشكلات نيز حكايت ميكرد. از نظر افلاطون، صفات خودمداري، جنگطلبي و جاهطلبي انسانها، كه جامعه را به خطر می اندازد، فساد سرشت انسانی است که با تربیت صحیح اصلاح خواهد شد. در مقابل، مديسون معتقد بود كه اين خصوصيات انسانی «جزئی ثابت از سرشت انسان است». تنها در صورتی می توان آنها را نابود کرد که آزادی نیز نابود شود و این عذر بدتر از گناه است:

نابخردی زیادی است اگر آزادی راکه جزء ضروری زندگی سیاسی است به این علت از میان برداریم که چند دستگی را ترویج میدهد. درست به این میماند که هوا را که از ضروریات حیات جانوران است به این علت نابود کنیم که آتش نابودکننده را شعله ورتر میکند. ۱

به همین علت، مدیسون معتقد بود که تنها راه منطقی این است که با «فرصت دادن به رشد دسته ها و منافع متضاد و رقیب از رشد جاه طلبی ها جلوگیری کنیم.» آ راه حل افلاطون، یعنی پادشاه فیلسوف، مشکل را حل نمی کند. «بیهوده است اگر بگوییم دولتمردی روشنفکر قادر است این منافع مختلف را تعادل بخشد و همه را تحت نظارت مصلحت جامعه درآورد. دولتمرد روشنفکر همیشه صاحب مقام نیست.» آتنها راه حل به وجود آوردن نظامی است که در آن نیروهای مختلف یکدیگر را مهار کنند:

باید هدف این باشد که نهادهای مختلف را به نحوی تأسیس کنیم که هرکدام دیگری را زیر نظر بگیرد. به عبارت دیگر، منافع شخصی هریک از افراد نگهبان حقوق عمومی بشود. \*

البته افلاطون ادعا خواهد کرد که او واقعگرا ولی مدیسون خیال پرداز و آرمانگرا است. به نظر افلاطون، فقط خیال پرداز معتقد است که بازسازی نهادهای سیاسی می تواند جامعه را از آدمهای غیرعادل نجات دهد. چنین کوششی به نظر او حزن آور و محصول افکار مصلحان حقو قدان است:

... در واقع، تماشای کار آن مردم بی تفریح نیست. برای خودشان قوانینی از آن نوع که می گفتم وضع می کنند و اصطلاحاتی در آن به عمل می آورند و همواره به این امید دل خوش اند که به فسادهایی

که در پیمانها و مواردی که لحظهای پیش ذکر میکردیم راه می اید خاتمه خواهند داد، غافل از این که کار آنها در حکم بریدن سر آن ماری است که هر دفعه سر او را قطع کنند سر دیگری بلند می کند.

طرحهایی که افلاطون و مدیسون از جامعهٔ سعادتمند ارائه دادند تصویر جامعهای بود که در از بین بردن نابسامانیهای حساس سیاسی، که هرکدام شخصاً تجربه کرده بودند، توانا است. جامعهٔ مبتنی بر عدالتی که افلاطون در جمهور مجسم کرد بینش او از جامعهای بود که در آن اتحاد و نظم جای هرج و مرج داخلی را میگیرد؛ جایی که به مردمان خوب، به جای بدنام کردن، احترام میگذارند. با همین قیاس، ساخت سیاسی جدیدی که در مقالات فدرالیست نشان داده شده است جامعهای است که هم استوار است و هم آزاد. آن جامعه، هم از استبداد و هم از هرج و مرجی که نویسندگان آن را تجربه کردهاند، رها شده است.

بینش بازسازی شدهٔ دیگری از جامعهٔ سعاد تمند، که نظریه پردازان دیگری طرح کرده اند، نیز راه مشابهی رفته است. تمام مثالهایی که طرح جامعهٔ سعاد تمند را به دست متفکران نشان می دهد از جامعه ای سالم صحبت می کنند که نقطهٔ مقابل جوامع بیماری است که متفکران در آنها زندگی می کردند. ما تنها به ذکر چند نمونه بسنده می کنیم.

## تامِس هابز و جامعهٔ امن

همانطور که قبلاً نشان داده شد، تامِس هابز از دورنمای ناهمگونی سیاسی انگلستان قرن همفدهم به وحشت افتاده بود. از نظر او دسته بندی های اجتماعی، که جامعهٔ او را به فرقه ها و احزاب رقیب تقسیم

۱. جمهور. کتاب چهارم. ص ۲۲۵.

کرده بود، انگلستان را در آستانهٔ جنگ داخلی و خونریزیهای ویران کننده قرار داده بود. به نظر هابز، سقوط نظم سیاسی و بروز برادرکشیها بدترین مصیبت سیاسی بود.

به همین جهت، راه حلی که در کتاب لویاتان ارائه داد طرح نظام اجتماعی جدیدی بود که این روند خطرناک را از بین می برد. در تعبیر او، تا نظام مقتدری سر کار نباشد عواطف طبیعی مردم به ناچار آنان را به «جنگ همه به ضد همه الله می کشاند. به همین دلیل، باید قدرت حاکمیت مطلق باید تشکیل و پذیرفته شود. «ما صلح و امنیت خود را به خدای فانی احکومت قدر تمند] و در سایهٔ خدای باقی مدیونیم. الله پس، طرح بازسازی شدهٔ حاکمیت لویاتان جزئیات ضروری برای داشتن جامعهٔ بازسازی شدهٔ حاکمیت لویاتان جزئیات ضروری برای داشتن جامعهٔ سیاسی امن، سالم و استواری را که از شهروندان خود دقاع کند، توضیح می دهد.

## ژانژاک روسو و جامعهٔ اخلاقی

روسو در مطالعاتش به موضوعات دیگری توجه می کند. به نظر او، فساد جامعه از دخل بازی و نابرابری ریشه می گیرد. او معتقد بود که جامعه فرانسه شهروندان خود را تشویق می کند تا خواسته ها و تمایلات طبیعی انسانی خود را سرکوب کنند و رفتارهای اجتماعی دروغی و تصنعی را جانشین آن ها کنند. جامعه، در عین حال، نابرابری افراطی را در میان شهروندان تشویق می کند. این دو شکست به بیگانگی افراد از خود و از دیگر هم نوعان منتهی می شوند. نتیجه این که همگونی اخلاقی جامعهٔ سیاسی از بین رفت.

کتاب قرارداد اجتماعی، در واکنش به این شکستها، جامعهای را مجسم میکند که نابرابری تفرقهانداز و رفتار تصنعی در آن وجود ندارد. همهٔ شهروندان آن جامعه باهم برابرند. جامعهٔ سعادتمند روسو «برابری

اخلاقی و مشروع را که در آن، براساس قرارداد، همه حقوق مساوی دارند، به به به به بابرابری طبیعی و جسمی می نشاند. به علاوه، در این جامعه، نابرابری اقتصادی به آن ترتیب که در فرانسهٔ زمان روسو حاکم بود نمی تواند برابری اخلاقی و سیاسی را تحت الشعاع قرار دهد. در دنیای سیاسی قرارداد اجتماعی، «هیچ شهروندی آن قدر ثروتمند نیست که دیگران را به خدمت درآورد و هیچ شهروندی آن قدر فقیر نیست که مجبور باشد خود را بفروشد» ۲.

روسو شکوه داشت که در جامعهٔ فاسدی که او با آن آشنا بوده افیزیکدان، هندسهدان، شیمی دان، ستاره شناس، شاعر، موسیقی دان و هنرمندان فراوان اند؛ اما شهروند وجود ندارد.» به علاوه، ادر این زمانه حسادت، سوءظن، ترس، سردی، تودار بودن، تنفر، و دغلبازی در زیر لوای ادب اجتماعی شدیداً رواج دارد.» اما در جامعه ای که قرارداد اجتماعی مطرح می کند انسانها مجدداً شهروندان واقعی خواهند شد و به سبب قید اخلاقی «ارادهٔ همگانی» باهم متحد می شوند. در آن جامعه شهروندان به علت دغل بازی و حسادت باهم دشمنی ندارند. شهروندان جامعهٔ سعادتمند «تنها یک اراده دارند که متوجه امنیت و آسایش عمومی است. در آن صورت تمام آداب جامعه ساده و قوانین آن واضح و فروزان است. هیچگونه تضاد منافع و یا برخورد وجود ندارد. مصلحت عمومی همه جا واضح و روشن است و تنها با برداشت صحیح می توان آن ها را دید.» همه جا واضح و روشن است و تنها با برداشت صحیح می توان آن ها را

به طور خلاصه، برابری مدنی جای نظام نامشروع سلسله مراتب را میگیرد. صداقت و فضیلت جای دروغ و دغلباز و اتحاد جای تفرقه و دشمنی را میگیرد. اگر بینش او عملی شود، نابرابری ها و بدی های عمدهٔ

<sup>1.</sup> Rousseau, Social Contract, p. 22. 2. Ibid., p. 50.

Rousseau, Discourse on the Arts and Sciences, in Social Contract and Discourse. p. 139.
 Ibid., p. 56.
 Social Contract, p. 102.

سیاسی آن روزگار هرگز در آینده بشریت را آزار نخواهد داد.

# اریش فروم و جامعهٔ عاقل

تصویر اریش فروم از جامعهٔ بازسازی شده «جامعهٔ عاقل» است، یعنی نظم سیاسی به خصوصی که در آن مشکلات روانی «و رفتارهای نادرست اجتماعی»، که جوامع امروز ایجاد میکنند، وجود ندارد. جامعهای خواهد بود که «انسان کانون آن است و تمام فعالیتهای اقتصادی و سیاسی همه تحت الشعاع رشد و تکامل او هستند». جامعه ای که در آن صفاتی مانند «حرص، استثمار، تسلط و خودبسندی» جایی ندارند. جامعهای که صرفاً محصول خیال ذهنی او و یا مصداق سلیقه ا شخصی او نیست. در واقع، طرح جامعهای است که «برای سلامت روان، شادکامی، توازن، عشق و بهرهوری ذاتی سرشت هر انسانی که سبکمغز و احمق بهدنیا نیامده است امکاناتی فراهم میکند<sup>۱</sup>.«

# كارل ماركس: بعد از انقلاب

آخرین مثال از مرحلهٔ بازسازی در نظریه های سیاسی، که اهمیت گفتن دارد، نظریهٔ مارکس است. نه فقط برای اینکه این نظریه در قرن حاضر مهم است، بلکه به این علت که روش او در مقایسه با مثالهای دیگری که زده شد پیچیده تر است. کارل مارکس (و همکار او فردریش انگلس) نیز مانند دیگر نظریه پردازان سیاسی حماسه آفرین بینشی از جامعهٔ سعادتمند دارد. بازسازی مارکس، هم از نظر ظاهر و هم از نظر معني، خصوصيات ويؤهاي دارد.

بینش مارکس از جامعهٔ سعادتمند بهطور چشمگیری کلی است. مارکس در یکی از فرازهای بسیار معروف خود جامعهٔ سیاسی کمونیستی

<sup>1.</sup> Fromm, The Sane Society, pp. 241-2.

را جایی تعریف میکند که در آن هیچکس رشتهٔ تخصصی مشخصی ندارد، بلکه هرکس می تواند در هر زمینه ای که مایل است موفقیتهایی به دست آورد:

از آنجا که شیوهٔ تولید تحت کنترل جامعه است، برای انسان ممکن می شود که هر روز کار مختلفی انجام دهد. صبح به شکار برود، بعداز ظهر ماهیگیری کند، عصر گاوها را غذا بدهد و شب به انتقاد اجتماعی بپردازد؛ بدون این که شغلش شکارچی، ماهیگیر، چویان و یا منتقد باشد. ا

جز این اشارات کلی دربارهٔ اقتصاد ساده و خوشایند غیرحرفهایها، مارکس چندان حرفی دربارهٔ جزئیات جامعهٔ کمونیستی نزده است.

مارکس برای این کمگویی دلیل دارد. او مایل نبود نقشهٔ تفصیلی دربارهٔ جامعهٔ کمونیستی ارائه دهد؛ زیرا این امر برای کسی که کار علمی میکند درست نیست. او نظریهپردازانی راکه بینش خود را از نظم سیاسی عقلایی به تفصیل توضیح می دادند «خیالپرداز» می دانست. هرچقدر هم که این جامعهٔ بازسازی شده جالب باشد، مارکس آنرا به مسخره میگرفت و خیالی می دانست. او مدعی بود که «سوسیالیسم علمی» او برعکس روشهای دیگری که قبلاً صحبت آن شد به مطالعهٔ واقعیتها و حقایق می پردازد.

در تعبیر او، حقیقت ایستا نیست، بلکه ذاتاً در حال تغییر و تحول است. مارکس الگوی این پیشرفت را که در تاریخ نیز هست «دیالکتیک» نامید. این عقیده پیامدهای متعددی داشت که یکی از آنها در رابطه با بحث این بخش بهویژه مهم است. بی نظمی های زندگی سیاسی در زمینهٔ تغییرات دیالکتیکی «تضاد» تلقی می شوند، یعنی آنها در شرایط تنش

Karl Marx, "The German Idiology", in The Marx\_Engels Reader, Robert Tucker, (N. Y. 1973), p. 124.

هستند که در اثر دو نیروی متقابل به وجود می آیند. مارکس معتقد بود که تغییر دیالکتیکی در اثر کوشش برای از بین بردن این تضادها است. به نظر مارکس، از بین بردن تضادها نیروی محرک تحول تاریخی است.

از آنجاکه بی نظمی هایی که مارکس در سیاست زمان خود مشاهده می کرد همین تضادها بودند، او تصور می کرد که آنها یکدیگر را خنثی می کنند. به عبارت دیگر، مارکس بی نظمی های سیاسیی را که تجربه می کرد صرفاً سرنخی برای تصویر جامعهٔ سیاسی منظمی نمی دید، بلکه آنها را منبع و اساس رشد جامعهٔ عقلایی تر آینده تلقی می کرد. بی نظمی مرحلهٔ اخیر تاریخ در درون خود تنش پویایی داشت که به انحلال آنها می انجامید.

در نتیجه، بینش بازسازی شدهٔ مارکس از جامعهٔ سعادتمند بیشتر یک پیش بینی کلی است تا آرزوهای خیالی. او ادعا کرد که از نظام اجتماعی جدیدی که به زودی به وجود خواهد آمد و نه از امکانات بالقوه، توصیف تقریبی ارائه کرده است. جامعهٔ بازسازی شدهٔ او بینشی از آینده بود و نه از آرمانی بی انتها.

به همین دلیل بود که تصویر مارکس از جامعهٔ کمونیستی خیلی گنگ بود. انسان می تواند دربارهٔ آرزوها، خیالها و آرمانهای انتزاعی خود به به وضوح صحبت کند. اما اگر انسان مثل مارکس ادعاکند که قوانین تکامل را می داند دیگر نمی تواند شکل دقیق آینده را پیش بینی کند، در آخرین تحلیل تنها می توان ساخت کلی آینده را نشان داد. یکی از استعارههای محبوب مارکس این نکته را به خوبی نشان می دهد. او می گفت تا جایی می توان جامعهٔ عقلایی آینده را تصویر کرد که بتوان تصویر آنرا در «بطن» زمان حاضر مشاهده نمود. نابسامانی های جامعهٔ سرمایه داری تصویری از جامعهٔ سوسیالیستی را در خود دارد، ولی این تصویر تنها تا حدودی شکل آنرا نشان می دهد. نظم جدید را فقط در زمان مناسب می توان مشاهده کرد. تنها وقتی که روند تاریخ کامل شد و جامعهٔ جدید متولد شد

می توان آنرا مشاهده کرد. تا آن موقع کوشش برای تجسم جامعهٔ کمونیستی مثل کوشش برای تصور یک انسان بالغ و عاقل است از روی جنین او. از روی جنین می توان تصویر خیلی خیلی کلی از شخص ارائه داد و نه بیشتر.

هرچند که بینش بازسازی شدهٔ او خیلی گنگ است، ولی رابطهٔ درک مارکس از بی نظمی جامعه اش با بینش او از یک جامعهٔ کاملاً نظمیافتهٔ عقلایی آینده خیلی روشن است. خواست او برای قاطعانه «عملی» بودن و درک او از پویایی تغییر تاریخی او را واداشت تا نکته به نکته به مقایسهٔ بی نظمی کنونی و نظم آینده بپردازد.

جامعهٔ سرمایه داری طبقاتی است، جامعهٔ کمونیستی بی طبقه، کارفرمای بورژوا و پرولتاریا هردو «بیگانه» هستند، «انسان سوسیالیست» از نظر روانی جامع و خود آشنا است. جامعهٔ سرمایه داری گرفتار جنگ است، در جامعهٔ کمونیستی صلح حاکم است. به طور خلاصه، تنشها و تضادهای زمان حال تا جایی می رسند که تحمل آنها امکان ندارد و سپس با تحول انقلابی از بین خواهند رفت. نظم جدیدی که از تحول ایجاد می شود همان قدر به نظم قدیمی شباهت دارد که یک انسان بخشوده شده به انسان گناه آلود.

### بازسازی: زمینهٔ تاریخی و ارتباط همیشگی

بحثی که از طبیعت بازسازی در نظریههای سیاسی ارائه شد و همچنین مثالهایی که آورده شد رابطهٔ نزدیک بین این مرحله از جستار را با مراحل گذشته نشان می دهد. بینش بازسازی شدهٔ نظریه پرداز سیاسی بخش روشن شدهٔ جنبهٔ تاریک سیاست است که او خود آن را تجربه و مشاهده کرده است. موفقیت طرح بازسازی شده، یعنی قابلیت دوام، درجهٔ عقلایی و حقیقی بودن آن، بستگی به نتیجهای دارد که نظریه پرداز

از مرحلة تشخيص علل كرفته است.

از آنجا که بحران ویژهٔ جامعهٔ شخص نظریهپرداز منابع خامی است که او بینش خود را از نظام سیاسی به تناسب آن شکل می دهد، آگاهی از آنها و زمینهٔ تاریخی شان تا حدود زیادی به درک و اهمیت افکار نظریهپرداز مورد نظر کمک می کند. درک آشفتگی سیاسی جامعهٔ آتن در سال ۴۰۰ قبل از میلاد نکات ژرفی دربارهٔ جمهور افلاطون ارائه می کند. درک ویژگی های سیاست در دورهٔ نوزایی فلورانس انسان را یاری می دهد تا بفهمد چرا ماکیاولی دربارهٔ ضروری بودن شهریار قدر تمند نوشت. درک تحولات دورهٔ انقلاب صنعتی برای درک نیرو و معنی مانیفست کمونیست مارکس کاملاً حیاتی است. و بقیه نیز به همین ترتیب.

در عین حال، باید توجه داشت که طرح بازسازی شدهٔ نظریه پردازان بزرگ سیاسی صرفاً محصول کنجکاوی تاریخی نیست. تصادفی نیست که پژوهشهای آنها تا به حال زنده مانده و مرتباً در زمانها و مکانهایی که یا محل زندگی متفکران کاملاً فرق دارد مطالعه شوند. آنها ماندگار شده اند، زیرا مسائلی را مطرح می کنند که به اساس موجودیت انسانی مربوط می شوند و بی نظمی های سیاسیی که آنها تجزیه و تحلیل می کنند خطرهای همیشگی جوامع سیاسی است. شرایط جزئیی که آنها را به نظریه پردازی واداشت هرگز تکرار نخواهد شد، ولی مشکلات کلی مستتر در این شرایط به طور متناوب تکرار می شوند.

قرن بیستم دربارهٔ دیونوسیوس ۱ اهل سیراکوز و یا دربارهٔ متنفذان دسیسهباز آتنی،که به جباران سیگانه ۲ معروفاند، نگرانی ندارد، ولی قرن

۱- دیونوسیوس، یا دیوتوسیوس مهین (ح ۴۳۰ ـ ۳۶۷ ق م)، جبار سیراکوز، از خاندان پستی بود و وارد سیاست شد و به حمایت از طبقات نقیر برخاست و به قدرت رسید (۴۰۰ ق م). سپس دست یاران خود را کوتاه کرد و کمی بمد جبار شد. سیاست وی این بود که مردم را با ترسانیدن از کارتاژی ها مطیع نگاه دارد.

۲. جــباران ســیگانه (Thirly Tyrants)، در تاریخ یـونان قـدیم، هـیئت سی نـفری از

بیستم مجبور شد با استبداد استالین و هیتلر برخورد کسند. پس بررسی افلاطون از سرشت و پویایی استبداد در مورد مسائل امروز کاربرد دارد.

جنگهای سیاسی بین انقلابیهای پارسا، و طرفداران کلیسای انگلیکن، و یا بین شاه مستبد و مساواتیان در زمان حاضر معنی ندارد. اما در سال ۱۹۴۲ یک فیلسوف مهم معاصر اعلام کرد که ژرفبینیهای تامِس هابز برای مشکلات قرن حاضر کاملاً مناسب و مفید است. او نوشت در واقع: «حالا، یعنی در میانهٔ قرن بیستم، چه بسیار مردمی که برای اولین بار کتاب لویاتان هابز را کشف میکنند و ارزش و اهمیت آنرا به عنوان پرارزش ترین منبع حکمت سیاسی در جهان درمی یابند. ه

آداب و رسوم و عادات قرن هیجدهم فرانسه کاملاً از میان رفته است و سه طبقهٔ از هم متمایز جامعهٔ فرانسه (اشراف، اربابان کلیسا و عوام) دیگر جزو مسائل مهم امروز سیاست تلقی نمی شوند، اما طرح اجتماع جدیدی که روسو در پاسخ به این واقعیتها ارائه داد برای متفکران «چپ

جاشراف آتن که در پایان جنگ پلوپونزی (۴۰۴ ق م)، تحت حمایت اسپارت، حکومت آتن را به دست گرفتند. در اواییل جنگ پهایپونزی عدهای از اشراف آتن همواره با اسپارشدا اسباب چینی میکردند که حکومت آتن را سرنگون کرده خود حکومت را به دست گیرند، ولو کشورشان به دست دشمن افتد. پس از فتح لوساندروس (۴۰۴ ق م)، جباران سیگانه به کمک و به ریاست او حکومت را به دست گرفتند و با رعب و جنایت و آدمکشی و ضبط حقوق و اموال مردم حکومت راندند... سرانجام دولتشان به دست تراسوبولوس برافتاد و دگربار حکومت دموکراسی مستقر گردید.

۱. Puritans بروتستانهای بسیار افراطی داخل و خارج کلیسای انگلستان که تبوافق مذهبی ملکه الیزابت را غیر قابل قبول می دانستند و خواستار «پالایش» بیشتر مذهب بو دند.

<sup>2.</sup> Anglican

۳. Levellers، این نام ظاهراً در سال ۱۶۴۷ به آنان داده شد تا مبین اعتقاد آنان به برقراری مساوات اجتماعی باشد. رهبر و مبلغ نهضت ج. لیلبرن بود؛ هدف غایی فرقه، که نسبت به زمان آنان بسیار پیشرفته بود، تساوی کامل دینی و سیاسی بود. در سال ۱۶۴۹ نهضت به دست کرامول سرکوب شد.

<sup>4.</sup> R. G. Collingwood, The New Leviathan (Oxford, 1942), p. iv.

نو» و مسائل آنها بهویژه مهم و مربوط است. یکی از نویسندگان معاصر این طرز تفکر، که خود دربارهٔ مسائل سیاسی و تجربی چیز می نویسد، «روسو را بهویژه معدن طلا» امی یابد.

نظریه پردازان بزرگ به این دلیل همیشه مهم هستند که آنها مسائل همیشگی را خوب بررسی میکنند. جنگهای داخلی، استبداد، استثمار، سرکوبی، هرج و مرج سیاسی، بیگانگی و سوء استفاده از قدرت متأسفانه به یک دورهٔ ویژهٔ تاریخی تعلق ندارد. این خطرات برای جامعهای استوار، آزاد، و مولد همیشه وجود دارد. البته گاهی به صورت خطرائی آنی بروز میکنند و گاهی به صورت احتمالات ضعیف. بنابرایس، عقاید نظریه پردازانی که قبلاً این خطرات را تجربه کرده اند برای ماکاملاً با ارزش اند. و همچنین تصویر بازسازی شدهٔ زندگی سیاسی که از این مسائل فراتر می روند همان قدر برانگیزاننده و تازه است که در زمان تألیفشان.

<sup>1.</sup> Marshall Berman, The Politics of Authenticity (N. Y., 1970), p. xii.

### راه درمان

فیلسوفان معاصر مباحث زیادی در موضوع «شکاف منطقی» بین «آنچه که هست» و «آنچه که باید باشد» مطرح کردهاند. همانطور که این فیلسوفان تأکید میکنند، عبارتی که در صیغهٔ امری بیان می شود در باید این کار را بکنی!» در می تواند منطقاً از مقدماتی استنتاج شود که در صیغهٔ اخباری داین مسئله این طور است» بیان می شود. حتی اگر تمام جملههای اخباری را روی هم بریزیم نمی توان از آنها راه علاج را نتیجه گرفت.

دیوید هیوم مصداق کلاسیک فرق بین «آنچه هست» و «آنچه باید باشد» را در کتاب خود تحت عنوان رسالهای دریارهٔ سرشت آدمی ارائه می کند. او می نویسد:

همیشه گفته ام که در هر نظام اخلاقی که تاکنون ملاحظه کرده ام نویسنده تا مدتی روش معمولی و منطقی را دنبال می کند و منظر وجود خدا را اثبات می کند و یا راجع به مسائل انسانی نظر می دهد. اما وقتی ناگهان به جای قضایای مربوط به «هست» و «نیست» قضیه ای را پیدا نمی کنم که با «باید» و «نباید» مربوط

نباشد حیرت زده می شوم. این تغییر قابل درک نیست. اما نتایجی در پی دارد. زیرا این «باید» و «نباید» رابطهٔ جدید یا تصدیق را می رسانند. لازم است این مسئله مورد بررسی و تشریح قرار گیرد و دلیلی برای آنچه که قابل درک نیست ارائه شود و گفته شود چگونه این رابطهٔ جدید را می توان از روابط دیگر قیاس و استنتاج کرد، روابطی که کاملاً با آن متفاوت اند. ا

# سايەروشن تجويزى حقايق

البته ملاحظات هیوم در معنی محدود منطقی آن استثنا پذیر نیست. نمی توان از مقدمهٔ «باید» به استنتاج «هست» رسید. اما تنها به این حرف اکتفا کردن به شدت گمراه کننده است. شکاف بین «آنچه که هست» و آنچه که باید باشد» یکی از عادی ترین حقایق زندگی، یعنی تأثیر ژرفی که واقعیت دنیا بر رفتار مردم می گذارد را به پدیده ای اسرار آمیز تبدیل می کند. انسان رفتارش را بر بینشی که از واقعیات دارد بنا می کند. انسان در توضیح علت انجام دادن هر امری به حقایق مربوط به جهان اشاره می کند. تنها یک انسان تهی مغز در خلاء توجیه اخلاقی می تراشد. وقتی کسی به ما دستور می دهد، ما علتش را می پرسیم. این دلایل باید بر واقعیتها بنا شوند. مثلاً «از روی خط آهن بلند شو!» «چرا!» «چرا!» «زیرا الان قطار رد خواهد شد». توضیحاتی که ریشه در واقعیات زندگی دارند، به هر امر دستوری معنی و ضمانت اجرا می دهند. زندگی دارند، به هر امر دستوری معنی و ضمانت اجرا می دهند. بدون اتکا به واقعیات، جملات امری بی معنی و غیرعقلایی جلوه می کنند. مثلاً «از روی خط آهن بلند شو!» «چرا!» «چون من می گویم.» بدون اتکا به واقعیات، جملات امری بی معنی و غیرعقلایی حلوه می کنند. مثلاً «از روی خط آهن بلند شو!» «چرا!» «چون من می گویم.» «تستی؟» تنها در جهان مخلوق ذهن لوئیس کارول آو

<sup>1.</sup> David Hume, A Treatise of Human Nature, Book 3, Prat 1.

۲. Lewis Carroll (نام مستعار چارلز لاتویچ داجسن) (۱۸۹۸-۱۸۹۲)، ریاضی دان و

فرانتس کافکا ا راه حلها بدون اراثهٔ دلیل ذکر می شوند. در دنیای واقعی، که مردم زندگی می کنند، اگر همه چیز عاقلانه باشد، راه حلهای تجویزی مستلزم داشتن بنیانهای متکی بر حقیقت اند.

حتی ساده ترین عبارت دربارهٔ حقایق رگه ای از تجویز در خود نهفته دارد. مثلاً، وقتی کسی می گوید: «ایس یک صندلی است»، می خواهد بگوید که نمی توان با آن چیزی پخت و یا برایش طلب مغفرت کرد. البته اینها به معنی دقیق کلمه استنتاجهای منطقی نیستند و نمی توان منطقاً این نتایج را از عبارت بالا گرفت. اما اگر معنای دقیق و محدود کلمه را در نظر نگیریم، این استنتاجها کاملاً به نظر «منطقی» می آیند. اینها جزئی از معنای صندلی بودن هستند. منطقاً (یعنی از نظر قیاسی) کسی مجبور نیست روی صندلی بنشیند، ولی کاربرد مناسب برای صندلی همان نشستن است.

به طور خلاصه، عباراتی که بیان حقایقاند، در مفهوم باز ـو نه محدود و مضیق ـ «شمول» تجویزی دارند، به این ترتیب که آن ها «تناسب و تخصیص عکسالعملها» را مشخص می کنند. شخصی که به سگ خود واکس می زند ولی میزش را نوازش می کند از نظر منطقی کار اشتباهی نمی کند، ولی انسان مسلماً فکر می کند که در هر صورت کارش اشتباه است. البته وقتی اشتباه کارش برایش روشن شد ولی باز تأکید کرد که می داند چه می کند حتی در این موقع هم نمی توان کارش را از نظر منطقی اشتباه دانست، ولی مسلماً خواهید گفت که تا حدودی آدم صحیبی است. هرچه عبارت توصیفی ژرفتر و جامع تر باشد، شمول تجویزی

ح فیلسوف انگلیسی. کارول هنر چرندنویسی (nonsense) را دّر زبان انگلیسی به منتها درجه از مفبولیت رسانید. آثار گیرایی برای کودکان نوشت. معروف ترین اثرش آلیس در سرزمین عجایب (۱۸۶۵) است که سه ترجمه از آن به فارسی در دست است.

۱. Franz Kafka)، رمان نویس چک. عنصر اساسی رمان های کافکا، به خصوص قصر و محاکمه، حس کابوسگونهٔ از دست دادن هویت و بی پناهی سردرگم در برابر دیوان سالاری عظیم و شوم است.

آن برانگیزاننده تر و عمیق تر است. یک بینش جامع از جهان در صیغهٔ امری، یعنی به صورت فرمان و تقاضا، و یا تشویق، بیان نمی شود، اما بر رفتار فردِ پایبند اخلاق، که به صحت آن معتقد است، تأثیر عمیق می گذارد. درست به همین ترتیب است که نظریه های سیاسی نتایج تجویزی مهمی دارند. وقتی برداشت انسان از واقعیات دنیای سیاست شکل می گیرد، به طور حتم رفتار انسان نیز از آن تأثیر می پذیرد. بنابراین، جنبهٔ «تـجویزی» نظریه های سیاسی استنتاج هایی هستند برای عکسالعمل عاقلانه، مناسب و «عقلایی» در جهانی که ساخت ویژهای دارد.

بینش جامع از حقایق، منطقاً به خودی خود راه حل مشخصی ارائه نسمی کند؛ ولی به طور وضوح رفتارهایی را موجب می شود که می توان آنها را «منطقی» تلقی کرد. همان طور که تئودور روزاک می نویسد:

رفتار ما در واقع بازتاب بینش کلی ما از زندگی، یعتی از شتخص خود و موقعیتمان در جهان خارج است. برای بیشتر ما این جهان بینی در کلمات گم می شود و ممکن هم هست هرگز مستقیماً به آن توجه نکنیم. این جهان بینی، که مداوماً برداشتها و یا شرایط و انگیزههای ما را تعدیل و کنترل می کنند، احتمالاً همیشه در مرحلهٔ نیمه خودآگاه می مانند. قبل از این که این جهان بینی ما را در تشخیص بین خوبی و بدی رهنمون باشد ما را وامی دارد تا حقیقت را از غیرحقیقت، درستی را از نادرستی و بامعنی را از بی معنی متمایز بدانیم. قبل از این که دست به عملی برنیم باید برداشتی از جهان داشته باشیم تا رفتارمان را با این الگوی معنی دار تطبیق دهیم. ا

<sup>1.</sup> Theodore Rozek, The Making of a Counter\_Culture (N. Y. 1969), pp. 79-80.

#### رابطهٔ بین «هست» و «باید»

رابطهٔ پنهان و اسرارآمیز بین «هست» و «باید»، یعنی بین توصیف جهان و راههای درمان، نه پنهان است و نه اسرارآمیز. یکی از این رابطهها «اصل واقعیت» است و دیگر نیروی «انگیزههای طبیعی آدمی».

«اصل واقعیت» صرفاً ما را وادار می کند «واقعگرایانه» عمل کنیم. به ما توصیه می کند که اعمالمان را بر برداشتی واقعی و کاملاً روشن از جهان خارج ـو نه آن طور که ممکن است باشد و یا این که فکر می کنیم هستند بنا کنیم. رفتارهایی که اصل واقعیت بر آنها حاکم است باید بین رؤیا و خیال با حقایق اصیل و امکانات تفاوت قائل شوند. چنان رفتاری نمی تواند بپذیرد که کرهٔ ماه از پنیر ساخته شده و یا این که رنگین کمان در گلدان پر از طلا رشد می کند.

نیروی «انگیزه های طبیعی آدمی» در واقع، پیامد سادهٔ الگوهای رفتار «بهنجار» انسان ها است. انسان ها «منطقاً» می توانند خواستار هرج و مرج، درد، استبداد و نابودی خویش باشند. اما در حالت «بهنجار»، انسان برای رسیدن به نظم، شادی، آزادی و موفقیت از این خطرات اجتناب می کند. به همین ترتیب، اگر به شخصی که بر سر دوراهی است بگویند راه اول به طرف موفقیت است و راه دوم به طرف نابودی، در واقع، هیچ تجویزی به مفهوم محدود کلمه نشده است. شما به او گفته اید که «باید» یکی از دو راه را انتخاب کند. ولی اگر او گفتهٔ شما را باور کند و آدم بهنجار و عاقلی باشد راه موفقیت را انتخاب خواهد کرد.

به علت خصوصیت ویژهٔ سرشت آدمی و بهنجاری تمایلات انسان، حتی اگر نظریه پرداز به طور تجویزی صحبت نکند، حرفهایش اثر تجویزی خواهند داشت. یعنی این که نظریه پرداز لازم نیست صیغهٔ امری به کار بگیرد تا خوانندگانش از برداشت های او از سیاست برداشت تجویزی بکنند. او فقط باید «مسائل را آن طور که هستند بیان کند،»

تمایلات طبیعی مخاطبان آنها را به برداشت تجویزی واخواهند داشت. نظریههای سیاسی تا حدزیادی مثل نقشههای دریانوردی قدیم است که در حاشیهٔ مرزهای آن نوشته شده بود: «در اینجا اژدهاست!» و

است که در حاشیهٔ مرزهای آن نوشته شده بود: «در این جا آژدهاست!» و یا این که نشان می داد زمین مسطح در کجا به نقطهٔ پایانش می رسد. در هیچیک از این نقشه ها نوشته نشده بود: «این جا وارد نشوید!» و یا «فرار کنید!» فقط ملوانی که قصد خودکشی داشت با دیدن علامت «این جا

اژدها است! به آن منطقه وارد می شد.

هابز، با آگاهی از تأثیر نظریهٔ سیاسیاش، این نکته را کاملاً میدانست. بشر نمیخواهد به دردسر و جنگهای داخلی دچار شود؛ ولی این وقایع رخ می دهند، زیرا مردم «علل جنگ و صلح را نمی دانند» اگر بشر طبیعت «نظریه های سیاسی» بیعنی نظریهٔ هابز را درک کند، حکومتی بر مبنای اقتدار بنا می کند تا انسانها را از این خطرات نجات دهد. کسی مجبور نیست به آنها دستور بدهد یا ریشخندشان کند، بلکه با توجه به اثر تمایلات درونی انسان تعلیم علم سیاست این کار را انجام خواهد داد. به زبان هابز: «به مجرد این که انسانها نسبت به وضع تنفرآور خود آگاه شوند، ماهیت اوضاع آنها را وادار می کند که خواستار رهایی از این شرایط بیچاره کننده شوند.» ۲

البته، درست است اگر گفته شود هابز ویژگی های خاص خود را دارد. او بیشتر از فیلسوفان دیگر به رابطه و حتی یگانگی بین چیزهایی که انسان ها برای ارضای منافع شخصی «انجام می دهند» و آن چه اباید» برای منافع کل اجتماع انجام دهند معتقد بود. به همین دلیل، او بر موضوع ارتباط بین آن چه که «هست» با آن چه که «باید باشد»، به نیروی انگیزه های طبیعی انسان، به شدت تأکید می کرد.

در عين حال، اين موضوع كاملاً روشن است كه اگر انسان سياست را

<sup>1.</sup> Thomas Hobbes, English Works, vol. 1. p. 8. 2. Ibid., vol. II, p. xvii.

آنطور که هابز درک میکرد بفهمد، احتمالاً به نتایجی مشابه در مورد عکس العملها و رفتار مناسب و خاص میرسد. بههر صورت، راه حلهای «عقلایی» کاملاً تحت تأثیر بینش او از حقایق قرار دارند.

با همین قیاس، اگر انسان سیاست را مثل ادموند برک درک کند، از نظر سیاسی آدمی محافظه کار خواهد شد. و اگر جامعه را چون لاک درک کند، بی شک لیبرال اندیش خواهد شد. اگر جامعه را آن طور که مارکس می فهمید درک کند، بدون شک برای برقراری جامعهٔ بی طبقه کوشش خواهد کرد. (در واقع، سابقهٔ تاریخی در این باره به طور طنز آلودی خلاف تأکید مارکس را مبنی بر طبقاتی بودن عقاید سیاسی مردمان نشان می دهد. به طور کلی، رهبران جنبش مارکسیستی از طبقهٔ پرولتاریا و به انگیزهٔ منافع طبقاتی بر نخاسته اند، بلکه از روشنفکران بورژوایی بودند که در اثر جهان بینی و عقاید مارکس به این راه کشیده شدند.) به هر صورت، هریک از مثالهای یاد شده نشان می دهد که بینش سیاسی جامع هریک از مثالهای یاد شده نشان می دهد که بینش سیاسی جامع بیامدهای جامعی در رفتار و فعالیتهایی دارد که هم حقیقی و هم عاقلانه است.

اگر جهان آن چیزی است که نظریه پردازان (فیلسوفان و یا مردمان عادی) فکر می کنند، بنابراین بعضی الگوهای رفتاری باید «غیرعادی» تلقی شوند. به عبارت دیگر، بعضی از اعمال انسانها حتی بعضی از اعمال کاملاً جهان شمول انسانها برای حل مخمصه های سیاسی کاملاً نامناسباند. این بدین معنی نیست که برخی اعمال در مفهوم اخلاقی و کاملاً محدود کلمه «نادرست»اند؛ بلکه آنها با زمینه های اجتماعی تناسب ندارند. آنها به این لحاظ تادرستاند که مثلاً شخصی به محض شنیدن خبر تصادف فرزندش به جای گریه و شیون بخندد، و یا وقتی از کسی احوال پرسی می شود به جای جواب فحش بدهد. در چنین مواردی انسان تصور می کند که شخص یا موضوع را نفهمیده و یا این که به ویژه موجود نفهم و منحرفی است.

اگر، همان طور که برک تأکید می کرد، جوامع سیاسی اساساً نظام هایی اندامواره هستند، بنابراین نادرست است اگر آن ها را مصنوعات مکانیکی تلقی کنیم. اگر، همان طور که او می گفت، مردمان موجوداتی اجتماعی هستند که به کمک سنن و عواطف باهم متحد می شوند، نابه جا است اگر آن ها را موجوداتی تلقی کنیم که به طور منطقی منافع فردی خود را دنبال می کنند.

با همان منطق اگر، همان طور که افلاطون میگفت و باور داشت، عدالت در واقع فضیلت روح باشد، کوشش ناپلئونی برای کسب قدرت به وضوح واکنش نادرستی در برابر شرایط انسان است. کسانی که هدفشان سعادت است می بایست ضعیف ترین فیلسوف را به قوی ترین و شرو تمند ترین مستبد در جهان ترجیح بدهند، زیرا که در آخرین تحلیل تنها انسان عادل سعاد تمند است. افلاطون می گفت انسان مستبد نه تنها دیگران را نابود می کند بلکه خود را نیز نهایتاً از بین می برد. اگر به دست دیگران نابود نشود، به سبب حرص قدر تطلبی خود نابود خواهد شد، دیگران نابود نشود، به سبب حرص قدر تطلبی خود نابود خواهد شد، «سرنوشت غیرقابل تغییر خود کامه این است که یا به دست دشمنان خود نابود شود و یا با کسب قدرت مطلق از یک انسان به یک گرگ تبدیل شود» ا

به همین ترتیب، اگر کسی جهان را از دید مارکس نگاه کند، دیگر دفاع او از نظام سرمایه داری غیر عقلایی می نماید. اگر عقاید مارکس دربارهٔ طبیعت و ساخت نظام سیاسی بورژوازی صحیح باشد، فقط انسان غیرواقعگرا و غیرطبیعی از چنان نظامی دفاع خواهد کرد. فقط یک انسان خود آزار و دیوانه می تواند به بیگانگی و استثماری که مارکس آنها را نتیجهٔ محتوم جامعهٔ سرمایه داری می دانست تن بدهد. البته ممکن است سرمایه دار ثروتمندی پیدا شود که حقانیت حرفهای مارکس را قبول

<sup>1.</sup> Plato, Republic, viil, 566.

کند، ولی با این حال از روی تنگ نظری و حفظ منافع فردی مرتجع باقی بساند. معهذا قبول حرفها و نظریههای مارکس لطمههای روحی سنگینی به بار می آورد. مثلاً چنان سرمایه داری باید با تصور زشتی از خود به زندگی ادامه دهد، او مجبور است با این تصور زندگی کند که موجودی است استثمارگر که گرفتار «طلسم کالا» شده است. مردمان زیادی هستند که نمی توانند این مقدار تنش بین باورها و رفتار خود را تحمل کنند.

پس شکاف بین آنچه که هست و آنچه باید باشد، تا حدودی، پر می شود؛ زیرا آنچه باید باشد هیچگاه محصول ذهنی و خودسرانه شخص به خصوصی نیست. آدمی که انگیزه ها و همدلی های بهنجاری دارد می داند که در رویارویی با حقایق باید نوع ویژه ای عکس العمل انجام دهد. انسان طبیعی که در دنیای برک زندگی می کند، در رویارویی با وقایع سیاسی عکس العملش باکسی که در دنیای مارکس زندگی می کند، تفاوت دارد.

# پیچیدگی دادهها

اگر، همانطور که هیوم نشان داد، آنچه باید باشد چندان هم دلبخواهی نیست، آنچه هست نیز نمی تواند ساده و واضح باشد. بینش کلی از نظم سیاسی هیچوقت با علیت سر وکار ندارد. دربارهٔ آنها همیشه باید قضاوت کرد. تشخیص بعضی از حقایق ساده و محدود در سیاست کار مشکلی نیست. (مثلاً حقایقی مثل اینکه تعداد اعضای مجلس سنای امریکا صد نفر است). اما درک کامل و جامع معنی سیاست کاملاً مشکل و پیچیده است.

تصویری کاملاً جامع از آنچه که هست، به خصوص در گسترهٔ سیاست، باید شامل ارزیابی از «قابلیتها، امکانات، ضرورتها» و

«حقایق» باشد. هریک از این ابعاد دربارهٔ حقیقت جهان بر آن دسته از اعمال انسان، که رفتار سیاسی عقلایی خوانده می شوند، تأثیر مهمی می گذارد. هریک از این ابعاد نقش مهمی در نظریه های سیاسی عقلایی بازی می کنند. هیچیک از این نقش ها را نمی توان با دلایل ساده به اثبات رسانید. البته می توان دلایل متعددی برای نقش ویژهٔ امکانات، حقایق و ضرورت ها ارائه کرد.

پیشگویی دربارهٔ وقوع حوادث موقعی امکان دارد که اتفاق افتاده باشند و در آنصورت موضوع احتمال محتوایش را از دست می دهد. اگر طرحی به اجرا درنیاید از دو جنبه قابل بحث است: اجرای آن غیرممکن است، یا هرگز آزمایش و تجربه نشده است. بعضی می گویند مسیحیت به تجربه درآمده و ثابت شد که دچار نقایص و کمبودهایی است، گروهی می گویند مسیحیت هرگز به آزمایش درنیامده است. گروه سومی هم هستند که می گویند آزمایش آن ممکن نیست. گروه دیگری می گویند صرف نظر از فضیلتهای آن ایجاد چنان جامعهای اصلاً ممکن نیست.

در رابطه با ضرورتها، انسان می داند که الف و ب همیشه باهم مربوط بوده اند. اما، همان طور که هیوم نشان داد، الف و ب مدام به یکدیگر پیوسته بوده اند نه آن که به ضرورت به هم مرتبط شده باشند. علتها را نمی توان «مشاهده کرد»، می توان بدان ها استناد کرد. به طور مثال، تجربیات فردی نشان داده است که هرجا نظم و قانون در جامعه حکمفرما است، حکومتی قوی حضور دارد. ولی واقعاً نمی توان ادعا کرد که حکومت قوی و نظم و قانون «ضرورتاً» لازم و ملزوم یکدیگرند.

احتمالاً انسان تا حدزیادی مطمئن است که می تواند بین چیزهای طبیعی و رؤیاها و خیالها و سرابها فرق بگذارد، ولی هرگز نمی تواند با اطمینان حرف بزند. گاهی خیال به نظر حقیقت جلوه می کند. مثلاً سراب برای مردی که با گلوی تشنه در بیابان با بیچارگی به طرف «آبی» که در مقابل خود می بیند می دود واقعاً آب جلوه می کند.

تأثیر تجویزی این داروهای مشکل، دربارهٔ اینکه آیا موضوعی از امکانات و احتمالات و یا حقایق است، باید تا به حال روشن شده باشد. همان طور که اغلب گفته می شود، «بایستن توانستن را در خود دارد». کاملاً به جاست اگر شخصی را که از ما می خواهد از پنجره بپریم دیوانه تلقی کنیم، منطقاً کسی درخواست غیرعملی از انسان ندارد. به همین ترتیب هیچ کس نمی تواند ضروریات را نادیده بگیرد. اگر کسی از پیشخدمت رستوران بخواهد که برای او لیوانی شراب بیاورد که الکل نداشته باشد بیشخدمت به حیرت خواهد افتاد. تصمیم صحیح همیشه باید بین حقایق و ظواهر صرف فرق بگذارد: «روی یخ راه نروید، زیرا درست است که به نظر ضخیم می آید ولی کاملاً نازک است.»

بسیاری از اختلافات مشهور و مهم در موضوع تجویز در نظریههای سیاسی بر اثر این مسائل «مربوط به امور حقیقی»اند.

#### افق قابليتها

ابتدا به موضوع قابلیتهای انسان توجه کنید. این سؤال، که مردم «بالقوه» چه هستند و وقتی رشد کردند چه همی توانند» بشوند، سؤالی است دربارهٔ حقیقت و دربارهٔ «سرشت آدمی». این سؤال مسئلهای صرفاً ذهنی و ترجیحی نیست. اما، همان طور که قبلاً گفته شد، قضاوت دربارهٔ آن ساده نیست و در واقع غیرممکن است که به طور قطع سرشت آدمی فهمیده شود. این که آیا یک تدبیر تجویزی «عقلایی» است یا نه سیعنی آیا عکس العمل مناسبی در مقابله با موضوع مورد بحث هست اغلب مستقیماً با جواب دادن به این سؤال مربوط است.

آیا مردم بالقوه موجوداتی شاد، دوستداشتنی، مهربان و اجتماعی هستند؟ اگر ایسنطور است، پس مردمان بیشماری که ناراضی، فیراجتماعی و غیر دوستداشتنی هستند محصول محیط اجتماعی و

نهادهای سیاسی هستند. بنابراین برای کسانی که این مسئله مهم است، واضح، مناسب و حتی تکلیف است که برای تغییر و یا نابودی کامل این نهادهای سیاسی مخرب بکوشند.

آیا به عکس مردمان موجوداتی بالقوه جنایتکار، تجاوزگر به عنف، و مستبداند؟ اگر چنین باشد، سابقهٔ ساختهای سیاسی موجود بهتر جلوه خواهد کرد. درست است که آنها صلح و آزادی بشر را تأمین نکردهاند، ولی باید توجه داشت که مواد خام آنها (یعنی سرشت آدمی) اشکالات فراوان داشته است. با توجه به تمایلات طبیعی، نادرستی انسان، و این حقیقت که این نهادها آدمها را از کشتن یکدیگر حفظ کردهاند، آنها موفقیتهای شایانی کسب کردهاند. بنابر این تدبیر تجویزی مناسب این است که نیروهای «نظم و قانون» تقویت شوند و نه تضعیف.

با در نظر گرفتن زمینه های حاصل از بینش انسان از قدرتهای بالقوهٔ آدمی، نهادهای سیاسی را می توان وسیلهٔ برقراری استحکام یا موانع توسعه تلقی کرد. شمول تجویزی هریک از این روشها با توجه به این پندارها متفاوت است.

### محدوديت امكانات

برداشتها از قابلیت انسان اغلب با قضاوت دربارهٔ آنچه در گسترهٔ میاست دامکان دارده رابطه دارند. از ایس رو، ارزیابی دقیق از افق امکانات در مسیاست بهوضوح برای تجویزهای سیاسی محکم و سرنوشت ساز است. مثال مناسب از دو نظر مخالف یکدیگر دربارهٔ قابلیت انسان، که تأثیر تجویزی دارد، عقاید مارکس و فروید دربارهٔ تشکیل جامعهٔ بی طبقه است. برای مارکس تشکیل چنان جامعهای نه تنها ممکن بلکه اجتناب ناپذیر است. قابلیتهای انسان برای تشکیل جامعهای صلح آمیز، آزاد و عادل در تاریخ جامهٔ عمل خواهد پوشید. انسان مختار

است یا بر قطار تاریخ سوار شود یا در زیر چرخهای آن له شود. انتخاب روش اول تنها شق «عقلایی» است، به ویژه که پویایی تاریخ نه تنها مقاومت ناپذیر بلکه منطقی، انسانی و آزادی بخش نیز هست. فروید تمام این روند را به شکل دیگری می بیند. در بینش او از سرشت آدمی، آرزوی مارکس برای تشکیل جامعهٔ کمونیستی خیال پر دازی بیهوده ای بیش نیست. فروید احساس می کند که سرشت انسان طوری است که برآوردن این بینش آرمانی را ناممکن می سازد. پرخاشگری، که ریشه کن شدنی نیست، آرمانی را ناممکن می سازد. پرخاشگری، که ریشه کن شدنی نیست، خودمداری، و تسملک طلبی در سرشت آدمی اجازهٔ چنین کاری را نمی دهد. بنابراین، در مرحلهٔ تجویزی، عقاید فروید، عقلانی بودن سیاست مارکس را تماماً به هم می ریزد. اگر ارزیابی او از قابلیتهای انسانی درست باشد کوشش برای آفرینش جامعهٔ کمونیستی آب در هاون کوییدن است. انسان قطعاً به هدف خواستنی نخواهد رسید. این کار غیرممکن است. تغییر اجباری سمت گیری تاریخ در مسیری که این غیرممکن است. تغییر اجباری سمت گیری تاریخ در مسیری که این غیرممکن است. تغییر اجباری سمت گیری تاریخ در مسیری که این غیرممکن است. تغییر اجباری سمت گیری تاریخ در مسیری که این غیرممکن است. تغییر اجباری سمت گیری تاریخ در مسیری که این

ارسطو، قرنها پیش، افلاطون را برای عقایدش دربارهٔ اجتماع متحد و اشتراکی با منطقی مشابه مورد انتقاد قرار داده بود. اصرفنظر از شکاف فلسفی که افلاطون را از مارکس جدا میکند، او نیز تشکیل اجتماع اشتراکی را \_لااقل برای طبقهٔ پاسداران جامعه \_ تجویز کرد. برای این که از اختلاف بین پاسداران، یعنی نخبگان فیلسوف حاکم، جلوگیری شود، افلاطون آنها را از مالکیت خصوصی محروم کرد. اما به نظر ارسطر جامعهٔ آرمانی مطرح شده در کتاب جمهور حقیقتاً یک امکان عملی نبود، او معتقد بود که افلاطون صرفاً اشتباه می کرد (همان طور که فروید مارکس را در اشتباه می دانست) که نابسامانی های سیاسی را نتیجهٔ نبود کمونیسم را در اشتباه می دانست، زیرا همهٔ این ها از بدی سرشت آدمیان برمی خیز د.

<sup>1.</sup> Aristotle, Politics, 1263a.

پس تا حدودی در نتیجهٔ همین اشتباه در تشخیص علل بود که افلاطون آرمان سیاسی غیرممکن را ارائه کرده بود. ارسطو ادعا می کرد که جامعهٔ آرمانی افلاطون هرگز نمی توانست تشکیل شود، زیرا چنان جامعه ای اصلاً همگون و متحد نیست. اصولاً با توجه به سرشت آدمی چنان چیزی ناممکن است. جامعهٔ افلاطون در نهایت: ۱) یا تمام بدی های یک جامعهٔ سیاسی را داراست؛ ۲) یا از طرف شهروندان دیگر که پاسدار نیستند قبول نمی شود و یا ۳) «ناگزیر دو حکومت متضاد در کشور پدید خواهد آمد: گروه پاسداران که به صورت ارتشی اشغالگر درمی آیند، و گسروه کشاورزان، پیشه وران و دیگران که در زمرهٔ شهروندان عادی درمی آیند، و

روی دیگر سکه این است که باید روشن شود که آیا آن نظام سیاسی که تاکنون غیر عملی تلقی می شد واقعاً امکان برقراریش هست یا خیر؟ مثلاً جان لاک در نامهای دریارهٔ تساهل، به ویژه، به چنین بحثی می پردازد. لاک بر آن بود تا نشان دهد که جدایی مذهب از سیاست راه نهادی کردن چند مذهبی ناشی از رفرم مذهبی در مسیحیت است. نزاع بین گروههای متعدد پروتستان، که هریک برای گریز از تعقیب سیاسی در پی کسب قدرت و سلطه بر نهادهای سیاسی بودند، جامعهٔ انگلستان را به خطر نابودی کشیده بود. از آنجا که مذهب مختار آن روز نظام سیاسی درست را نظامی می دانست که بر مذهب بنا شده و یا لااقل با عقاید مذهبی توافق داشته باشد، راه حل لاک خیلی کم مورد توجه قرار گرفت. آن چه لاک توانست نشان بدهد این بود که جدایی بین مذهب و سیاست و تساهل، یک روش عملی بود. او نشان داد که با این روش می توان حوزهٔ نظارت یک روش عملی بود. او نشان داد که با این روش می توان حوزهٔ نظارت نهادهای سیاسی و مذهبی را، بدون این که به مشروعیت هیچیک لطمه ای وارد شود، از یکدیگر جدا کرد.

<sup>1.</sup> Ibid., 1263b.

هربرت مارکوزه با روش مشابهی در کتاب هشتی و تمدن می کوشید تا امکان سیاسی جدیدی را بنا کند. پیش فرض کلی که فروید صریحاً بیان کرد این بود که تمدن بر سرکوبی بنا شده است. به این معنی که برای رشد تمدن، مردمان باید تا حد زیادی خواسته ها و تمایلات خود را زیر پا بگذارند. با این تمبیر، برای هیچ جامعه ای امکان ندارد تمام شهروندان خود را بدون نظارت به حال خود رها کند، چرا که خواسته های شهروندان سازش ناپذیرند و همهٔ آن ها قابل حصول نمی باشند و اگر بدون نظارت رها شوند، جامعه را نابود خواهند کرد. مارکوزه در مقام مخالفت با این نظر می گوید که خیلی ساده می توان خواسته ها و تمایلات انسان امروز را ارضا کرد. موفقیت های اقتصادی حاصل در جوامع صنعتی می تواند افراد را آزاد و به حال خود بگذارد. بنابراین ارضای کامل خواسته های فطری با یک جامعهٔ منظم همزاد است. اگر ادعای مارکوزه درست باشد، گفتهٔ بسیار مهمی است، ولی عدهٔ زیادی متقاعد نشده اند.

#### محدوديتهاي ضرورت

جنبهٔ تجویزی نظریه های سیاسی اغلب از قضاوت دربارهٔ آنچه «ضروری» یا «اجتناب ناپذیر» است ریشه میگیرد. همان طور که مسخره است اگر کسی بخواهد پدیده های غیرممکن را عملی سازد، به همان اندازه غیرعقلایی است اگر کسی بخواهد ضروریات را منسوخ سازد. هسردوی ایس خواسته ها خیال بیهوده اند. اگر تجویزهای سیاسی می خواهند واقعگرا و در نتیجه اجباری باشند باید محدودیت هایی را که جهان خارج بر تمهیدات بشر تحمیل می کند از نظر دور ندارند.

البته زبان ضرورتها اغلب مبهم است. گاهی گفته می شود که واقعه ای ضرورتاً اتفاق خواهد افتاد، در حالی که منظور واقعی ادعاکننده این است که «میل دارد» چنین اتفاقی بیفتد. ضرورت بیان شده در واقع

خواستهٔ شدید شخص است. نظریههای سیاسی از این گرایش مبرا و مصون نیستند. آنها نیز ممکن است تدابیر سیاسی مشخصی راکه قویاً ترجيح مي دهند در قالب ضروريات بيان كنند. البته اغلب موضوع پیچیدهتر از این است. برخی از راهحلهای تجویزی مهم نظریهپردازان سیاسی بر این برداشت متکی است که جهان «بهطور عینی» برخی اعمال را ضروری میکند. یا بیان دقیق تر برخی از راه حل های تجویزی برآنند که تدابیر سیاسی صحیح باید برخی واقعیتهای ضروری و غیر قابل انکار زندگی را در نظر بگیرند. منطق صرف در معنی ویژهٔ آن ایجاب میکند که انسان مشت بر سندان نکوبد. در این حالت «بایدها» از «هستها» استنتاج نشدهاند، بلکه واقعیتها روشن میکنند که اجرای «بایدها» اعمالی بے ثمرند.

یک روش ویژهٔ مطالعهٔ ضروریات به این نتیجه میرسدکه بعضی وقایع سیاسی اجتنابناپذیرند. مشربهای ضرورت تاریخ و یا جبر تاریخی از این نوعاند. مارکس و سلف او هگل از مهمترین نظریهپردازان سیاسی برجسته هستند که تجویزشان بر این مشرب بنا شده است. به تعبیر آنها تاریخ پویایی درونی دارد که بهطور حتم آینده را شکل میدهد. این منطق درونی تاریخ بهطور حتم بر تمام کوششهای بشر فاني، كه ميخواهد مسير تاريخ را عوض كند، غلبه خواهد كرد. بنابراين انتخاب بشر واضح و روشن است. يا بايد با مسير تاريخ حركت كند و يا در چنبر آن نابود شود.

ماركس، با اينكه طبقة متوسط را محكوم ميكند، اصرار داردكه روش او دربارهٔ مسائل قضاوتی و اخلاقی نیست، بلکه علمی است. بدون شک او نقش اشتیاق درونی خود را در محکومیت مخالفانش دستکم می گرفت. اما منظور او از تأکید بر این که او یک دانشمند است و نه یک معلم اخلاق، این بود که راه حل تجویزی او به وسیلهٔ ضروریات جهان ديكته شده است. مي گفت كه مدافعان جامعه بورژوايي اشتباه مي كنند و اشتباه آنها «اخلاقی» نیست، بلکه از نظر علمی راهشان خطا است. آنها به این جهت اشتباه میکنند که عمل آنها غیرطبیعی و خلاف جهت پیشرفت ضروری تاریخ است.

همچنین تمدابیر سیاسی مناسب باید آنچه را که «از نظر جامعهٔ جامعه شناسی محتوم قلمداد می شود» مد نظر قرار دهند. اگر جامعهٔ انسانی طبیعتاً جنبه ها و شرایطی دارد که برای بقای آن ضروری است، بنابراین کسانی که راه حل سیاسی تجویز می کنند باید این جنبه ها را در نظر بگیرند!اگر نسخهٔ پزشک شامل دستوراتی باشد که سلامت مریض را به خطر می اندازد در واقع فلسفهٔ وجودی پزشک بی محتوا شده است. نتیجه این که راهنمایی های اجتماعی حاقلانه باید ضرورت هایی را که جزو طبیعت جامعه اند به حساب بیاورد.

بسیاری از راه حلهای تبجویزی چشمگیر نظریههای سیاسی عکسالعملهای حسابشدهای برای مقابله با ضروریاتی از این قبیل است. ضروریات جامعه شناختی، یه ویژه به خاطر اصل عدم صلاحیت، برای نظریه پردازان سیاسی جاذب است. به این معنی که توسل به ضرورت و محتوم بودن اجتماعی، نظریه های سیاسی مخالف را دارای صلاحیتی نمی داند. البته ادعای خود نظریه پرداز به، صرف حجت به ضروریات اجتماعی، توجهی نمی شود؛ ولی به راحتی نظریه های مخالف را از میدان بیرون می کند و نظریهٔ خود را از شر انتقاد رها می سازد. به این ترتیب، نظریهٔ شخص نظریه پرداز به علت توجه به این ضروریاتِ غیرقابل انکار به عنوان تنها راه حل و یا جزو راه حلهای محدود، که نسبتاً واقعی است، به میدان می آید.

به طور مثال، ادموند برک برای مقابله با آزادیخواهان و برابری طلبان انقلابی فرانسه از این روش استفاده کرد. او ادعا کرد که نظریهٔ محافظه کارانهٔ او تا حدزیادی بر واقعیات زندگی که مخالفان او در نظر نمی گیرند بنا شده است. برک ادعا کرد که تأکید انقلابی ها بر برابری

كامل اصولاً ضديت با حقايق زندگي است. جامعه ضرورتاً از افراد متعددی، که براساس نقش اجتماعی و کارکردشان طبقهبندی شدهاند، تشکیل شده است. این گروههای مختلف هرگز بهطور کامل برابر نخواهند شد. او به مخالفان خود چنین خطاب کرد: «آقایان، باور بفر مایید کسانی که هدفشان برابری است هرگز موفق نمی شوند، زیرا تمام جوامع ازگروههای متعددی درست شدهاند که بعضی باید از بعضی دیگر بالاتر باشند.» آنانکه این ضرورت را انکار می کنند «صرفاً نظام طبیعی زندگی را از حرکت بازمی دارند و یا مسیر آنرا عوض میکنند. انها فکر می کنند که با «تعصبات در جدال اند» در حالی که در واقع «با طبیعت می جنگند» (. برک می گوید به همین ترتیب تأکید لیبرالها بر آزادی فرد و حقوق طبیعی بحثی غیرواقعی است. این خواسته های آزادیخواهان این نکته را فراموش می کند که جامعه «ضرورتاً» باید خواسته ها و تمایلات افراد را محدود و مهار کند. در واقع، هدف از تشکیل اجتماع در ابتدا برای این بود که انسان را از آزادی مخرب یک وضعیت غیراجتماعی نجات دهد. «بقای اجتماع ایجاب می کند که تمایلات انسانی، چه به صورت فردی و چه به صورت گروهی، مرتباً محدود شود و خواسته های انسان تحت نظارت درآید و عواطف شان مقیدگر دد. ۴ به علاوه، برک در رابطه با امکان تشکیل حكومت كاملاً انتخاباتي مي گفت: «حكومت انتخاباتي موقعي عملي می شود که از خود قدرت داشته باشد و نه این که قدرتش را از افرادی کسب کند که در واقع برای مهار و تعدیل تمایلات آنها بنا شده است. ۲۸ هابر نیز برای دفاع از یک حاکمیت متحد از بحث ضرورت استفاده میکند. اقتدار نهایی در جامعه بایستی در یک مرکز جمع شود، زیرا در غیر این صورت جامعه نمی تواند به بقای خود ادامه دهد. کوشش برای تقسیم حاکمیت در جامعه بهطور مثال نهادی کردن تفکیک قواب بهطور

<sup>1.</sup> Edmund Burke, Reflections..., p. 55-56.

حتم به سقوط دولت می انجامد. «تقسیم حاکمیت جامعه جز نابودی آن نتیجه ای ندارد، زیرا قدرتهای تقسیم شده به جان هم خواهند افتاد.» امنتسکیو و مدیسون می گویند که « چنین حرفی ضرور تأ درست نیست».

تجویزات اثباتی با کمک این روش یعنی این بحث که تدبیر ویژهای ضروری است در قالب نظریههای ضرورت محتمل ارائه می شوند. به عبارت دیگر، این نظریههای ادعا می کنند که «اگر» قصد رسیدن به هدفی مشخص است، «در آن صورت» تدبیر ویژهای ضرورت پیدا می کند. بنابراین، تدبیر تجویزی «وسیلهای ضروری» برای رسیدن به هدف مورد نظر است. بحث دربارهٔ مرحلهٔ تجویز دقیقاً با تجزیه و تحلیل موجبات، که در مرحلهٔ تشخیص پژوهش ارائه شده است، رابطهٔ کاملاً نزدیک دارد.

عسلاوه بسر ایس، بسرک مشالهای پیشنهادی ارائه میکند. هدف انقلابی های فرانسه این بود که آداب و رسوم و سنن قدیم را در ذهن مردم از بین ببرند و در عین حال آنها را به آینده امیدوار کنند. برک میگفت این روش یکی از ابزارهای ضروری رسیدن به این هدف را حذف میکند. او نوشت: «مردمی که هرگز به گذشتگان خود توجه نکرده اند نمی توانند آینده نگری داشته باشند.» ۲ به عبارت دیگر، با تعبیر برک اگر قصد این است که مردم برای آسایش آیندگان فعالیت کنند، باید آنها را متوجه میراث گذشته کرد.

هدف مخالفان برک این بود که جامعهای بسازند که هم آزاد باشد و هم افراد آن برابر. آرزوهای آنها این بود که تبعیضهای طبقاتی را از بین ببرند و آزادی فردی را تضمین کنند. برک ادعا می کرد که هدف اول مغایر هدف دوم است. او می گفت اختلاف طبقاتی تا حدودی و راه زیاده روی

<sup>1.</sup> Hobbes, Leviathan, p. 280.

<sup>2.</sup> Burke, Reflections..., p. 38.

برک پیش بینی کرد که اگر بار دیگر در فرانسه سلطنت احیا شود احتمالاً «مستبدانه ترین حکومت روی زمین خواهد بود». زمامداری ناپلئون پیش بینی برک را پیامبرانه جلوه داد.

استبداد را مسدود میکند و وسایل حفظ و بقای جمهوری را فراهم می آورد. اگر طرح جمهوری پیشنهادی شکست بخورد آرزوی از بین بردن تبعیضها و نیز تمام آزادی های نسبی همراه با آن از بین خواهد رفت و تمام وسایل مهار غیرمستقیم استبداد از میان برداشته خواهد شد.» ۱

چکیدهٔ بحث مدیسون هم در کتاب مقالات فدرالیست بیان ادعای او دربارهٔ ابزارهای ضروری تأمین آزادی است. در نظر او، آن نهاد سیاسیی که آزادی را تأمین می کند تبعیض طبقاتی نیست بلکه تفکیکی قوا است، یعنی همان ترتیبی که هابز آنرا براندازندهٔ استحکام اجتماع می داند. مدیسون نوشت: «لازمهٔ تأمین آزادی این است که سه قوهٔ حکومتی مجزا و از هم تفکیک شوند.» آگر مدیسون درست بگرید تنها کسانی که حاضر نیستند برای آزادی بجنگند دشمن نظام مشروطهای هستند که او ارائه می کند.

گاهی نظریهپردازان برخی اعمال را ضروری میدانند بدون این که مستقیماً هدف آنها را توضیح بدهند. این کار ممکن است اساس بحثشان را به خطر بیندازد. همین کوتاهی گاهی بعضی منتقدان را وامی دارد تا تجویز نظریهپردازان را صرفاً نظر «ترجیحی» آنها بدانند. به این معنی که اگر کسی ادعاکند عملی ضروری (و نه اجتنابناپذیر) است ولی نگوید «برای چه هدفی» است، بحث او در خلاء مطرح شده است.

با وجود این، اغلب آنچه در اینجا مطرح است این است که کبرای مقدمهٔ صیقل نخورده توسط تعریف الزامی شده است. مثلاً ممکن است که کبرای منطقی این باشد «اگر شما آرزو دارید از هرج و مرج رها شوید و در نظم زندگی کنید... که می تواند فرض شود چون این تصور وجود دارد که مردمان میل ندارند در هرج و مرج زندگی کنند. گاهی نیز ممکن است مقدمهٔ حذف شده این باشد که «اگر می خواهید انسان باشید...» منطقاً

<sup>1.</sup> Ibid., p. 217. 2. Madison, The Federalist Papers, 47.

هیچکس مجبور نیست این مقدمه را بپذیرد ولی، این تصور درست است که همهٔ مردم عملاً این مقدمه را قبول دارند. چون بدیلهای موجود یا انسان بودن است و یا چهارپا بودن که انسان خواستار آن نیست، یا خدا بودن است که برای بشر غیرممکن است، و یا تمایل به خودکشی است که انسان عاقل خواهان آن نیست.

بحث در ابتدایی ترین شکل آن، «یعنی اگر می خواهید انسان باشید شما باید...»، به نیازها و ضرورتهای جسمی و بقا اشاره میکند. بهطور مثال، هابز در نظریههای سیاسی خود ضرورت «انسان بودن» را در این معنی می گرفت. او معتقد بود که طبیعت «انسانها را مستعد حمله و نابودی یکدیگر به وجود آورده است، ۱ البته امکان رهایی از این «شرایط تنفرانگیز ، هست، ولی انسان ها بایستی خود را به یک رژیم سیاسی خودکامه تسلیم کنند. هابز بیشتر نظریههای سیاسی خود را به توضیح دربارهٔ این ضرورت اختصاص داد. او فکر میکند که اگر موفق شود و از آنجاکه انسانها زندگی سالم را به مرگ خشونتبار ترجیح میدهند، آنها طبیعتاً در مقابل نیروی حکومت سر تسلیم فرود خواهند آورد. به طور خلاصه، هدف یقا و تأمین جانی از پدیهیات و امری اجباری است. برای بیشتر نظریهبردازان، «انسان بودن» صرفاً بقای جسمی نیست. انسان ممكن است بتواند در شرایط و اوضاعی كه فقط بقای صرف است ریست کند، ولی چنان شرایطی اجازهٔ رشد «انسانی» را در معنی ژرف آن نمی دهد. بنابراین بعضی تدابیر سیاسی و یا ایجاد بعضی نهادهای سیاسی برای رشد و نمو انسان از ضروریات است. آنها از ضروریات اولیهٔ موجودیت در اجتماع برای تحقق بخشیدن به سرشت آدمی است. بهطور مثال عضو جامعه بودن از شرایط اساسی و ضروری انسان بودن است. وقتي ارسطو گفت «انسان مدنى الطبع است» منظورش همين بود. او

<sup>1.</sup> Hobbes, Leviathan, р. 104.

میگفت انسانی که تنهایی را ترجیح میدهد و «قادر نیست جزو اجتماع سیاسی باشد و یا به علت استقلال فردی احتیاجی به زندگی اجتماعی ندارد، جزو جامعهٔ سیاسی نیست و ضرورتاً یا از چهارپایان است و یا از خدابان.» ۱

نظامهای سیاسی دیگر ممکن است به این دلیل که با ضروریات زندگی انسانی مغایرند مورد انتقاد باشند. به طور مثال، بسیاری از نظریه پردازان سیاسی تسلیم کامل به هر نظام سیاسی را غیر قابل قبول دانسته اند. انسان راستین بایستی تا حدودی استقلال داشته باشد. روسو در کتاب قرارداد اجتماعی میگوید: «انکار آزادی با سرشت آدمی مغایرت دارد.» آو افلاطون میگوید که حالت سیاسی متضاد با این وابستگی تام دارد.» آو افلاطون میگوید که حالت سیاسی متضاد با این وابستگی تام مغایر استین اعمال قدرت تام بر دیگران بیز با خصوصیات انسان راستین مغایر است. انسان مستبد در شرایطی است که انسانیت او از بین رفته است و به «گرگ» تبدیل شده است.

اگر حرفهای افلاطون و روسو درست باشند، احتیاجات سرشت آدمی بعضی از نظامهای سیاسی را مشروع و بعضی دیگر را نامشروع می داند. اگر کسی می خواهد انسان باشد می بایست نه «برده» باشد و نه «مستبد». البته اگر کسی نمی خواهد انسان باشد چه می خواهد باشد؟ در واقع چه می توان بود؟

#### واقعيتها واوهام

نطریههای سیاسی همچنین براساس «احکام واقعی» موجود توصیههای تجویزی مهمی را ارائه میدهند. اگر در یک جامعهٔ قابل زیست ضروریات بهمثابهٔ کف اتاق و امکانات سقف آن باشد، واقعیات حتماً دیوارهای آن هستند.

<sup>1.</sup> Atistitole, Politics, I, 2, 14.

<sup>2.</sup> Rousseau, Social Contract, p. 9.

در سطح ابتدایی و ساده تمیز واقع از غیرواقع مشکل نیست. مثلاً «جهار سیب روی میز است» یا «آنها ۴۰۰ ریال می ارزند، «درستی و نادرستی این چنین گفته ها بدون زحمت قابل اثبات است.

اما هرچه برداشت انسان از جهان جامعتر و بهطور تصاعدی پیچیده تر می شود، این گونه مسائل مشکلتر می شود. رد سطح یک برداشت جامع هریک از «حقایق» در رابطه باکلیت موضوع شکل و قالب می گیرد، زمینهای جانبی هر موضوع به اجزاء تشکیل دهندهٔ آن، هریت می دهد. «آیا نوری که در آسمان است یک ستاره است و یا یک سیاره؟» تنها افرادی که معلومات نظری گستردهای دارند می توانند این سؤال را در مقام جواب برای آن برآیند.

از آنجاکه زمینهٔ جانبی بحث کاملاً پیچیده و پرمحتوی است، تشخیص واقع از غیرواقع در زندگی اجتماعی کاملاً پیچیده است. از آنجا که ما انسان هستیم درک و عکسالعمل ما نسبت به این زمینه ها با برداشتمان از آنها تغییر میکند. درست است که نفس عمل و مشاهدهٔ آن یکسان است، ولی دیدن مردی که کودکی راکتک می زند با دیدن پدری که فرزندش را تنبیه میکند کاملاً تفاوت دارد. در سطح بالاتر، تعبیر این عمل به معنی «تزکیهٔ روح» با تعبیر آن یکی به معنی «سرکوبی روان» خیلی توفیر میکند. هدف هریک از این عبارات و یا عبارت «کتک زدن بچه» توصیف واقعیات به صورت «تجربی» است. با وجود این، تا حد زیادی در چنیر تعبیر (بمنی در چارچوب نظریه های پیچیده تر) گرفتارند و به همین ترتیب به معنی می توان این ادعاها را ثابت کرد.

البته ممکن است در سطح بسیار ساده نیز برداشت ما از واقعیت نادرست باشد. مثلاً تکه چوبی که در آب است شکسته است. «نه، این خطای چشم است.» و یا «در مقابل شما آبی جریان دارد.» «خیر، سراب است.» در مرحلهٔ بالاتر که مسائل پیچیده تر و پیچیده تر می شوند امکان این طور اشتباهات به طور تصاعدی بالاتر می رود. در چنین مرحله ای

احتمالاً خیلی مشکل است بفهمیم چه چیزی «واقعاً حقیقی» است. در بالاترین مرحله قضاوتهای پیچیدهای نقش بازی میکند، تمام نظریههای سیاسی که هدفشان ارائه یک جهان بینی جامع از یک روش زندگی بیچیده است، قضاوتهای این چنین در خود دارند.

زبانهای عالم پر از لغاتی است که نادرستی قضاوت دربارهٔ واقعیت را توصیف میکنند. مثلاً کلمات رؤیا، خیال، اوهام، سراب، اغفال، حیله، خرافات، افسانه، وهم و تخیل همه برای اینکار استفاده می شوند. یکی از پدیدهای عادی این است که بشر گرفتار مشکلات ذهنی خود بشود و از این قضاوتها بکند. واضع است که رفتاری که بر این نوع قضاوتها بنا شود مصیبت بار است. وقتی انسان گول خورده و کلاه سرش رفته باشد درست رفتار نمی کند.

پس بسیار از ادعاهای نظریهپردازان سیاسی بر درک واقعیات و جدایی آنها از اوهام و خیالات صرف بنا شده است. عدهای از معروف ترین نظریهپردازان بهویژه بحث خود را به روشن کردن این موضوع، که بهنظر آنها بر افکار و اعمال مردم سایه افکنده، اختصاص دادهاند. از آنجاکه رفتار عقلایی بر برداشت درستی از حقایق بنا می شود این بعد از نظریههای میاسی همیشه ارزش تجویزی اساسی دارد.

با استفاده از تمثیل معروف افلاطون، یکی از جنبه های مهم نظریه های سیاسی حماسی تمایل به راهنمایی مردمان برای خروج از هفاره است. افلاطون در جمهور دقیقاً به همین دلیل توجه زیادی به طرح نظام آموزشی میکند. هدف بخش عمدهٔ برنامهٔ تعلیماتی به نظر این فیلسوف این است که مردم یا دیگران واقعیت را از نمود صرف تمیز بدهند. به عبارت دیگر، شناخت اصیل جای خیال صرف را میگیرد. به نظر افلاطون نتیجهٔ سیاسی این سمتگیری خیلی مهم است، زیرا مردمانی که یادگرفته اند بین سایه و خود حقیقت فرق بگذارند، می توانند می توانند

بیشتر نظریهپردازان سیاسی حماسه آفرین وظیفهٔ خود را با مفاهیم مشابه توصیف میکنند. هدف آنها مبارزه با نیروهای سفسطه و اوهام است که انسانها را از نظر سیاسی اسیر کرده است. آنها در مراحل سرنوشتساز بحث خود تأکید میکنند که «واقعیات حقیقی» کدامند و اوهام کدام، آنها نهادهای سیاسی و برداشتهایی را که بر آگاهی نادرست بنا شدهاند مورد حمله قرار میدهند.

به نظر مارکس، علم او بری از انواع خطاها دربارهٔ واقعیات است. مدهب نه تنها به نظر او از اوهام است، بلکه «افیون تودههاست». و همچنین طبقهٔ کارگر دچار چیزی است که او با تمسخر آنرا «شعور اتحادیههای کارگری» می خواند. این برداشت اساساً توصیف نادرستی از اوضاع آنهاست. طبقهٔ بورژازی نقطهٔ مقابل این جبههٔ کارگری است. این طبقه در دنیای خیال خود زیست می کند. متفکران بورژوازی، تا حدودی، برای منافع شخصی خود و با تمسک، به خیالها و اوهام «اخلاق بورژوایی» و نیز این تصویر نادرست که نظام سرمایه داری «طبیعی» و غیر قابل تغییر است، مردم را اغفال می کنند.

یکی از تمایلات اساسی نظریهٔ سیاسی مارکس این بود که این خیالها و افسانهها را از بین ببرد. مارکس می خواست با «اصلاح شعورها» آن طلسم شیطانی را که بر ذهن مردم حاکم بود از بین ببرد. در حالی که افلاطون دربارهٔ راهنمایی و کمک به مردم برای خروج از سایههای غار اندیشه می کرد، مارکس در صدد بیدار کردن مردم از رؤیاها به یاری استعارهها بود. او می خواست که «شعور افسانهای» جهان را که با رؤیا برابرش می دانست) بررسی کند و نشان بدهد که «هدفی کمه مدتهای طولانی است جهان در خیال خود دارد و برآوردنی نیست، مگر این که به واقعیات آگاه شود. « هدف مارکس این بود که جهان را از این خواب آلودگی ذهنی و از «خواب و خیال» بیدار کند و جهان را از این خواب آلودگی ذهنی و از «خواب و خیال» بیدار کند و

«واقعیات را آنطور که هستند به او نشان دهد.» ۱

کل مفهوم روشنگری نیز همین ایده را مطرح میکند. «روشنگری» ضد دورهای است که «تاریکی» خرافات، نادانی ها و تبعیض همه جا را گرفته بود. «دورهٔ تاریکی» را می توان «غار» تاریخی دانست که راه خروج از آن، منطق و فلسفه است و نتیجهٔ سیاسی نهایی آن نیز آزادی است. پادشاهان و اربابان کلیسا برای منافع شخصی خود مردم را به عمد گمراه کرده، گول زده و تحت کنترل خود درآورده بودند. اما قدرت علم و دانش طلسم را شکست. همان طور که کانت می گفت، انسان از «تحت قیمومت قرار دادن خود به دست خویش» رها خواهد شد و با قابلیت جدید که به وسیلهٔ آن «واقعیات محض» را از خرافات و تبعیضاتی که حاکمان بر آنها تحمیل کرده بودند جدا خواهد کرد و راه حل سیاسی جدید ارائه خواهد کرد.

گرچه مثالهای فراوان دیگری نیز هست، ولی ماکیاولی و هابز آخرین مثالها برای نیروی سیاسی تجویزی حاکم واقعی در نظریهٔ سیاسی هستند.

می توان گفت که ماکیاولی عقاید افلاطون را دربارهٔ حقایق و اوهام تصحیح کرد و، به قول معروف، او را بر روی پاهایش قرار داد. افلاطون با اشتیاق بحث می کرد که حقایق صحیح در «مینو» و در قلمرو آرمان یافت می شوند. او می گفت مصیبتهای سیاسی به این علت رخ می دهند که مردم «سایههای» این جهان را حقیقت نهایی تلقی می کنند. ماکیاولی درست نقطهٔ مقابل افلاطون بود. «حقایق» افلاطون در نظر ماکیاولی اوهامی بیش نبود. مصیبت زندگی از آنجا شروع می شود که مردم مثل افلاطون در پی «جمهورهای خیالی» باشند. از این رو، اولین قانون برای رهایی از این مصیبت «واقعگرایی» است. خیالهای باطل را دربارهٔ آن چه

<sup>1.</sup> Karl Marx, in Robert Tucker. The Marx\_Engels Reader (N. Y. 1972), p. 10.

ممکن است باشد با واقعیتهای حقیقی چیزها نباید اشتباه کرد. ماکیاولی می نویسد: «به نظر من مناسب تر است که انسان به مطالعهٔ عین حقیقت بپردازد تا به اوهام. جمهوریها و پادشاهی های بسیاری در عالم خیال به تصور آمدهاند که هرگز در دنیای واقعی به وجود نیامده و دیده نشدهاند. آن طور که مردم زندگی می کنند با آن طرزی که باید زندگی کنند خیلی توفیر می کند و به همین دلیل آن کس که چیزهای واقعی را به امید چیزهایی که باید اتفاق بیفتد رها کند، به جای نجات خود هلاکت خود را موجب می شود. ۱۹

هابز با بلاغتی که داشت از زنده ترین استعاره ها برای نشان دادن اسارت انسان در چنبر اوهام کمک گرفت. به نظر او، بیشتر مصیبتهای سیاسی اروپا دو منشأ داشت: فلسفهٔ ارسطو و کلیسای کاتولیک. هردو تسلط عظیمی بر افکار مردم داشتند. اما هردو حرفهایشان را بر اوهام فریبنده بنیان گذاشته بودند. «فلسفهٔ پوچ مدرسی ارسطویی عمدتاً چیزی جز یک سلسله کلمات غیرمصطلح و عجیب نیست.» به همین ترتیب، بسیاری از تعالیم سرنوشت ساز، که کلیسا قدرت خود را بر آنها بنیان گذارده بود، اوهامی بیش نبودند.

به همین جهت هابز فلسفهٔ ارسطو را مترسکی خطرناک و پاپ را شبح می دانست. هدف نظریهٔ سیاسی او این بود که بشریت را از این دو سراب نجات دهد. هابز در رابطه با ارسطو نوشت که هدف نظریهٔ سیاسی او هاین است که مردم را آگاه کند تا اجازه ندهند از آنها سوء استفاده شود. نظریهٔ جدایی ذاتها که جزو اساسی فلسفهٔ بی معنای ارسطو است مردم را با کلمات تو خالی از اطاعت از قوانین کشورشان بازمی دارد و درست مثل پرندگان مزرعه که با دیدن مترسکی از کلاه و یا چوب کج و کوله فرار

<sup>1.</sup> Machiavelli, The Prince, ch. 15.

<sup>[</sup>ماکیاولی، شهریار، ترجمهٔ داریوش آشوری، چ سوم، نشر مرکز، تهران، ۱۳۷۵.]

<sup>2.</sup> Hobbes, Leviethan, p. 604

میکنند، آنان را می ترساند، او دربارهٔ کلیسای کاتولیک نوشت که: «تمام نظام سلسله مراتبی آنها یعنی پادشاهی تاریکی را می توان با پادشاهی پریان مقایسه کرد. می توان آن را به داستان بچه ها دربارهٔ اشباح و ارواح و یا نمایش نامه های تئاتر در انگلستان تشبیه کرد... نظام کلیسایی پاپها چیزی جز شبحی نیست که پس از سقوط امپراطوری رم بر سر قبر آن سلطنت می کنند.»

همانطور که این بررسی کوتاه باید روشین کرده باشد، قضاوت اساسی دربارهٔ اینکه چه چیزی واقعی و چه چیزی گمراه کننده است، بخش مهمی از نظریههای سیاسی را تشکیل می دهد. باید روشین شده باشد که این قضاوتها نتایج تجویزی مهمی نیز به همراه دارند. سایهها، خیالها و ارواح به اندازهٔ حقایق آدمها را به عکس العمل وانمی دارند.

همچنین این نمونهٔ کوچک باید روشن کرده باشد که آنچه از نظر یکی حقیقت است چهبسا از نظر دیگران اوهامی بیش نباشد. البته این تفاوتها در نتیجهٔ اختلاف سلیقه ، تمایل و یا اولویتهای شخصی بروز نکرده اند. اینها حاکی از تفاوتهای اساسی اعتقادی دربارهٔ سرشت آدمی و سرشت جهان است. نظریه پردازان بزرگ همه، آدمهای منطقی هستند، اما ژرفایی و پیچیدگی پژوهشهای آنها طوری است که موجب می شود آدمهای عاقل نیز اختلاف نظر داشته باشند. این جنبه از نظریههای سیاسی است که مطالعهٔ آنها را از یک طرف بسیار مهیج و از طرف دیگر بسیار ناامید کننده می سازد. حسن نظریههای سیاسی تنوع طرف دیگر بسیار ناامید کننده می سازد. حسن نظریههای سیاسی تنوع آنها و عیبشان در غیرقاطع بودنشان است. هر خواننده ای ناچار با این مسئولیت مواجه است که براساس واقعیتهایی که در دسترس اوست بهترین قضاوت را خود ارائه کند.

<sup>1.</sup> Ibid., p. 594. 2. Ibid., p. 614.

#### «واقعیات دردسر ساز»

از آنجاکه قضاوتهای پیچیده دربارهٔ آنچه که «هست» تأثیر تجویزی عمدهای بر مردمان عادی دارد، گاهی واقعیاتِ «تجربی» ممکن است «آرمانهای» سیاسی را نیز تعدیل کند. این همان مطلبی است که جامعه شناس بزرگ آلمانی، ماکس وبر، وقتی دربارهٔ «واقعیتهای دردسر ساز» برای مکاتب گوناگون سیاسی صحبت می کرد در نظر داشت. در اثر افزایش «واقعیتهای دردسر ساز» تأثیر و حتی شکل یک نظریهٔ سیاسیِ «هنجاری» ممکن است تغییر کند. احتمالاً کسی آگاهانه مایل نیست یک نظریهٔ سیاسی را تعدیل کند، اما روزی انسان باید متوجه شود که نظریه، به سبب فرسایش تدریجی اما مداوم بسیاری از مقدمات حقیقی پیچیده، تأثیر و یا معنی را از دست داده است.

بعالی ترین و مهم ترین مثال این پدیدهٔ سرنوشت ساز نظریهٔ کلاسیک دموکراسی در دهههای اخیر است. نقطه نظرهای متعددی در خلال این دوره ارائه شده که رابطهٔ آرمانهای دموکراسی کلاسیک را با بنیادهای تجربی آن متزلزل کرده است. ابتدا رابرت میشلز ادعا کرد که رشد طبقهٔ برگزیدهٔ حاکم در جوامع اجتناب ناپذیر است. این نظریه به نام «قانون برگزیدهٔ حاکم در جوامع اجتناب ناپذیر است. این نظریه به نام «قانون آهنین الیگارشی» معروف شد. چندی بعد مطالعهٔ رفتار رأی دهندگان نشان داد که رفتار آنها کاملاً از هنجارهای دموکراسی به دور است. معلوم شد که رأی دهندگان به طور کلی شهروندانی «عقلایی» نیستند که موضوعات سیاسی روز آشنا هستند و نه نگران هستند که نادانی خود را رفع کنند. آنها کاملاً راضی هستند که مثل پدر و مادر خود رأی بدهند؛ رفع کنند. آنها کاملاً راضی هستند که مثل پدر و مادر خود رأی بدهند؛ زیرا برحسب عادت از حزب به حصوصی دنباله روی می کنند. و بالأخره مطالعات بعدی نشان داد که این مردم از نظر سیاسی نادان اند و غیر نخبگان دور از سیاست اصولاً به بعضی اصول بنیانی دموکراسی، مثل غیر نخبگان دور از سیاست اصولاً به بعضی اصول بنیانی دموکراسی، مثل غیر نخبگان دور از سیاست اصولاً به بعضی اصول بنیانی دموکراسی، مثل

آزادی بیان و یا آزادی انتخابات، چندان پایبند ئیستند.

نتایج این مطالعات بعضی از محققان علوم سیاسی را بر آن داشت تا ادعاکنند که نظریهٔ کلاسیک دموکراسی باید اصلاح شود تا بدانوسیله بر حقایق زندگی سیاسی استوارتر بنا شود. نویسندگان یک بررسی مهم دربارهٔ رفتار رأی دهندگان در دههٔ ۱۹۵۰ کتابی نوشتند که در بخش نتیجه گیری آن این موضوع را بسط دادند: «چگونه می توان تجزیه و تحلیل ارائه شده را با نظریهٔ کلاسیک دموکراسی وفق داد؟ آیا نظریهٔ دموکراسی اشکال دارد؟ آیا باید به نفع جامعه شناسی سیاسی تجربی، از نظریهٔ دموکراسی دموکراسی چشم پوشید؟ آیا باید محتوای اخلاقی آن را با جوامع مردمی امروزی و انسان معاصر مغایر دانست؟ ما چنین اعتقادی نداریم، بلکه به نظر ما نظریه های سیاسی جدید دربارهٔ دموکراسی را باید حک و اصلاح کرد و نه این که جامعه شناسی تجربی را جانشین آن کرد.ه ا

به سادگی می توان این نتایج را مورد تردید قرار داد و گفت که آن ها در تأکید شان بر اصلاح نظریهٔ دموکراسی صرفاً اشتباه می کنند. چنین اصلاحی، در شکل کاملاً منطقی آن، اصلاً ضرورت ندارد. با منطق صرف نمی توان کسی را وادار کرد تا به خاطر یافته های تجربی در مورد حقایق از آرمان و پژهٔ خود چشم بپوشد. اما یافته های تجربی ممکن است آرمان ها سیعنی «باید» ها را از بنیان سست کنند. یک فرد معتقد به یک آرمان اگر نتواند ادعاهای مبتنی بر حقیقت را باطل اعلام کند مجبور است به یک از این این است که آرمان های واقعی، یعنی ضرورت ها مکانات و تسمایلات ندارد. واقعیت این است که آرمان های واقعا برانگیزاننده این طور عمل نمی کنند. وقتی محتوای واقعی آرمان های واقعا آنها معنی می دهد، کاملاً نابود شود، آرمان نیز خود به خود محومی شرود. در آن صورت، آنها از مرز آرمان با محتوا می گذرند و به می شود. در آن صورت، آنها از مرز آرمان با محتوا می گذرند و به

Bernard Berelson, Paul Lazarsfeld, William Mc Phee, Voting (Chicago, 1950), p. 322.

آرمانهای خیالی و اوهام تبدیل میشوند.

محققانی که کتاب پیشگفته را دربارهٔ رفتار رأی دهندگان منتشر کردهاند، برآناند که این درست همان بلایی است که نظریهٔ کلاسیک دموکراسی به آن دچار است. اگر زمامداری نخبگان اجتنابنایذیر است، بنابراین تأکید بر دموکراسی برابریطلب غیرواقعی است. بهعلاوه، اگر همان طور که این یافته ها نشان می دهند، غیر عقلایی بودن و نادانی شهروندان عادی خیلی قوی است و نفوذ نخبگان خیلی زیاد است. در واقع، ممكن است اين نابرابري ظاهري مفيدتر باشد، زيرا نخبگان هم به اصول سیاست آشنا هستند و هم بیشتر به اصول دموکراسی پای بندند. بنابراین، احتمالاً ترکیبی از نفوذ نخبگان و بی علاقگی عامهٔ مردم برای حفظ نظام دموکراسی مهم است. البته اگر، پس از تأکید کم تر بر برابری و مشارکت مردم در سیاست، بازهم بخواهیم بقایای این دستکاری را «دموکراسی» بنامیم، باید تعریف کلاسیک دموکراسی را قدری اصلاح كنيم. تعديل تعريف دموكراسي كاملاً منطقى است، زيرا با توجه به نتايج این مطالعات تأکید بر برابری و شرکت مردم تأکید بر غیرممکن است. از طرفی، در سالهای اخیر نظریهٔ «تجدید نظر» در دموکراسی مورد انتقاد شدید قرار گرفته است. و این، در واقع، ارزنده ترین بحثهای امروز علوم سیاسی است. این منتقدان میگویند که «تجدید نظرخواهان» به کم قانع شدهاند و در روند تجدید نظر بعضی از اصول اساسی دموکراسی را بهدور انداختهاند. این «کلاسیکهای معاصر» برای اینکه بحثشان قانع کننده باشد، هم بر واقعیات تأکید می کنند و هم بر آرمانها، زیرا آنها واقفاند که اگر تجدید نظرخواهان صرفاً آرمانهای غیرعملی را دور ریخته اند، مشکل بتوان گفت آن ها به کم قانع شده اند. ۱

۱. به گفتهٔ چارلز تیلور، این مدافعانِ هنجارهای کلاسیک برابری و مشارکت دریافتهاند که «شیب ارزشی» نظریهٔ تجربی تجدید نظرخواهان شیب بس تندی است، و مجبور

کلاسیکهای معاصر می گویند که قانون آهنین الیگارشی واقعاً از آهن ساخته نشده است. درست است که تمایل افزایش نخبگان حاکم در تمام جوامع زیاد است، ولی می توان با این تمایلات مبارزه کرد و آن را به حداقل رسانید. از طرفی، شهروندان عادی، آن طور که مطالعات یاد شده ادعا می کنند، غیرعقلایی و ضد دموکرات نیستند. آن ها همچنین ادعا کرده اند که درست است که شرکت همه جانبه در سیاست برای استحکام نظام دموکراسی خوب است، ولی از ضروریات استحکام دموکراتیک نیست. در واقع، این کار برای رشد خود فرد به عنوان یک انسان مفید است. طرفدار معاصر دموکراسی ادعا ندارد که حکومت دموکراتیک در نوع کلاسیک آن بهترین است و یا همانند طرفداران اولیهٔ آن فکر نمی کند که تشکیل آن یک ضرورت تاریخی است، اما او به دموکراسی کلاسیک به عنوان یک امکان واقعی فرصت آزمایش می دهد.

# تدابير و اولويتها

تسوصیههای تنجویزی، که از برداشت جامع نظریهٔ سیاسی و از سیاست نتیجه می شود، حاوی تمام راه حلها نیست. به طور کلی، درک نظریههای سیاسی از سیاست بسیاری از تدابیر سیاسی قابل پیش بینی را با این ادعاکه «غیرعقلایی هستند» حذف می کند. این جنبهٔ حذف کننده و «منفی» مسویهٔ تسجویزی نظریههای سیاسی است. از جنبهٔ اثباتی، نظریههای سیاسی مناسب برای نظریههای سیاسی مناسب برای رشد انسان ممکن است مفید باشد، و این که کدام ترتیب سیاسی خواسته

مشدهاند به اصلاح برخی بخشهای نظریهٔ تجربی شان پیردازند. مقالهٔ تیلور «بی علاقگی در علوم سیاسی» منبع بس مفیدی برای مطالعهٔ عمین تر دربارهٔ راهی که بدان و سیله دریافتهای تجربی الگوی هنجارین سیاست را شکل داده یا محدود میکنند. اصل مقاله در اثر زیر آمده است:

Peter Laslett, W. G. Runciman, *Philosophy, Politics and Society* (N. Y. 1967), p. 25-57.

شده ضروری است و کدام را می توان به اجرا درآورد. در چارچوب این پیشنهادها، قبل از این که تدبیر سیاسی خاص به اجرا درآید تصمیمهای دیگری نیز باید اتخاذ شود. مناسب بودن هریک از این تصمیمهای به تدابیر و مسائل گوناگون دیگری نیز وابسته است. بنابراین، مئلاً نظریه پردازان مارکسیست و طرفداران آنها، با این که همگی به تشکیل جامعهٔ بی طبقهٔ کمونیستی معتقدند، دربارهٔ بهترین وسیله برای کسب این هدف اختلاف و جدال شدید دارند.

سویهٔ تجویزی نظریههای سیاسی نمی تواند انسان را به هنگانی که در مقابل نیازها و خوبیهای همارزش قرار دارد یاری کند. ما در دنیایی زندگی می کنیم که اغلب همه چیز در اختیار همه نیست، بنابراین تصمیمهای ناخوشایندی باید گرفت. گاهی تنها راه حل سیاسی عملی سازشی است که نتیجهٔ آن هیچکس را صد در صد راضی نمی کند. گاهی اهداف مورد نظر ممکن است باهم در تناقض باشند. به طور مثال، ضرورت کارآیی سیاسی اغلب با هدف برابری مخالف است و چه بسا که ثبات سیاسی تدابیری را الزامی می کند که بدان وسیله به ناچار حقوق اجتماعی زیر پاگذاشته می شود. نظریات سیاسی، صرف نظر از کاربرد تجویزی آنها، نمی توانند این مشکل غامض را، که ریشهٔ بسیاری از تجویزی آنها، نمی توانند این مشکل غامض را، که ریشهٔ بسیاری از موضوعات سیاسی است، حل کنند.

البته در این مرحله هم نظریههای سیاسی اولویت را تا حدودی مشخص میکنند. آنها براساس برداشتهای مختلفی که از حقایق، امکانات و ضروریات ارائه میکنند، انتخابهای گوناگونی ارائه میدهند. مثلاً واضح است که متفکری مثل جیمز مدیسون برای آزادی ارزش بیشتری قائل است تا متفکرانی مانند افلاطون و یا بی. اف، اسکینر ا. دو

۱. ۱۹۰۲ B. F. Skinner )، روانشناس رفتارگرای امریکایی. اثری از وی به فارسی ترجمه شده است: فراسوی آزادی و منزلت، ترجمهٔ محمد علی حمید رفیعی، نشر تندیس ـسکه، تهران، ۱۳۶۴.

فرد اخیر برای استحکام و ثبات سیاسی ارزش بیشتری قائلاند. واقعیت این است که هریک از این متفکران موضوع را بهطور ویژهای درک میکنند. راه حلهای هریک بهوسیلهٔ این درک بهطور عمده شکل میگیرد. آنها موضوعها را یکسان دریافت نمیکنند و براساس یک بینش یکسان راه حل اراثه نمی دهند. در مفهوم واقعی یحث، آنها موضوعها را چنان مختلف می بینند که در واقع با حق انتخابهای متفاوت روبرو می شوند.

مثلاً مدیسون معتقد بود که یک نظام سیاسی خوب مستقر شده می تواند در چارچوب استحکام و نظام نسبتاً عادلانه آزادی شهروندان را تأمین کند. از طرفی دیگر، افلاطون معتقد بود که آزادی، اتحاد و ثبات جامعهٔ سیاسی را مست و در نهایت نابود می کند. این دو متفکر انتخاب متفاوت داشتند و اولویت هایشان نیز توفیر می کرد؛ زیرا تا حدود زیادی نظرشان دربارهٔ امکانات سیاسی گوناگون بود. (این بحث هنوز به نتیجهای نرمیده است. در سالهای اخیر که اختلافات درونی جامعهٔ دموکراسی نتیجهٔ آزادی بیش از حد تلقی می شود، ارزیابی افلاطونی قوت گرفته است. با این حال باید به یاد داشت که فلسفهٔ سیاسی مدیسون و محصول آن، یعنی نظام سیاسی مبتنی برقانون امریکا، برای مدت دویست سال کار کرده است.)

وقتی که آزادی فردی با آزادی اجتماعی در تقابل است، اولویت از نظر بی. اف. اسکینر یا اولویت از نظر مدیسون تفاوت دارد. می توان گفت برای اسکینر اصولاً اولویت مطرح نیست. به نظر او «آزادی» به هر صورت صرفاً خیال و اوهام است. تمام رفتارهای ما به وسیلهٔ شرایط فرهنگی و اجتماعی دیکته می شوند، و چه بهتر که به طریقی مهار شوند که لااقل جامعه خوشحال و استوار باشد. به نظر او «اولویتها» ظاهری هستند. مدیسون و اسکینر دو راه گوناگون را طی کردند؛ زیرا به طریق بسیار مهمی برداشتشان از حقایق مختلف بود.

#### تجويزها بهعنوان نظرات دورانديشانه

تجویزهای نظریههای سیاسی تا حدزیادی به نسخهٔ دکتر شباهت دارند: آنها مثل «دستورات پزشک متضمن نوع خاصی از اجبارند» آنها احکام اخلاقی مطلق نیستند («شما باید فقط این کار را بکنید!»)، بلکه توصیههایی هستند برای افرادی که برای سلامت خود ارزش قائل اند. («اگر می خواهید سالم باشید، این دارو را بخورید!»)، اینها نظراتی دوراندیشانه اند.

نظریهپردازان بزرگ، براساس بینش خود از حقایق سیاسی، نظراتی ارائه میکنند. اگر ما بینش آنها را تأیید کنیم، خود به خود به راه حل تجویزی آنها متمایل و «طبیعتاً به اجزای آنها وارد می شویم». آنها تأکید میکنند که نظریه های آنها صرفاً تبلیغ سلیقهٔ شخصی شان نیست. آنها مطالبی را فریاد میکنند که فکر میکنند برای خود مردم منفعت دارد.

۱. واتکینز قانون طبیعی هابز را اینگونه برآورد میکند.

J. W. N. Watkins, Hobbes System of Ideals (London, 1965), p. 76.

# نتیجه: بینش، درمان و سرآمد علوم

هدف این کتاب اراثهٔ چارچوبی برای فهم نظریههای سیاسی است. برای اینکار آن روند جستاری که نظریهپردازان خود به کار گرفتهاند مورد مطالعه قرار گرفت. کوشش شد که نحوهٔ تفکر ذهنی نظریهپرداز از مرحلهٔ سردرگمی تا مرحلهٔ نتیجه گیری بازآفرینی شود. کوشش شد تا مراحل مختلف این روند (مراحلی که در محصول نهایی نظریهپردازان که برای آیندگان به جا گذاشته اند و گاهی تا حدودی نابیدا و به هم آمیخته است) شناخته شود و بیچیدگی های آن گشوده گردد. و همین طور کوشش شد تا مشخص شود که هر مرحلهٔ مقدماتی مرحلهٔ بعدی را فراهم کرده است.

#### تحقيق نظري

تمرکز بر روند جستار و مطالعهٔ پویایی زنده ذهنِ نظریهپرداز ما را به به سوی الگوی پویایی از نظریهپردازی سیاسی رهنمون گردید. این چارچوب یه فیلم زنده بیشتر می ماند تا به عکس. این بررسی از نظریه های سیاسی هم مثل هر فیلم صحنه هایی دارد و بازی هایی.

نظریههای سیاسی آغازی دارند و نقطهٔ اوجی. در فاصلهٔ بین انگیزهٔ حرکت و پایان نمایش یک رشته کارهای کاملاً پیچیده و حقههای کارآگاهانه وجود دارد. در واقع، روند فکری هر نظریهپرداز سیاسی قعال به عملیات یک کارآگاه زبردست شباهت بسیار دارد. مشکل نظریهپرداز، مثل مشکل کارآگاه، از درهم ریختگی نظم شروع می شود. با این تفاوت که مشکل نظریهپرداز مسئلهٔ جنایت فردی نیست، بلکه نوعی بههمریختگی کلی اجتماعی است.

نظریهپرداز از آغاز بی نظمی اجتماعی شروع میکند و مانند کارآگاه به دنبال «سرنخ» میگردد. او باید شک و تردید به خود را توسعه بدهد و به دنبال علل اصلی مشکلات، که اغلب بسیار پوشیده هستند، بگردد. «چرا جامعه درهم ریخت؟» «چرا زندگی اعضایش نابسامان است و چرا آنها ناراضی هستند؟» در نظر افلاطون، چرا باید آتن شریف ترین شهروند خود را محکوم و اعدام کند؟ در نظر هابز، چرا باید انگلستان مشکلات اجتماعی داشته باشد؟ در نظر مارکس، چرا اکثر مردم باید از خود بیگانه و استثمار شوند؟ مطالعهٔ فعالیت ذهنی نظریهپرداز در مرحلهٔ تحقیق و دستهبندی اسناد خویش به همان اندازه هیجانانگیز است که جنگ بین کارآگاه معروف، شرلوک هولمز و شریرترین آدمها، دکتر مورباتی.

نظریهپرداز بالآخره پروندهٔ خود را کامل می کند و آنچه را که به نظر او علت اصلی نابسامانی است کشف می کند. مثلاً هابز جامعهٔ سیاسی و پویایی اجزای آنرا مورد بررسی قرار می دهد و علل نابسامانی را در پویایی اشتیاقهای انسان می بیند و به این نتیجه می رسد که نهایتاً رفتار انسانهای قدرت طلب جنگهای داخلی را به بار می آورد. پس بایستی دولت آنها را مهار کند. یا مارکس، پس از مطالعهٔ تمام سرنخها، نهاد مالکیت خصوصی را علت العلل می داند. و یا برک که ستندروی» و «دیوانگی» انقلاب فرانسه را نتیجهٔ رؤیاهای آرمانگرایانهٔ

روشنفكران بورژوايي فرانسه مي داند.

به علاوه، همان طورکه این مثالها نشان می دهند، نظریه پرداز در زمینه های دیگر نیز «بروندهٔ خود را تکمیل میکند». به این معنی که تجزیه و تحلیل او معمولاً مردمان مهمی را به جرم شرکت در ارتکاب «جنایات» مقصر می داند. بنابراین، افلاطون در بررسی خود از صلل مرگ سقراط عملاً جامعه آتن و رهبران فاسد آنرا متهم میکند. در بحث مارکس، بورژوازی در لفافهٔ شیک و غیراحساسی «علمی بودن» متهم می شود و همین طور ماکیاولی در بررسی اوضاع تأسف بار شرایط دولت شهرهای ایتالیا در واقع رهبران ضعیف و بزدل این دولت ـشهرها را متهم میکند. هابز و روشن بینان آزادی خواه هریک از دید خود کلیسای کاتولیک و فلسفهٔ ارسطو را مورد حمله قرار می دهند.

یافته های نظریه پردازان سیاسی هم، مانند کشفیات یک کارآگاه زبردست، هرگز واقعاً خالی از غرض نیست. البته نظریهپرداز با اتکای به این که با منابع اساسی و مشکلات و سپس راه حلهای منطقی سر و کار دارد، سعى مى كند كارش كاملاً «عينى» باشد. ولى ريشه يابى او از صلل بهطور حتم برخی از تدابیر و اعمال را مشروع و عاقلانه و برخی دیگر را بی اساس و بی معنی تله ی می کند.

به همین دلیل است که نظریههای سیاسی جدالبرانگیزند. در بسیاری موارد موضوعهای مهم و منافع حقیقی نقش اساسی بازی مى كند. مثلاً طرفدار متعصب دموكراسى بدون يك جدال منطقى شديد حاضر نیست حرف افلاطون را دربارهٔ غیرقابل اعتماد بودن و خطرناک بودن عوام و يا حرف ميشلز را درباره «قانون آهنين» اليگارشي قبول كند. بذيرفتن درستي حرف آنها بهوضوح معنى اش اين است كه او بايد عقايد شخصی خود را مورد ارزیابی مجدد و تجدید نظر قرار دهـ د کـه امـری دردناک است. یا همین قیاس، یک مارکسیست خوب به عقاید فروید دربارهٔ انگیزههای رفتار آدمی اعتراض میکند، و ریس یک کمپانی بزرگ

نمی تواند با تجزیه و تحلیل مارکس در مورد از خود بیگانگی جامعهٔ سرمایه داری احساس آرامش کند.

عقایدی که در نظریه های سیاسی مطرح می شوند پیامدهای اساسی دارند. کسانی که از پیامدهای آنها وحشت دارند انگیزهای درونی وادارشان مى كند كمه با ايىن عقايد مبارزه كنند. مباحثات مطرح در نظریههای سیاسی اغلب تلخ و آتشین هستند، زیرا آنها صرفاً مطالعات مدرسی و کلاسی نیستند. اگر نظریهٔ سیاسی مشخصی قبول شود و بعد معروف گردد، بسیاری از مردمان ضرر می بینند و بسیاری دیگر منفعت. برای برخی تولید احترام می شود و بعضی را بی اعتبار می کند.

## الكوها

از ویسژگیهای روش «فیلم زنده» در مطالعهٔ مسراحل مختلف نظریه پردازی این است که به انسان ساری می دهد تا مسائل دایمی و جهانشمول را در متن زندگی نشان بدهد. در هر زمان و مکانی که هدف انسان درک سرشت مخمصهٔ سیاسی باشد، سؤالهای اساسی ای از قبیل سؤالهای زیر مطرح میشوند: آرزوهای طبیعی انسان کداماند؟ چگونه می توان جامعه را هم از چنگ جنگهای داخلی رها کرد و هم به آن نظم بخشید؟ چگونه می توان، اگر واقعاً این کار عملی است، بین آزادی و ثبات سیاسی آشتی برقرار کرد؟ سیاست چقدر می تواند به خوشبختی انسان کمک کند؟ با درک پریایی نظریه های سیاسی می توان فهمید که کجا و جرا چنین سؤالهایی بروز میکند. و بهعلاوه می توان دریافت که این سؤالها انسان را به کجا رهنمون می شود و چرا جواب آنها مهم است.

یکی دیگر از خصلتهای روش «فیلم زنده» این است که کیفیات انسانی جستارهای سیاسی را بهتر توضیح میدهد. نظریههای سیاسی محصول شرایط عینی است و نه مشاهدات «انتزاعی» آنها بهوسیلهٔ

كساني كه بهشدت و با اشتياق با اين مسائل سر وكار دارند. در واقع، نظریه پردازان جزئی از نظام سیاسی هستند و بنابراین هم مطالعه کننده (فاعل) و هم موضوع مطالعه (مفعول) هستند. تجزیه و تحلیل نظریه برداز همیشه تا حدی مطالعهٔ شخص خود او نیز هست و بنابراین نظریههای سیاسی در واقع اعتراف نامه هستند. نظریه پر داز با ارائهٔ نظریهٔ سیاسی خود در واقع خود را اراثه میکند. او معنای موجودیت خود را بهعنوان حيوان سياسي تأييد كرده است.

نیروهای عاطفی انسان، در آخرین تحلیل، ابتدا تا انتهای یک نظریهٔ سیاسی را تشکیل می دهند. تمایلات فطری انسان به غمناک شدن و تأثر، وقتی که در چنبر بحرانهای رنج آور سیاسی درگیر شود، انگیزهٔ آغازین پژوهش سیاسی است. و این خواستهٔ طبیعی انسانی که او را به رفتارهایی حساب شده و واقعی، که برازندهٔ فشارهای سیاسی هستند، وامی دارد، نیروهای تجویزی نظریههای سیاسی را تشکیل می دهند. اگر این جنبه از نظریه های سیاسی حذف شود، رشتهٔ فلسفهٔ سیاسی پوسته ای است که نیرو و معنا و اهمیت خود را از دست میدهد. نظریههای سیاسی محصول آنچیزی است که ارسطو آنرا «عقل عملی» در انسان می خواند. آنها سلسلهای از عقاید و برداشتهای سیاسی هستند که برای فائق آمدن انسان بر مشکلات سیاسی مطرح شدهاند. آفرینش نظریههای سیاسی مراحل پیاپی از فرضیه به نتیجه را دنبال نمیکند، بلکه روند آن رفتن از مشکلات به سوی راه حل ها است. پویایی درونی آن ناشی از فشار منطق انتزاعی نیست، بلکه نتیجهٔ تفکر مردانی است که با شرایط سیاسی بشری دست و پنجه نرم میکنند.

سعی ما درگفتارهای گذشته بر آن بود تا روند این عقل عملی توضیح داده شود. امید است که چارچوب ارائه شده در این کتاب برای کسانی که مایل اند نظریه پر دازی های سیاسی را درک کنند کاربر دهای فراوان داشته باشد.

در درجهٔ اول امید است که چارچوب ارائه شده به درک افکار انفرادی نظریه یر دازانی مانند افلاطون، ارسطو و یا هابز کمک کند. خوانندهٔ دقیق باید قادر شود انگیزه و هدف یک نظریهبرداز را بدون مشکل زیاد دریابد. به خصوص او باید قادر شود به «منطق» یژوهشی نظریه پر دار معنی بدهد. یعنی باید بتواند جنبه های متعدد روند فکر او و روابط آنها را دریابد. او باید قادر باشد که نه تنها عقاید آنها را درک کند بلکه انگیزهٔ ارائهٔ این عقاید را نیز یفهمد. و اگر جنبهای از نظریه کمبود دارد و یا پوشیده است، او باید قادر باشد کمبود را دریابد و یا بفهمد چطور دنیال آن بگردد.

این روش درک پویایی نظریه پردازی سیاسی و همچنین مقایسهٔ نظریه های سیاسی متعدد را آسان می کند. از آنجاکه نظریه پردازان محصول فرهنگها و شرایط اجتماعی مختلف اند، نظریه های سیاسی آنها نمی تواند مشابه و کاملاً قرینه باشد. البته تاریخ نظریههای سیاسی گفت و شنودی است که در آن نظریهپردازان برای هم و باهم گفتگو میکنند. با اینکه نابساماتی هایی که هریک از آن ها مشاهده کر دواند با دیگری قرینه و یکسان نیست، ولی آنقدر شباهت وجود دارد که بتوان از «مشكلات مشابه» حرف زد. با اينكه با مشكلات تقريباً مشابهي روبـرو هستند، هر نظریه برداز به نتیجه گیری خاص خود رسیده است. به این معنی که می توان بینش همابزی، را از بینش دروسویی، جدا کرد خوانندهٔ دقیق باید قادر باشد جنبه های اختلاف بین آنها را درک کند و علل و فلسفة اختلاف بين آنها را بفهمد

بالأخره اين چارچوپ به خوانندهٔ دقيق كمك ميكندكه بينش سياسي خود را بهتر بشناسد، او قادر خواهد شد که نسبت به داید تولوژی ناخودآگاه، خودآگاهی بابد و آنرا به خوبی درباید او قادر خواهد شدکه باورهای حساس سیاسی راه که عقاید و رفتار او را شکل دادهاند، و قضاوتهای اساسی و بنیانی این باورها را بشناسند و آنها را مورد

بررسی دقیق قرار دهد. به پیروی از سنت سقراطی «خرمگس» درک نظریه های سیاسی ممکن است به باورها و عقاید خوانندگان که تا آنوقت آنها را حقیقت مطلق تلقی می کرده اند، نیش بزند و آنها را مورد تردید

هدف این کتاب صرفاً ارائهٔ این چارچوب بود، ولی هر ازگاهی، در خلال بحث، مثالهایی از نظریهپردازان مهم سیاسی ارائه شد. البته این مثالها تعمداً تا جایی که ممکن بود خلاصه و جمع و جور شدند. اگر قصد درک تمام جنبه های این اسکلت است باید به منابع اصلی یعنی کتب کلاسیک نظریههای سیاسی مراجعه کرد. کوشش شده است که روند و شکل نظریهپردازی آنها واضحتر از روش خود نظریهپردازان توضیح داده شود. اما برای درک اهمیت و محتوای نظریههای سیاسی هیچ روشی جای مطالعهٔ مستقیم آثار را نمی تواند بگیرد.

مطالعة مستقيم متون نظريههاي سياسي به جنبههاي روشن كنندهاي، که در اینجا صرفاً به آنها اشاره شده، زندگی خواهد بخشید. مثلاً در درجهٔ اول باید به این ادعا که نظریه های سیاسی اغلب اسر آمد علومه خواتله می شوند محتوا داد. باید روشن شده باشد که چرا نظریههای میاسی به عنوان نوعی (بینش) سیاسی تلقی می شوند. و باید روشن شده باشدکه چرا نظریههای سیاسی نوعی «درمان» تلقی شدهاند

# سرأمد علوم

خطریمهای سیاسی به این دلیل که ضارتاً بیش از علوم دیگر ارزش دارند و یا چون از دقت و صحت زیادتری برخوردارند سرآمد علوم تلقی نمی گردند در واقم، همان طور که نشان داده شده، هیچ نظریهٔ سیاسی مدعی نیست که به نتیجهٔ قابل اثباتی رسیده است. نظریههای سیاسی همیشه در برخی از جنبههای زندگی به حدس و گمان متوسل می شوند.

در مقابل، علت این که نظریه های سیاسی ادعا می کنند سرآمد علوم هستند این است که آنها از تناسب و گستردگیای برخوردارند که هیچیک از علوم دیگر نمی تواند با آن برابری کند. نظریه های سیاسی هم از تسمام پژوهشهای دیگر گسترده تر است و هم تأثیر اساسی تر و مستقیم تری بر رفتار انسان می گذارد.

نظریهٔ سیاسی به عنوان بینشی جامع از سیاست مانند قلهٔ هرم بر رأس هرم اندیشه قرار دارد. در طبقات پایین تر دیگر رشته های ویژهٔ علوم انسانی از قبیل اقتصاد و روان شناسی قرار دارند. البته گاهی علوم طبیعی نیز تناسب پیدا می کنند. نظریه های سیاسی از این نظر که مانند رأس هرم بر بالای دیگر طبقات قرار دارند می توانند «بالاتر» از دیگر علوم تلقی شوند. روی دیگر سکه ارجحیت آن است که نظریه های سیاسی به علوم دیگر، که در طبقات پایین تر هستند، وابسته است. مثل قهرمان ژیمناستیک که در رأس هرمی از ورزشکاران ایستاده است، نظریه های سیاسی باید مطمئن شوند که اعضای تشکیل دهندهٔ هرم قابل اعتماد هستند. زیرا اگر طبقات پایین تر، که از نظریه پشتیبانی می کنند، اشکالاتی هستند. زیرا اگر طبقات پایین تر، که از نظریه پشتیبانی می کنند، اشکالاتی داشته باشند، تمام ساختمان در هم می ریزد.

برخی از نظریهپردازان بهشدت به نظریههای اقتصادی وابسته هستند. مارکس مثال واضحی است. او کتابهای متعددی به تجزیه و تحلیل اقتصاد سرمایهداری اختصاص داده است. رابطهٔ بین لیبرالهای طرفدار اقتصاد آزاد و تئوریهای کلاسیک اقتصادی نیز کاملاً واضح است. در هر صورت، تأثیر این نظریههای سیاسی تا حدزیادی به برداشتهای مختلف اقتصادی وابسته به آن متکی است.

چه بسیار نظریههای روان شناختی که اساس نظریههای سیاسی را تشکیل می دهند، زیرا به ندرت می توان به سرشت آدمی بی اعتنا بود و تصویر جامعی از سیاست ارائه داد. تجزیه و تحلیل افلاطون از انواع جوامع بر برداشت او از روان انسان بنا شده است. هابز و روسو و ارسطو

هرکدام به روشهای مختلف خود تجزیه و تحلیل گستردهای از تمایلات انسانی ارائه میکنند. برداشت سیاسی مارکوزه و فروم با برداشت بدبینانهٔ فروید تفاوت دارد، زیرا تعبیرشان از پویایی روان آدمی یکسان نیست. این مثالها فراوان است. تقریباً تمام نظریههای سیاسی بر چنین تجزیه و تحلیلهای روانشناختی مختلف متکی هستند.

انواع فلسفهٔ تاریخ و نظریههای مختلف دربارهٔ علوم بشری گیز می توانند اساس نظریههای سیاسی باشند. به طور مثال، هگل و ماکیاولی فضیلت ویژهٔ نظریههای سیاسی خود را در بصیرتی می دانند که نسبت به پویایی تاریخ ارائه می دهند. افلاطون و نیز فیلسوفان دورهٔ رنسانس مطالعات زیادی دربارهٔ نظریههای مختلف علوم بشری و نظامهای تربیتی کرده اند. برداشت آنها از این مسائل پیامدهای سیاسی گسترده و مهمی بهبار آورد.

نظریه پردازان سیاسی حتی ممکن است برای سنگ بنای نظریهٔ خود به علوم طبیعی نیز رو بیاورند. به طور مثال، هابز به مطالعهٔ گستردهای در طبیعت حرکت پرداخت، زیرا معتقد بود که پویایی «جامعهٔ سیاسی» بدون درک پویایی نظام حرکت درک شدنی نیست. با همین قیاس، «داروینیسم اجتماعی» از تثوری تکامل داروین در بررسی زندگی سیاسی بهره میگیرد. به نظر متفکران این نظریه، درک سیاست به درک مناسبی از نیروهای زیست شناختی وابسته است.

بنابراین به سادگی نمی توان پیش بینی کرد که خواننده ای که به مطالعهٔ کتب نظریه های سیاسی می پردازد به چه راهی کشیده می شود. چه بسا که به مطالعهٔ زیبایی شناسی و شناخت شناسی و زیست شناسی و یا اقتصاد جلب شود. اما با درک نحوهٔ قرار گرفتن نظریه های سیاسی در هرم علوم او درخواهد یافت که به یک سفرهٔ نامر تب و شلوغ فکری دعوت نشده است. نظریه پرداز صرفاً پایه و اساس اقدامات بعدی را ارائه می کند.

خواننده نه تنها باید از بیراهه های فکری، که نظریه پرداز او را می برد،

نهراسد، بلکه باید کوشش کند تا قصد نظریه برداز را از انتخاب این براهه ها دریابد. او باید کوشش کند تا دریابد چرا نظریه پرداز بعضی نظریه ها را دربارهٔ روان شناسی، تاریخ و یا فیزیک مهم می داند. درک رابطهٔ بین بینش سیاسی او با علومی که او نظریهٔ خود را بر آنها بنیان گذارده است كليد واقعى فهم بينش او از جهان است.

# بینش درمانی و عقل عملی

بار دیگر با کلمهٔ «بینش»، که در این کتاب مرتباً تکرار شده است، روبرو هستيم. در خاتمه، احتمالاً مناسب است يكبار ديگر تأكيد شودكه استعارههای به کار برده شده تصادفی انتخاب نشدهاند. همان طور که این جارچوب نشان می دهد، نظریه های سیاسی در درجهٔ دوم و به صورت اشتقاقی یک سلسله «قضایای» انتزاعی هستند. اگر دقیق تر و اسساسی تر گفته شود، نظریههای سیاسی برداشتهای متسلسل و سازمانیافته و بی در بی دربارهٔ زندگی هستند.

در شکل نهایی شان، آنها نوعی جهانینی هستند. و از آنجاکه مشاهده کننده خود جزئی از دنیای سیاست است و نه صرفاً عنصری خنثی، روش مشاهده به نماد و وجه بودن تبدیل می شود. نتیجه این که بینشهای مختلف سیاسی رفتارهای متعدد سیاسی را موجب می شود.

پس از کالبدشکافی نظریه های سیاسی و مطالعهٔ اجزای آن \_یعنی مطالعة مرحلة مشاهدة بي نظمي، تشخيص علل، بازسازي جامعه، و بالأخره مرحلهٔ تجویز ـ در آخر باید کلیت جهانیینی را نیز هجذب کرد. باید با بینش نظریه پر داز دنیا را دید و نه فقط به «مشاهده»ی حقاید او نشست. مسلماً برای درک یک نظریهٔ سیاسی ضروری است که منطق آنرا دریاییم. و مراحل مختلف پژوهش نظریهپرداز را درک کرده و بفهمیم هركدام از اين مراحل چگونه با مراحل ديگر ربط دارند. اما وقتى اين

مرحله تمام شد، انسان باید از درک عقاید پا فراتر بگذارد و به مرحلهٔ درگیری خیالی یعنی دیدن جهان از دید نظریه پرداز برسد و جهان را از آن طریق تجربه کند.

البته نظریهپرداز امیدوار است که همدلی و درک خواننده از عقاید او صرفاً بهصورت درس و مشق نباشد. او امیدوار است که خواننده برای همیشه دنیا را از دید او که از نظرش راه درستی است ببیند. نظریهپرداز صرفاً برای اطلاع خوانندهاش نمی نویسد، بلکه امیدوار است که در او چرخشی رخ دهد. او امیدوار است که بینش و جهان بینی خوانندگانش اصلاح و عوض شود تا بدان و میله زندگی سیاسی عاقلانه تری داشته باشند.

به طور خلاصه، دانشی که نظریه پردازان ارائه می کنند تمایلات درمانی نیز دارد. کلمهٔ Periagoga (که در زبان یونانی برابر چرخش فکری به کار می رود، در معنی لغوی آن «برگشتن و تغییر جهت دادن است) به Therapela یعنی «درمان» می انجامد. ثمرهٔ بینش روشنگرانه عقل عملی یمنی نوعی «علم نجات» است. شخص عاقل و دانا کسی است که موضوعات سیاسی را آن طور که هستند می بیند و می داند که چطور باید رفتار کند. او می داند که برای تشکیل جامعهٔ مبتنی بر عدالت و خوب چگونه باید فعالیت کند.

حتی نظریه پردازی که نمی تواند کاملاً خواننده اش را قانع کند ممکن است با بهبود بخشیدن به «بینش» او زندگی اش را عوض کند. حتی اگر خواننده اش کاملاً دنیا را با دید او نبیند، تجربهٔ جهان بینی او دید بهتری نسبت به حقایق زندگی و به خصوص آن حقایق که هرگز متوجه آنها نبوده پیدا خواهد کرد. خواننده باید خیلی بی دقت باشد اگر پس از مطالعهٔ افلاطون و مارکس و هابز و یا روسو آگاهی عمیقی از مشکلات و امکانات سیاسی پیدا نکرده باشد.

وقتی کسی میپرسد که هدف نظریه های سیاسی چیست و یا مطالعه

#### ۰ ۰ ۲ فهم نظریههای سیاسی

و صرف وقت برای مطالعهٔ آن چه فایده دارد، نویسنده به یاد کارت تبریک سال نو می افتد که ادلی استیونسون سیاستمدار امریکایی برای دوستانش می فرستاد. در آن کارت نوشته شده بود: «در آستانهٔ سال نو مایلم دعایی را که از یک رییس قبیلهٔ سرخ پوستی یاد گرفته ام به یاد شما بیاورم. در آن دعا از و روح بزرگ خواسته شده بود که نور خود را به راه تاریک و پر سنگلاخی که در پیش داریم بیفشاند.»

نظریههای سیاسی موهبت الهی نیستند. البته گاهی ممکن است برای شخص متفکر و یا خوانندهٔ او قدرت وحی داشته باشند. در واقع نظریههای سیاسی محصول فکر انسانهایی است که در اثر کوشش مشقتبار و اغلب در اثر تجربهٔ مشقتبارتر فراهم آمدهاند. دعای رهبر سرخپوستان، که آقای استیونسون نقل میکند، در حقیقت هدف اصلی نظریههای سیاسی است. به این معنی که هدف آنها این است که در «راه تاریک و پر سنگلاخی که در پیش داریم» نوری راکه به شدت نیاز مند آنیم یفشاند.

#### نمايه

اگوستین ۱۱ انگلس، فردریش ۱۴۵ ابستون، دیوید ۱۸، ۳۵

بالدوین، جیمز ۸۳ بـرک، ادمـوند ۱۱، ۳۶، ۴۳، ۴۵، ۵۷، ۶۵، ۶۶، ۷۱، ۹۳ ـ ۹۵، ۱۰۸، ۱۹۰، ۱۶۱، ۱۶۱، ۱۶۹ ـ ۱۹۱

> برگر، پیتر ۹۱ بنتام، جرمی ۲۲ بنفیلد، ادوارد ۱۱۶ بهیموث ۶۱

پرایس، ریچارد ۳۶ پولانی، مایکل ۱۲۴ پین، تامِس ۹۳-۹۵، ۱۰۸ ابن تیمیه ۱۲ ارسطو ۲۰، ۲۲، ۲۲، ۵۸، ۹۴، ۱۰۱، ۱۹۶، ۱۶۵، ۱۱۷، ۱۶۶، ۱۹۶، ۱۹۶، ۱۹۲، ۱۹۶

> استالین ۱۵۰ استرارس، للو ۲۹، ۵۰ استیونسون، ادلی ۲۹، ۱۳۰ اسکینر، بی. اف. ۱۸۵، ۱۸۶ اسمیت، لیلیان ۴۶

199.195

ساباین، جرج ۵۸ سقراط ۲۲، ۲۸، ۲۹، ۲۷ ۲۷ ۸۸،

141 . 174 . 175 . 177.

سقراط ۱۹۵

سنسيمون ١٢٠

سياست ۹، ۱۰، ۱۲، ۱۷-۱۹، 17-07, 77, 77, 77-77, .0. LYT . FO\_ FT . F. \_ OA . OF . O1 .1.7 .45 .41 .4. .40 .47 1112 A112 4117 Y117 ·147 .175 .110 .177-17. 111 - 101 - 101 - 101 1111

194.194.195.197

141-441 (141 741) 741)

شاو، جرج برنارد ۱۲۱

عشتی و تعلن ۱۶۷

غزالی، ابوحامد محمد ۱۲

فسسروم، اریش ۸۳، ۱۰۴ ۱۰۶، ۱۴۵، 197

فـــرويد ۹۶، ۹۸-۱۰۱، ۱۰۴-۱۰۹، 191.091.194.190.194

تاکر، رایرت ۸۸۸۸ تفكراتي مربارة اتقلاب فرانسته ۲۶، ۶۵،

> ت*فکراتی دربا*رهٔ *تعلیم و تربیت* ۱۱۱ تملن و تاخشنودی های آن ۹۸ تولمین، استیفن ۲۲، ۲۴، ۲۸ تیلیش، یار ۱۲۳

جسمهور ۱۷، ۲۵، ۳۵، ۳۶، ۲۲، ۷۶، 111. 771. Y71. 371-A71. 145 - 150 - 154 - 155 جي، جان ١٣٩

حقوتی بشر ۹۳

خطابهٔ مفاعی ستراط ۷۳، ۷۶

داروین، چارلز ۱۹۷ وست نوشته های فلسفی و اقتصادی سسال YV-1ATT ديونوسيوس 149

> رمسالهای دریارهٔ سرشت آدمی ۱۵۳ روزاک تودور ۱۵۶ روزولت ۱۱۲

ژانزاک، روسو ۱۸، ۲۲، ۳۵، ۵۵، ۵۶، ۶۹، ۷۰، ۷۱، ۲۰۱، ۲۰۱، ۱۰۸، مقسقة اجتماع ۵۴ ۱۱۱، ۱۱۳، ۱۱۴، ۱۱۸، ۱۲۳، فوثرباخ ۸۶، ۸۷ ۱۲۲، ۱۵۰، ۱۵۱، ۱۷۴، ۱۹۴، فوریه، شارل ۱۳۲، ۱۳۳

11.7 .AA. QY. AA. AA. A.I. 1113 7713 071- 1713 19A . 150 . 154 . 151 - 109 199 . 195 . 197\_19 . . 177 مارکوزه، هربرت ۲۶، ۲۷، ۹۱، ۹۱، ۱۰۴، 4.1-X-11 .11. A11. YTL 194.154

مساكسياولي ۴۰، ۵۶ ۵۹ ۵۷، ۲۷، ۱۴۹، 194 - 191 - 184 - 184

مسمديسون، جسيمز ۲۲، ۲۲، ۱۱۰، P71-771, 171, 171, 0A1, ۱۸۶

> مقالات فدراليست ١١٠ متسكيو ١٧١ میشلز، رایرت ۱۸۱، ۱۹۱ میلتون، فریدمن،۱۱۲ ميل، جان استوارث ۵۵

ماوردی ۱۲

تامهای دریارهٔ تساهل ۱۶۶ نوهاس، ربچارد ۹۱

ویر، ماکس ۱۸۱ ویتگنشتاین، لودویک ۲۲

هابز، تامِس ۱۱، ۱۷، ۲۲ ۲۷، ۲۶، ۲۶، 102 YOS POS 17-77, PAS . 1 - A . 1 - T . 1 - T . 1 - 1 . 9 A \_ 9 5 7/12 A/13 P7(1 77(1 77/1

*قىرارداد اجستمامى* ۱۸، ۳۵، ۹۸، ۱۰۳، 771.771.771 قسوانسين ۲۲، ۵۲، ۵۲، ۷۱، ۹۶، ۹۹، 4.1. 711. AY1. 171. 771. 144.144

> کاپلان، آبراهام ۲۰، ۲۸ کارول، لوئیس ۱۵۴ کاسترو، فیدل ۴۶ كافكا، فراتتس 100 کان، ادموند ۵۳ کرلمول ۵۹ کندی، رابرت ۱۲۱ كتفوسيوس ١٢ کوهن، تاسی ۲۱، ۲۸ کینز، جان مینارد ۱۱۲

گفتاری در منشأ تاپر*لیری* ۷۱ ، ۱۰۲

لاسول، هارولد ۱۸ لاک، جان ۱۱، ۲۰، ۲۲، ۴۴، ۵۷، ۶۰-۶۲، ۱۱۱، ۱۱۲، ۱۵۹، ۱۶۶ نیبور، راینهولد ۸۹

> لانگر، سرزان ۵۵ لرنر، مایکل ۹۳ لوتر، مارتين ۹۶ 10. . 147 . 75 . 70 . 17 . 166 ليمن، والتر ٥٤ ليفتون رايرت جي ١٣٠

مسارکس ۲۰، ۲۲، ۴۲، ۵۲، ۶۷–۶۹،

## ۲۰۴ قهم نظریههای سیاسی

١٥٠، ١٥٨، ١٥٩، ١٧٠، ١٧٢، هميلتون، الكساندر ١٣٩.

۱۷۳، ۱۷۸، ۱۷۹، ۱۹۰، ۱۹۱، هوکر، ریچارد ۶۰، ۶۱

199.197.195.195

هارئز، لوييس ۴۴

مگل ۲۴، ۵۵، ۵۵، ۹۶، ۱۹۷، ۱۹۷

همیلتون، الکساندر ۱۳۹ هوکر، ربحارد ۶۰، ۶۱

میتلر ۱۵۰

هيوم، ديويد ١٥٣، ١٥٩، ١٤١، ١٤٢



#### منتشر شده است:

نوشتهٔ طاهر مقدسی، مقدمه، ترجمه و تعلیقات از **آفرینش و تاریخ** (در ۲ جلد) دكتر محمدرضا شفيعي كدكني نوشتهٔ دکتر مهرداد بهار یژوهشی در اساطیر ایران (یارهٔ نخست و دویم) ادبیات و سنتهای کلاسیک (تا ثیر پونان و روم بر ادبیات غیرب)، در ۲ جلد، نوشتهٔ ک. هایت، ترجمهٔ مهین دانشور و محمد کلباسی، ویراستهٔ مصطفی اسلامیه **سفرنامهٔ ابن بطوطه** (در ۲ جلد) ترجمهٔ دکتر محمدعلی موحد نوشتة ابوعبدالله حاكم نيشابوري، ترجمة خليفه نيشابوري، تاريخ نيشابور مقدمه، تصحیح و تعلیقات از دکتر محمدرضا شفیعی کدکنی شاعر آینهها(بررسیسبک هندیوشعربیدل) نوشتهٔ دکتر محمدرضا شفیعی کدکنی شاعری در هجوم منتقدان (نقد ادبی درسبک هندی، پیرامون شعر حزین لاهیجی) نوشتة دكتر محمدرضا شفيعي كدكني در اقلیم روشنایی (تفسیر چند غزل از حکیم سنائی) نوشتهٔ دکتر شفیعی کدکنی تازیانه های سلوک (نقد و تحلیل چند قصیده از سنائی) نوشتهٔ دکتر شفیعی کدکنی نوشته دكتر محمدرضا شفيعي كدكني موسيقي شعر نوشتهٔ لوئیس بورخس، ترجمهٔ کاوهٔ سیدحسینی و رادنژاد نُه مقاله دربارة دانته نوشته ايرج كابلي وزنشناسي وعروض از کیکاوس تاکیخسرو (داستانهای شاهنامه) نوشتهٔ محمود کیانوش نوشتة مصطفى اسلاميه ر**ضاخان ماکسیم** (نمایشنامه در هفت برده) نوشتهٔ ویلیام شکسییر، ترجمهٔ داریوش آشوری مكبث (نمايشنامه) اسطورهٔ زال (تبلور تضاد و وحدت در حماسهٔ ملی) نوشتة محمد مختاري نوشتهٔ دکتر منوچهر مرتضوی مسائل عصر ايلخانان از آستارا تا استارباد (در ۵ جلد) نوشتهٔ دکتر منوچهر ستوده تاريخ هنر مدرن (در قطع رحلي) نوشته ه. ه. أرناسون، ترجمهٔ مصطفى اسلاميه نوشتهٔ لئواشتراوس، ترجمهٔ باقر پرهام حقوق طبیعی و تاریخ

بررسی یک پروندهٔ قتل

زير نظر ميشل فوكو، ترجمهٔ دكتر مرتضى كلانتريان

اندیشهٔ سیاسی از افلاطون تا ناتو 📉 نوشتهٔ برایان ردهد، ترجمهٔ کاخی/ افسری ایرانیان مهاجر در امریکا نوشتهٔ عبدالمعبود انصاری، ترجمهٔ دکتر ابوالقاسم سرّی نوشتهٔ هوشنگ عامری اصول روابط بين الملل (ويراست دوم) نقش زور در روابط بین الملل نوشتهٔ آنتونیو کاسهسه، ترجمهٔ مرتضی کالانتریان جهان به کجا می رود؟ (ویراست دوم) نوشتهٔ آدام شاف، ترجمهٔ فریدون نوائی مثلث سرنوشت (امریکا، اسرائیل وفلسطینی ها) چامسکی، ترجمهٔ هرمز همایون پور نوشتهٔ هگل، ترجمهٔ باقر پرهام استقرار شریعت در مذهب مسیح چنین گفت زرتشت نوشتهٔ فریدریش ویلهلم نیچه، ترجمهٔ داریوش آشوری شهرنشینی در ایران نوشتهٔ فرخ حسامیان، گیتی اعتماد و محمدرضا حائری یسامدرنیسم در بوتهٔ نقد (مجموعهٔ مقالات) گزینش و ویرایش خسرو پارسا نوشتهٔ گائتان پیکون، ترجمهٔ کاظم کردوانی أندره مالرو در أيينة أثارش مبائي فلسفه (آشنايي با فلسفة جهان از زمانهاي قديم تا امروز) دكتر أصفه أصفي اتوبیوگرافی آلیس بی. تُکلاس نوشتهٔ گرترود استاین، ترجمهٔ پروانه ستاری ترانهٔ زمین (زندگی گوستاو مالر) نوشتهٔ کورت بلاکف، ترجمهٔ علیاصغر بهرامپیگی نوشتهٔ جون شیسل، ترجمهٔ بهزاد باشی زندگی شومان نوشتهٔ ژان\_ژول ورن، ترجمهٔ علیاصغر بهرامپیگی زندكي ژولورن ترجمة مرتضى افتخاري بتهوون به روایت معاصرانش منم فرانكو نوشتهٔ مانوئل واسكز مونتالبان، ترجمهٔ دكتر مرتضى كالاتتريان مجموعة مقالات در نقد ومعرفي أثار بهرام بيضايي گردأورنده زاون قوكاسيان گردآورنده غلام حیدری مجموعة مقالات در نقد ومعرفي أثار لمير نادري زلون قوكاسيان كفتوكويا بهرام بيضايي فیلیهای برگزیدهٔ سینمای ایران در دههٔ ۶۰ زلون قوكاسيان چایی چراغی روشن است (مجموعهٔ داستانهای کوتاه) نوشتة محمد زرين تا هر وقت که برگردیم (داستانهای کوتاه) غسان کنفانی، ترجمهٔ موسی اسوار نمودهای فرهتگی و اجتماعی در ادبیات فارسی نوشتهٔ محمود روح الامینی گروندریسه، میانی نقد اقتصاد سیاسی (جلد دوم) نوشتهٔ کارل مارکس ترجمه باقر يرهام واحمد تدين نوشتة آدام شاف ترجمه فريدون نوائى جشماتناز سوسياليسم مدرن پیرامون زیان و زبانشناسی (مجموعهٔ مقالات) دكتر محمدرضا باطني دكتر علىمحمد حقشناس أواشناسي (فونتيك)

زبان شناسی اجتماعی (درامدی برزبان وجامعه) ترادگیل، ترجمهٔ دکتر محمد طباطبایی روشهای تحقیق در علوم اجتماعی یاتریک مکتیل، ترجمهٔ محسن ثلاثی روشن نگری چیست؟ (مجموعهٔ مقالات از کانت، هردر، و...) ترجمهٔ سیروس آرین پور یاد بهار (یادنامهٔ دکتر مهرداد بهار) مجموعهٔ مقالات گروه نویسندگان گزارش یک آدمربایی نوشتهٔ گابریل گارسیا مارکز، ترجمهٔ جاهد جهانشاهی ترانه خوانی برای آفتاب (مجموعهٔ شعر) بيژن هنريکار نوشتهٔ جان برگر، ترجمهٔ فیروزه مهاجر دربارة نكريستن عبدالله كوثري كزيدة شعرها نوشتهٔ دکتر علی تقی پورظهیر مباني و اصول آموزش و پرورش آیینها و جشنهای کهن در ایران امروز نوشتة محمود روحالاميني نوشتهٔ دکتر علی تقی پورظهیر مقدمهای بر برنامهریزی درسی و آموزشی اصول اساسی برنامهریزی درسی و آموزش رالف تایلر، ترجمهٔ علی تقی پورظهیر مدیریت مالی نوشتهٔ وستون /بریگام، ترجمهٔ حسین عبده و پرویز مشیرزاده مبانی بازارها و نهادهای مالی فیوزی امودیلیانی، ترجمهٔ دکتر حسین عبده تبریزی خصوصي سازى (در ۲ جلد) گروه پژوهشگران شرکت سرمایه گذارى صنایع ملى ایران نوشتهٔ دکتر محمد نصیری مقوق بين الملل خصوصي ۱۰۱ اثر ممتاز از بزرگان موسیقی جهان نوشتهٔ بوک اسپن، ترجمهٔ ع- ا. بهرامییگی نوشتهٔ فریدریش نیجه، ترجمهٔ داریوش آشوری تبارشناسي لخلاق زندگی، عشق و مرک لز دینگاه صادق هدایت نوشتهٔ شاپور جورکش روشن تر از خاموشی (برگزیدهٔ شعر امروز ایران) به انتخاب و مقدمهٔ مرتضی کاخی كزيدة اساسي طب كودكان ناسون، ترجمة استادان دانشگاههاي يزشكي ايران فارما کولوژی پرستاری سیدنی هایکینز، ترجمهٔ دکتر پرستی و دکتر جهانگیری ویراستهٔ دکتر پیستی و دکتر جهانگیری فارماكولوزي تفطفيزشكي نوشته باربارا بيتز، ترجمهٔ دکتر ارجمند رلتنماي معاينة فيزيكي نشائمها ومعاينة باليني بيماريهاي قلب وعروق نوشتة نكتر على أكبر توسلي نوشتهٔ دکتر مسعود علی بور کاربرد بالینی کارهای خون و تعادل اسید و باز



سوفوكل، ترجمهٔ نجف دريابندري أنتيكون نوشتهٔ جانفرانکو پوجی، ترجمهٔ بهزاد باشی تکوین دولت مدرن نوشتهٔ جان وایس، ترجمهٔ عبدالمحمد طباطبایی سنت فاشيسم نوشتهٔ کمپل اسینگر، ترجمهٔ دکتر محمدرضا باطنی مغز ورفتار زبان و تفکر نوشتة دكتر محمدرضا باطني نوشتهٔ یان أزوالد، ترجمهٔ دکتر محمدرضا باطنی خوال ترجمة جلال الدين رفيعفر منشأ عالم، حيات، انسان و زبان دكتر عبدالمجيد ارفعي قانون خمّورابی (ترجمه از متن میخی) داستانهای گرشاسب، تهمورس، جمشید، کلشاه و متنهای دیگر (بررسی آوانویسی و ترجمه از متن پهلوی، کتایون مزداپور دستنویس م. او ۲۹ نوشتهٔ گراردو نیولی، ترجمهٔ منصور سیدسجادی زمان و زادگاه زرتشت نوشتهٔ ماریو پارگاس پوسا، ترجمهٔ عبدالله کوثری جنگ أخر زمان نوشتهٔ فرانسواز ژیلو، ترجمهٔ لیلی کلستان زندگی با پیکاسو نوشتهٔ رایت میلز اگرت، ترجمهٔ اکبر افسری منش فردوساختار اجتماعي اوجهای درخشان هنر ایران (رحلی، مصور) را اتینگهاوزن، ترجمهٔ هرمز عبداللهی نوشتهٔ رالف دارندرف، ترجمهٔ غلامرضا خدیوی انسان اجتماعي نوشتهٔ آلبادِ سِس بدس، ترجمهٔ بهمن فرزانه از طرف او متوجهر أتشى چه تلخ است این سیب! (مجموعهٔ شعر) واكثر در بايروت نوشتهٔ قردريش نيچه، ترجمهٔ ابوتراب سهراب و عباس كاشف نوشتهٔ لیف شیتز، ترجمهٔ مجید مددی فلسفة هنر از دیدگاه مارکس مفهوم سکونت (به سوی معماری تمثیلی)،نوربرگ شولتز، ترجمهٔ م. امیریاراحمدی فلسفه و اندیشهٔ سیاسی سبزها نوشتهٔ اندرو دابسون، ترجمهٔ محسن ثلاثی نوشتهٔ روت برلاو، ترجمهٔ مهشید میرمعزی خاطرههایی از برشت نوشتهٔ برونوفسكي /مازليش، ترجمهٔ لي لا سازگار سنت تفکر در غرب

Download from:aghalirary.com

# THOMAS A . SPRAGENS UNDERSTANDING POERSTAL THEORY

