# په اسلام کې د ژوندانه اداب

Aghalibrary.com



په اسلام کې د ژوندانه آداب

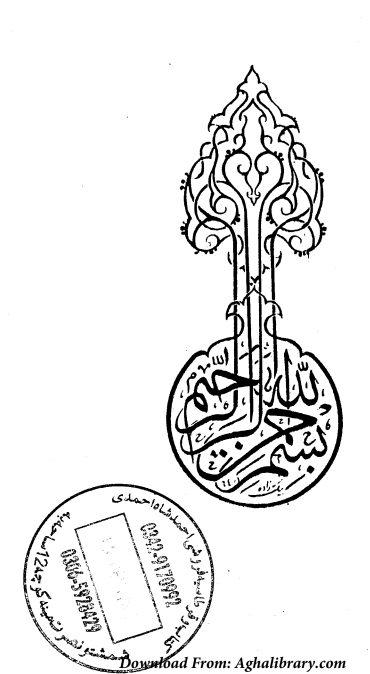
# Aghalibrary.com

ليكوال 🗉 مولانا محمد يوسف " اصلاحي " **ژباړن : سيد فضل مـــولا " لټون "** 



#### دكتاب ييزندنه د کتاب اردو نوم : آداب زندگی د کتاب پښتو نوم : په اسلام کې د ژوندانه آداب ليكوال 👘 مولانا محمد يوسف " اصلاحي" ژبارن 💠 سيد فضل مولا " لټون " خپروندوی 💠 د پيغام خپرندوي مـرکز د چاپ دريم ځل : ۱۴۲۹ هجرې قمېرې کال د چاپ شمبر : ۱۰۰۰ **تر که** د چاپ او چار د خپروندې لياره خوندې دي اوسنې پته : ډهکې منورشاه قصه خواني بازار پيښور -ننگرهار جلال آباد ښار شرين دل پلازه شپږم نمبر دوکان ځمکتلي د نقيب الله کتاب پلورنځي..... مونائل : ۹۳ ۷۸۶۹۳۶۸ ۵۰۰ - ۹۵۶۴۲۳ ، ۹۳ ۹۵۶۳۰۰

Download From: Aghalibrary.com



## د پيغام خپرندوي مرکز

#### موخی او اهداف

درنو لوستونکبو ! مونږ ستر څښتن تعالى جل جلا له شکر ادا کوو چې د پيغام خپرندوى مرکز له لارې حپلو درنو هيوادوالو ته فرهنګې خدمت کوو .

دغـه مرکز بـه انشـاء الله داسـې آثـار خپـروی چې زمونې د درانـه اولـس دينۍ او ملي جذبي او احساسات يې هيله لري

پيغام يوه سوچه خپلواکه او افغانی اداره ده چې يو شمير با احساسه فرهنګيالو بنسټ ايښی دی هر افغان ليکوال يې د غړيتوب وياړ تر لاسه کولی شی او يوازينی موخه يې د اسلامی - افغانی فرهنګ وده او غوړونه ده .

انشـاء الله موږ به هڅه وکړو چی داسی آثار خپل درانه اولس ته وړاندی کړو چی د نن'او سبا نسلونو ته پر غوره پيغام برسيره يو معيار ولری چې د علم او فن خاوندان پری قانع وي .

له ستر پرودګار څخه غواړو چی خپلو درنو قلموالو په مرسته او ملاتړ (پيغام خپرندوی مرکز) د هيواد په يوه لوی او با اعتبار فرهنګي مورچل بدل شي

> عبدالناصر "غواص" د پيغام خپرندوی مرکز سرپرست

#### Download From: Aghalibrary.com

پ اسام کې د ژوندانه آداب

#### ييژندنه

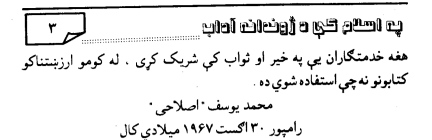
له ژوندانه نه پوره ګټه تر لاسه کول، په زړه پورې خوندونه اخيستل او واقعًا بريالۍ ژوندون تيرول په رښتيا سره چې ستاسې حق دي، خو دا هله کيداى شى چې تاسبې د ژوندانه پر آدابو وپوهيږې ! د بريالى ژوندانه له اصولو او آدابو نه خبر اوسۍ او نه يوازي دا چې ترى خبر اوسي بلکه په عملي توګه پر دغو اصولو د خپل ژوندانه برابرولو او د ښکلي او ښايسته کولو په پرله پسى کوښنونو کې مشغول هم اوسى

ادب او سليقه، درنښت، پاكوالي او سپيڅلتيا، غوره او ښه انتخاب، ترتيب او د خپلي سپيڅلتيا خيال ساتل، د ښکلا سره مينه او احساس، ښه راشه درشه او غوره اخلاق، همدردي او خير غوښتنه، ښه خوي او خوږې خبريې، تواضع او عاجز خويې، ايثار او قربانې ، بې غرضي او اخلاص، هوډ او خپلوکي، د مسئووليت احساس او استعداد ، له خدايه ويره او تقوي، پر الله جل جلاله توكل او زړوتوب، دا د اسلامي ژوندانه هغه په زړه پورې نښۍ نښانې دي چې شته والۍ يې په مومن کې ژوندنيزه ښکلا او په خلکو کې داسې ژور محبوبيت پيدا كوي چې نه يوازې صحيح مسلمانان بلكه له اسلام سره نا بلد انسانان هم بي واکه د هغه لوري ته راګرځي او عامه ذهنونه پردي سوچ کولو اړکوي چې کوم انسانيت پال دين چې د ژوندانـه ښکلي کولو او سمولو او د بې اندازۍ جاذبيت د خپلولو لپاره انسانیت ته دا ارزښتناک اصول او آداب ورېښي، هغه په رښتيا سره د هوا او رڼا په څير د ګرد بشريت ميراث دي او بې له شکه د دي وړ دي چې ګرد بشريت د هغه د منلو پر اساس خپل ځانګړۍ او ټولنيز ژونـدون پــه برياليتوب سـره آباد کړي، چې پـه نړۍ کې يې هم ژونــدون د راحت او آرام او د خوښي او خوشحالي او د امن او عافيت څانګو شي او د اخرت پـــه ژونــدانه کې هم هغه څه تر لاســه کړې چې د کامياب او فلاح ميندونکي ژونـــدانه لياره ضرورۍ دي .

د نظر لاندې د ( ژوندانه آداب ) کتاب کې د اسلامی تهـ ذيب پورتني اصول د تاليف او تصنيف په دود لارو چارو د وړانـدي کولو کوښښ شوي دي، د کتاب

| L'                                      | بادا شاخور د په اسا                                     |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| ښوونه او د اسلامی                       | الله، نبوي سيرت او د اسلامي تلپاتي نښو نښانو په لار     |
| له ټولګه ( مجموعه )                     | فطرت او مزاج په رڼا کې د ژوندنيز درناوي زده کوونکي دغ   |
|                                         | ترتيب كړاۍ شوي ده چې پنځه مهم فصلونه ( څپركې ) لري :    |
|                                         | لومړي څپرکې : تهذيب او سليقه .                          |
|                                         | دويم څپرکې  د بنده ګې ښکلا                              |
|                                         | دريم څپرکې ، ټولنيزه ښکلا                               |
|                                         | څپرکې : دين ته بلنه .                                   |
|                                         | پنځم څپرکې : د بنده ګې احساس .                          |
| ونو پورې د اړونــدو                     | په دغو پنځو څپرکيو کې نږدې د ژونـدانه پـه ټولو اړخ      |
| ، د هر چاله پوهي سره                    | ( مربوطو ) اسلامي آدابو اغيزمن ترتيب، آسانه او ساده ژبه |
| لايلو سره په وينا وال                   | سمه او په زړه پورې تشريح او له سترګو روښانوونکيو د      |
|                                         | انداز کې په پرله پسی نمبر وړاندی ، کړاۍ شوي دي .        |
| د هر پاټکې (طبقي)                       | هيله ده چې د ژوندانه د آدابو دغه ټولګه (مجموعه) به      |
| كرم خو راګټوره ثابته                    | او د هر عمر مينه والو لپاره د الله جل جلاله په فضل او   |
| ي ارزښتناکو او سوز                      | شي، له اسلام سره مينه لرونكي خويندي وروڼه به د همد      |
| لمو کوچنيانو د اخلاقو                   | لرونکيو دعاګانو په رڼا کې خپل ژوندون برابر کړي او د خپ  |
| کومه چې امکان لري<br>مريکې              | او کړو وړو په سمو جوړولو کې به هم کوښښ وکړي او تر آ     |
| بو ښکلي کړاۍ شوي<br>پر ټر               | خپلو کوچنيانو ته به دغه دعانکانې زده کړی ، پر دغو آدا   |
| يږي او په اخرت کې به                    | ژوندون ته به په دي نړۍ کې هم د درناوي په سترګو کتل ک    |
|                                         | هم د اجر او ثواب وړ وګڼل شي .                           |
| فايده احيستل شوي د                      | د کتاب په ترتيب کې چې له کومو کتابونو او حوالونه ه      |
| 1                                       | هغې يادونه به پخپل ځای کيږي                             |
| ، شرافت وروبینی او<br>منابق از در می از | الله جل جلاله ته دعا ده چې دي خدمت ته د مننی            |
| استحيل مقتليه فأحصد الا                 |                                                         |

و مسلمانانو ته وس ورکړی چې هغوي د دغو آدابو پر وسيله خپل ژوندون جوړ او ښکلي کړی، د اسلام لپاره يې په زړونو کې د مينۍ او محبت ولولي پيدا شي، او دغه مجموعه، د الله جل جلاله بنده ګان د الله جل جلاله د دين په لور راوستلو کې اغيزمنه وسيله او د ترتيبوونکی لپاره د بښنۍ لامل شي، او د دين



باوا شافوا د (د المان المان الم

لومړی څېرکې ( فصل ) له حضرت جابر رضي الله عنه نه روايت دي يوه ورځ پيغمبر اکرم صلۍ الله عليه وسلم د خبرو اترو لپاره زموږ خواته تشريف راووړ، هغه ولييا چې يو سړی په ګرد او دوړو ککړ دي او ويښتان يې انجړ پنجړ ببر دي ، هغه وفرمايل آيا له ده سره ګومنځ نشته چې خپل ويښتان پری ګومنځ کړی ! او يو بل سړی يې ولېد ، چې جامي يې ډېري خيرنې وي، هغه وفرمايل چې: آيا له ده سره هغه څيز هم نشته چې خپلې جامي پرۍ ووينځۍ او پاکۍ يې کړی؟

•

۴

باعا فائون د محم وسار ب

د پلکوالۍ او سپیڅلتیا اداب

۵

الله تعالى هغه وكړى خپل دوستان كڼى چې د پاكې او سپيڅلتيا پوره پوره خيال ساتي او د پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده پاكي او سپيڅلتيا نيم ايمان دي يعنۍ نيم ايمان توبه ده چې سړى خپل روح پاك او صاف وساتي او نيم ايمان دا دي چې سړى د بدن د پاكې خيال وساتي، د روح پاكوالي او صفايې دا ده چې د كفر او شرك او د كناه او كمراهيو له چټليو نه وساتل شي او په صالح كروهي (عقيده) او سپيڅليو اخلاقو ښكلي كړاى شي او د بدن پاكۍ او سپيڅلتيا دا ده چې له ظاهري پليتيو نه په ساتلو يې د نظافت او سليقي پر آدابو ښكلي كړاى شي

⊚ له خويه د راويښيدلو نه وروسته دي د لاسونو مينځلو پرته د اوبو په لوښي کې لاس نه وهي، څه معلومه ده چې په خوب کې يې لاسونه په کوم کوم ځای لګيدلي دي .

⊚ دلمبا په ځای کې د تشو متيازو کولو نه ځان وساتي په ځانګړۍ توګه چې د لمبا ځای ځمکه سمنټ شوي نه وي

د قضاى حاجت پروخت به نه قبلي ته مخه كوي او نه به ورته شاګر ځوي له او زګاريد وروسته په لوټه او اوبو استنجاء وكړى يا يوازي پر اوبو خپل ځانونه پاک كړى ، پر خوشيانو، هډوكيو او سكرو او نورو استنجاء مه كوي او له استنجاءوروسته پر خاورو او يا صابون لاسونه ښه پريمينځى

کله مو چې هر ډول قضای حاجت ته اړتياوي نو د خوړو خوړلو ته مه کښينی، د قضای حاجت نه د اوزګاريدو وروسته خواړه وخوری

و د څه خوړلو په وخت کې ښې لاس کاروي په اوداسه کې هم له ښې لاس نه کار اخلۍ، د استنجاء کولو او پوزې پاکولو لپاره له چپ لاس نه کار واخلي

و پر پسته ځمکه متيازی کوي چې پر جامو مو څاڅکي پری نه ووزی او تل پر ناسته متيازی کوي، هو! که ځمکه د ناستی وړ نه وي او يا کوم واقعی مجبوريت وي، نو پر ولاړه متيازی کولاۍ شي، خو په عامو حالاتو کې ډېر بد عادت دي چې بايد په ټينګه تری ځان وساتل شي

| ۶                                                          | بادا شاعو د ژوندان آدان                                                  |
|------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| سيوري لرونکي ځايونو کې د                                   | ی د ويالو او نهرونو پر غاړو، پر عمومي لارو او 💿                          |
| ، هم په تکلیف کیږي او دا کار                               | قضاي حاجت له پاره مه کينۍ، له دي نه نور خلک                              |
|                                                            | د ادب او تهذيب پر خلاف هم دي .                                           |
| او خولي پر سر کړی او د تلو                                 | ، کله چې ډکو متيازو ته ځي نو څپلۍ په پښو                                 |
|                                                            | ب مختدا دعا ولولين:                                                      |
| ربخاری ، صحیح مسلم]                                        | پروپېل دا يې ولويي<br>اللهم إيني اعوذيک مِنَ الُخبثِ وَالخَبَايثِ [صحيح  |
| هغو شيطانانو څخه چې نران                                   | ر الهي ا تاته بناه درورم له شيطانانو څخه، له                             |
|                                                            | دي، او له هغو نه هم چې ښځۍ دي) .                                         |
|                                                            | او کله چې له متيازو نه بيرته راوګرځي ، دا دعا و                          |
| سايى، سنن ابن ماجە]                                        | ٱلْحَمُدِيلَةِ الذِّي أَذَهَبَ عَنَّى الأَذِي وَعَافَانِي [سنن ن         |
| کړ او سلامتۍ یې راوېښله ) .                                | دد الله جل على شانه شكر دي چې زما نه يې تكليف لري                        |
| یاط سرہ توف دانی استعمال                                   | ، د پوزې څوڼ کولو او بلغم توکولو لپاره احت                               |
|                                                            | کړي او د خلکو نه پناه خپله اړتيا پوره کړي .                              |
| ي نه د ګړنګانو ايستلو نه ځان                               | ی هر ځلي په سپږمو کې کوتۍ وهل او له پوز                                  |
| م پناه خپله اړتيا پوره کړي .<br>پناه خپله اړتيا پوره کړي . | وساتي، که د پوزې پاکولو ته اړتيا وي نو د خلکو ن                          |
| نونه په کلکه وژغوري ، دا ډېر                               | ۍ په دسمال کې د بلغمو توکولو او مږلو نه ځا                               |
|                                                            | بد عادت دي، مګر دا چ <i>ې م</i> جبوري <i>وي</i> .                        |
| داسې خبريې مه کوي چې پر                                    | ، چې خوله مو له پان او نسوارو نه ډکه وي                                  |
| ، همدا رنګه که تمباکو او پان                               | مخاطب مو څاڅکي پريوزي او هغه په تکليف شي                                 |
| کړی، او د دي هم خيال وساتي                                 | ډېر خوري نو د خولي پاک ساتلو ته زياته پاملرنه و                          |
|                                                            | چې د خبرو کولو پر وخت چاته خوله نږدې نه کړي .                            |
| بر مهال امکان نه لری نو زیاتره<br>م                        | په اودس کولو کې ښه احتياط کوي او که ه                                    |
| ې اوبه نه وي نو تيمم وکړي ، د                              | په اوداسه سره اوسيدلو کوښښ وکړي، چيرۍ چو                                 |
| و د اودس کولو پر وخت دا دعا<br>بر در کتر و مترت در در در ا | بسبم الله الرحمن الرحيم به ويلو اودس پيل كړي او                          |
| واشهد أن محمدا عبده ورسوله                                 | وَلولَى أَ أَشهَد أَن لا إَله إلا اللهُ وَحدَه لا شَرِيكَ لَهُ           |
| [جامع ترمذی ]                                              | ٱللهُم اجْعَلَنِي مِنَ النَّوَابِيُنَ وَاجْعَلَنِي مِنُ المُتَطَهِرِيُنَ |
|                                                            |                                                                          |

ŧ

۲ السلام الم الله جل جلاله پرته هېڅوک معبود نشته هغه يوازي او زه ګواهی ورکوم چې له الله جل جلاله پرته هېڅوک معبود نشته هغه يوازي او ځانله دي او هيڅوک ورسره شريک نشته، او زه ګواهی ورکوم چې محمد صلی الله عليه وسلم د الله بنده او رسول دي، الهۍ! ما په هغو خلکو کې شامل کړی چې ډېر زيات توبه کوونکي او ډېر زيات پاک او سپيڅلۍ اوسيدونکي دي. او چې له اوداسه نه اوزګار شي دا د عا ولولی : سُبځانک اللهم وَبِحَمْدِک اشهد از لا اله الا اُنُت اَسُتغفر کَ وَاَتَوُبُ اَلَيْکَ [ سنن نسايی ] هيڅوک پرته له تانه معبود نشته مګر همدا ته يې، زه له تانه د بښنی غوښتونکۍ يم او هم تاته راجع کېږم د حضور اکرم صلی الله عليه وسلم ارشاد دي چې د قيامت پـه ورځ بـه زما د امت نښه دا وي چې د هغوي کوچولی او د اوداسه غړۍ به له نوره خلېږۍ نو چې څوک خپل نور زياتول غواړۍ زيات دي کړی [ صحيح بخاری، صحيح مسلم ] آ له پابندي سره مسواک استعمالوي د حضور اکرم صلی الله عليه وسلم ه له پابندي سره مسواک استعمالوي د حضور اکرم صلی الله عليه وسلم

کې له پېلندي شره مسواف استعمالوي د حضور اکړم صلیالله علیه وسلم ارشاد ( لارښوونه ) ده که ما د امت د تکلیف خیال نه ساتلای نو په هر اوداسه کې به مۍ هغوي ته د مسواک حکم کړی وو ، یو ځلی هغه ته څو کسان راغلل چې غاښونه یې ژیړ شوي وو، هغه صلیالله علیه وسلم چې ولیدل ، د مسواک وهلو ټينګار یې پرۍ وکړ.

و په هغته کې خو يو ځلى غسل خامخا و کړى، د جمعى په ورځ د غسل کولو خيال ساتۍ او د پاکو او سوتره جامو په اغوستو سره د جمعى په لمانځه کې ګډون و کړي ، پيغمبر صلى الله عليه وسلم فرمايلى چې: د امانت ادا کول سړى جنت ته بيايې، صحابه رضى الله عنهم پوښتنه و کړه يا رسول الله! د امانت نه مراد څه شي دي؟ وي فرمايل : د ناپاکى نه د پاکوالى لپاره غسل کول، تر دي ستر امانت الله تعالى نه دي ټاکلى ، کله چې چاته د لمبلو اړتيا پيښه شي نو غسل دي و کړي

 ې اسلام کې د ژوندانه آداب

ويښتانو ته د تيل ورکولو او ږومنځولو خيال ساتۍ د ږيرۍ اوږده او بې ترتيبه ويښتان په بياتۍ (قيچي) برابر کړي، په سترګو کې رانجه استعمالوي، د نوکانو پرۍ کولو او پاک ساتلو خيال ساتي ، او له ساده او اعتدال سره د مناسبي ښکلا خيال وساتي

و د پرنجی په وخت کې خولي ته دسمال ونيسۍ، چې پر جامو مو څاڅکی پرۍ نه وزی له پرنجۍ وروسته الځمد الله ( الله لره ټوله ثنا ده ) ووايې او اوريدونکۍ دي يرحمک الله ( الله دي پر تاسی رحم وکړی ) ووايۍ او د هغې په ځواب کې يَهد يُکم الله ( الله دي تاسی ته هدايت وکړی ) وواياست

ه خوشبوي زياته کاروي د پيغمبر اکرم صليالله عليه وسلم خوشبوي ډېره خوښه وه، هغه صليالله عليه وسلم به له ويده کيدو وروسته چې کله د نورو اړتياو نه فارغ شو نو خوشبويې به يې خامخا لګوله

\*\*\*

باوا ښاموړ و (وندان آداب

## د روغتیا آداب

٩

\* روغتيا د الله تعالى ستر نعمت دي او ستر امانت هم، د روغتيا ارزښت وپيژنۍ او په ساتنه كې يې هيڅكله بې پروايې مه كوي، يو ځلى چې روغتيا خرابه شي نو بيا په ډېره ګرانه بيرته ځاى ته راځۍ، لكه څنګه چې كوچنى وينه لويي لويي كتابخانى خاوري ايري كوي او له مخه يې وړۍ، همدا رانګه ډېره كوچنۍ بې پروايې او كوچنۍ ناروغى ژوندون تباه كوي او پاي ته يې رسوي ، د روغتيا له غوښتنو نه سترګي پټول او په ساتنه كې يې بې پروايې كول د الله جل جلاله ناشكرى هم ده او بې حسي هم.

د بشری ژوندانه اصلۍ جوهر عقل ، اخلاق ، ایمان او شعور دی او د عقل، اخلاقو، ایمان او شعور د روغتیا دارو مدار هم تر ډېره حده په بدنی روغتیا پورۍ اړه لری، د عقل او دماغ وده د غوره اخلاقو غوښتنه او دینی فرایضو د ادا کولو لپاره بدنی روغتیا د بنسټ حیثیت لری ، د ناتوانــه او ناروغ بدن عقل او دماغ هم ناتوانه وي او کار کول یې هم بې اندازی حوصله ماتوونکی ، او چې کله ژوندون له هیلو، ولولو، او حوصلو نه بې برخی وي او ارادی کمـزوری ، ولولی سـري او ویجاړی نو داسې بې خونده ژوندون د بې ځواکه بدن لپاره روحی عذاب وي

په ژوندانه کې چې مومن بايد کومی غوره کار نامی سرته ورسوي او د خلافت کوم ستر مسئووليت چې بايد سرته ورسوي، د دي لپاره ضرورۍ ده چې په بدن کې روح وي، په عقل او دماغ کې قوت وي، په ارادو کې محکمتيا وي، حوصلی يې لوړی وي او ژوندون يې د ولولو، هيلو او غوره ارزوګانو نه ډک وي، له روغو او ژوندي زړيو وګړيو نه ژوندي قامونه جوړيږی او همداسی قامونه د ژوندانه په اړو پيچ کې د غوره قربانيو په ورکولو د ځان لپاره غوره مقام پيدا کوي او د ژوندانه پر ارزښت او سترتوب پوهيږي

ب تل ترو تازه خوښ او خوشحاله تکړه او چالاک اوسي ، د ښه خوي، ښو اخلاقو، موسکا او ژوندي زړيتوب په وسله ژوندون ښکلي او راښکونکي کړي، پ است کی د او مراویت کی است است است است است است الله عم ، غوسی، بی خایه فکرونو، کینی او حسد، تنګ نظری او مر اویتوب او له دماغی زورونی ځان وژغوری ، دغه اخلاقی ناروغی او ذهنی پریشانی پر معده بده اغیزه پریباسۍ او د معدي ناروغی د دروغتیا بدترین دښمن دي ، د نبې صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده، ساده اوسم اوسی ، منځني ژوند غوره کړي او ترو تازه اوسۍ .... [مشکوة]

يو ځلى پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم يو بوډا سړى وليد چې د دوه زامنو پر اوږو يې لاسونه ايښى د هغوي تر منځ ګوډ ګوډ روان دي، هغه وپوښتل پردي بوډا څه شوي دي؟ خلكو وويل چې ده تر بيت الله پورى پياده تلل نذر منلى و، نبې صلى الله عليه وسلم ارشاد وفرمايه " الله جل جلاله له دي نه بې نيازه دي چې دا بوډا خپل ځان په عذاب اخته كړى " او هغه بوډا تـه يې حكم وكړ چې سپور شه او خپل سفر پوره كړه

حضرت عمر رضى الله عنه يو ځلمى وليد چې مړاوي روان دي، هغه ودراوه او تري وي وپوښتل څه ناروغ يې؟ ځلمي وويل، هيڅ ناروغى مۍ نشته ، هغه دوره راپورته کړه او وه يې ويراوه، ورته وي ويل ښه چابک پر لاره درومه

پيغمبر اکرم صلىالله عليه وسلم به چې پر لاره تـه نو ډېر درانـه ګامونه بـه يې ايښودل او له داسې زور سره به روان و لکه پر ځوړي چې راکوزيږي .

حضرت عبدالله بن حارث رضي الله عنه وايي : ما له رسول الله ﷺ نه زيات موسكا كوونكي سړى نه دي ليدلي ... [جامع ترمذي]

او نبې صلىالله عليه وسلم چې خپل امت ته كومه دعا ورزده كړى د هغې هم خيال ساتي

تَّللَّهُمَّ أَنَّى ٱعُوْذُبِكَ مِنُ الْهَبَمَّ وَ الْحُزُنِ وَ الْعَجُزِ وَالْكَسُلِ وَ صَلَّحِ النَّايُنِ وَغَلَبَهِ السِّرِجَالِ .... [صحيح بخارى، صحيح مسلم]

الله ازه خپل ځان ستا په پناه کې درکوم له پريشاني ، له غم نه ، له بيچارګي نـه، له سستي او لټي نه، د پور له بار او له دي خبريې نه چې خلک مي د فشار لاندي وساتي

¥ پر خپل ځان له ځانه زيات بارمه باروي، بدنــى ځواكونه مــه ضايع كوي، د بدنى ځواكونو دا حق دي چې د هغې ساتنه وكړاى شي او له هغې نه د توان سره باما دې د ژوغانه آداب

سم كار واخيستل شي ، حضرت عايشه رضى الله عنها فرمايى چې د پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده : همدومره عمل كوي د څومر چې په تاسى كې توان وي، ځكه چې الله نه بيزاره كيږى تر څو چې تاسې پخپله بيزاره نه شي ... [صحيح بخارى]

حضرت ابو قيس رضى الله عنه فرمايى چې زه د نبې صلى الله عليه وسلم په خدمت كې په داسې وخت كې حاضر شوم چې هغه خطبه وركوله، زه لمر ته ودريدم، نبې صلى الله عليه وسلم حكم وكړ سيوري ته شوم ... [الاداب المفرد ]

ودرينم، بې صلى شكى سي وسم مىمو چې يروي مىموم او پيغمبر اكرم صلى لله عليه وسلم د دي نه هم منع فرمايلى چې د چا د بدن دي يوه برخه سيوري او يوه برخه لمر ته وي.

د باهله قبيلي يوه ميرمن حضرت مجيبه رضي الله عنها بيانوي چې يو ځلي زما پلار پيغمبر اکرم صلىالله عليه وسلم ته د دين زده کولو لپاره ولاړ او ( د دين څو مهمي خبري يې معلومي کړي ) کور ته بيرته راغي ، بيا يو کال وروسته د هغه په خدمت کې حاضر شو، نو نبې صلي الله عليه وسلم هغه بيخي ونه پیژانده، نو هغه تری وپوښتل یا رسول الله صلی الله علیه وسلم زه دي ونه پيژندم؟ هغه وفرمايل : نه ! ما خو ته ونه پيژاندي ، خپل ځان راوپيژنه ؟ هغه وويل : زه د باهله قبيلي يو سړي يم تير کال هم ستاسي په خدمت کې حاضر شوي وم " نو نبي صلى الله عليه وسلم ورته وفرمايل " دا پر تا څه شوي دي!! تير کال چې ته کله راغلي وي ستا حالت ډېر ښه و! هغه ورته وويل: د کومي ورځي نه چې زه له دي ځايه تللي يم له هماغه ورځي راهيسۍ روژې نيسم، يوازي د شپی خوارہ خورم، ہغہ ورتہ وفرمایل تاسی خامخا خپل ځان پے علذاب اختہ کړي دي او خپل صحت مو خراب کړي دي، بيا هغه ورته لارښوونه وکړه چې: د روژۍ مياشت پوره روژي نيسه او سربيره پردي په هره مياشت کې يوه روژه نيسه هغه ورته وويل: محترمه اله يوي ورځي نه د زياتو اجازه راکړي ، ورته وي فرمایل ښه نو په هره میاشت کې دوه ورځي روژه نیسه، هغه بیا وویل عزتمنده د لې څه زياتو اجازه راكړي، هغه وفرمايل ښه نو په هره مياشت كې دري ورځي، هغه وویل : حضور یو څو نوري پري وزیاتي کړي، حضور اکرم وفرمایل ښه نو هر کال په محترمو مياشتو کې روژه نيسه او نورې پريږده، همداسې هر کال کوه،

٢ السلام المالي و المالي المالي المالي المالي المالي المالي و المي و المالي و الما

\* تل د زيارګالنی، زحمت ګالنی ، کوښښ زيار او زړورتوب ژوند تيروي ، د هر ډول مشکلاتو زغملو او ګرانو حالاتو سره د مقابلۍ عادت زده کړی د کلک بدنی، ساده او مجاهدانه ژوندانه تيرولو کوښښ وکړي ، آرام غوښتونکي آسان طلب، ناز نخري خوښوونکی ، لټ او بيکاره، مزۍ چړچۍ خوښوونکي، پست همته او دنيا خوښوونکۍ مه کيږی

پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم چې كله حضرت معاذ بن جبل على يمن تـه د والۍ په توګه ليږه نو ورته وي فرمايل چې معاذه! خپل ځان له مزو چړچو نه وژغوره، ځكه چې د الله بنده ګان عيش خوښوونكى نه وي ...[مشكوه] او حضرت ابو امامه وايي چې پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم وفرمايل: ساده ژوندون تيرول د ايمان نښه ده....[سنن ابو داود]

پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم تل ساده او مجاهدانه ژوندون تيراوه او تل به يې د خپل مجاهدانه قوت د زياتولو او ساتلو كوښښ كاوه، هغه له لمبا سره هم زياته مينه لرله ځكه چې د لمبا په وسله د بدن ښه ورزش كيږي ، يو ځلى پـه يوه ډنډ كې هغه د څو تنو صحابه و سره لمبل، هغه د لامبو وهونكيو نه يوه يـوه جوړه، جوړه كړه چې هر څوك دي د خپل ملكري په لور لامبو ووهۍ ، پـه دي ترڅ كې د نبې اكرم صلى الله عليه وسلم ملكري حضرت ابو بكر صديق اله وټاكل شو، هغه په لامبو ځان تر هغه ورساوه او هغه يې له غاړى راونيو. د سپرلۍ لپاره د پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم آس ډېر خوښ و، هغه به د خپل آس خدمت پخپله كاوه، پخپل لستوڼى به يې د آس خوله مينځله او آس له تندى سره تر قيامه تړلى ده باسام کې د ژاخانه آداب

حضرت عقبه رضى الله عنه فرمايي چې نبې عليه السلام فرمايلى چې غشى ويشتل زده كړى پر اسونو سپريږى ، غشي ويشتونكى راته پر آسونو سپريدونكيونه زيات ګران دي او چا چې غشي ويشتل زده كړل او بيا يې پريښودل هغه د الله جل جلاله د نعمت نا شكرى وكړه

حضرت عبدالله بن عمر رضي الله عنهما فرمايۍ چې پيغمبر اکرم ﷺ فرمايلي دي: چا چې د خطرۍ په شپه د مجاهدينو څوکۍ وکړه دغه شپه يې د قدر شپی نه زياته غوره ده [حاکم]

پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم صحابه كرامو ته په خطاب كې وويل : زما پر امت داسې وخت راتلونكۍ دي، چې نور قامونه به پرۍ داسې راپريوزى لكه وږۍ كسان چې د خوړو پر دسترخوان را پريوزى نو چا ترى پوښتنه وكړه يا رسول ال له! آيا په هغه وخت كې به زموږ شمير دومره لږ وي چې زموږ د لاندي كولو لپاره به نور قامونه سره يو ځاى كيږى و پر موږ به را پريوزى ارشاد يې وفرمايه نه ، هغه مهال به ستاسى شمير لږ نه وي، بلكه ستاسى شمير به زيات وي البته ستاسى وزن به په سيلاب كې د بهيدونكيو خاشو په څير وي، ستاسى د دښمنانو له زړونو به ستاسې رعب ووځى، او ستاسې په زړونو كې به بې همتى ځاى ونيسى، پردي يو سړى پوښتنه وكړه يا رسول الله! دا بې همتى به په موږ كې د څه له امله پيدا كيږى ؟ هغه چې وفرمايل له دي امله چې تاسې به له دنيا سره محبت او د مرګ نه به كركه كوي

د حضرت ابو هريره رضى الله عنه وينا ده چې رسول الله صلى الله عليه وسلم فرمايلى دي: غوره ژوندون د هغه چا دي چې د خپل آس واګى يې نيولى وي او د الله جل جلاله په لاره كې يې ځغلوي، چيرى چې د كومى خطرۍ خبر اورى د آس پر شا سپور ځغلۍ، له مرګ او مړينى داسې بې ويرى وي، ګواكى چې د هغوي په لټه كې وي [صحيح مسلم].

ب ښځی هم باید د زیارګالنۍ، مشقت او مشکلاتو ژوندون تیر کړی، د کور چارۍ باید پخپله سرته ورسوي، ګرځیدلو را ګرځیدلو او تکلیف زغملو سره عادت زده کړی، د آرام غوښتنۍ او مزو چړچو نه باید ځان وژغوری او خپل اولاد هم باید په مجاهدانه ژوندانه کې وروزی په کور کې که ملازم وي بیا هم

باوا شامنوا و لوک ولسا ب اولاد بايد په هر کار کې د ملازم سره له مرستي نه منع نه کړي او پر دي يې عادت کړي چي کوچنيان هم خپلي چاري پخپله سرته ورسوي، صحابيه ميرمنو د خپل کور چاری پخپله سرته رسولی ، د پخلنځی کار به یې پخپله کاوه، ميچنۍ به يې ګرزولي ، اوبه به يې راډکولي ، جامي به يې مينځلي، د ګنډلو او پيوندولو کار به يې پخپله کاوه، او د زيار او زغم ژوندن به يې تيراوه، او د اړتيا پر وخت به يې د جنګ په ډګر کې د زخميانو مرهم ، پټي او د اوبو رسولو چاري هم سرته رسولي، له دي سره به د زنانه و صحت هم ښه و، اخلاق به يې هم ښه وو، او پر کوچنيانو به يې هم ښه اغيز پريووت، د اسلام په نظر کې غوره ميرمن هغه د. چې د کور د چارو په سرته رسولو کې مشغوله وي او شپه او ورځ په خپلو کورينو چارو کې داسې مشغوله وي چې له څيرۍ نه يې ستړيا هم ښکاره کيږي او د پخلنځی تورکې هم پری پراته وي ، د پيغمبر اکرم صلۍالله عليه وسلم مبارکه لارښونه ده: زه او د مړنجن مخ ميرمن به د قيامت په ورځ داسې يو ( هغه د شهادت او منځنې کوته سره يو ځای کړی او وي ويل ) .

\* سهار د وختۍ پاڅيدلو عادت زده کړی په ويده کيدلو کې د اعتدال خيال ساتۍ مه دومره لږ ويده کيږی چې بدن مو په پوره اندازه آرام ونه کړای شي او غړی مو سست او ستومانه وي او مه دومره ويده کيږی چې لټ او بې کاره شی ، د شپی ژر ويده کيدلو او د سهار وختی پاڅيدلو سره ځانونه عادت کړی ، سهار چې پاڅی د الله ﷺ بنده کي پر ځای کړی او په چمن يا ميدان کې تفريح لپاره ووزی، د سهار تازه هوا پر روغتيا ښه اغيز پريباسۍ، هره ورځ د خپل بدنی قوت په لحاظ د مناسب او يوه اندازه ورزش خيال ساتۍ او پيغمبر ﷺ د باغ سيل وروسته ويښ اوسيدل او خبريې کول منع کړی او فرمايلی يې دي چې له ماسختن وروسته هغه څوک ويښ پاتی کيدای شي چې څه دينی خبريې اتری کړي او يا يې د خپلي ميرمنی سره څه ضروری خبريې اتری وي \* د نفس په واک کې ساتلو عادت زده کړی ، خپل جذبات ، خيالات،

\* د نفس په وال چې سکو شکو شو ور چې . غوښتنۍ، او شهوانۍ توان په واک کې وساتي، خپل زړه له ښوييدلو، خيالات له خوريدولو او نظر له بيځايه کيدلو نه وژغوري ، د غوښتنو او هيلو له بې یا اسلام کی د ژوندانه آدان

لاريتوب او د نظر له ګمراهۍ نه زړه او د ماغ له آرام او عافيت نه بې برخی کيږیاو داسې څيرۍ د ځوانی د ښکلا او ښايست او د شان او پر تمينتوب د سړيتوب له زړه راښکونکيو صفاتو نه بې برخی کيږی ، او بيا د ژوندانه په هر ډګر کې بې همته ، بې زړه او بې صبره ثابتيږی

د پيغمبر اکرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: د سترګو زنا بد نظر کول او د ژبې زنا بې حيا خبريې کول دي، نفس غوښتنی کوي او شرم ځايونه يې يا تصديق کوي او يا تکذيب

يو پوه او حکيم ويلی دي مسلمانانو! بدکارۍ ته مه ورنږدي کيږی په دي کې شپږ خرابې دي ، درۍ خرابې خو په دي دنيا کې دي او دری پـه اخرت کې، د دنيا درۍ بدي دا دي چې له دي سره په دنيا کې د سړی د څيرۍ ښکلا او ښايست ورکيږۍ، پر سړی د فقــر او مفلسی مصيبت را نازل شي او دريم يې ژونــدون لنډ شي

\* د نشه لرونکيو شيانونه ځانونه وژغورۍ، نشه لرونکي شيان پر دماغ هم اغيز پريباسۍ او پر معده هم، شراب خو حرام دي خو تر دي پرته کوم شيان چې نشه ترې پيدا کيږي له هغو نه هم ځانونه وساتي

په هر کار کې د اعتدال او ساده ګی خیال ساتۍ، په بدنی کارو زیار کې په دماغۍ کارونو کې، په ازدواجۍ اړیکو کې، په خوراک څښاک کې، په ویده کیدلو او آرام کې، د غم په زغم او خندلو کې، په تفریح او عبادت کې، په رفتار او ګفتار کې لنډه دا چې په هر څه کې اعتدال غوره کړی او خیر او ښه والی سرچینه یې وګنی د پیغمبر اکرم په لارښوونه ده: په خوښي کې میانه روي څومره ښه ده، په بې وسۍ کې د اعتدال دویه څومره غوره ده، او په عبادت کې میانه روي مرچینه یې وګنی د په خوم و کړی او خیر او ښه والی مرچينه یې وګنی د په خوم و کړی د غم په زغم او ځندلو کې، په تفریح او عبادت کې، په رفتار او ګفتار کې لنډه دا چې په هر څه کې اعتدال غوره کړی او خیر او ښه والی مرچينه یې وګنی د پیغمبر اکرم په لارښوونه ده: په خوښي کې میانه روي څومره ښه ده، په یې وسۍ کې د اعتدال رویه څومره غوره ده، او په عبادت کې منځنۍ درجه څومره به ده.

\* خواړه تل پر خپل وخت خوری ، له زيات خوراک نه ځانونه ساتۍ، هر وخت د شخوند وهلو نه ځان وساتي، خواړه د وږۍ کيدلو پر وخت خوری او چې لا يو څه وږۍ ياست نو پاڅۍ، د ولږی نه زياته مه خوری ، د نبې ﷺ لارښوونه ده: مومن يې پر يوه ژامه خوری او کافر يې پر اوو ژامو خوری [ جامع ترمذی ] باوت (وندان آداب

د روغتيا دارو مدار د معدي پر روغتيا دي، او په زياتو خوړلو معده خرابيږۍ، پيغمبر اکرم صلىالله عليه وسلم يې په مثال کې داسې واضع کوى : معده د بدن لپاره د ډند په څير ده او رګونه د دي ډنډ نه څښونکى دى ، نو که معده روغه جوړه وي نو رګونه هم له روغتيا نه مړيږى او که معده خرابه او ناروغه وي نو رګونه هم ناروغى څښي [بيهقى]

د لږو خوړو په مينه وال کولو کې نبې عليه السلام دا هم فرمايلي: د يوه سړی خواړه د دوه کسانو لپاره بس دي "

\* تل ساده خواړه خوری ، د بې چاڼه وړو ډوډۍ خوری ډېـرو ګرمو خوړو له خوړلو ځان ساتۍ، د مښالو، ښرو کړيو او له اړتيا نه د زياتو خوندورو شيانو هيله مه کوي، داسې خواړه خوری چې ژر هضميږۍ او ساده وي او بدن پری روغ او توانمن وي.

يوازي په مزو چړچو او د خولي په سرو کړيو پس مه درومي .

د پيغمبر اكرم صلۍ الله عليه وسلم د بې غلبيله اوړو ډوډۍ خوښه وه، نرې او د ترميده وړو فتيرۍ يې خوښي نه وي، ډېر ګرم خواړه به يې چې تاوپونه بـه ترى ختل نه خوړل لا چې سړيدو ته به يې انتظار كاوه د ګرمو خوړو په باب بـه يې كله فرمايل چې الله جل جلاله پر مونږ اور نه خوروي او كله به يې فرمايل پـه ګرمو خوړو كې بركت نه وي ، د هغه غوښه خوښه وه په ځانګړي توګه يې د لاس ، خوړو كې بركت نه وي ، د هغه غوښه خوښه وه په ځانګړي توګه يې د لاس ، ورميږ او لنډي غوښه خوښه خوښه وه په ځانګړي توګه يې د لاس ، مجاهدانـه مزاج د پيدا كولو لپاره غوښه يوه مهمه او غوره غذا ده او د مومن سينه بايد تل د مجاهدانه ولولو نه ډكه وي د پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده څوك چې د الله جل جلاله په لار كې له جهاد كولو پرته مړ شو او په زړه كې يې د جهاد هيله هم نه وه هغه د نفاق په يو حالت كې مړ شو [صحيح مسلم]

\* خواړه ښه په آرام او اطمينان او ژولو ژولو سره خوری، د غم، غوسی، تکليف او ويری په وخت کې د خوړو له خوړلو ځان وساتي، د خوښي او ذهنی آرام په حالت کې چې کوم خواړه په اطمينان سره خوړل کيږي ، هغه بدن ته قوت ورکوي او د غم او فکر او ويری په حالت کې چې کوم خواړه خوړل کيږی هغه پر معده بده اغيزه پريباسی او بدن تری په زړه پورۍ قوت نه تر لاسه کوي، پر دستر ۲۵ السال کې د الوندان آدان خوان نه بيخۍ چې او غم ځپلی کښينی او مه د اندازۍ نه زياته خوشحالي ښکاره کوي چې پر دستر خوان مو قهقهی پورته شي، د خوړو په وخت په زوره خندل ځينۍ وختونه د بدن لپاره د خطری لامل کيږی پر دستر خوان پخپله اندازه موسکا او خبرې کوي، په خوښي او خوشحالي سره خواړه خوری او د الله په درکړای شويو نعمتونو د هغه شکر ادا کوي او چې

كله ناروغ شي په مكمله اندازه پرهيز كوي ام منذر رضى الله عنها وايې چې نبې اكرم صلى الله عليه وسلم زمونږ كره راغى، زمونږ كره د خرما خوشي ځوړندي وي، حضور صلى الله عليه وسلم له هغو نه په خوړلو پيل وكړ، حضرت علي كرم الله وجهه هم ورسره و، هغه هم ورسره په خوړلو شروع وكړه، نو نبې چ هغه منع كړ، چې ته اوس له ناروغى نه راپورته شوي يې، ته يې مه خوره حضرت على رضى الله عنه بس كړل، او رسول اكرم صلى الله عليه وسلم خوړلى، ام منذر رضى الله عنها وايۍ چي بيا مى لږ څه د اورېشو وړه او چغندر پاخه كړل ، نبې چ حضرت على كرم الله وجهه ته وويل على اد اوخوره دا ستا لپاره مناسب خواړه دي [شمايل جامع ترمذي]

وويل على ؟ دا وخوره دا ستا لپاره ماسب خواړه دي وسعايل جامع ترمدى ؟ د پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم پر دستر خوان به چې څوک ميلمه و نو هغه صلى الله عليه وسلم به ورته بار بار فرمايل خورى ، نوره وخورى كله به چې ميلمه ښه موړ شو او بې اندازۍ انكار به يې كاوه نو بيا به هغه ټينګار نه كاوه يعنۍ هغه به په ډېره ښه فضاء او د خوښي په چاپيريال كې د ښو او مناسبو خبرو اترو تر څنګ خواړه خوړل .

\* د غرمی ډوډۍ له خوړلو وروسته قيلوله (لږ څه آرام وکړی او د شپی ډوډۍ له خوړلو وروسته تر يو ځايه لاړ او راشي او د ډوډۍ خوړلو وروسته په سملاسی ډول کوم ګران دماغی او يا بدنی کار هيڅکله مه کوي، د عربې مشهوره مقوله ده : ( تغد تمد تعش تمش ) چې د غرمی ډوډی وخوری و غزيږی او چې د شپی ډوډی وخوری نو وګرځه را وګرځه

\* د سترګو د ساتنۍ پوره خيال ساتنۍ، د تيزۍ رڼا سره سترګۍ مه جنګوی، لمر ته نيغ مه ګورۍ، په ډېره لږه او ډېره زياته رڼا کې لوست مه کوي، تل په صافه او برابره رڼا کې مطالعه وکړی، له ډېري بې خوبی نه ځان وژغورۍ، د ۲۵ ۲۳۵۹ ۲۹ ۵ ۴۹۵۵ ۵۵۹ ۲۵۹ لوګو او دوړو نه سترګۍ وساتي، رانجه استعمال کړی او تل د سترګو پاکو ساتلو کوښښ وکړی، په فصلونو، بڼونو او شنو شنو ځايونو کې سيل او تفريح کوي، د شنو ځايونو په ليدلو پر سترګو ښه اغيز پريووزی سترګۍ د بد نظر نه هم وساتي، له دي سره سترګی بې ډوله کيږی او پر

صحت يې هم اغيز پريوزی، نبې صلى الله عليه وسلم فرمايل " ستاسې د سترګو صحت يې هم اغيز پريوزی، نبې صلى الله عليه وسلم فرمايل " ستاسې د سترګو هم پر تاسې حق دي " پر مومن فرض دي چې د الله جل جلاله د دي نعمت درناوي وکړی، د الله جل جلاله رضا سره سمى يې په کار واچوي ، د ساتنى او پاکوالى خيال يې وکړى، هغه ټولى لارى چارى غوره کړى چې سترګو ته ترى فايده رسيږۍ، او له هغو خبرو ځان وساتي چې سترګو ته ترى زيان رسيږى ، همدا رنګه د بدن د نورو غړيو د قوت ساتلو ته خيال کوي، د پيغمبر اکرم خ لارښوونه ده : خلکو! سترګو په رنجو کوي، رانجه د سترګو خيرى لرى کوي او ويښتان رازر غونوي [جامع ترمذى]

\* د غاښونو پاکوالی او ساتنۍ ته پام وکړئ ، د غاښونو له پاکو ساتلو نه خوشحالي حاصليږی او پر هاضمه يې ښه اغيز پريوزی او غاښونه کلک هم پاتی کيږی ، د مسواک سره ځانونه عادت کړئ ، کريم او د غاښونو پاکوالی پودر هم استعمالوئ، پر پان يا نسوارو زياتو استمالولو غاښونه مه خرابوي، د خوړو وروسته هم غاښونه ښه پاک کړی، د غاښونو له چټلی نه ډول ډول ناروغی پيدا کيږی د همدي لامله د نبې صلیالله عليه وسلم معمول و چې کله به له خوبه راويښ شو نو په مسواک به يې خپله خوله پاکوله [صحيح بخاری او صحيح مسلم] حضرت عايشه رضی الله عنها وايۍ چې ( مونږ به د نبې عليه السلام لپاره د اوداسه اوبه او مسواک تيار ساتل چې کله به د الله جل جلاله حکم وشو هغه به مونځ به يې اداء کاوه [صحيح مسلم]

حضرت انس رضي الله عنه وايې چې نبې اکرم صلى الله عليه وسلم وفرمايل : ما تاسې ته د مسواک وهلو ډېر ټينګار کړي دي [صحيح بخاري ] ب السلام في الله عنها وينا ده چې نبې عليه السلام مباركه د حضرت عايشه رضي الله عنها وينا ده چې نبې عليه السلام

لارښوونه وکړه مسواک د خولی پاکوونکي او د الله جل جلاله اراضی کوونکي دي[سنن نسایی]

د نبې اکرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: که زما د امت لپاره ګرانه نه واى نو مابه د هر لمانځه پر وخت مسواک وهلو حکم کړى و [سنن ابو داود ]

يو ځلى د هغه د ليدو لپاره څو تنه مسلمانان په خدمت كې حاضر شول، د هغوي غاښونه د ناپاكۍ له امله زيړ شوي وو، هغه چې وليدل ورته وي ويل ستاسې غاښونه څنګه زيړ زيړ ښكاره كيږي مسواک استعمالوي [مسند احمد] \* كه تشو او يا ډكو متيازو ته مو اړتيا پيښه شي نو په سملاسي ډول خپله

اړتيا پوره کړئ ، د دي اړتياو د نه پوره کولو له امله پر معده او دماغ بد اغيز پريووزي . تر م

\* د پاکی ، طهارت او نظافت ډېر خيال ساتئ پـه قـرآنکريم کې دي الله جل جلاله هغه کسان خپل دوستان ګرځوي چې ډېر زيات پاک او صاف اوسيږي[التويه]

**او د پيغمبر اكرم صلى**الله عليه وسلم ارشاد دي : پاكى او سپيڅلتيا نيم ايمان دى .

د پاکی او سپیڅلتیا د همدي اهمیت د په نظر کې نیولو له مخې نبې پې پاکوالي په باب مفصل احکام ورکړی دي او په هره چار کې یې پر پاکی او سپیڅلتیا ټینګار کړی دي

د خوراک څښاک شيان پاک او پټ ساتی، د چټلتيا نه يې ژغوری او مچانو ته يې مه پريږدي. لوښۍ پاک او صاف ساتی، جامي او د ناستی ملاستی بستري ساتۍ، د ناستی ولاړی ځايونه مو بايد پاک وي، د بدن د پاکوالي لپاره د اوداسه او غسل خيال ساتی، د بدن، جامو او د اړتيا د شيانو د پاکوالۍ نه د سړی روح خوشحاله او سوکاله کيږی، او بدن هم تر او تازه کيږی ، او په مجموعی ډول يې د انسان پر روغتيا ښه اغيز پريوځي

حضرت عدي بن حاتم رضی الله عنه فرمايي د کله نه چې مۍ ايمان راوړی دي د هر لمانځه لپاره په اوداسه کې يم :

يو ځلی نبې اکرم ﷺ حضرت بلال رضی الله عنه ته وويل ، سبا به ته له مانه څنګه مخکې جنت ته داخليږی ؟ هغه وويل : يا ړسول الله چې کله زه آذان ووايم

باعا فالقورة وسا م نو دوه ركعته لمونخ ضرور ادا كوم او چې كله مي اودس مات شي نو سملاسي نوي اودس كوم ، تل په اوداسه اوسيدلو كوښښ كوم . حضرت ابو هريره رضي الله عنه وايي چې نبې صلى الله عليه وسلم فرمايلي : پر هر مسلمان د الله جل جلاله حق دي چې په هره هغته کې يوه ورځ غسل وکړي و خپل سر او بدن ومینځی [صحیح بخاری]

\*\*\*

ڀ اسلم کې د ژوندانه آداب

د جامو آداب

41

جامي داسې اغوندي چې د شرم او حياو غيرت او شرافت او بدن پټولو او ساتلو غوښتنۍ پوره کړي او تهذيب او سليقه او ښکلا او جمال تري ښکاره وي په قرآنکريم کې الله جل جلاله د خپل دي نعمت د يادوني په ترڅ کې فرمايې يَابَني آدَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْکُمْ لباسًا يُوَارِي سَوْآتکُمْ وَرِيشًا وَلباسُ التَّقُوي ذَلِكَ خَيْرٌ ذَلِكَ مَنْ آيَات الله لَعَلَّهُمْ يَذَّكَرُونَ (اى د آدم اولادې ! مون تاسې ته جامې نازلې کړې دي چې ستاسې د بدن شرم ځايونه ويوښي او ستاسې د بدن د ساتنې او ښکلا وسيله هم وي او ډيره غوره جامه د پرهيزګارى جامه ده داد الله له نښانو څخه يوه نښانه ده ، په کار ده چې خلک ورڅخه درس وخلې )

ريش په اصل کې د مرغانو بڼکو ته وايي، د مرغانو بڼکۍ د هغو لپاره د بڼکلا او ښايست وسيله هم ده او د بدن د ساتنۍ هم، په عامه اصطلاح کې د ريش کلمه د ښکلا او ښايست او غوره جامو لپاره استعماليږي

د جامو هدف ښکلا او ښايست او له موسمي اغيزو څخه ځان ساتنه هم ده، خو لومړنی هدف تري د شرم ځايونو پټول دي، الله جل جلاله شرم او حيا د بشر په فطرت کې پيدا کړيده، همدا لامل دي چې کله د حضرت آدم عليه السلام او حضرت بې بې حوا نه د جنت وياړلي جامي کوزي شوي، نو د جنت د ونو په پاڼو يې خپل بدنونه پټول، د دي لپاره په جامو کې دغه هدف تر ټولو لومړی وګڼۍ او داسي جامي د ځان لپاره وټاکۍ چې د ځان پټولو هدف تری په ښه توګه پوره شي، ورسره د دي خيال ساتۍ چې جامي مو د موسمی اغيزو نه د بدن ساتوونکۍ هم وي او داسې ورنسی جامی هم وي چې د ښکلا او ښايست او د اخلاقو وسيله هم وي، داسې نه وي چې تاسې يې واغوندي او کوم حيرانونکۍ يا د لوبواله درنه جوړه شي، او د خلکو د خندا شي

د جامو اغوستلو پر وخت دا فکر وکړئ چې دا هغه نعمت دي چې الله تعالى پرى په کردو مخلوقاتو کې يوازي انسان نازولى دي، نور مخلوقات ترى بې برخى دي، پر دي امتيازى بخشش او انعام د خپل الله شکر ادا کړى، او

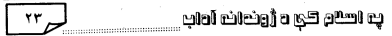
غوره جامي د تقوا جامي دي، د تقوا له جامو نه باطنی سپیڅلتیا هم مراد ده او د ظاهری تقوا جامي هم، یعنی داسې جامي واغوندي چې د شریعت په نظر کې د تقوي لرونکيو جامي وي، چې کبر او غرور تری نه ښکاره کیږی چې نه د ښځو لپاره د سړو سره مشابهت ولری او نه د سړو لپاره د ښځو سره مشابهت ولری ، داسې جامی واغوندي چې لیدونکی تری احساس کړی چې اغوستونکی یې څوک له خدایه ویریدونکی او نیک انسان دي او ښځی دي په جامو کې د هغو حدودو خیال وساتي چې شریعت د هغوي لپاره ټاکلی دي او سړی دي د هغو بریدونو خیال ساتی چې شریعت د هغوي لپاره ټاکلی دي او

چې نوي جامي اغوندي نو د رخت نوم واخلی او د الله تعالی شکر ادا کړی چې الله جل جلاله پخپل فضل او کرم دا ټوټه رابښلی ، او د شکر او شکرانۍ په جذبه نوي جامي واغوندئ او دا دعا لولئ چې رسول اکرم لوستله : حضرت ابو سعید خدری رضی الله عنه فرمايي چې رسول الله چې نوي جامي، پټکۍ، کمیس او یا څادر اغوست نو د هغې نوم به یې یاداوه او فرمایل به يي

اللهم لک الحمد انت کسوتنیه ، اسئلک خیره وخیر ما صنع له واعوذبک من شره وشرما صنع له [سنن ابو داود]

( خدايا! ستا شكر دي تا پرما دا جامي واغوستى ، زه يې له تانه د خير غوښتونكۍ يم او زه خپل ځان ستا په پناه كې دركوم د دي جامو له بدي نه او د دي د مقصد د هغه بد اړخ نه چې دا ورته جوړى كړاى شوي دي).

د دعا مطلب دا دي چې خدايه ته ماته توفيق راکړي چې زه ستا دا بښل شوي جامي د هغه اهدافو لپاره وکاروم چې ستا په نزد سپيڅلي اهداف دي او ماته توفيق راکړي چې زه پرې خپل ځان پټ کړي شم او د بې حيايي او بې شرمي له خبرو نه پرۍ خپل ښکاره او پټ وژغورلاي شم او د ښکلا او ښايست وسيله يې



کړاۍ شم او د شريعت د اصولو دننه پری د خپل بدن ساتنه وکړای شم، چې جامي واغوندم نو نه به پر نورو ځان لوړ ګڼم، نه به غرور او تکبر کوم او نه به ستا د دي نعمت په استعمالولو کې د شريعت هغه حدود مات کړم چې تا د خپلو بنده ګانو لپاره ټاکلي دي

د حضرت عمر رضي الله عنه وينا ده چې نبې ﷺ فرمايلي دي : چې څوک نوي جامي واغوندي که هغه توان لری نو پخوانی جامي دي کوم غريب ته خيرات ورکړی او نويو جامو اغوستلو پر وخت دي دا دعا ولولي :

الحمد الله الذي كساني ما اواري به عورتي واتجمل به في حياتي .

( ټوله ثنا د هغه الله جل جلاله لپاره ده چې ماته يې دا جامي واغوستي چې زه پرې خپل شرم ځايونه پټوم او زما لپاره په ژوندانه کې د ښکلا او ښايست وسيله ده )

څوک چې د نويو جامو د اغوستلو پر وخت دا دعا لولی ، الله تعالی به يې د د دنيا په ژوند کې هم او له مرګه وروسته هم په خپل حفاظت او پالنه کې ساتي [جامع ترمدی]

د جامو اغوستلو پر وخت د ښی لوری خیال ساتی ، کمیس ، کوت ، کرتی ، او نور چې اغوندي نو لومړی ښی لستوڼی واغوندي، او په همدي ډول پرتوګ او نور چې اغوندي نو لومړی په ښۍ پښه کې پایڅه دننه کړئ نبې کریم صلیالله علیه وسلم به چې کله کمیس اغوسته نو لومړی به یې ښی لاس په ښی لستوڼی کې دننه کاوه او بیا به یې چپ لستوڼی کې دننه کاوه ، همدا ډول به یې چې کله کوښی په پښو کولی نو لومړی به یې ښی پښه پ همدا ډول به یې چې کله کوښی په پښو کولی نو لومړی به یې ښی پښه پ کوښه کې دننه کوله بیا به یې چپه پښه کې دننه کړه او چې کله به یې څپلی ایستلی نو لومړی به یې چپه څپلی له پښی نه ایستله او بیا به یې ښی پښه له ښی څپلی نه ایستله.

جامي چې اغوندي نو لومړی يې ځامخا وڅنډئ ، کيدای شـي چې کمه مضره حشره پکۍ ننوتي وي او الله جل جلاله مـه کړه چې تاسې ته ضررونــه رسـوي نبې صلۍالله عليه وسلم يو ځلی په يوه ځنګل کې خپلی موزی په پښو کولۍ، د لومړی موزی په پښو کولو وروسته يې چې کله د دويمې مهنې د پښو ٢٠ العام ٢٥ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ كولو اراده وكړه، نو كارغه راغى او هغه موزه يې پورته كړه او يو يې وړه، او چې ښه پورته ولاړ موزه يې راخوشي كړه، موزه چې له پاسه كښته را پريوته نو د راپريوتو له زوره د هغې نه يو مار لرى پريووت، هغه چې وليد د الله تعالى شكر يې ادا كړ او ارشاد يې وه فرمايه د هر مسلمان له پاره ضرورۍ ده چې كله د موزو اغوستلو اراده وكړى نو هغه دي وڅنډۍ [طبرانى].

سپينۍ جامې اغوندي، سپينې جامې د سړو لپاره ډېري غوره دي د نبې عليه السلام لارښونه ده سپينۍ جامي اغوندي، دا غوره جامي دي، سپيني جامي په ژوندانه کې اغوستل پکار دي او په سپينو جامو کې بايد مړۍ دفن کړاۍ شي [جامع ترمذي]

يو بل مهال رسول الله صلى الله عليه وسلم وفرمايل سپينۍ جامي اغوندي، ځکه چې سپينۍ جامې ډېرې پاکې او سوتره ښکارې او په همدې کې خپل مړي په کفن کوئ

له پاک او سوتره نه مراد دا دي چې که پر سپينو جامو کوچنۍ شان داغ هم پريووزی نو ژر احساسيږۍ او سړی يې ژر مينځی او صافوي يې او که کومه رنګ لرونکي ټوټه وي، نو پر هغې داغونه ژر نشي ښکاره کيداۍ او ژر مينځلو ته يې د چا نه پام کيږی

په صحيح بخاری کې دي چې رسول اکرم صلیالله عليه وسلم سپينی جامي اغوستۍ يعنی هغه پخپله هم سپينی جامي خوښولی او د امت مړيو ته يې هم د سپين کفن اغوستلو ترغيب ورکړی

پرتوګ، لنګ او نور د پښو له غوزانو ( پړکۍ يا بجلک ) نه پورته ساتئ ، کوم کسان چې په غرور او تکبر کې خپل پروګ او لنګ راځوړندوي، د رسول اکرم صلی الله عليه وسلم په نظر کې دا نامراده او ناکام کسان دي او د سخت عذاب وړ دي، د رسول الله صلی الله عليه وسلم لارښوونه ده، دری ډوله کسان داسې دي چې الله جل وعلی شانه به د قيامت په ورځ نه له هغوي سره خبرې کوي او نه به د هغوي په لور ګوری او نه به هغوي پاک او صاف کړی او جنت ته به يې داخل نه کړی، بلکې هغوي ته به درد ناک عذاب ورکوي، حضرت ابو ذر غفاری رضی الله عنه پوښتنه وکړه چې يا رسول الله صلی الله عليه وسلم دا ناکام او

- سوداګری ته رونق ورکول غواړی [صحيح مسلم] حضرت عبيد بن خالد رضی الله عنه خپله يو پيښه بيانوي زه يو ځلی په مدينه منوره کې روان وم چې ما د شا لورۍ دا غږ واوريد " خپل پرتوګ پورته کړه، چې له دي سره سړی له ښکاره پليتۍ نه هم پاک پاتی کيږی او د دننی مردارۍ نه هم، ما چې مخ ور واړاوه نو نبې اکرم صلی الله عليه وسلم مۍ وليد ، عرض مۍ وکې يا رسول الله! دا خو يو معمولۍ شان څادر دي، نو پر دي څنګه غرور او لويې کيداۍ شي رسول الله اکرم صلی الله عليه وسلم ارشاد وفرمايه آيا ستا لپاره زما پيروي ضروری نه ده، ما چې د رسول اکرم صلی الله عليه وسلم دا وينا واوريده سترګۍ مۍ د هغوي پر تنګ ولګيدي ومی ليدل چې د هغوي پايڅۍ مبارک د پنډيو مبارکو په نيمايې کۍ دي

د نبې اكرم صلى الله عليه وسلم دا وينا چې له غوزانو پورته پرتوګ او نور ساتل سړى د هر ډول ښكاره او پټو مرداريو نه ساتۍ لويه معنۍ لرونكي ده، د دي مطلب دا دي چې كله جامي لاندي ځوړندي وي نو د لارى پر مردارۍ خرابې او خيرنۍ كيږۍ، پاكۍ او صافى نه پاتى كيږى و دا خبره د پاكوالۍ او نظافت لرونكيو لپاره ډېره ګرانه تماميږى ، بيا داسې كول د كبر او غرور له امله كيږى او كبر او غرور باطنۍ مردارۍ ده او كه دا مصلحتونه هم نه وي نو د مومن لپاره دا فرمان هر څه دي چې رسول اكرم صلى الله عليه وسلم په ژوندون كې ستاسې لپاره غوره نمونه ده [القران]

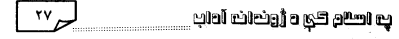
او د سنن ابو داود په حديث کې خو هغه د دي کار ډېره لړزونکی سزا بيان کړيده، هغه فرمايلی: د مومن پرتوګ بايد د پنډۍ تر نمايې پوري وي او تر غوزانو پورۍ يې په ټيټدلو کې هم کومه بدي نشته، خو له غوزانو چې د چا پايڅی ځوړندي وي هغه به په اور کې سوځی ، او څوک چې د کبر او غرور له مخې خپلې پايڅې زياتي ټيټوي، د قيامت په ورځ به الله جل جلاله هغه ته نه ګورې

| 75                   | پا اسلم کې د ژوندانه آداب                                |
|----------------------|----------------------------------------------------------|
| 🖉 سړی د ښځو          | 🖘 وريښميني جامې مه اغوندي دا د ښځو لباس دي او نبې        |
|                      | په څير جامو اغوستلو نه په کلکه منع کړيدي                 |
| إلله عليه وسلم       | حضرت عمر رضي الله عنه فرمايې چې د رسول اکرم صلي          |
| ه دي دنيا کې         | لارښوونه ده: وريښمينۍ جامي مه اغوندۍ، څوک يې چې پ        |
| ىحيح مسلم] .         | اغوندي هغه يې په آخرت کې اغوستلای نه شي [صحيح بخاری، ح   |
| لى الله عنه ته       | يو خَلى پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم حضرت على رض       |
| ، بيبيانو يې وه      | وفرمایل: دا وریښمینی' ټوتي څیری کړه او د فاطمه ۲ په ناما |
|                      | ويشه [صحيح مسلم]                                         |
| <u>ِ اغوستل غوره</u> | له دي نه دا هم معلومه شوه چې د ښځو لپاره وريښمينۍ جامې   |
|                      | دي، نو ځکه هغه حکم وکړ چې بيبيانو ته تري لوپټي جوړي کړه  |
|                      | د نورو شيانو لپاره هم په کار راتلای شی                   |
| کاره او نه دي        | 🖘 ښځي دي داسې جامي نــه اغوندي چې بدن يـې ترې ښ          |
| کاريږي او نظر        | داسې تنګۍ جامي اغوندي چې اندامونه يې تري جلا جلا ښ       |
| اکرم ﷺ دا ډول        | جلبوي او د جامو له اغوستلو سره سره لوځۍ ښکاري ، رسول     |
|                      | ښځو ته د عبرتناک انجام خبر ورکړی دي : هغه ښځی دوزخيانی   |
|                      | له اغوستلو سره سره لوڅۍ ښکاري ، نور ځانته ليوال کوي او   |
|                      |                                                          |

ليوالي وي، د ناز نخرو له امله غاړه د اوښ په څير پورته وړي ، داسې ښځي به نه جنت ته ځي او نه به د جنت خوشبوي وموي، په داسې حال کې چې د جنت خوشبويۍ تر ډېره لري لري ځي [ رياض الصالحين ]

۱ \_ دا ټوټه نبی اکرم صلی الله علیه وسلم ته "اکیدر" د دومه حاکم په تحفه کې رالیږلی وه. ۲ \_ د فاطمه بیبیانو نه مراد دری بیبیانی دی : فاطمه زهرا رضی الله عنها د

رسول الله صلى الله عليه وسلم بحرانه لور أو أو د حضرت على رضى الله عنه ميرمن، فاطمه بنت اسد رضى الله عنه د حضرت على رضى الله عنه محترمه مور أو فاطمه د سيد الشهداء حمزه رضى الله عنه لور ده.



يو ځلى حضرت اسماء رضى الله عنها نړۍ جامي اغوستۍ وي، د رسول الله صلى الله عليه وسلم په خدمت كې حاضره شوه، هغه مباركه بې بې چې كله وړمخامخ شوه نو هغه تر مخواړاوه او وي فرمايل:

اسماء کله چې نجونۍ ځوانۍ شي د هغوي لپاره روانه دي چې له مخ او لاسونو پرته يې د بدن بل ځای وليدل شي

 د پرتوګ او لنګ په اغوستلو سره سره هم له داسې ملاستی او ناستی نه ځان وژغوری چې د تن ښکاره کیدلو اندیښنه تری موجوده وي ، د نبې لارښوونه ده: یوه څپلۍ پرېښو په لاره مه درومی او په لنګ کې په یوه زګاونه مه کښينی پر چپ لاس خوراک مه کوي او څادر د ټولو بدن نه داسې مه تاوه وي، چې د کار کولو او لمونځ ادا کولو لپاره یې راونه ایستلای شي، په ډډه لګولو کې يوه پښه پر بله مه اړوي، چې په دي ډول په ځان پټونه کې هم د بی احتياطی انديښنه وي

په جامو کې دي ښځی او نارينه يو ډول شکل او رنګ نه غوره کوي، د نبې صلیالله عليه وسلم لارښوونه ده چې الله تعالی پر هغو نارينه و لعنت فرمايلی دي چې د ښځو په څير رنګ او شکل غوره کوي، او پر هغو ښځو يې هم لعنت فرمايلی دي چې د نارينه و پيښی کوي [صحيح بخاری]

حضرت ابو هريره رضى الله عنه فرمايى چې رسول الله صلى الله عليه وسلم پر هغو سړيو لعنت فرمايلى دي چې ښځو په څير جامي اغوندي، او پر هغه ښځه يې هم لعنت فرمايلى دي چې د نارينه په څير جامي اغوندي [سنن ابو داود] يو ځلى حضرت عايشه رضى الله عنها ته چا يادونه وكړه چې يوه ښځه ده چې د سړيو په څير څپلۍ په پښو كوي، نو هغې وفرمايل: رسول الله ﷺ پر داسې ښځه لعنت وايې چې ځان د سړيو په څير كولو كوښښ كوي

کې ښځي بايد د ځوړکي ( ټيکرۍ ) په سر کولو خيال وساتي او پر هغې بايد خپل سر او سينه پټه کړي، داسې نرۍ لوپټه بايد پر سر نه کړي چې د سر ويښتان يې ښکارۍ، د لوپټي پر سر کولو مقصد همدا دي چې ښکلا پرۍ پټه کړاي پ اسلام کې د اللہ جل جلاله لارښوونه ده : وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَه شي، په قرانکريم کې د اللہ جل جلاله لارښوونه ده : وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَه جُيُوبِهِنَّ '(او پر خپلو سينو د خپلو لوپټو پلو راخپور کړئ).

يو ځلى نبې اكرم صلى الله عليه وسلم ته د مصر جوړ شوي نړۍ ململ راغي ، هغه تري يوه برخه څيرى كړه او د حيه كلبې ته يې وركړه او ورته وي فرمايل له دي نه يوه برخه څيرۍ كړه او ته پر خپل كميس جوړ كړه او يوه برخه يې خپلي ميرمنى ته د لوپتى جوړولو لپاره وركړه، خو هغى ته ووايه چې لاندي ترى بله ټوټه وګنډى چي بدن ترى نه ښكاره كيږى [سنن ابو داود ]

د کتاب او سنت دا ښکاره لارښوونئ په نظـر کې ونيسی او الهی احکام عملي کړی

او د ګز څلورمي برخي يوه نرۍ ټوټه مه د غاړي هار کوي او مه د الله جل جلاله او رسول الله صلي الله عليه وسلم په احکامو پورۍ خندا کوي کار مار کې دادا د مې د ماله

حضرت عايشه رضى الله عنها فرمايى چې كله دا حكم نازل شو نو بيبيانو نرۍ رختونه پريښول او له پريړو رختونو نه يې ځړوكۍ جوړ كړلو [سنن ابو داود ]

جامي تل د خپل توان او طاقت په اندازه اغوندي ، مه داسې جامي اغوندي چې وياړ او ځان ښودنه تری ښکاره کيږی او تاسې نور خلک له ځانه سپک وګڼۍ او د خپلي شتمنی بې ځايه ښودنه وکړی او مه داسې جامې اغوندي چې ستاسې له توانه پورته وي او د بد خرڅۍ پر ګناه اخته شي او مه داسې بد حاله کيږی چې تل ستاسې په باب پوښتنه راولاړيږی ، او له شتو سره سره تاسې بې برخی ښکاره شي، بلکې د خپل توان او اقتصاد په اندازه برابری او پاکۍ صافې جامې اغوندئ .

ځيني کسان څيري، پيوندي او زړۍ جامي اغوندي او بد حاله ښکاره کيږي او دا کار دينداري ګڼي يوازي همدا نه بلکې چې هغوي هغه کسان دنيا دار ګڼۍ چې پاکې او صافي جامي اغوندي، حال دا دي چې د دينداري دا ډول فکر بيځۍ غلط دي، حضرت ابو الحسن علي شاذلي رحمه الله عليه يو ځلي ډېري ښۍ جامي اغوستي وي، کوم بد حاله صوفي د هغه پر شان شوکت اعتراض

۱ \_ د النور سورت ۳۱ آیت

ي السَّم كي د (إندان أدان

وكي، چې الهۍ مينه والو ته د داسې ارزښتناكو جامو اغوستلو څه اړتيا ده؟ حضرت شاذلى رحمة الله عليه ځواب وركړ وروره دا شان او شوكت د عظمت او شان د څښتن (الله) د حمد او شكر ښكاره كونه ده، او ستا دا بد حالى د سوال نښه ده ته د حال په ژبه د خلكو نه سوال كوى ، په اصل كې ديندارى په زړو، پيوندي او څيرى جامو اوستلو پورۍ تړلى نه ده او نه دتيا دارۍ په ښو جامو اغوستلو پورۍ تړلى ده، د ديندارى دار مدار د سړى په روغ نيت او سم فكر پورۍ دي، سهى خبره دا ده چې سړى په هره چار كې د خپل توان او طاقت په خيال ساتلو د اعتدال او توازن لار خپله كړى، نه دا چې په خرابو جامو اغوس<sup>-1</sup> د خپل نفس مړولو وخت تر لاسه كړى او نه بايد په غوره جامو اغوستلو ځانته د وياړ او تكبر شرايط برابر كړى

د حضرت ابو الاحوص رحمة الله عليه پلار خپله يوه پيښه بيانوي چې يو ځلى د رسول الله صلى الله عليه وسلم په خدمت كې حاضر شوم، هغه مهال مى پر تن ډېري زړې او خرابې جامي وي ، هغه پوښتنه وكړه آيا له تا سره مال دولت شته؟ ما ورته وويل هو! پوښتنه يې وكړه څه ډول مال دي ؟ ما ورتـه وويل الله جل جلاله ماته هر ډول مال راكړى دي، اوښان هم شته ، غويان هم شته، اوزى هم شته، آسونه هم شته او غلامان هم، هغـه وفـرمايل : چې كله الله پاك ته په دومره مال او دول نازولى يي، نو د هغه د فضل او احسان اغيز ستا پر بدن بايد ښكاره شي

مطلب دا دي چې کله الله جل جلاله دا هر څه تاته در کړی دی نو بيا ستا شکل د بی وسۍ او فقيرانو په څير ولی دي؟ دا خو د الله ناشکری ده .

د حضرت جابر رضی الله عنه وینا ده چې یو ځلی نبې صلی الله علیه وسلم د خبرو اترو لپاره زمونږ خواته تشریف راووړ، نو هغه یو سړی ولید چې په ګرداو د وړو ککړو او ویښتان یې انجړ بنجړ وو، هغه وفرمایل آیا د دي سړی سره ږمنځ هم نه وه چې خپل ویښتان یې پری صاف کړی وای ؟ هغه یو بل سړی ولید چې خیرنۍ جامي یې اغوستی وي ، هغه وفرمایل آیا د دي سړی سره هغه څیز (صابون او نور) هم نشته چې خپلې جامي پري ومینځی ... [مشکوة] ي السلام كي ٥ روا الله عليه وسلم ته وويل يا رسول الله! زه غوارم چې زما يو سړى رسول الله! زه غوارم چې زما

يو سړى رسون الله على لله عيد وسلم د روين يا و رو محد و د د و ، بې ب جامي دي ډېري غوره وي، سر مى غوړ كړى وي، څپلۍ مى هم نازكى وي ، دا ډول هغه د ډېرو شيانو يادونه وكړه، تر دي چې هغه وويل زما زړه غواړى چې زما آس ډېر غوره وي نبې صلى الله عليه وسلم د هغه خبر يې اوريدي او بيا يې ورته وفرمايل: دا ټولى غوره خبريې دي او الله جل جلاله دغه ډول غوره ذوق ته په ښه نظر ګورى [مستدرك حاكم]

حضرت عبدالله بن عمر رضى الله عنهما فرمايى : ما لـه رسول الله ﷺ نه پوښىد ركړه ، يا رسول ! ايا دا تكبر دي چې زه غوره او ښكلي جامي واغوندم هغه وفرمايل نـه ، بلكې دا خو ښكلا ده او الله ﷺ دغـه ډول ښكلا خوشـوي [سنن ابن ماجه] .

او د همدي حضرت عبدالله بن عمر رضى الله عنهما وينا ده چې پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم وفرمايل چې په لمانځه كې دواړه جامي (كميس پرتوګ) اغوندئ (ځان په مكملو جامو ښكلي كړى) الله جل جلاله ډېر حق لرى چې د هغه جل جلاله په حضور كې سړى ښه ښكلي او ښايسته ولاړ وي [مشكوه]

هغه جل جلرند په عمور عي سړى جب عي ور ي ور ي مر و پريو مر د حضرت عبدالله بن مسعود رضى الله عنه وينا ده چې نبې ﷺ فرمايلى دي چې په كوم زړه كې د ذرۍ اومره غرور وي هغه به جنت ته نه ځۍ، يو سړى وويل، هر څوك دا غواړى چې د هغه جامي دي ښكلي وي، د هغه څپلى دي غوره وي ، پيغمبر اكرم ﷺ وفرمايل الله جل جلاله پخپله د جمال څښتن دي او ښكلا يې خوښه ده ( غوره او ښايسته اغوستن غرور نه دي ) غرور خو په اصل كې دا دي چې سړى د حق نه بې نيازه شى او وكړۍ سپك او خوار وكنۍ...[صحيح مسلم] چې په اغوستلو او له ځانه تاوه ولو كې د ډول او سينكار او د ذوق او سليقى

پوره پوره خيال ساتى ، څيرى ګرځيدل، ښى او چې صدفونه ګنډل يا يوه پايڅه پورته کول او بله کښته کول او يوه څپلى په پښو ګرځيدل يا ويښتان انجړ ساتل، دا ټولى خبرې د ذوق او سليقى پر خلاف دي .

يوه ورځ رسول اکرم ﷺ په جومات کې تشريف لاره چې په دي کې يو سړی جومات ته راغی چې د سر او ږيرۍ ويښتان يې انجړوو، رسول الله ﷺ پخپل مبارک لاس د هغه په لور نغوته ( اشاره ) وکړه، چې مطلب يې دا و چې لاړ شه د لير ٣١

..... باما شاخون بالغام بالغام بالغام المالي ال

خپل سر او ږیرۍ ویښتان برابر کړه هغه سړی ولاړ او د خپل سر او ږیری ویښتان یې جوړ کړل او راغی ، نو هغه وفرمایل : چې ایا ښکلا او ښایست له دي نه ښه نه دي چې د سړی ویښتان انجړ بنجړ وي ؟ او داسې معلومیږی چې ګواکی هغه شیطان دي [مشکوة]

حضرت ابو هريره رضى الله عنه فرمايلى چې رسول الله صلى الله عليه وسلم فرمايلى دي چې يوه څپلۍ په پښه مه درومى يا دواړه په پښو كوي روانيږى او يا دواړ اوباسۍ او پښيبله ګرځۍ. [جامع ترمذى]

الو د همدي حديث په رڼا کې دين پوهانانو يو لستوني او يوه موزه په لاس او پښو کول هم منع کړي دي .

د سره او شوخ رنګ او د ځليدونکو او نمايشی تورو او ګلابې رنګو جامو اغوستلو نه هم ځانونه وژغورئ، د سور شوخ رنګ او د څرکيدونکی جامي د ښځو لپاره مناسبي دي او هغوي هم بايد د اسلامی حدودو خيال وساتي، پاتی شوي نمايشي اوږدي اوږدي چپنی ياد تورو او ګلابې رنګو جامو اغوستل او د نورو په مقابل کې خپل لوړاوي ښودل او خپل غوره والی ثابتول نو دا خو بيخی د کبر او غرور نښی دي- همدا رنګه داسې حيرانوونکۍ او خندا وړ جامي هم مه اغوندي چې تاسې پری د تعجب وړ او د خندا وړ ښکاره شی.

تل ساده با وقاره او سپيڅلی جامي اغوندي او تل پر جامو د خپلي وسی په اندازه لگښت کوي، په جامو کې د عيش خوښونی او د اړتيا نه د زياتو نزاکتونو نه ځان وژغوری ، د رسول الله صلی الله عليه وسلم ارشاد دي :

له مزو چړچو نه ځان وساتي ځکه چې د الله جل جلاله محبوب بندګان په چړچو پسي نه ګرځي [مشکوه ]

او پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم دا هم فرمايلى دي چې چا د وسـى او توان سـره سره يوازي د تواضع او خاكسارى له مخى پـه جامو كې ساده كى اختيار كړه نو الله جل جلاله به يې د شرافت او مشرتوب پـه جامو ښكلي كړي [ سنن ابو داود] " باوا تابين و ژوندان آدان

صحابه کرام رضی الله عنهم يوه ورځ ناست وو او د دنيا يادونه يې کوله، نو نبې صلی|لله عليه وسلم وفرمايل چې د جامو ساده ګی د ايمان له نښو نه يوه نښه ده [سنن ابو داود]

يو ځلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وفرمايل چې د الله تعالى زياتره بنده ګان داسې دي چې ظاهرى حالت يې ډېر معمولى وي ، ويښتان يې ګډ وډ او په دوړو ککړ وي جامي يې کم ارزښته او ساده وي ، خو د الله تعالى په نظر کې د هغوي مرتبه دومره لوړه وي چې که هغوي په کومه خبره سوګند ياد کړى نو الله جل جلاله د هغوي سوګند پوره کوي، له دي ډول خلکو نه يو براء بن مالک رضى الله عنه دي [جامع ترمدى]

د الله پاک د دي تعمت د شکر ادا کولو لپاره يې پر هغو بې وسي ځلکو هم واغوندي له چا سر چې د تن پټولو لپاره هيڅ نه وي، د نبې څ فسرمان دي څوک چې پر کوم مسلمان جامي اغوندي او د هغه تن پټوي نو الله تعالى به د قيامت په ورځ د جنت شنى جامي ورواغوندي او بدن به يې پسرى پټ کړى [سنن ابو داود]

او رسول اكرم ﷺ دا هم فرمايلى دي : كه كوم مسلمان خپل مسلمان ورور ته جامي واغوستى نو تر كومه چې هغه جامي اغوستونكى د ده جامي اغوندي دي به د خداى جل جلاله په حفاظت او ساتنه كې وي [جامع ترمذى]

کې خپلو هغو نوکرانو او مزدورانو ته هم د خپلي وسی سره سم جامي جوړی کړی چې شپه او ورځ ستاسې خدمت کوي

نبې اکرم صلى الله عليه وسلم فرمايلى وينځه او غلام ستاسې خويندې ورونه دي، هغوي الله پاک ستاسې په واک کې درکړى دي، نو له تاسې نه يې چې د چا په واک کې څوک ورکړيدي نو هغه ته لازم دي چې هماغه پرۍ وخوري چې پخلپه يې خورى او هماغسۍ جامي پرى واغوندي چې پخپله يې اغونـدي او دومره کار ترى واخلى چې له توانه يې زيات نه وي او که هغه کار کوي نو پخپله د هغه مرسته وکړى [صحيح بخارى، صحيح مسلم] پاوا شاونو و ژوندانه آداب

## د خوراک ، څښلک آداب

٣٣ \_\_\_

له خوړلو د مخه لاسونه پريمينځى ، د پاکوالى او نظافت غوښتنه ده چې په خوړو کې پر لګيدونکيو لاسونو زړه باورى وي
 خوړو کې پر لګيدونکيو لاسونو زړه باورى وي
 بشم الله الرحمٰن الرحيم ولولئ او په خوراک پيل وکړى او که بشم الله ...
 مو هيره شي نو د ياديدلو وخت کې ( بسم الله من اوله واخره ) وواياست ، ياد ساتۍ پر کومو خوړو چې د الله جل جلاله مبارک نوم نه اخيستل کيږى هغه شيطان د ځان لپاره روا کوي ...

\* د خوړو لپاره تکيه کړی مه کينئ، په تواضع سره د پښو په سر کينی ، يا دواړه ذنګونونه ولګوئ او کښينئ او يا يو زنګون او دوروي او بل څملوي کښينی، د الله جل جلاله له استازۍ حضرت محمد صلیالله عليه وسلم همداسې کيناسته.

۳ تل خواړه پرښۍ لاس خوری، د اړتيا پر وخت له چپ لاس نه هم مرسته اخيستي شي .

، خواړه په درۍ ګوتو خورئ او که اړتيا وي نو څلور ګوتۍ هم استعمالولای شي، او ګوتۍ تر پاي ککړولو نه ځانونه وژغوري .

پ مړۍ ( کپ ) مه غټه اخلی او نه کوچنی او د يوي مړی د تيرولو وروسته بله مړۍ خولی ته يوسي .

پر ډوډۍ هيڅکله ګوتی مه پاکوي دا ډېر بد عادت دي .
\* د ډوډۍ څيری کولو او ګذارولو نه ځان وژغوری .

پ په کاسه کې خپل لورۍ نه خوراک کوي، مه يې له منځه خوری او نه يې د نورو له مخي کې خورئ .

، که مړی مو له لاس پريوته نو را پورته يې کړئ يا يې پاکه کړی او يا يې ومينځئاو وي خورئ .

خواره پـه ګڼه خورئ پـه ګڼو خوړلو سـره مينه او محبت پيدا کيږي او برکت هم.

په خوړو کې هيڅکله عيب مـه را اوباسې که خوښـه مو نـه وي مـه يي خورئ .

۳۴ ,\_\_\_ پ (سام کې د ژوغان آوان ی ډېر ګرم او سوزوونکۍ خواړه مه خوري . \* د ډوډۍ خوړلو پر وخت کې له قهقهو او زياتو خبرونه ځانونه وژغورئ . **پله ضرورت پرته خواړه مه بوي کوي دا بد عادت دي، د ډوډۍ خوړلو پـه** وخت مو خوله داسې مه وازوي چې ژولي خواړه مو په خوله کې ښکاره شي او مه هر ځلي په خوله کې ګوته ننباسي او له غاښونو څه مه راباسې له دي نه پر دسترخوان ناستو خلكو ته كركه پيدا كيږي. \* خواړه په ناسته خوري او اوبه په ناسته څښي ، هو! د ضرورت پر وخت ميوه او نور پر ولاړه خوړلاي شي او اوبه هم څښلاي شي . پ په کاسه کې چې څه پاتي شي که نرم وي نو وه يې څښي او که ټينګ وي نو پرګوته يې وڅټي او کاسه پاکه کړئ . ی د خوراک څښاک شيانو ته پوکي مه کوي، د بدن له دننه نه راتلونکي هوا خرابه او زهرجنه وي . اوبه په درۍ ساګانو په وار وار وڅښی له دي سره اوبه هم د ضرورت په اندازه څښل کيږي او اسوده ګې هم وي او په يو وار ټول کټورۍ څښل ځينې وختونه تكليف هم پيدا كوي . په ټولنيزه خوړه کې، د تيزو خوړونکيو او د ورو خوړونکيو خيال وساتي او د ټولو يو ځاي بس کړي . \* د خوړونه چې وزګار شي ګوتي وڅټي او بيا لاسونه ومينځي . ∗ که ميوه او نور څه خوري نو دوه دوه داني او يا دوه دوه قتري په يووار مه يورته كوئ. \* د لوټي يا کوزي او نورو پر مښوکو اوبه مه څښئ ، په داسې لوښيو کې اوبه څښي چې د څښلو پر وخت خولي ته راتلونکي اوبه ليدل کيږي، چې کوم مردار او يا <del>صرر</del>ۍ څيز له اوبو سرنه تير نه کړئ . ب سررۍ مير د وبو سرح يو د لرې . \* د خوړونه په وزګاريدو دا دعا ولولی : اَلُحُمُدُ لِلَهِ اَلَّذِي اَطْعَمْنَا وَسَقَاناً وَجَعَلَنَا مِنَ الْمُسُلِمِيُنَ ( د هغه الله جل جلاله ثنا ده چا چې پر مونږ وخوړل وڅښل او چا چې مونږ مسلمانان ګرځولي يو ) .

## د ويده كيدلو او ويښيدلو آداب

لويو ته ماينام تيارۍ خپريږی کوچنيان کورونو ته راوبولی او بيرون يې لويو ته مه پريږدي، هو! چې کله د شپی يوه برخه تيره شي نو له کوره د وتلو اجازه ورکولای شي، احتياط په دي کې دي چې له شديد ضرورت پرته کوچينيان د شپی له کوره وتلو ته مه پريږدي، د نبې صلى الله عليه وسلم فرمان دي : چې ماښام شي نو کوچنيان په کور کې ايسار کړی، ځکه چې دا مهال شيطانان په ځمکه کې خپريږی البته چې د يوه ساعت په اندازه وخت تير شي نو کوچنيان پريښوولای شي [صحاح سته او د حصن حصين په حواله]

الله! مونَّنِ ستا په توفيق ماښام کړ او ستا په مرسته مو سبا کړ، هم ستا د مهريانۍ له مخۍ ژوندي يو او هم ستا په اشاره به مرو او بالاخره به هم ستا په حضور کې دريږو. [جامع ترمذي]

او د ماښام د آذان پر وخت دا دعا ولولئ : اَللَّهُمَّ هٰذَا إِقْبَالُ لَيُلِکَ وَادِبَارُ نَهَارِکَ وَاَصُوَاتُ دُعَاتِکَ فَاغْفِرُلِ<sub>کُ</sub> ... [ جامع ترمذی ، سنن ابو داود ]

الله! دا وخت دي ستا د شپی د راتللو، ستا د ورځی د تللو او ستا د مودٔنانو د بلنی، نو ته ماته بښنه وکړه.

د نماسختن تر لمانځه د مخه له ويده کيدلو ځانونه وساتئ، دغه ډول زياتره د نماسختن لمونځ په خطر کې پر يووزی او څوک خبر دي د خوب تر دي مړينۍ وروسته الله جل جلاله د بنده روح واپس کوي او که د تل لپاره يې اخلی ، نبې اکرم صلي الله عليه وسلم به په داسې کور کې د ويده کيدلو نه ډډه کوله چې رڼا به په کې نه وه شوي

چې د شپې له راتلو سره سم په کور کې رڼا ولګوي، نبې صلى الله عليه وسلم به په داسې کور کې د ويده کيدلو نه ډډه کوله چې رڼا به پکې لګيدلۍ نه وه. ې اصلم کې د ژوندان آداب

جې د شپی تر پلۍ پورۍ د ويښ اوسيدلو نه ډډه وکړی، د شپی د ژر ويده کيدلو او سهار د ژر ويښدلو سره ځان بلد کړی، د رسول اکرم ﷺ فرمان دي: د ماسختن د لمانځه وروسته خو يا سړی د الهي ذکر او يا د کوروالاو سره د ضرورۍ خبرو اترو لپاره ويښ پاتي کيدای شي

جن د شپی ویښ اوسیدلو او ورځی د خوب پسوره کولو نیسه ډډه وکړی، الله جل جلاله شپه د آرام او سکون لپاره پیدا کړی ده او ورځ یې له خوبه د بیداریدلو او د ژوندانیزو اړتیاو د پوره کولو د منډو ترړو لپاره پیدا کړی ده، پسه الفرفان سوره ۴۷ ایت کې دي : وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَکُمْ اللَّيْلَ لِبَاسًا وَالنَّوْمَ سُبَاتًا وَجَعَلَ النَّهَارَ نُشُورًا (او همدا الله جل جَلاله دي چې شپه یې ستاسې لپاره پرده پوښ او خوب یې د آرام او سکون او ورځ یې د ویښیدلو لپاره وګرځوله).

المنابع المنباء سوره كې دي: وَجَعَلْنَا تَوْمَكُمْ سُبَاتَا()وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ لَبَاسًا()وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشًا ( او مونږ ستاسې لپاره خوب آرام او سكون ، شپه پَرده پوښ او ورځ مو د روزى ګټلو د منډو ترړو وخت ګرځولى دي )

او په النمل سوره ۸۶ آيت کې دي آلَمْ يَرَوْ اَنَّا جَعَلْنَا اللَّيْلَ لَيَسْكُنُوا فِيه وَالنَّهَارَ مُبْصرًا إِنَّ فِي ذَلكَ لَآيَات لقَوْم يُوْمنُونَ (آيا دي خلکو دا وَنه ليدل چَې مونو شپه ( تَيارَه ) کړه چې دوي پُکې آرام او سکون حاصل کړی او ورځ مو روښانه ( **چې منډۍ ټوړۍ** پکۍ ووهی ) بې شکه په دي کې د مومنانو لپاره د فکر کولو اشارات دي )

شپه تياره او د آرام او سكون وخت ګرزولو او ورځ د منډو ترړو او د كار او زيار لپاره روښانه كولو كې اشاره دا ده چې د شپى د ويده كيدلو پابندي وكړى، او په ورځ كې د خپلو اړتياو لپاره د كار او زيار كوښښ وكړى، د ورځى په رڼا كې د خپلو اړتياو لپاره په مكمله توګه د كار او زيار څه وكړى، تر دي چې ستاسې د بدن غړۍ ستړيا احساس كړى، په داسمې وخت كې نو بيا د شپى په آرامه او پرده پوښه فضا كې د آرام و راحت سره غاړه شي او د ورځى په راختو سره بيا د الله جل جلاله نوم ياد كړى، تازه او دمه د كار ميدان ته راكوزى شي، كوم كسان چې د آرام غوښتنۍ او سستيا له امله د ورځى خوبونه كوي يا په مزو باعا فائع ۲۷ لے ۳۷

چړچو او چټياتو کې شپی ويښی تيروي هغوی د قدرت حکمتونه وژنی او خپله روغتيا او ژوندون بريادوي، د ورځی څو باره ويده کيدونکی د ورځی خپل مسئووليتونه هم په ښه توګه سرته نشی رسولاۍ او تن او روح هم له ارامه بې برخی کوي، ځکه چې د ورځی خوب د شپی بدل نشي کيدای نبې ﷺ دا هم خوښ کړی نه دي چې سړی د شپی ويښ وي او د الله عبادت وکړی او خپل ځان په تکليف او زحمت اخته کړی

له عبدالله بن عمر رضى الله عنه څخه يو ځلى نبې اكرم صلى الله عليه وسلم وپوښتل آيا دا خبره چې ماته ويل شوي ده صحيح ده چې ته په پابندي سر د ورځى روژۍ نيسۍ او ټوله شپه لمونځونه كوي حضرت عبدالله رضى الله عنه وويل هو! خبره خو صحيح ده، رسول اكرم صلى الله عليه وسلم وفرمايل نه! داسې مه كوه كله روژه نيسه او كله خوره څښه، همدا رنګه ويده كيږه هم او پاڅيږه لمونځ هم ادا كوه ځكه چې ستا د بدن هم پر تا حق دى او سترګى هم درباندي حق لرى [صحيح بخارى].

جې ډېره آرام ورکوونکي بستره مه استعمالوي، په نړۍ کې د مومن لپاره د آرام غوښتنۍ، عيش خوښونۍ او آسان چلی نه ځان ساتل پکار دي او مومن بايد زحمت کې با عزمه او زيار ګالونکۍ وي، د حضرت عايشي رضی الله عنها وينا ده چې د نبې اکرم صلی الله عليه وسلم بستره د څرمنۍ وه چې د خرماو پوټکې يې پکې اچولي و [شمايل جامع ترمذي]

د. حضرت حفصه رضى الله عنها نه چا پوښتنه وكړه چې تاسې كره د نيې صلى الله عليه وسلم بستره څه ډول وه؟ وي فرمايل : د وژغنو يو ترپال و چې دوه قاته كړى مو و او د نبې صلى الله عليه وسلم لاندي مو غوړاوه، يوه ورځ فكر راغى چې كه دا څلور قاته شي او بيا وغوړول شي نو يو څه نرم به شي، لكه چې هغه مو څلور قاته وغوړاوه، سهار هغه پوښتنه وكړه د شپى دي زما لاندي څه غوړولۍ وو، ما ورته وويل هماغه د وژغنو ترپال و ، هو! خو د شپى مى څلور قاته غوړولى و چې يو څه نرم شي، نبې صلى الله عليه وسلم وفرمايل، نه هماغسۍ دوه قاته يې پريږده، د شپى د بستر نرموالى د «جدو لپاره په پاڅيدو كې خنډ شو [شمايل جامع ترماي] ٢ العام المراحي الله عنها فرمايې چې يو ځلى يو انصارۍ ميرمنى راغله حضرت عايشه رضى الله عنها فرمايې چې يو ځلى يو انصارۍ ميرمنى راغله او هغې د نبې صلى الله عليه وسلم بستره وليده، كورته ولاړه او هغې ميرمن يوه بستره جوړه كړه، هغه يې له وړيو ډكه كړى او بنه يې نرمه كړى وه، او نبې عليه السلام ته يې راوليږله، پېغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم چې كورته راغى او هغه نرمه بستره يې ايښۍ وليده نو وي فرمايل دا څه دي؟ ما عرض وكړ يا رسول الله! فلانۍ انصاره ميرمن راغلى وه او ستاسې بستره يې ليدلى وه، اوس هغې دا ستاسې لپاره جوړه كړى او راليږلى يې ده، رسول الله صلى الله عليه وسلم وفرمايل: دا بيرته وروليږه، زما هغه بستره ډېره خوښه وه، نو ځكه مى زړه بيرته ليږل نه غوښتل، خو رسول الله صلى الله عليه وسلم دومره ټينكار وكړ چې ما هغه بيرته وليږله. [شمايل جامع ترمذى]

پيغمبر اکرم صلى الله عليه وسلم يو ځلى پر يو پوزى ويده و، پر پوزى د ملاستى له امله د هغه پر بدن د پوزى نښى معلوميدي، حضرت عبدالله بن مسعود رضى الله عنه فرمايى، ما چې وليدلى په ژړا شوم. هغه چې زه په ژړا وليدم وي فرمايل: ولۍ ژاړۍ؟ ما عرض وکړ يا رسول الله! قيصر او کسرۍ خو دي وريښمو په بسترو ويده کيږى او تاسې دي پر پوزى! نبې ﷺ وفرمايل: دا د ژړا خبره نه ده، د هغوي لپاره دنيا ده او زمونې لپاره اخرت دي .

يو ځلی نبې اکرم صلیالله عليه وسلم وفرمايل: زه د عيش او آرام او د بې فکرۍ ژوندون څنګه تيرولاۍ شم، په داسې حال کې چې اسرافيل شپيلی پرخوله، غوږ نيولی ( د حکم پر ځای کولو لپاره ( په ټيت سر انتظار کوي چې کله بـه د شپيلۍ پوکولو حکم کيږی [جامع ترمذی ]

د رسول الله صلى الله عليه وسلم دا ( اسوه ) غوښتنه كوي چې مومن په دي نړۍ كې مجاهدانه ژوندون تير كړى او له مزو چړچو نه ځان وساتي.

له ويده كيدلو د مخه اودس وكړى او پاك او صاف ويده شى ، كه لاسونه مو غوړ شوي وي نو لاسونه ښه ومينځۍ او ويده شى ، د پيغمبر اكرم فرمان دي د چا لاسونه چې غوړ شوي وي او د هغې له مينځلو پرته ويده شو او څه زيان ورته ورسيد (كومى حشرى وچيچه) نو هغه دي خپل ځان ملامت كړى (چې له مينځلو پرته ويده شوي و) . پ۳ ۳۹۹۹ کې ۵ ژوندان آدان د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم معمول و چې له ویده کیدلو د مخه به یې اودس کاوه او که کله به یې په داسې حال کې اراده وکړه چې غسل ته به یې اړتیا وه نو لومړی به ې د ناپاکې ځای ومینځه او بیا به یې اودس وکړ ویـده به شو.

د ويده كيدلو پر وخت د كور دروازه بنده كړى، د خوراک څښاک لوښى ومينځۍ، چراغ او يا لاټين ګل كړى او كه اور بليږۍ نو هغه هم مړ كړى، يو ځلى په مدينه كې د شپى د چا په كور كې اور ولګيده، نو نبې ﷺ وفرمايل اور ستاسې دښمن دي چې ويده كيږى نو اور مړ كړئ او رسول الله ﷺ وفرمايل چې كله ماښام شي نو كوچنيان د كوره بيرونه مه پريږدي، ځكه چې دا مهال شيطانان په ځمكه كې خپريږى بيا چې د يوه ساعت په اندازه وخت تير شي نو پرۍ يې ږدي، او بيسم الله وواياست دروازه بنده كړى او په بسم الله ويلو چراغ ګل كړى، او د بسم الله په ويلو د مشك خوله وتړى او هم بسم الله وواياست او د خوراک څښاك لوښى پټ كړى، او كه د پټولو لپاره يې سر پوښ او نور نه وي نو كوم بل څيز پر لوښى كيږدي [صحاح سته د حصن حصين په حواله]

د ویده کیدلو پر وخت دا شیان پر خپله بستره او یا یې تر څنګ خامخا کیږدي د څښلو اوبه او ګیلاس، لوټه، کوتک، د رڼا لپاره د اور ډبې ( ګوګرد ) مسواک ځان پاکی او نور او که تاسې چیرۍ میلمانه یاست نو د کور له څښتن نه د بیت الخلا او نورو ضرورۍ، ځایونو پوښتنه خامخا وکړی، کیداشي چې د شپی مو کوم وخت اړتیا پیښه شي او په تکلیف کې اوسي، رسول اکرم ﷺ چې به کله آرام فرمایه نو د بالښت لاندي به یې اوه شیان ایښۍ وو، د تیلو ښیښه، ږومنح ، د رنجو کڅوړه، بیاتی، مسواک، آیینه او د لرګۍ یو کوچنی شان تیلی چې د سر ګرولو لپاره به په کار راته.

د ويده كيدلو پر وخت څپلۍ، جامي او نور له ځان سره كيږدي چې كله له خوبه پاڅيږۍ نو لټولو ته يې اړتيا پيښه نه شي او له پاڅيدو سره په څپلى كې پښه مه دننه كوي، همدا رنګه جامي له څنډلو پرته مه اغوندي لومړى يې وڅنډۍ، كيداۍ شي چې په څپليو او يا جامو كې كوم موذۍ ځناور ننوتي وي او الله جل جلاله مه كړه هغه تاسې ته تكليف ورسوي .



کې له ویده کیدلو د مخه بستره ښه وڅنډی او که کله له خوبه د څه اړتیا لپاره پاڅۍ او بیا راشي ویده کیږی بیا هم بستره ښه وڅنډی، د رسول الله ﷺ فرمان دي چې: کله له بستری پاڅی او بیا هم بستری ته ورځی نو د خپلي لنګی پرپیڅکو هغه درۍ کړتۍ وڅنډی، ځکه چې تاسې نه پوهیږی چې له تاسې نه وروسته بستری ته څه څیز راغلی دي [ جامع ترمذی ].

کله چې بستری ته ورسیږی نو دا دعا ولولی د پیغمبر اکرم ﷺ خاص خدمتګار حضرت انس رضی الله عنه فرمایی چې کله به هغه په بستره کې ویده کیده نو دا دعا به یې لوستله : اَلُحَمُدُ لِله الذِی اَطْعَمَنَا وَسَقَانَا وَکَفَانَا وَ اَوَانَا فَکَم مَتَّن لَا کَافِی لَهُ وَلَا مُووِي [شمایل جامع تَرَمذی]

شکر او ستاينه هغه الله لره ده چا چې پر مونږ وخوړول او وڅښول او چا چې زمونږ په کارونو کې مکمله مرسته وکړه، او چا چې زمونږ لپاره د اوسيدلو ځايونه راوبښل څومره خلک دي چې نه يي کوم مرستندوي او کومک کوونکي شته او نه څوک ورته د پناه ځای ورکوونکي.

بسترى ته د رسيدلو پر وخت د قران عظيم يوه برخه خامخا ولولى ، رسول اكرم صلى الله عليه وسلم به د ويده كيدلو د مخه د قران عظيم د يوي برخى تلاوت خامخا فرمايه، د هغه فرمان دي: څوک چې پر بستره د ويده كيدلو پر وخت د الهى كتاب كوم سورت لولى نو الله تعالى هغه تـه يوه ملايكه راليږى چې د هر تكليف او هر څيز نه د هغه د ويښيدلو پورى د هغه ساتنه كوي كه شـه هم هغه هر وخت له خوبه راويښ شي [احمد]

او هغه ( محمد صلى الله عليه وسلم ) فرمايلى: كله چې انسان د ويـده كيدو لپاره بسترى ته ورشي نو دا مهال يوه ملايكه او شيطان هغه ته راځى ، ملايكه ورته وايې " د خپلو كړو پاى پر نيكيو وكړه " او شيطان ورته وايې " د خپلو اعمالو خاتمه پر بديو وكړه " بيا كه هغه انسان د الله جل جلاله په يادولو ويده شو نو ملايكه ټوله شپه د هغه ساتنه كوي.

د حضرت عايشي رضى الله عنها وينا ده چې رسول اكرم صلى الله عليه وسلم به كله بسترى ته تشريف يووړ نو دواړه لاسونه به يې د دعا په څير پورته كړل او د قل هوالله احد ، قل اعوذ برب الفلق او قل اعوذ برب الناس سورتونو تلاوت به پ ۱۳۳۹ کی ۵ روندان ۱۹۷ می بر دواړو لاسونو کف کړل او تر کومه ځاید به چې رسیدل پر خپل مبارک بدن به یې راښکل، د سر مخ او بدن له مخکې برخی به یې پیل وفرمایداو هغه به درۍ کرتۍ دا عمل کاوه [ شمایل جامع ترمذی ] چې کله چې د ویده کیدلو اراده وکړی نو ښی لاس د خپل ښی مخ لاندې

کړی او چپ لاس پر خپل برنی اړخ وغزوي، حضرت براء رضی الله عنه فرمايې کړی او چپ لاس پر خپل برنی اړخ وغزوي، حضرت براء رضی الله عنه فرمايې چې کله به نبې اکرم صلی الله عليه وسلم آرام فرمايه نو خپل ښۍ لاس به يې د ښۍ مخ لاندي کيښود او دا الفاظ به يې لوستل: رب قنی عذابک يوم تبعث عبادک ( الهی ! ما د هغه ورځی له عذاب نه وساته په کومه ورځ چې ته خپل بندګان خپل حضور ته راپورته او حاضر وي، په ( حصن حصين ) کې راغلی چې رسول اکرم صلی الله عليه وسلم به دا الفاظ درۍ کړتی لوستل

جي پي مخه او په چپ اړخ له ملاستى نه ځان وساتي ، د حضرت معيش رضى الله عنه پلار طفخه الغفارى رضى الله عنه فرمايې چې زه په جومات كې پي مخى پروت وم چې كوم صاحب مى پښى وښورولى او وي ويل داسې ويده كيدل د الله جل جلاله خوښ نه دي ، ما چې څنګه ورته وكتل نو هغه نبې صلى الله عليه وسلم و

چې د ويده کيدلو لپاره داسې ځای وټاکی چيری چې تازه هوا رسيږی ، د داسې بندو کوټو نه د خوب لپاره ځان وساتي چيری چې تازه هوا نه رسيږی .

چې په ويده کيدلو کې خوله پر څه څيز مه پټوي، په دي ډول ويـده کيدل کې پر روغتيا بده اغيزه کېريووزی، په ښکاره مخ د ويده کيدلو سره ځان عادت کړی، چې تازه هوا در رسيږي

جې پر داسې بامونو مه ويده کيږی چې ديوال او يا جنګله تری تاوه نـه وي او د چت نه د راکوزيدلو پر وخت د دي خبريې خيال ساتی چې پر زينه د پښی ايښودلو د مخه د رڼا څه چاره وکړی ځينی وختونه په يوه کوچنی غلطی سړی تـه زيات تکليف رسيږی

که هر څومره سخته يخنی وي چې منقل بل وي مه ويده کيږی او مــه پــه بنده کوټه کې چې لالټين لګيدلی وي ويده کيږی ، د اور بليدو له امله چې پـــه

| باقا دان السام کې د ژوندانه آداب                                                                                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| بندو کوټو کې کوم ګاز پيدا کيږي هغه د روغتيا لپاره ډېر ضرري دي، بلکې                                                                   |
| ځينۍ وختونه تري د مرګ خطره هم پيدا کيږي .                                                                                             |
| جند د ویده کیدلو د مخه دا دعا ولولی د حضرت ابو هریره رضی الله عنه                                                                     |
| وينا ده چې رسول الله ﷺ به د ويده کيدو د مخه دا دعا لوستله : باسيک رېې                                                                 |
| وَضَعْتُ جَنُّبِي وَبِكَ أَرْفَعُهُ إِن أَمُسَكْتَ نَفْسِي فَأَرْحَمُهَا وَإِنَّ أَرْسَلْتُهَا فَأَحْفَظُها                           |
| بَما تَحْفَظُ بَدِعَبَادَكُ الْصَّالِحِيْنَ [صحيح بخارى، صحيح مسلم]                                                                   |
| ک ای زما ربه! هم ستا په نامه می خپل اړخ  پر بستره ولګاوه او هم ستا په                                                                 |
| مرسته به د خپل بستر نه پاخيږم او که ته زما نفس واخلي نو پر هغې رحم وکړه او                                                            |
| که هغه ته نور وخت ورکوي، نو د هغه ساتنه وفرمايه ، څنګه چې ته د خپلو                                                                   |
| نيكم بنده محانو ساتنه كوي .                                                                                                           |
| که دا دعا مو یاده نه وي نو دا لنډه شان دعا ولولي : اللهم باسمک اموت                                                                   |
| واحيى [صحيح بخارى، صحيح مسلم]                                                                                                         |
| (الهي ازه هم سُتا په نامه د مرګ غيرۍ ته ورځم او هم ستا په نامه به ژوندي پاڅيږم)                                                       |
| ج د شپې په وروستي برخه کې د پاڅيدو سره ځانونه عادت کړي ، د نفس                                                                        |
| روزنۍ او له الله جل جلاله سره د اړيکو پيدا کولو لپاره په وروستي شپه کې                                                                |
| باخيدل او الله جل جلاله يادول ضرورى دي ، الله جل جلاله خپلو محبوبو بنده                                                               |
| ګانو ته د همدې غوره والي او ښه والي بيان کړي دي ، چې د شپې پاخيږي ، د                                                                 |
| الله جل جلاله په حضور کې رکوع او سجده کوي او د خپلو ګناهونو بښنه                                                                      |
| غواړۍ، د نبې ﷺ معمول و چې د شپې په لومړي برخه کې به يې آرام کاوه او د                                                                 |
| م بن کی بیاشا دار به میادد بید مشغه آبیده .                                                                                           |
| شپې په اخر کې به پاخيده او په عبادت به مستوييد<br>چې له خوبه په ويښيدلو دا دعا ولولي : الْحُمْدُ لِلَهِ الَّذِي اَحْيَانَا بَعَدَ مَا |
| اماتنا والبدالنسور [صحيح بحاري ، صحيح مستم ا                                                                                          |
| ( ثنا او سُتاينه هم د الله لپاره ده چې مونږيې د مړه کولو وروسته پر ژوندانه و                                                          |
| نا وله او د هماغه په حضور کې دريدل او حاضريدل دي ) .                                                                                  |
| ج کله چې کوم ښه خوب ووينې د الله جل جلاله  شکر ادا کړي او هغه د                                                                       |
| ځان لپاره زيرۍ وګڼې ، د رسول اکرم صلي الله عليه وسلم فرمان دي، اوس په                                                                 |
|                                                                                                                                       |

٢ العالم على المراح كې له زيريو پرته هيڅ پاتى نه دي، خلكو پوښتنه وكړه چې د بشارت نه مرادڅه دي، وي فرمايل ، ښه خوب ليدل [صحيح بخارى] او هغه دا هم وفرمايل: چې په تاسې كې چې څوك زيات رښتونۍ وي د هغه خوب به هم زيات رښتونۍ وي، او هغه دا لارښوون ه هم وكړه چې: كه ښه خوب وګورۍ نو د الله جل جلاله حمد او ثنا ووايې او هغه بيان كړى او دوست تـه يې بيان كړى، نبې صلى الله عليه وسلم به چې كله خوب وليده نو صحابه كرامو رضوان الله عليهم اجمعين ته به يې بيانوه او صحابه كرامو تـه بـه يې دا هم وويل چې خپل خوب بيان كړى زه د هغې تعبير كوم [صحيح بخارى]

جې درود شريف زيات لولۍ هيله ده چې الله تعالى به مو د رسول اكرم صلىالله عليه وسلم پر زيارت مشرف كړي .

حضرت مولانا محمد على مونكيرى رحمه الله عليه يو ځلى د حضرت فضل الرحمن كنج مراد آبادي رحمه الله عليه نه پوښتنه وكړه چې كوم خاص درود شريف راوښاياست چې د نبې صلى الله عليه وسلم ديـدار را پـه برخه شي، هغه وويل كوم خاص درود نشته پس اخلاص پيدا كول پكار دي، بيا يې له يو څه تامل وروسته وفرمايل البته سيد حسن رحمه الله عليه ته پردي درود عمل ښه ثابت شو

ُ اللَّهُمَّ صَلَّى عَلَى مُحَمَّدٍ وْعِتُرَتِهِ بِعَدَدِ كُلَّ مَعُلُوم لَّكَ ( يا الهي! پر محمد رحمت نازل كړه او د هغه پُر آل او اولاد د هغه ټولو شُيانو په شمير چې اندازه يې تاته معلومه ده )

د رسول الله ﷺ فرمان دي چا چې زه پـــه خوب کې وليدم هغه واقعًا زه ليدلۍ يم، ځکه چې شيطان زما په شکل نشي کيداي [شمايل جامع ترمذي]

حضرت يزيد قارى رحمه الله عليه قران عظيم الشان ليكه، يو كرتى يې د رسول الله ﷺ ديدار په نصيب شو، حضرت ابن عباس رضى الله عنهما ژوندي و، حضرت يزيد يې هغه ته يادونه وكړه نو حضرت ابن عباس رضى الله عنه هغه ته د رسول الله ﷺ دا حديث واو راوه چې " چا زه په خوب كې وليدم هغه واقعًا زه ليدلى يم ځكه چې شيطان زما په شكل نشي كيداى " بيا يې ترى پوښتنه وكړه " تا چې كوم ذات په خوب كې ليدلى دي د هغه حليه بيانولاى شى ؟ 44 ~

ي باما شاعنوا د (دانس

حضرت يزيد رحمه الله عليه وويل : د هغه قد او قامت او تن بې اندازى متوازن ؤ، د هغه رنګ غنمى سپينوالى ته مايل و سترګۍ يې داسې وي لکه په رنجو تورى ، خوشحاله څيره ، ګرد مخ ډيره ګڼه ږيره مبارکه چې ټول مخ يې احاطه کړى و او پر سينه يې راخپره وه حضرت ابن عباس رضى الله عنه وويل که تا په ژونــدانه کې ليدلى واى بيا به دي هم تر دي زياته حليه بيان کړى نه واى يعنى تا چې کوم حليه بيان کړى ده ، هغه واقعى د رسول اکرم ﷺ حليه ده [شمايل جامع ترمذى ]

جي، كله چې الله جل جلاله مكړه كوم خراب او ويرونكۍ خوب ووينى نو هيڅكله، يې چاته مه وايې او د هغه خوب د بد والى نه د الله جل جلاله پناه وغواړۍ، كه الله جل جلاله غواړى د هغه خوب له شر نه به مو وساتي، حضرت ايو سلمه رضى الله عنه فرمايې چې زه به د خرابو خوبونو د ليدلو له امله تل ناروغه كيدم، يوه ورځ مې حضرت ابو قتاده رضى الله عنه تـه شكايت وكړ، نو هغه راته د نبې اكرم ﷺ دا حديث شريف واوراوه: ښه خوب د الله جل جلاله له لورى وي كه له تاسې نــه څوك ښه خوب ووينى نو د خپل كران دوست پرته دي چاته نه بيانوي او كه كوم خراب خوب وكورى نو بيخۍ دي چاته نه بيانوي، بلكې د وينيدو سره دي " اعوذ باالله من الشيطان الرجيم " ولولى او درى كرتى دي چې اړخ ته لاړى تو كړى او اړخ دي پدل كړى نو هغه به د خوب له شر نه محفوظ وي [ رياض الصالحين ، صحيح مسلم]

له ځانه جوړ کړی خوب هیڅکله مه وایې، د حضرت عبد الله بن عباس رضی الله عنه وینا ده چې د نبې صلی الله علیه وسلم فرمان دي څوک چې د خوب لیدلو پرته له ځانه خوبونه جوړوي او خلکو ته یې بیانوي، هغه ته به دا سزا ورکول کیږی چې دوه د وربشو دانو ته به غوټه اچوي او داسمې نه شی کولای [صحیح مسلم]

او د خاتم الانبياء محمد صلى الله عليه وسلم فرمان دي : دا ډېر ستر بهتان دي چې سړی داسې خبره وکړی چې سترګو يې ليدلی نه وي [صحيح بخاری]

| 40 |                                         | <b>රාව</b> ( | <u> 반[만]</u> | e 야크 | ويسو | ę |
|----|-----------------------------------------|--------------|--------------|------|------|---|
|    | *************************************** |              |              |      |      |   |

کله چې مو څوک دوست خوب درته واروي نو د هغې ښه تعبير وکړي او د هغه په حق کې دعا وکړي، يو سړي نبې عليه السلام ته خپل خوب بيان کړ، هغه وفرمايل غوره خوب دي ليدلي دي او غوره تعبير به يې وي

نبې صلى الله عليه وسلم به په عامه توګه د سهار له لمانځه وروسته پلتى ووهله او خلكو ته به يې فرمايل : چا چې خوب ليدلى وي بيان دي كړى او د خوب له اوريدلو وروسته به يې دا دعا لوستله :

خَيْراً تَلْقاه وَشَرًا تَوَقَّاهُ وَخَيْراً لَنا وَشَرا عَلَى اَعَدَائَنَا ۖ وَ الْحُمُدُ لِلَّهِ رَبِ الْعُالمِيُنَ ( د دي خوب نيكى دي ستا په برخه شي او له بدي نه يې وَساَتل شي ، زمونږ په حق كې دي خير او زمونږ د دښمنانو لپاره دي ويال وي او حمد او ثنا د هغه الله جل جلاله لپاره ده چې د ګردو عالمونو پالونكى دى ) .

کله چې په خوب کې وه ويريږۍ يا پريشانوونکۍ خوب ووينۍ او پريشانه شي نو د ويری او پريشانۍ د لری کولو لپاره دا دعا ولولی او خپل هوښيارو کوچنيانو ته هم دا دعا ورزده کړی، حضرت عبدالله بن عمرو بن عمرو بن العاص رضی الله عنهما وايی چې کله په څوک په خوب کې وه يريده او يا به پريشانه شو نو نبې صلی الله عليه وسلم به ورته د پريشانۍ د لری کيدو لپاره د دي دعا تلقين کاوه : اَعُوذُ بَکَلمَاتِ اللهِ التَّامهِ مِنُ غَضَبِهِ وَعَقَابِهِ وَشَرِ عَبَادِه وَ مِنُ

زه همدا د الله جَل جلاله په کَامَلَمکلماتو پناه غواړم، د هغه له غضب او غوسی نه، د هغه له سزا نه، د هغه د بندګانو له بدونه، د شيطانانو له وسوسو نه او له دي خبريې نه چې هغوي ماته راشي .

畿

ന്ന

ي باقا شاشوا و هڪ ولسا ب

د لاری آداب

48

ی لاره په درمیاند مزله درومئ مه دومره چټک درومۍ چې خامخا د خلکو پام ستاسې په لوری راوګرځی او مه دومره سست او په ورو ورو درومی چې خلک مو ناروغ وګڼی او د ناروغتیا پوښتنه در نه وکړی، نبې ﷺ به اوږده اوږده ګامونه ایښودل او تاو راتاو ګامونه به هیڅکله نه ایښودل

لی لد ادب او وقار سره ځمکۍ ته ګورئ او پر لاره درومۍ او په لاره کې اخوا ديخوا هر څيز ته مه ګوری او مه درومی، داسې کول د عقل او پوهي پر خلاف دي، نبې صلی الله عليه وسلم به د مزله پر وخت خپل مبارک بدن د مخی لوری ته مايل مزل کاوه لکه څوک چې له څوړۍ نه راکوزيږۍ، هغه به په باوقاره توګه يو څه چټک رفتار کاوه او بدن مبارک به يې کلک او مضبوط نيولۍ و ښی او کين لورۍ ته به يې نه کتل

د له تواضع سره په درندو ګامونو درومۍ نيغ او په تکبر پر لاره مه ځۍ، نه خو به په تکبر سره ځمکه څيرۍ کړاۍ شي او نه به غرونو د لوړوالی سره ځانونه برابر کړاۍ شي، نو بيا بيځايه غرور ته څه اړتيا ده

می تل څپلی په پښو درومی، لوڅی پښی پر لار تللو نه ځانونه وساتي، د څپليو په وسيله پښۍ له اغزو، خنډونو او نورو تکليف ورکوونکيو شيانو نه ساتل کيږیاو له موذۍ حيواناتو هم ساتل کيږی د نبې اکرم ﷺ فرمان دي زياتره وخت څپلي په پښو کوي څپلی پښو کوونکي هم يو ډول سپور وي

په پښو درومی او یا بیا دواړه اوباسې، یوه پښه لوڅه او یوه پښه کې څپلۍ یا خو دواړه څپلی په پښو درومی او یا بیا دواړه اوباسې، یوه پښه لوڅه او یوه پښه کې څپلۍ پر لاره تلل ډېر د خندا وړ او بد حرکت دي ، که واقعاً مو څه عذر نه وي نو له دي بې خوندي او بې سليقی توب نه ځانونه په کلکه وژغورئ ، د رسول اکرم ﷺ فرمان دي : یا دواړه څپلې په پښو د رومي او یا بیا دواړه اوباسی [ شمایل جامع ترمذی ] کې د مزله پر وخت خپلي جامی راټولي کړی وساتئ چې د چټلتيا خطره یې

ندوي نبې اکرم ﷺ به د مزله پر وخت خپل پرتوګ يو څه پورت تاړه . ندوي نبې اکرم ﷺ به د مزله پر وخت خپل پرتوګ يو څه پورت تاړه .

م داسې کاڼۍ چې په لار شرنګار کوي چيرته د تللو پر وخت مه اغوندئ يا ورو ورو پر لار درومي چې شرنګا يې پردي خلک متوجه نه کړي .

کې ښځي چې چيرته ځي خپريدونکي خوشبويې دي نه استعمالوي ، د داسې ښځو په باب نبې اکرم صلي الله عليه وسلم سخت الفاظ فرمايلي دي . ب ۲۹۵۹ کې ۵ ژوشان تا ۲۵ پا ۱۵ پ پ له کوره چې ووځی اسمان تــه مخ کړی او دا دعــا وواياست : بسُم الله

محمد له دوره چې ووخي اسمان که ملح تري و در ديك ووييست بسيريس توكلتُ على الله اللهم إنتى أعودُبِكَ مِنُ أَنُ نَزِلَ أَوُ نُزُلَ وَ أَنْ نَضِلَ أَوُ نُصُلَ أَوُ نُصُلُ أَوُ

د الله جل جلاله په نامه می ( بهر قدم کیښود ) او پر هماغه می توکل دي، الله زه ستا پناه غواړم له دي خبريې نه چې پر خطا ولاړ شم او يا مو نور څوک بې لار کړی، يا مونږ پخپله بې لاری شو او يا مو نور څوک بې لاری کړی ، يا مونږ پر چا باندي ظلم وکړو او يا نور را باندي ظلم وکړی، مونږ پخپله ناپوهه شو او يا نور را سره د ناپوهي رويه وکړی

وي جي بازار ته لارشى نو دا دعا ولولى : بسُم الله اللهم اني اسُنلك خَيْرُ هٰذه السُّوق وَخَيرُ مَا فَيُهَا وَاَعُوْذُبِكَ مِنُ شَرَّهَا وَشَرَّ مَا فَيُهَا اللَّهُمَ انِّي اَعُوْذُبِكُ أَنُ أصيبَ بها يميناً فَاجَرةً أو صَفَقَة خَاسَرة ( الله ﷺ به نامه ( بازار ته داخليږم ) خدايا : زه له تانه د دي بازار ښيګړه او څه چې په دي کې دي د هغې ښيګړه غواړم او د دي بازار له شر نه او څه چې په دي کې دي د هغې له شرنه پنا غواړم، الهى ! زه له تا نه پناه غواړم د دي خبري نه چې زه دلته په د روغو سوګند ياد کړم او يا بې کاره سودا وکړم )

د حضرت عمر بن خطاب ، وينا ده چې نبې اكرم ﷺ فرمايلى: څوك چې بازار ته داخل شي او دا دعا ولولي ، الله ﷺ يې په حساب كې لس لكه نيكى ليكۍ، لس لكه ګناهونه يې بخښي او لس لكه يې درجې لوړوي لَا اللهُ اللهُ وَحُدَهُ لَا شَرِيُك لَهُ لَهُ المُلُكُ وَلَهُ الحُمُدُ يُحُى وَيُمِيُتُ وَهُوَ حَىّ لَاً يَمُوُتُ بِيَدِهِ الْخَيُرُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِير [جامع ترمذى]

له خدايه جل جلاله پرته هيڅوک معبود نشته هغه ځانله دي، هيڅوک يې شريک نشته واک او اقتدار د هماغه دي ، هماغه د شکر او ستاينی حقدار دي ، هماغه ژوندون بښۍ او هماغه مرګ راولی، هغه تل ژوندي دي ، د هغه لپاره مرګ نشته، ټولی نيکی د هغه په واک او قـدرت کې دي او هغه پر هر څه واکوال دي . ۴٩ \_\_\_\_

ي بادا فاضو) د چې ولينا س

د سفر آداب

د سفر لپاره په داسې وخت روانيدل پکار دي چې د لږ نه لږ وخت پرۍ ولګيږۍ او د لمانځه د وختونو هم خيال وساتل شي ، نبې صلى الله عليه وسلم به چې پخپله سفر ته تشريف ووړ او يا به يې بل څوک ليږه نو د پنجشنبې ورځ به يې مناسبه ګڼله

په يو سفر يوازي مه ځۍ كه امكان لري نو لږ تر لږه درى كسان ملكري شي، په دي ډول به په لاره كې د سامان په ساتنه او نورو چاروكى اسانتيا هم وي او سړى له زياتو خطراتو هم ساتل كيږى ، د نبى اكرم صلىالله عليه وسلم فرمان دي: كه خلكو ته د ځانله سفر خراپۍ معلومى شي چې ماته معلومى دي نو يو سپور به هم د شپى ځانله سفر ونه كړى [صحيح بخارى]

يو كرتۍ يوه سړى اوږد سفر وكړ او د نبى صلى الله عليه وسلم په خدمت كې حاضر شو، نو هغه له مسافر نه پوښتنه وكړه، ستا ملكري څوك دي؟ مسافر وويل: يا رسول الله! له ما سره هيڅوك نشته زه ځانله راغلى يم نو هغه وفرمايل: يوازي سپور شيطان دي او دوه سپاره شيطانان دي البته درى سپاره، سپاره دي [جامع ترمذى]

بنځه بايد تل له محرم سره سفر وكړى هو! كه يوه يا نيمه ورځ سفر وي نو ډيسره بده نه ده خو احتياط دا دي چې هيڅكله دي يوازي سفر نه كوي د نبې صلى الله عليه وسلم فرمان دي "كومه ميرمن چې پر الله ﷺ او د اخرت په ورځ ايمان لرى د هغې لپاره روا نه دي چې هغه درۍ ورځى يا تر دي زيات يوازي سفر وكړى، هغه، دومره لوي سفر، هغه وخت كولاۍ شي چې پلار، ورور، ميړه، او يا ځوي يې ورسره وي، او يا كوم بل محرم وي [صحيح بخارى]

او په يو بل وخت کې هغه تر دي وفرمايل چې ښځه يوه ورځ او يـوه شپه ځانله په سفر نشي تللای

🛥 سفر ته د روانيدو پر وخت چې کله پر سپرلۍ سپاره شي او حرکت وکړی نو دا دعا وواياست .

پاک او تر ټولو لوړ دي هغه الله جل جلاله چا چې دا ( د سپرلی وسیله ) زمونږ په واک کې راکړی حال دا دي چې مونږ د دي تر واک لاندي راوستلو توان نه لاره، رښتیا ده چې مونږ د خپل پروردګار لورۍ ته ورتلونکی یو، خدایا! مونږ له تا نـه پـه دي خپل سفر کې د نيکی او تقوا توفيق غواړو او د داسی کارونو توفيق چې ستا د خوښي لپاره وي، خدايه! پر مونږ دا سفر آسان کړی او فاصله يې زمونږ لپاره لنډه کړی، خدايه! ته مو په دي سفر کې ملګري يې او ته مو د کورونو خليفه او ساتونکۍ يې، خدايه! زه ستا پناه غواړم د سفر له تکاليفو څخه، د نـاوړه منظر د ليدلو څخه، او د خپل مال نه، خپلوانو او اولاد ته د بد بيرته ستنيدو نه او له نيکۍ نه وروسته له بدي او د مظلوم له ښير او نه

په لاره کې د نورو د سوکالی او آرام هم خيال ساتئ، د لاری د ملګری هم حق دي، په قرآن عظيم کې دي : (والصَّاحب با لُجُنْب) او د څنګ له ملګري سره هم ښه رويه وکړه، د څنګ له ملګري نه هر هغه څوک مراد دي چې که هر چيرۍ او هر ځای کې ورسره تاسې ملګري شي، د سفر په دوران کې د لنډی ملګرتيا هم دا حق دي چې تاسې خپل د سفر له ملګري سره ښه رويه وکړی او کوښښ وکړی چې ستا له وينا او عمل نه ورته هيڅ ډول ضررونه رسيږی ، د رسول اکرم ﷺ لارښوونه ده، د قام سردار د هغوي خدمتګاروي، څوک چې له نسورو نه په خدمت کولو کې مخکې شي، له هغه نه په نيکی کولو کې که شهادت ومومی [مشکوه].

سفر ته د روانيدو په وخت کې او د راتلو په وخت کې دوه رکعته د شکرانۍ لمونځاداءکړئ نبې اکرم صلیالله عليه وسلم به همدا عمل کاوه .

## 

+ د شپی چې په کوم ځای کې پاتی کیدل غواړي نو پـه محفوظ ځای کې قيام وکړئ چیری چې له غلو او ډاکوانو تاسې په امان کې اوسې او مـودی ځناور هم هلته نه وي

د سفر د اړتيا د پوره کيدلو پر وخت ژر خپل کورته راستانه شي، بې ) اړتيا له ګرځيدلو را ګرځيدلو نه ځان وژغورئ

۲ د سفر نه د بيرته را ګرځيدو پر وخت له كوم خبر پرته د شپى كورت ه مـه راځى ، لومړى كورته خبر وركړئ او كه نه نو جومات كې د دوه ركعته نفلو پـه ادا كولو د كور خلكو ته وخت وركړئ چې هغوي په ښه ډول ستاسې د استقبال لپاره تيار شي.

حد په سفر کې که څاروي در سـره وي نو د هغې د آرام او آسايش هـم خيال ساتۍ او که کوم بل سپور در سره وي نو د هغـه اړتيا او حفاظت تــه هـــم پام کوئ

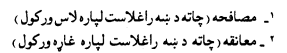
حمد د يخني په موسم کې بستره او د يخني سامان له ځانه سره خامخا واخلئ او کوربه بې ځايه په پريشاني مه اخته کوي

حد په سفر کې د اوبو لوښۍ او جانماز له ځان سره اخلئ ، چې د استنجاء، اوداسه، لمانځه او اوبو څښلو تکليف درته نه وي .

حد څو کسان چې سفر کوي نو يو تن خامخا خپل امير وټاګی، البته هر سړی دي خپل ټکټ او خپلي د اړتيا ټولی پيسی او نور ضروری سامان د خپل ځانسره وساتي .

حد كله چې په سفر كې شپه در باندي راشي نو دا دعا ولولى يَا أَرْضُ ! وَرَبِي وَرَبْكِ اللهُ وَ اَعُودُ بِالله مِنْ شَرِّك وَشَرَّ مَا خُلِقَ فَيْك وَشَرَّ مَا يَدِبُّ عَلَيْكِ وَ اَعُودُ بِالله مِنْ أَسَدٍ وَاسُوَدُ وَمِنَ الْحَيَّه وَالْعَقْرَبِ وَمِنْ شَرَّ سَاكِنِي البلد وَمِنْ وَالد وَ وَمَا وَلَدَ [سَنَن ابو داود]

| <u>۲۵</u>                           | بادا فاضو) د چ۲ وتسا مر                                    |
|-------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| ، زه د الله 🆝 پناه غواړم ستا له     | ( ای ځمکی ا زما او ستا پر وردګار الله دي                   |
|                                     | شر نه او د هغو مخلوقاتو له شر نه چې په تا                  |
| د الله 🛎 پناه غواړم له زمري نه او   | معلوقاتو له شر نه چې په تا کې گرځي ، او زه                 |
| و د دي ښار له اوسيدونکيو نه او د    | له تور ښامار نه او د مار له بچونه او د لړم نه ا            |
| a day and and                       | هر پلار او زوي لهشر نه) .                                  |
| دعا ولولى أوبًا أوبًا لربّنا تُوبًا | کله چې له سفر څخه کورته راشي نو دا 🕰                       |
|                                     | الأيْغَادِرُ عَلَيْنَا حُوْبًا [حصن حصين]                  |
| •                                   | را ګرځيدل دي د خپل رب لوری ته او هم                        |
|                                     | داسې تويه چې پر مونږ د ګناه کوم اغيز پاتي نه               |
|                                     | کله چې څوک په سفر رخصت کوي نو 🏝                            |
|                                     | رخصتولو په وخت له هغه نه هم د دعا غوښ                      |
|                                     | رخصت كړى : أَسْتَوْدُ عُ اللهُ دِيْنَكَ وَأَمَانَتَكَ وَخُ |
| •                                   | زهستا دین، امانت او د عمل پاۍ الله جل ج                    |
|                                     | 📥 کله چې څوک له سفر نه راشي هغه ته                         |
| حیال سائلو ورسره مصافحه او یا       | او محبت د الفاظو په ویلو د ځای او وخت په<br>مانټ کې کې د   |
|                                     | معانقه وركړئ .                                             |



مەر دىلام ۋۇڭاڭ ئەركى يې مەركى يې مەركى

د غم او مصيبت آداب

لت مصيبتونه په صبر او آرام سره وزغمئ ، هيڅكله همت له لاسه مه وركوئ او غم او مصيبت هيڅكله له اندازۍ نه زياتيدلو ته مه پريږدئ، په دنيا كې يو انسان هم له غم او مصيبت، له تكاليفو او افتونو او له زيان او ناكامۍ نه بې ويرى او په امان نشي پاتى كيداۍ، البته د مومن او كافر په كړو كې دا بيلتون خامخا وي چې كافر د غم او مصيبت پر وخت خپل هوش او عقل له لاسه وركوي، د نا ميدي له امله لاس پښۍ ښورول پريږدي او ځينى وختونه د غم د توان نه لرلو له امله خپلځان پخپله وژنۍ او مومن د سترى نه په ستره پيښه كې د وركوي، د نا ميدي له امله لاس پښۍ ښورول پريږدي او ځينى وختونه د غم د وركوي، د نا ميدي له امله لاس پښۍ ښورول پريږدي او ځينى وختونه د غم د وركوي، د نا ميدي له امله لاس پښۍ ښورول پريږدي او ځينى وختونه د غم د وركوي، د نا ميدي له امله لاس پښۍ ورول پريږدي او ځينى وختونه د غم د وركوي، د نا ميدي له امله لاس پښۍ ورول پريږدي او ځينى وختونه د غم د وركوي، د اله مله خپلځان پخپله وژنۍ او مومن د سترى نه په ستره پيښه كې د ولاړ وي، هغه داسې فكر كوي چې دا څه چې وشول، له الهى تقدير سره سم وشول، د الله جل جلاله يو حكم هم له حكمت او مصلحت نه خالى نه وي او دا فكر كوي چې الله جل جلاله څه كوي د خپل بنده د ښه والي لپاره يې كوي ، ويتينًا چې په دي كې به د خير كوم اړخ وى مومن ته داسې روحانى سكون او آرام په برخه وي چې د غم په زغم كې د خوند احساس كوي او د تقدير دا عقيده هره گرانه اسانوي.

د الله جل جلاله لارښوونه ده : مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَة فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنْفُسَكُمْ إِلَّا فِي كتَاب مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْرَأَهَا إِنَّ ذَلكَ عَلَة اللَّه يَسِيرُ()لَكَيُّلَا تَأْسَوْا عَلَة مَا فَأَتَكُمْ [الحديد] هُو ُ دُول مصيبتونه چي دَ حَمكي پَر مَخ پيښيږي او كوم افتونه چي پر تاسي راځۍ، هغه تر دي د مخه چي مونږ يې را مينځته كړو په يو كتاب كي ( ليكل شوي او فيصله شوي ) دي، په دي كې هيڅ شك نشته چي دا خبره الله جل جلاله ته آسانه ده، چي تاسي پر خپله ناكامۍ غم ونه كړي .

يعنى پر تقدير د ايمان راوړلو يوه ګټه دا ده چې مومن ستري ستري پيښي د قضا او قدر پريکړه ګڼي او د خپل غم علاج پرى کوي او خفګان ته تن نه ورکوي، په هره چار کې يې د خپل مهربان الله جل جلاله په وړاندى لور سترګي وي او د هغه له لورى نه د خير هيله لرى او د صبر او شکر په ادا کولو له هر ب العمل المراج المراج المراج العالم المراج المراح الم المراح ال

مطلب دا چې زمون سره چې څه دي هغه هر څه د الله جل جلاله دي، هماغه را كړى دي، او هماغه يې اخيستونكى دي، مون هم د هماغه يو او د هماغه لورى ته به ورځو، مون په هر حال كې د الله جل جلاله پر رضا راضى يو، د هغه هر كار پر مصلحت، حكمت او عدالت بنا دى هغه چې څه كوي د كوم لوي خير په خاطر يې كوي ، د وفادار غلام او بنده دا كار دي چې هيڅ وخت يې بايد تندي كونځى نه شي، د الله جل جلاله فرمان دي :

وَلَتَبْلُوَنْكُمْ بِسَيْءٍ مِنْ الْحَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِنْ الْأَمْوَالِ وَالْأَنفُسِ وَالْتَمَرَاتِ وَبَشَرِّ الصَّابِرِينَ() الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لَلَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ()أُوْلَنكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتَ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُوْلَنكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ

( او مونږ به خامخا تاسې د ويرى ، خطرى ، ولږۍ، د ځان او مال په تاوان او په ګټو کې د زيان په ازمښت اخته کړو او زيرۍ هغو خلکو ته ورکړى چې د مصيبت ( پر وخت صبر کوي ) او وايې مونږ هم د الله ﷺ يو او د الله ﷺ لورى ته ورتلونکۍ يو، پر دوي به د الله ﷺ لورۍ ډېره مهريانى او رحمت وي او همداسې کسان پر سمه لار دي ) .

د نبې اکرم صلى الله عليه وسلم فرمان دي چې کله کوم بنده د مصيبت پر وخت ( ان لله و انا اليه راجعون ) ووايي نو الله ﷺ ترى هغه مصيبت لرى کوي ، غوره پاى ور په برخه کوي او د هغه د خوښي څيز ورته په بدله کې ورکوي . ب العام في في المحالية عليه وسلم چراغ مي شو هغه ( انا لله و أنّا اليه يو خلى د رسول اكرم صلى الله عليه وسلم چراغ مي شو هغه ( انا لله و أنّا اليه راجعُوُنَ ) وويل، چا ترى وپوښتل يا رسول الله! آيا د چراغ ميه كيدك هم كوم مصيبت دي، هغه صلى الله عليه وسلم وويل هو! له هرۍ خبري نه چې مومن ته تكليف ورسۍ هغه مصيبت دي او د نبې صلى الله عليه وسلم لار ښوونه ده:

هر مسلمان چې کوم روحی، بدنی او د ناروغی، او یا غم کوم تکلیف او درد رسیږۍ ان تر دي چې اغزۍ یې په کوم ځای کې ولاړ شي او هغه پرۍ صبر کوي نو الله جل جلاله یې ګناهونه بښۍ [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

حضرت انس رضى الله عنه فرمايى چې رسول الله ﷺ فرمايلى دى كه هر څومره سخت مصيبت او ازميښت چې وي، هماغومره لويه بدله يې وي او الله ﷺ چې كله له كومى ډلى سره مينه كوي نو د هغوي د (لا ښكلا او غوره والۍ لپاره) هغوي په ازميښت كې اخته كوي، نو چې څوك د الله ﷺ پر رضا راضى شول الله ﷺ هم له هغه نه راضى كيږى او څوك چې په آزموينه كې له الله ناراضه وي، الله هم له هغه نه زاضه كيږى. [جامع ترمذى]

حضرت ابو موسۍ اشعری رضی الله عنه وايې چې نبې صلی الله عليه وسلم فرمايلی دي: چې کله د کوم بنده اولاد مړ شي نو الله کله له خپلو ملاتيکو نه پوښتنه کوي چې ايا تاسې زما د بنده د اولاد روح واخيست ؟ هغوي وايې هو، بيا تری پوښتنه کوي تاسې د هغه د ځيګر د ټوتي روح واخيست؟ هغوي ووايې هو، بيا تری وپوښتۍ، نو زما بنده څه وويل؟ هغوي ووايې: په دي مصيبت کې هغه ستا ثنا ويله او انا لله و انا اليه راجعون يي ووايه، نو الله کله هغو ملاتيکو ته ووايې زما د دي بنده لپاره په جنت کې کور ودان کړی او د هغې نوم بيت الحمد (د شکر کور) کيږدي [جامع ترمذی]

ير کوم تکليف او پيښه غمجن کيدل فطري کار دي، البته دي خبري ته پوره پوره خيال ساتئ چې د غم او اندوه په ډېرو مشکلاتو کې مو له خولي نه کومه ناحقه خبره ونه وزي او د زغم او شکر لمن مو له لاسه ونه وزي

د رسول الله ﷺ زوي حضرت ابراهيم د هغه په غيږ کې و او د زنکدن په حال کې و، د دغه غموونکی منظر په ليدلو د ُنبې ﷺ سترګو مبارکو نه اوښکی ۲۵ استام کې ۵ (وثالث ۵ آ ۲۵ م روانی شوي او وي فرمایل : ای ابراهیمه ۱ ستا په جدایی غمجن یو خو په ژبه به می هماغه څه وي چې د پرورد ګار د خوښي سره سم وي [صحیح مسلم] کو ډېر غم او مشکلاتو په حال کې داسې حرکت مه کوي چې د شکایت بوي تری راځی او د شریعت پر خلاف وي، په چیغو چیغو ژړلو ګریوان څیرول، سینه وهل او په غم کې نارۍ سوری وهل د مومن لپاره په یو حال کې هم روا نه دي، د نبې اکرم صلیالله علیه وسلم فرمان دي " څوک چې ګریوان څیروي ، مخ په څپیړو وهۍ او د جاهلیت په څیر چغۍ سورۍ وهۍ او ژاړۍ هغه زما له امت څخه نه دي [ جامع ترمذی ]

حضرت جعفر طيار رضی الله عنه چې کله شهيد شو او د شهادت خبر يې کورته ورسيد، نو د هغه د کور بيبيانو په چيغو سورو ژړل، نبې ﷺ ورته ځواب وروليږه چې ماتم مه کوي، خو هغوي منع نه شول ، نو هغه دويم ځلی منع کړل خو بيا هم هغوي منع نه شوي، نو هغه حکم وکړ د دوي خولی له خاورو ډکۍ کړی [صحيح بخاری].

يو كرتۍ نبې اكرم صلى الله عليه وسلم په يوه جنازه كې شريك ؤ يوي ښځى له ځان سره منقل را اخيستى ؤ هغه دومره سخته ودګله، چې هغه په هماغه وخت وتيښده [ سيرت النبې شپږم ټوك]

او هغه وفرمايل د جنازۍ تر شا به څوک اور او ستاينۍ نه وايې، په عربو کې دا دود وچۍ په جنازۍ پسۍ به تلل نو له غمه به يې څادر ګذار کړ او يوازي ګنډۍ به يې اغوستۍ وه يو ځلی هغه خلک په دي حال کې وليدل وي فرمايل د جاهليت دود مو غوره کړی دي، زما په زړه کې راغلل چې داسې بده ښيرا درته وکړم چې شکلونه مو مسخ شي، خلکو هماغه وخت خپل څادرونه واغوستل او بي يې هيڅکله داسې ونه کړل [سنن ابن ماجه]

ت ناروغی ته بدي ردي مـه وايې او مه تری شکايت کوي بلکه د خورا زغم او صبر نه کار واخلئ او د اخرت د اجر غوښتنه او هيله وکړی، د ناروغي په تيرولو او په تکليفونو زغملو د مومن ګناه ويلی کيږی او تزکيه يې کيږی او په اخرت کې ورته ستر اجر پـه برخه کيږۍ ، د نبې مخ فرمان دي : مومن ته که د بدنی ناروغی او يا د کوم لامل ( سبب ) په خاطر درد ورسيږی الله تعالی يې له دي امله محناهونه داسې تويوي لکه له ونې نه چې پاڼې توييږي [ صحيح بخاری ، صحيح مسلم] ، صحيح مسلم]

يو كرتۍ نبې صلى الله عليه وسلم يوه ميرمن وليده چې لړزيده، هغه ترى وپوښتل اۍ د سائب يا ميسب مورى ا څه خبره ده ولۍ لړزيږى ؟ هغې وويل: تبې نيولۍ يم، الله ﷺ دي ورسره پوه شي رسول الله ﷺ ورته لارښوونه وكړه چې تبې ته بد مه وايه، ځكه چې تبه د آدم عليه السلام اولاده داسې له ګناهونو نه پاكوي لكه څنګه چې اور د اوسپنۍ زنګ لرى كوي [صحيح مسلم]

حضرت عطاء ابن رباح رضى الله عنه خپله يوه كيسه بيانوي چې يو ځلى د كعبې تر څنګ حضرت عباس شه ماته وويل: تا ته يوه جنتۍ ميرمن دروښيم؟ ما ورته وويل خامخا يې را وښايه، وي ويل ، وګوره دا تكه توره ميرمن چې ده، دا يو كرتۍ د نبې کل په خدمت كې حاضره شوه وي ويل، يا رسول الله کلا ! پر ما د ميرګيو داسې څپه راځى چې بدن مى په هوش كې نه پاتى كيږى و زه په داسې حالۍ كې بيخى لوڅه شم، يا رسول الله کلا زما لپاره د الله کلا نه دعا وغواړى، نبې کل ورته وويل: كه ته دغه تكليف په صبر سره زغمى نو الله جل جلاله به تاته جنت در كړى او كه غواړۍ چې زه تا ته دعا وكړم چې الله جل جلاله به په صبر زغمم، البته دا دعا راته وكړى چې د تكليف په وخت كې نه لوڅيږم، نو به په صبر زغمم، البته دا دعا راته وكړى چې د تكليف په وخت كې نه لوڅيږم، نو نبې کلا ورته دعا وكړه، حضرت عطاء رضى الله عنه فرمايې چې ما دغه لوړ قدي ميرمن (ام رفن) د كعبې پر پاټكيو وليدله.

د چا پر مړينه له دری ورځو زيات غم مه کوي، د خپلوانو په مړينه غمجن کيدل او اوښکی بهول فطری خبره ده خو د هغې موده له زياتو نه زياته دری ورځی ده نبې صلیالله عليه وسلم فرمايلی د کوم مومن لپاره روا نه دي چې تر درۍ ورځو زيات په غم او ماتم کې کښينی، البته د مړۍ د کونډی ماتم څلور مياشتۍ لس ورځی دي په دي موده کې به نه رنګينۍ جامي اغوندي، نه دي خوشبوي کاروي او نه دي ډول او سينګار کوي [جامع ترمذی].

د حضرت زینب بنت جحش رضی الله عنها ورور وفات شو په څلورمه ورځ څو تنه ښځۍ د فاتحۍ لپاره راغلی، حضرت زینب رضی الله عنها د ټولو نورو \_ باما شامو**ا و (وخان آداب** 

ميرمنو په مخ کې عطر ولګول او ويې فرمايل زه دا وخت خوشبوي لګول ته هيڅ اړتيا نه لرم، ما ځکه دا خوشبوي ولګوله چې د نبې صلى الله عليه وسلم نه مى اوريدلۍ دي چې له ميړه پرته د هيچا لپاره هم تر درۍ ورځو زيات په غم کيښناستل روا نه دي

لا په رنځ او غم او مصيبت کې يو بل ته د صبر او حوصلى تلقين کوي ، پيغمبر اکرم ﷺ چې کله د احد له غزا نه بيرته تشريف راووړ نو بيبيانى د خپلو خپلوانو د حال معلومولو لپاره حاضرۍ شوي، کله چې حضرت زينب بنت جحش رضى الله عنها د رسول الله ﷺ مخى ته راغله نو هغه ورته د صبر توصيه وکړه او ورته وي ويل پخپل ورور عبدالله صبر وکړه، هغې مبارکۍ بې بې بيا • انا لله وانا اله راجعون • ولوست او د بښنى دعا يې وکړه

د حضرت طلحه رضى الله عنه زوي ناروغ و ، هغه يې د ناروغى په حال كې پريښود او پخپل كار پسۍ ولاړو د هغه له تلو وروسته يې زوي وفات شو، د حضرت طلحه رضى الله عنه ميرمن خلكو ته وويل چې ابو طلحه بايد خبر نه شي، هغه ماښام د خپل كار نه بيرته كور ته راغى نو د خپلي ميرمنۍ نه يې ووينتل چې د هلك حال څنګه دي؟ وي ويل، له مخكې نه زيات آرام دي دا يې وويل ابو طلحه رضى الله عنه ته يې خواړه راوړل، هغه په جمع زړه خواړه وخواړه او وغځيد، چې سهار شو نو خپلي نيكۍ بې بې په خورا حكيمانه ډول پوښتنه وكړه، كه څوك چاته كوم څيز امانت وركړى او بيا يې ترى بيرته وغواړى، نو ايا ده ته دا حق په برخه دي چې هغه څيز ترى منع كړي ؟ هغه وويل نه هيڅكله نه، دا حق به څنګه حاصليږى نو هغې صابرى بې بې ورته وويل، د خپل زوي په بيرته اخيستو هم صبر وكړه [صحيح مسلم]

د حق لاري مشكلات په پراخه ټنډه ومنه او په دي لار كې كه څه تكاليف در ورسيږي پر هغي د غمجن كيدو په ځاى خوښ شي او د الله جل جلاله شكر ادا كړي چې هغه پخپله لار كې ستاسې قربانې قبولي كړي .

د حضرت عبدالله بن زبير رضى الله عنهما مور حضرت اسماء رضى الله عنها سخته ناروغه وه، حضرت عبدالله رضى الله عنه يې د حال پوښتلو لپاره ولاړ، مور ورته وويل زويه ! لومړى مى دا هيله ده چې له دوه خبرو نه يوه ونه وينم

الله جل جلاله مى دي ژوندي لرى، يا خو ته د جنګ په دګر کې شهيد شي او زه ستا د شهادت د خبر په اوريدو د صبر سعادت حاصل کړم او يا ته برۍ ومومى او زه تا فاتح ووينم او خپلي سترګۍ يخۍ کړم، الله څخ کول چې حضرت عبدالله بن زبير رضى الله عنه د هغې مبارکى په ژوندانـه کې د شهادت جام وګوټ ، له شهادت نه وروسته حجاج هغه پر سولى وخيژاوه، حضرت اسماء رضى الله عنها دا مهال ډېره بودى شوي وه، خو د خورا زياتـى کمزورى سره سره يې د دغه غموونکى منظر د ليدلو لپاره تشريف راووړ د خپل زړه د ټوتي د ليدلو پر وخت يې د ژړا او واويلا په ځاى حجاج ته په خطاب کې وويل : د دي سپور لپاره اوس هغه وخت نه دي رارسيدلى چې د اس له شا نـه را کوز شي

یه غم او درد کې يو د بل مرسته وکړی، د دوستانو په درد او غم کې ګډون وکړی او د هغوي د غم غلطولو لپاره هـر ډول کوښښ وکړی ، د رسول اکرم ﷺ لارښوونه ده : ټول مسلمانان په ګډه د يو سړی د بدن په څير دي چې که د هغه سترګه هم درد منه شي نو ټول بدن يې درد احساسوي او که په سر کې يې درد وي نو ټول بدن يې په درد اخته وي [صحيح مسلم]

حضرت جعفر طيار رضی الله عنه چې کله شهيد شو نو رسول اکرم ﷺ وفرمايل: د جعفر کور ته خواړه وروليږی ، ځکه چې د زيات غم له امله به د هغه د کور بيبيانی خواړه نشي پخولای [سنن ابو داود ].

د حضرت ابو هريره رضی الله عنه وينا ده چې رسول اکرم ﷺ فرمايلی: چا چې د داسې ميرمن غم شريکی وکړه چې زوي يې وفات شوي وي هغه به په جنت کې داخلول کيږي او د جنت څادر به ور په سر کيږي [جامع ترمذي ]

او نبې صلى الله عليه وسلم دا هم فرمايلى دي، چا چې د كوم غمځپلى سره غم شريكى وكړه هغه ته به هماغومره اجر وركول كيږى، څومره چې پخپله غمځپلى ته وركول كيږى [جامع ترمذى]

په دي لړ کې نبې ﷺ پر دي هم ټينګار وکړ چې په جنازه کې ګډون وکړی، د حضرت ابو هريره رضی الله عنه وينا ده چې نبې اکرم ﷺ فرمايلی: څوک چې په جنازه کې شريک شو او د جنازی لمونځ يې ادا کړو هغه ته به د دوه قيراطو په اندازه ثواب ورکول کيږی . 8.

ِ بِب**اءاً شاعواً ۽ ل**کو **ولسا** ب

چا تری پوښتنه وکړه دوه قيراطه به څومره وي، وي فرمايل د دوه غرونو په اندازه [صحيح بخاری ، صحيح مسلم]

د زياتو مصيبتونو او غمونو په وخت كې د الله جل جلاله لورۍ ته رجوع وكړى او لمونځ ادا كړى، الله جل جلاله ته په عاجزى سره دعا وكړى، په قران عظيم الشان كې دي : اَأَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِنُوا بِالصَّبُرِ وَالصَّلَاةِ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ

( مومنانو! په مصيبتونو او ازميښتونو کې د صبر او لمانځه په وسيله ( له خدايه) مرسته وغواړی)

د غم په حالت کې له سترګو نه اوښکی بهیدل او غمیدل فطری خبره ده، البته په چیغو سورو له ژړا نه ځانونه وژغورۍ، نبې صلی الله علیه وسلم به چې ژړل له سره به یې آواز نه اوریدل کیده، ساړه ساړه اسویلی به یې کول، له سترګو مبارکو به یې اوښکی روانی وي او له سینی نه به یې داسې اواز راته لکه هګی چې په اوبو کې خوټیږی او یا ژرنده ګرځی، هغه پخپله د خپلي ژړا او غم حالت داسې بیان کړی دي : سترګی اوښکی بهوي ، زړه غمجن کیږی او مونږ له خولی نه هغه کلمات را اوباسو چې زمونږ رب پری خوشحالیږی

حضرت ابو هريره رضى الله عنه فرمايې چې نبې صلى الله عليه وسلم به كله فكر مند و نو د آسمان لورى ته به يې مخه كاوه او فرمايل به يې: سبحان الله العظيم ( الله پاك د لوي عظمتونو څښتن دي ) او چې كله به په ژړا ، زارى او دعا كې ډوييده نو فرمايل به يې " يا حى يا قيوم " [ جامع ترمذى ]

د رنج او غم په زياتوالی او تکاليفو په ډېرښت کې دا دعا وواياست حضرت سعد بن وقاص رضی الله عنه وايې چي نبې ﷺ فرمايلی: ذو النون<sup>۲</sup> چې د ماهی په نس کې خپل پروردګار ته کومه دعا کړی وه هغه دا وه : اَنْ لَا إِلَهٔ إِلَّا اَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنتُ مِنْ الظَّالِمِينَ<sup>۲</sup>

> ۱ \_ د البقره سورت ۱۵۳ ایت ۲ \_ د ماهیانو والا یعنی حضرت یونس علیه السلام . ۲ \_ د انبیاء سورت ۸۷ ایت

| ۶۱                             | باما شامور و چو ولسا م                 |
|--------------------------------|----------------------------------------|
| عبيداو باک بي مون بخيله يہ جان | ( له تا پرت ه هیڅوک معبود نشته ته بې د |

ظلم كوونكي يو) نو چې هر مسلمان پخپل كوم تكليف او يا مشكل كې له خدايه دا دعا غواړۍ، الله ﷺ يې خامخا قبلوي د حضرت ابن عباس رضى الله عنه وينا ده چې نبې اكرم ﷺ له عليه وسلم به له كوم تكليف او مشكل سره مخامخ و نو دا دعا به يې لوستله :

دَعَا بَدِي وَسَنَدَعَ لَا الدِالا اللَّذَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيُمِ لَا اللهُ اللهُ اللهُ رَبُّ السَّمواتِ وَ رَبُّ الْارْضِ رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيْمِ [صحيح بخارى، صحيح مسلم]

(له الله ﷺ پرته هيڅوک د عبادت وړ نه دي هغه د ستر عرش څښتن دي، له الله ﷺ پرته هيڅوک معبود نشته هغه د ځمکي او اسمانونو څښتن دي د عظيم عرش څښتن دي)

د حضرت ابو موسى رضى الله عنه وينا ده چې نبې اكرم ﷺ فرمايلى : كَا حَوْلَ وَلَاقُوهَ إِلاَّ بِاللْهِ وَلاَ مَلْجَاً مِنَ اللهِ إِلاَّ إِلَيْعِ .

دا كلمه د نهه نوي ناروغيو دوا ده، تر ټولو لږه خبره يې دا ده چې د دي لوستونكۍى له رنج او غم نه ساتلى وي (<sup>۱</sup>) حضرت عبدالله بن مسعود فرمايې چې نبې اكرم صلىالله عليه وسلم فرمايلى دي هر بنده ته چې هر ډول تكليف ورسى او هغه دا دعا وغواړى الله جل جلاله ضرور د هغه رنج او غم په خوښي او خوشحالي بدلوي .

اللهُمَّ إِنِى عَبُدُكَّ وَ ابُنُ عَبُدِك وَابُنُ أَمَتِكَ نَاصِيتِنَى بَيدِكِ، مَاصٍ فَيَّ مُحَكُمُكَ عَدُل فِتَي قَضَاءُكَ اسْنَالُكَ بِكُلَّ اسْمَ هُوُ لَكَ سَمَّيْتَ بِهِ نَفْسَكَ أَوُ انْزُلْتَهُ فِي كِتَابِكَ أَوُ عَلَمَّتُهُ أَحَدا مِّنْ خَلْقِكَ أَوِ اسْتَأْثُرتَ بِهِ فِي عِلْمُ الْغَيْبِ عُندَكَ أَنُ

۱ ـ له ګناه نه د ځان ساتلو قوت او د نيک عمل توفيق بخښل يوازی د الله ﷺ
 له لوری دی او د هغه له عذاب نه د بچ کيدلو لپاره هيڅ د پناه ځای نشته، پر ته د
 هغه له ذات نه يعنی د هغه له قهر نه هغه څوک خلاصيدای شی چې پخپله د هغه
 د رحمت په لمن کې پناه غواړی .

الهى ! زه ستا بنده يم، زما پلار ستا بنده دي، زما مور ستا بنده ده، زما كوچولى د ستا په واک او قدرت کې دي ( زه ټول ستا په واک کې يم ) هغه ستا حکم زما په باب عملي کيدونکۍ دي، زما په باب ستا هر حکم له يوي مخى انصاف دي، زه تا ته ستا هر هغه نوم وسيله کوم چې تا پرۍ ځان نومولۍ دي او يا دي پخپل کتاب کې نازل کړى دي، يا دي له خپل مخلوق نه چا ته ښودلى : دي، او يا دي له ځان سره د غيبو په خزانو کې پرى ايښى دي، تا ته درخواست گوم چې قران عظيم زما د زړه پسرلى زما د سترګو نور ، زما د غم علاج او زما د انديښنو دوا وګرځوي.

که کله الله جل جلاله مکړه د ژوندانه په مشکلاتو کې داسې راګير شي چې ژوندون ګران وي، او غمونه او تکليفونه داسې شکل اختيار کړی چې تاسې ته ژوندون عذاب ښکارۍ، بيا هم هيڅکله د مرګ هيله مه کوي او مه کله پخپله لاس د ځان وژنۍ شرموونکۍ حرکت کوي، دا بزدلی هم ده او ډېره بده ګناه او خيانت هم، په داسې حالاتو کې له الله جل جلاله نه پرله پسې دا دعا غواړی: اللهم آحيينۍ ما کانت الحيوة خيرا لري وَتوفينې اذا کانت الوَفَاة خيرا لري [صحيح بخاري، صحيح مسلم]

خدايا؛ تر څو چې زما ژوندي پاتى كيدل ښه وي ژوندي مى وساتئ او چې كله زما لپاره مرګ غوره وي مرګ را په برخه كړئ .

کله چې څوک په ګناه کې اخته وينی نو دا دعا وواياست حضرت ابو هريره رضی الله عنه وايې چې رسول اکرم صلی الله عليه وسلم وفرمايل : چا چې څوک په هر ډول مصيبت کې اخته وليد او دا دعا يې وغوښتله (انشاء الله) هغه به له دغه مصيبت نه وساتل شې

ٱلْحُمَدَّ لِلهِ ٱلَّذِي عَافَانِي مِتَّا ٱبْتَلَاكَ بِهِ وَفَضَّلِنِي عَلَى كَثِيْرٍ مَّمَّنْ خَلَقَ تَفْضِيُلًا [جامع ترمذي]

د الله ﷺ شکر دي چې زه يې له دي مصيبت نه ساتلی يم په کوم کې چې ته اخته يې او پخپلو ډېرو مخلوقاتو يې ماته غوره والۍ را بخښلی دي . بالعالية على د (أوندانية أدان السي

## د ویری آداب

۶٣.

۸ که د دین دښمنانو د وژلو او لوټلو، تیری او ناروا او د فتنۍ او فساد ویره وي، یا د الهی فطری عذابونو د تباه کاریو ویره وي، په هر حال کې د مومنانه وړاندي لید له مخې د هغې اصلی لاملونه ولټوی او پر سطحی تدبیرونو د وخت ضیاع کولو په ځای د قرآن او سنت په ښوول شویو لارو چارو خپل ځواکونه ولګوي، په قران عظیم کې دي :

وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ

( او پر تاسې چې کوم مصيبتونه راځي هغه ستاسي د کړو نتيجه ده او الله 🕷 (ستاسي له ډېرو ګناهونو تيريږي)

او همدي قرانكريم يې داسې علاج ښودلۍ دي : وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلحُونَ

( او تاسې ټول په ګډه الله جل جلاله ته تويې وکاږی ، اۍ مومنانو! تر څو چې تاسې خلاصون ومومی)

د توبې معنی ده الله کله ته راګرځیدل، اند کله ته رجوع کول، د ګناهونو په ویره وونکی کنده کې لویدلی امتونه چې کله پر خپلو ګناهونو پښیمانه شي او د الله جل جلاله په لوری بیا د بنده ګې په ولوله رجوع وکړی او د ملامتی په اوښکو د خپلو ګناهونو چټلی ومینځی او بیا د خپل څښتن سره د وفاداری بنده ګې وعده وکړی نو قرآن دغه حالت د "توبی " په لفظ سره تعبیروي او همدا توبه او بخښنه غوښتل د هر ډول فساد او ویړی نه د ځان ژغورلو رښتینی وسیله او علاج دي

۸ د دين دښمنانو د فتنی خپرولو او د ظلم او تيری نه د ويريدلو، د بې همتۍ ښودلو او له بې رحمو نه د رحم د سوال کولو د ذلت او رسوايۍ په وسيله

> ۱ \_ د شوری سورت ۳۰ آیت -

۲ \_ د النور سورت ۳۱ آیت

| 54                    | بافا شادوا و چا جسا پ                                 |
|-----------------------|-------------------------------------------------------|
| کمزورۍ د له منځه وړلو | هیڅکله خپل ملۍ ژوندن مه داغمنوئ، بلکې د دي ً          |
| ې کې بې زړه توب پيدا  | لپاره خپله د همت ملا وتړئ، د څه له امله چې په تاس     |
| سې د لاندي کولو جرائت | کيږۍ، او په دښمنانو کې پر تاسې د ظلم کولو او ستا.     |
| نه ښودلی دي :         | پيدا كيږى ، رسول الله صلى الله عليه وسلم يې دوه لاملو |
|                       | <ul> <li>د دنیا سر شینه .</li> </ul>                  |
|                       | الدمرگەكركە .                                         |

هوډ (عزم) وكړئ چې تاسې به نه يوازې له خپل زړه نه بلكې د ټول ملت له زړونو نه د ويرى ترهى په ايستلو ساه اخلى د نبې صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده : زما پر امت هغه وخت راتلونكى دي چې كله به نور قامونه پر تاسې د (تيارى مړى) په توګه را پريووزى لكه څنګه چې خواړه خوړونكى پر خوړو را پريوزى، چا مړى) په توګه را پريووزى لكه څنګه چې خواړه خوړونكى پر خوړو را پريوزى، چا ترى وپوښتل يا رسول الله صلى الله عليه وسلم آيا په هغه وخت كې به زمونږ شمير دومره لږ وي چې زمونږ د لاندي كولو لپاره به قامونه سره يو كيږى او مونږ به لاندي كوي، وي فرمايل نه هغه مهال به ستاسې شمير لږ نه وي البته تاسې به په سيلاب كې د بهيدونكيو خاشو په څير بې وزنه ياست او ستاسې د دښمنانو له زړونو به ستاسې ويره ووځى، او ستاسې په زړونو كې به بې همتى او له مخلوقه ويره پيدا شي پر دي يو سړى پوښتنه وكړه يا رسول الله ! دا بې زړه توب به ولۍ پيدا كيږۍ ؟ وي فرمايل له دي امله چې تاسې به له دنيا سره مينه كړي او له مرګ به كركه كوي [ سنن ابو داود ]

۸ له نس پالنی مزو چړو، د ښځو له مشرتابه او له ګناهونو نه خپله ټولنه پاکه کړئ ، او خپل ملی يووالی له قوي نه لاپسی قوي کړی د خپل ملی او ټولنيز قوت په وسيله د فتنۍ او فساد له منځه وړلو او په ملت کې د زړور توب ، ژونديتوب او حوصلی د پيدا کولو کوښښ وکړی د نبې اکرم ﷺ فرمان دي : کله چې ستاسې حاکمان ښه خلک وي او ستاسې شتمن کسان لاس پراخی او سخيان وي او ستاسی ټولنيزۍ چاری د خپلمنځی مشورو په وسيله فيصله کيږی نو په رښتيا سره ستاسې لپاره د ځمکی پر مخ (ژوندون) د ځمکی په نس کې ( له مرګه ) غوره دي او چې کله ستاسې آمران او حاکمان بد کاری وي او ستاسې د ټولنی شتمن زر خوښي او بخيلان وي او ستاسی چاري ستاسې د ستاسې د ټولنی شتمن زر خوښي او بخيلان وي او ستاسی چاري ستاسې د



ښځو په لاسو کې وي نو بيا ستاسې لپاره د ځمکی نس ( مرګ ) د ځمکی له مخ نه څو چنده غوره دي [ جامع ترمذی ]

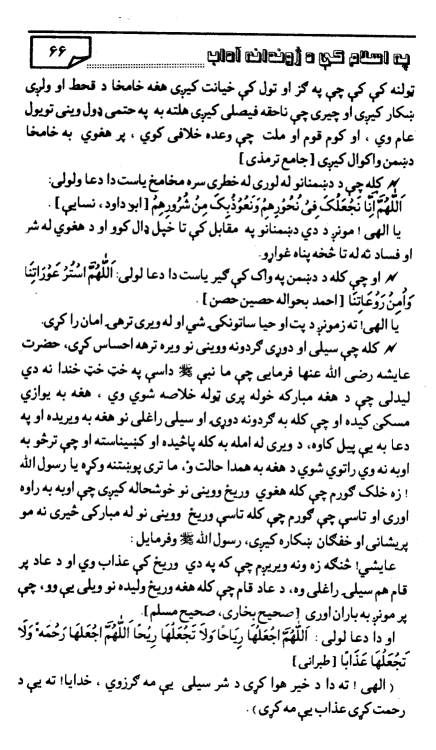
۸ حالات که هر څومره لړزوونکی وي ، د حق له ملاتړ نه لاس مه اخلی ، د حق پر ملاتړ مرګ ته غاړه ورکول تر دي څو چنده غوره دي چې سړی د بې دينی او بې غيرتی ژوندون تير کړی

له ګران نه په ګران آزميښت او د خورا زياتۍ ويری ترهی په حالت کې د حق لمن مه پريږدی ، څوک مو چې له مرګه ويروي ورته موسکی شي او که د شهادت وخت راشي نو په مينه او ولوله ورته ښه راغلاست ووايې، د نبې ﷺ فرمان دي: د اسلام ژرنده په ګرځيدو ده، نو چې په کوم لوری د قران مخه وي تاسې هم په هغه لوری وګرځی، او هوښيار اوسي قرآن او اقتدار به په نږدې وختونو کې سره بيل شي ( خبر دار ) تاسې قران پری نږدي ، په ګانسده ( راتلونکی ) کې به داسې حاکمان وي چې ستاسې په باب به پريکړه کوي، که تاسې د هغو پيروي کوي، نو هغوي به تاسې له سمی لاری بې لاری کړی او که تاسې د هغوي نافرمانی کوي نو هغوي به تاسې وژنی ، صحابه وويل نو بيا تاسې د هغوي په اره څيری کړی شو ماغه وکړی چې د عيسی عليه السلام ملګرو وکړل، هغوي په اره څيری کړای شول، پر سولی وځړول شول ، د الله ﷺ په نافرمانی کې له ژوندي پاتی کيدلو نه په کراتو غوره ده چې سړی ﷺ په پيروي کې مرګ تـه غاړه کيږدي .

۸ د هغو ټولنيزو ناروغيو پر خلاف پرله پسۍ جهاد وکړئ چې په نتيجه کې يې په ټولنه کې د ويري ترهي فضا خپريږي، مفلسي، قحطي او ويني تويول عام کيږدې او د دښمنانو په تيري کوونکيو لاسونو کې ملت بې لاس پښو پاتي کيږي .

حضرت عبدالله بن عباس رضى الله عنه فرمايى: په كوم قام كې چې د خيانت بازار ګرم وي، الله ﷺ د هغه قام په زړونو كې د دښمن ويره كښينوي او په كومه ټولنه كې چې د زنا ناروغى خپره وي هغه ملت او قام له منځه ځى (<sup>٢</sup>) په كومه

۱ ـ د ایدز د سپکی او تباکونکی ناروغی خوریدل د پورتنی حدیث د حکمت او د دی دین د کمال ستر ثبوت دی ( مهتمم )



| باور کې د ژوندان ادان 🚽                                                                                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| او که د سیلۍ سره ډېره تیاره هم وي نو ونه قل اعوذ برب الفلق او قل اعوذ برب                                                         |
| لناس " هم ولولي [ سنن ابو داود ] .                                                                                                |
| حضرت عايشه رضي الله تعالى عنها فرمايي چې نبې 🌋 به چې کله سيلي را                                                                  |
| واندوليده نو دا دعا به يې كوله :<br>مېلې سې مې مېرې مېرې مېرې مېرې مېرې كېرې كېرې                                                 |
| د ويسامون رك بايم مود.<br>اللهم انتي أسنلك خيرها وخيرمًا فِيْهَا وَ خَيْرَمَا اُرْسِلْتُ بِهِ وَاَعُوذَ بِكَ مِنُ شَرِّهَا        |
| يَشَرِّمَا فَيَهَا وَشَرِّمَا ٱرْسِلُتُ بِهِ [صحيح مسلم، جامع ترَمذي]                                                             |
| ريا الهي! زه له تانه د دي سيلي خير او څه چې په دي کې دي د هغې خېر<br>د اساس کې دېندا دا د                                         |
| نمواړم او د کوم هدف لپاره چې دا راليږل شوي ده د هغې خير غواړم او د دي<br>است ادار ۴ ندل شد و د د کې و د ده نار ۴ ندل د کې و د د و |
| سيلي ، توپان له شر نه او څه چې په دي کې دي د هغې له شر نه او د کوم غرض<br>ار ده دا داله له شري ددد هغه لوش نه نادغوان             |
| پاره چې دا راليږل شوي ده د هغې له شر نه پناه غواړم .<br>۸ کله چې د باران د زياتوالي له امله د وړانی انديښنه وي نو دا دعا          |
| واياست اللهُمَّ حَوَ الْيُنَا لَا عَلَيْنَا اللَّهُمَّ عَلَى الْأَكَامِ وَالْظِرَابِ وَبُطُوْنِ الْأَوَدِيمِ                      |
| يمنابِتِ الشَّجَرِ [صحيح بخارى، صحيح مسلم] .                                                                                      |
| ياً الهي ! زمونږ پر شا و خوا يې وه اوروي پر مونږ يې مه را اوروي ، يا الهي !                                                       |
| ر غرونو، درو، کرنیزو ځمکو او فصلونو یې او د ونو پُر راشنه کوونکیو ځایونو                                                          |
| ې وه اوروي .                                                                                                                      |
| 📈 کله چې د وريځو شور او د بريښنا کړسار واوری نو خبريې اتری بندي                                                                   |
| ېړی او د قران عظیم دا اېت لوستل پیل کړی :                                                                                         |
| وَيُسَبِّحُ الرَّعْدُ بِحَمْدِه وَالْمَلْسُكَةُ مِنْ خِيفَتِهُ (او دوريخو غرهارى د الله ﷺ                                         |
| ه حمد سره، د هغه ثنا وایی او ملایکی هم د هغه له ویری لړزیږی او پاکی او                                                            |
| وړاوي يې بيانوي )                                                                                                                 |
| حضرت عبدالله بن زبير رضي الله عنه چې کله د وريځو غرهاري اوريده نو                                                                 |
| ببريې اترى به يې بندي كړى او همدا ايت به يې تلاوت كاوه [ الادب المفرد ] .                                                         |
|                                                                                                                                   |

۱ \_ الرُعد سورت ۱۳ آیت

باعاً في د (ويدانه آدان 📖 🕹

حضرت کعب رضی الله تعالی عنه فرمایی چې څوک د وریځو د غرهــاری پر وخت دری کرتی دا آیت تلاوت کړی ، هغه بــه د تندر له افت نــه پــه امان وي [جامع ترمذی]

نبې اکرم ﷺ به چې کله د وريځو غرهاري او د بريښنا کرساري اوريده نو دا دعا به يې لرگيتله : اللَّهُمَّ لَا تَقَتُلُنَا بِغَضَبِکَ وَلَا تُهَلِکُنَا بِعِّدَابِکَ وَعَافِنَا قَبُلُ دَالِکَ [الادبالمفرد ]

( يا الهى ! مونږ پخپل قهر مه وژنى پخپل عذاب مو مه هلاكوي او د داسې وخت له راتګ نه مخكې مونږ د خپل امان تر لمنى لاندي راولى ) .

۸ کله چې کوم ځای کې اور ولګی د هغه د مړ کولو د زیات کوښښ سره الله اکبر هم ووايې د نبې صلی الله علیه وسلم فرمان دي کله چې اور لګیدلی ووینی نو الله اکبر ووايې تکبیر اور وژنی

۸ د ویری ترهی د زیاتوالی پر وخت دا دعا لولی که د الله جل جلاله رضا وه نو ویره تر هغه په مو لری شي او د زړه آرآم به مو په برخه شي ، حضرت براء بن عازب رضی الله عنه فرمایی ، چې یو سړی نبې ﷺ ته شکایت وکړ چې زه ویریږم، هغه وفرمایل : دا دعا لوله هغه به د دي دعا ګردان کاوه، الله ﷺ یې له زړه نه ویره ترهه لری کړه [معجم الطبرانی].

سبحان الله الملک الُقُدُّوُس رَبَّ المَلَاتَكَةِ وَالرَّوُحِ جَلَلَتَ السَّمواتِ وَالاَرضِ بِلُعزَّهُ وَالجَبَرُوُتِ ( اَلله پاک اوَ تر ټولو لوړ دي، رښتينی بادشاه دي، لَه عيبونَو پَک دي، ای د مَلايکو او جبرائيل پروردګاره! هم ستا واک او پرتم پر ځمکو او آسمانونو واکوال دي )

### \*\*\*

**GRO** 

|      |   | . * |               | _        |      |     |
|------|---|-----|---------------|----------|------|-----|
| 29 ~ | J | ปอเ | <u> ආලෝ ව</u> |          | Prai | Ы   |
|      |   |     |               | <b>~</b> |      | - इ |

د خوښي او خوشحالي آداب

حكى د خوښي او خوشحالي په وختونو كې خوشحالي خامخا وكړى ، خوښي د
 انسان فطرۍ غوښتنه او اړتيا ده، دين ستاسې د فطرى اړتيا اهميت احساسوي
 او له يو څه ګټورو بريدونو او شرايطو سره مو د دغو اړتياو پوره كولو ته
 ليوالوي، دين هيڅكله دا نه خوښوي چې تاسې د مصنوعى وقار، د ناوړه
 كلانكاريو هر وخت مړ زړيتوب او مړ ژوانديتوب له امله د خپل سړيتوب په
 زړه پورۍ والى پاى ته ورسوي، دين د خوښي په ګردو روا وختونو كې د
 زوم پيرۍ والى پاى ته ورسوي، دين د خوښي په ګردو روا وختونو كې د
 وښيدلو مكمل حق وركوي او دا غواړى چي تاسې تل له لوړو حوصلو، تازه
 ولولو او نويو هيلو سره تر او تازه اوسي، په روا وختونو كې خوشحالي نه
 بې برخى والى دي .

تاسې ته که د کومی فريضی د سرته رسولو برياليتوب در په برخه شي، تاسې او يا ستاسې کوم خپلوان په علم او پوهه کې لوړ مقام تر لاسه کړی، الله جل جلاله تاسې د مال او دولت په نعمت ونازوي، که تاسې له کوم اوږده سفر نه په خير سره کورته راشئ ، يا ستاسې څوک خپلوان له کوم اوږده سفر نه په خير سره راورسی ، ستاسې کره کوم عزتمن ميلمه راتلونکی وي، د کوم خپل د روغتيا او خيرت پيغام درته راشي ، يا د صحيح مسلمانانو د برياليتوب خبر واوری يا د کومی خوشحالي ورځ وي، په دي ټولو وختونو کې خوشحالي کول ستاسې فطری حق دي، اسلام نه يوازي د خوشحاليو کولو اجازه ورکوي بلکې پخپله يوه دينې چاره يې ګڼې

د حضرت کعب بن مالک رضی الله عنه وینا ده چې کله الله تعالی زما توبه قبوله کړه او ماته یې زیری راکړ شو، نو زه په سملاستی توګه د نبې ﷺ په خدمت کې حاضر شوم زه ولاړم سلام می وکړ، هغه مهال د نبې ﷺ څیره له خوشحالي نه ځلیده او همداسې به چې پر نبې ﷺ د کومی خوشحالي زیری کیده، د هغه مبارکه څیره به د سپوږمۍ د یوي ټوتي په څیر ځلیده او مونږ ٧.

به د هغه له ځلا او ښکلا نه پوهيدو چې هغه دا مهال بې اندازی خوشحاله دي[رياضالصالحين]

د حضرت عايشي رضى الله عنها وينا ده چې د اختر ورځ وه څو تنه پيغلوټى ناستى وي هغو شعرونه يې ويل چې د بعاث (<sup>(</sup>) د جنګ په اړه انصارو ويلى وه چې په دي دوران کې حضرت ابو بکر صديق الله تشريف راوړ وي ويل : د نبې اکرم ﷺ په کور کې سندرۍ ويل: نبې ﷺ وفرمايل: ابو بکره! پرى يې ږده، د هر قام لپاره د خوښي يوه ورځ وي او نن زمونږ د اختر ورځ ده.

يو کرتی د اختر په ورځ څو تنه حبشي لويغاړو پوځی حيرانوونکی ننداری ښودلۍ، هغه دغه لوبه پخپله هم وليدله او حضرت عايشه رضی الله عنها يې هم پځپل څنګ کې ودروله او لويه يې وليدله هغه ﷺ به هغو لويغاړو ته شاباس هم ورکاوه، حضرت عايشه رضی الله عنها يې په ليدو ليدو ستړۍ شوه هغه ورته وويل ښه نو اوس ولاړه شه [صحيح بخاری]

به خوشحاليو كولو كې د اسلامى ذوق او مزاج او د اسلامى لارښوونو او آدابو خامخا خيال وساتي، كله چې تاسې ته خوشحالي حاصله شي نو د خوشحالونكى شكريه ادا كړى د هغه په حضور كې د شكر سجده پر ځاى كړى،

<sup>- د</sup> د بغاف جنگ هغه مشهور جنګ دی چې د جاهلیت په زمانه کې د انصارو د دوه قبیلو ( اوس او خزرج ) تر منځ پیښ شوی و.

باقا فالغاغ ولاع العام بالعام المنابع د خوشحالي په جذباتۍ لمحو کې کوم داسې کار او رویه اختیار نه کړی چې له اسلامی مزاج سره سمون نه خوری او د اسلامی آدابو او لارښوونو پر خلاف وي، خوښي خامخا ښکاره کړی، خو د اعتدال په هر حال کې خيال وساتي د خوښي په ښکاره کولو کې دومره وړاندي مه درومی ، چې کبر او غرور تری ښکاره شي، او د نيازمندي ، بنده ګې او عاجزی ولولی تر لاندي شي، په قران عظيم كي دي : وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ( او ځان لوړ مه ګڼه په هغه څه چې الله ﷺ در کړی دي الله ﷺ کبرجن او ځان غوره ګڼونکي نه خوښوي) .

او په خوشحالي کې دومره مستيږۍ هم مه چې د الله ﷺ له ياد نه بې پروا شي، د مومن خوښي دا ده چې هغه خوشحالي راوستونکي نور هم وساتي، د هغه په حضور کې د شکر سجده پر ځای کړی او په خپلو کړو او وینا کې د الهی فضل او كرم او عظمت او جلال لا زياته يادونه وكرئ .

د روژۍ په ټوله مياشت کې د ورځي روژي نيول او د شپي له تراويحو او د قرانکريم له تلاوت وروسته چې کله تاسې د کمکۍ اختر مياشت ويني نو په خوشحالي کې ډوب شي چې الله ﷺ چې کوم حکم کړی ؤ د هغه په مرسته مو تر سره کړ او تاسي په سملاسۍ ډول د خپل مال نه د خپلو بې وسي وروڼو برخه بيله کړی، او هغوي ته يې ورسوي چې ستاسو په عباداتو کې کومه کوتاهی شوي وي او د بندګۍ د حق په اداء کولو مو لا پروایۍ کړی وي چې هغه د دي مالی خیرات په وسیله الله ﷺ په خپل فضل او کرم لری کړی او د الله ﷺ بې وسي بنده ګان هم له تاسې سره د اختر په خوشحاليو کې شريک شي او بيا د اختر د ورځي په سهار تاسې په اجتماعي ډول د الله على په حضور كي دوه ركعته د شکرانۍ لمونځ ادا کوي او خپله خوښي په صحيح ډول ښکاره کوي ، او همدا ډول د لوي اختر په ورځو کې د حضرت ابراهيم او حضرت اسمعيل د بي ساري قربانيو په يادونه پخپله د قربانې په ولوله د الله ﷺ په دربار کې د شکر سجدي ادا كوئ.

۱ \_ د الحديد سورت ۲۳ آيت

و السلام المحالي محالي مححالي محالي محالي محالي محالي محالي

تکبيرونه پيل کيږیاو بيا تاسې د الۍ شريعت سره سم چې د اخترونو په ورځو کې ښه خواړه خوری، ښۍ جامي اغوندي او د خوشحاليو د کولو لپاره روا لاری چارۍ غوره کوي، نو ستاسې دا ټولی چارۍ الهې ياد ګرځې

جې په خپلو خوښيو کې نور هم شريک کړی او د همدا ډول د نورو په ښاديو کې پخپله ګډون وکړی او د هغوي خوشحالي زياتۍ کړی او د ښاديو په وختونو کې د مبارکی ورکولو ته هم خيال ساتی .

د حضرت کعب بن مالک که توبه چې کله قبوله شوه او مسلمانانو ته پته ولګيده نو خلک ډلى ډلى هغه ته د مبارکۍ لپاره ورغلل او خوښي به يې ښکاره کوله، ان تر دي چې د حضرت طلحه که له مبارکى ورکولو نه هغه دومره اغيزمن شو چې تر ژونده به يې يادوله، حضرت کعب که چې کله د بوډا توب په زمانه کې خپل زوي عبدالله ته د خپل ازميښت او توبې پيښه واوروله نو په ځانګړى توګه يې د حضرت طلحه که د خوښي او مبارکى يادونه وکړه او وي فرمايل چې زه د طلحه که د موښي ولولى هيڅکله نشم هيرولاى .

پخپله رسول اکرم صلى الله عليه وسلم چې حضرت کعب الله ته د توبې قبليدو زيرۍ ورکړ نو په خورا ډېره خوشحالي يې ورته وفرمايل : کعبه! دا ستا په ژوندانه کې له ټولو نه زياته د خوښي ورځ ده [رياض الصالحين]

که د چا واده وي او يا چا کره اولاد پيدا شي او يا دغه ډول کومه بله خوښي يې په برخه شي نو په خوشحالي کې يې ګډون وکړی او مبارکی ورته وواياست. حضرت ابو هريره که فرمايی چې نبې ﷺ به چاته په نکاح کولو مبارکی ورکوله نو داسې به يې فرمايل : بارک الله لک وبارک عليکما وجمع بينکما فی خير [جامع ترمذی].

الله جل جلاله دي تا خوشحاله کړی او پر تاسې دواړو دي برکتونه نازل کړی او په خير او ښه والۍ دي ستاسې ژوندون تير کړی .

يو کرتی حضرت حسين 🐡 چا ته د زوي د مبارکی ورکولو طريقه زده کوله ورته وي فرمايل داسې وايه: الله ﷺ دي تا ته په دي بخښښ کې خير او برکت در

| ٧٣ | ْ جامَا شَاحَة وَ رُوْحَاتُ أَمَاتُ                   |
|----|-------------------------------------------------------|
|    | کړي د شکراني ادا کولو دي تاته توفيق درکړي زوي دي د ته |

هغه دي ستا منونکی زوي را لوي کړي ⇒ کله چې ستاسې کوم خپل يا پيژندګلو له کوم اوږده سفر نه راستون شي نو هغه ته ښه راغلاست وواياست او د هغه په خير راتګ او پخپل مرام کې پر برياليتوب خوښي ښکاره کړی او که هغه پخپل پخير راتګ کوم خيرات وکړی په هغې کې ګډون وکړی ، او که کله تاسې له کوم سفر نه راستانه شي او د خوښي کوم خيرات وکړی ، نو خپل نږدې اوسيدونکي پکی رابلی ، البته له بې ځايه اسراف او ځان ښودنی ځان وژغوری او داسې لګښت هيڅکله مه کوي چې ستاسې له توانه بهر وي

نبې 業 چې کله له تبوک نه تشريف راوړ نو د مسلمانانو نارينه او زنانــه د هغه د ښــهراغلاست لپاره ثنيهالوداعتـــهورغلل[سنن ابو داود] .

او چې کله رسول اکرم ﷺ له مکی نه مدينی ته په هجرت کولو ورسيد او د سويل ( جنوب ) له لوری مدينی منوری ته داخل شو، نو صحيح مسلمانان واړه او زاړه، ښځی او نر ټول د هغه د استقبال لپاره راوتی وو، د انصارو کوچنيو نجونو ل خوشحالي نه دا سندره ويله:

طلع البــدر علينا من ثنيات الــوداع وجب الشكرو علينا ما دعـــا للدداع ايها المبعـوث فينا جئت باالامر المطاع نن پر مونږ د څوارلسمى سپوږمى راوخته (له سويلى غرونو) ثنيات الوداع نه ، پر مونږ شكر واجب دي د هغه بلنى او لارښوونى چې بلونكى مونږ د الله لورى ته ويللو، اى زمونږ په منځ كې راليږل شوي رسوله! تاسې داسې دين راوړى دي چې مونږ يې اطاعت كوو.

<sup>۱</sup> - ثنیه الوداع د مدینی په جنوب کې یوه غونډی وه، د مدینی خلک به د خپلو میلمنو د رخصتولو پر وخت تر دی ځایه ورسره راتلل، په همدی خاطر د ثنیه الوداع ( د رخصت غونډی ) په نوم یاد شو.

بالعالم کې د (واخانه آداب

يو کرتۍ نبې 🐗 له کوم سفر نه مدينی منوری ته راستون شو ، هغه يو اوښ يا غوايي حلال کړ او خلک يې راويلل [سنن ابو داود ]

د ښادي او ودونو پر وخت هم خوښي كوي او په دي ښادي كې خپل دوستانو او خپلوانو تسه هم د ګنډون بلنه وركړى ، پسه دي وخت كې رسسول الله صلى الله عليه وسلم يو څه ښو سندرو ويلو او چمبې وهلو ته هم اجازه وركړه، له دي نه د خوښي جذباتو تسكين هم مقصود دي، او د نكاح عام اعلان او مشهورتيا ترى هم هدف و.

حضرت عايشي رضی الله عنها له خپل کورنۍ نه د يوي بې بې نکاح له يوه انصار سره وکړه کله چې هغه بې بې رخصت کړای شوه، نو نبې اکرم ﷺ وفرمايل: خلکو د هغې سره کومه وينځه ولی ونه ليږله چې چمبه ( دايره ) يې وهلی او يو څه سندری يې ويلی [صحيح بخاری]

کله چې د حضرت ربيع بنت معوذ رضی الله عنه نکاح وشوه، نو له هغې سره څو نجونۍ ناستی دايره يې وهله او د خپلو هغو لويانو په ستاينه کې يې يو څه اشعار وويل چې د بدر په غزا کې شهيدان شوي وو، يوي پيغلوټی يو بيت ووايه: زمونږ په منځ کې يو داسې نبې دي چې په سبا ته پيښدونکيو خبرو پوهيږی، هغه چې واوريد نو وي فرمايل چې: دا پريږدي او هېاغه سندری ووايې چې لومړی مو ويلی [صحيح بخاری]

د واده د ښادي په خوښيو کې له خپل توان سره سم خپل خپلوان، دوستان او ګاونډيان خوراک، څښاک ته راوبولی ، نبې اکرم ﷺ هم پخپل مبارک واده کې وليمه ( له نکاح نه وروسته خوړه ) کړی وه او نورو ته يې هم لارښوونه کړی ده .

د نبې اکرم ﷺ ارشاد دي : که نور هيڅ نه وي نو يو سپرلی حلال کړی او وي خورئ که په واده کې د ګډون وخت کې نه لری نو د مبارکی پيغام خامخا وروليږی ، په نکاح واده او دا ډول نورو وختونو کې په سوغاتونو ورکولو اړيکی تازه او ټينګيږی ، او مينه محبت لاپسی زياييږی ، هو! د دي خبری خيال خامخا وساتي چې سوغاتونه د خپلي وسی سره سم ورکوي او له ځان ښودنی ځان وساتی او د خپل اخلاص اظهار خامخا وکړی . **دويم څپرکۍ ( فصل )** د بندگۍ ښکلا او غوره والۍ رسول اکرم صلى الله عليه وسلم فرمايۍ خلکو! د بنده ګي پر ښکلا ځانونه ښکلي کړئ - د آخــــرت د ويرى څـادر پر ځـان وغوړوئ - اخرت د خپل ژوندانه مرام وګرځوئ او دلته ځانته د ځاى جوړولو لپاره پرله پسى کارو کړئ ښه پوه شي! ستاسې له دي ځايه تلل دي او د الله جل جلاله حضور ته رسيدل دي - هلته به دوه شيان ستاسې په کار راځى : يا خو هغه غوره او نيک عمل چې تاسې يې په خپل ژوندانه کې له ځانه مخکې وليږۍ او يا هغه جاري صدقه چې تاسې يې له ځانه وروسته پريږدي .

...... ໍ ڊﺎﻗﺎ ﺧﺎﺷﺎ ﺷﺎﺷﺎ ﺷﺎﺷﺎ ﺷﺎﺷﺎ ﺷﺎﺷﺎ ﺷﺎﺷﺎ

[د رسول اكرم صلى الله عليه وسلم خطبه]

يي استم کې و ژوندان آدان

د جومات آداب

76

الله الله الله الله به نظر کې د ځمکې له ټولو نه غوره برخه هغه ده چې جومات پرې آباد کړاې شي، له الله جل جلاله سره د مينه لرونکيو نښه دا ده چې هغو له جومات سره هم مينه لرې ، د قيامت په هيبتناکه ورځ چې هيچيرې به کوم سيوري نه وي، الله الله به په هغه ورځ خپل هغه بنده د خپل عرش له سيوري لاندي ساتۍ چې زړه يې په وجومات کې آرام مومي د نبې الله فرمان دي: او هغه څوک (به د عرش له سيوري لاندي وي) چې زړه يې له جومات سره تړلي وي .

رد جومات خدمت وكرى او ودان يې وساتي، د جومات خدمت كول او ودان ساتل د ايمان نښه ده، د الله مَنْ آمَنَ إِلَمَا يَعْمُرُ مَسَاجدَ الله مَنْ آمَنَ بِالله وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَلَمْ يَعْمُرُ مَسَاجدَ الله مَنْ آمَنَ بِالله وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَأَقَامَ الصَلْبَاةَ وَآتَى الزَّعَاةَ وَأَمَنَ بِعَدْ إِنَّا اللهُ مَنْ أَمَنَ بِالله مَنْ أَمَنَ بِالله وَالْيَوْمِ الْآخَذِي وَأَقَامَ الصَلْبَةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَلَمَ مَنْ إِلَى إِلَيْ عَالَهُ مَنْ أَمَنَ بِالله وَالْيَوْمِ الْآخَذِي وَأَقَامَ الصَلْبَةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَأَمَ مَ اللهُ مَنْ أَمَنَ إِلَّا اللهُ مَنْ أَمَنَ إِلَهُ اللهُ مَنْ إِلَمَ اللهُ مَنْ إِلَا اللهُ مَنْ أَمَنَ إِلَى إِلَيْ إِلَى إِلَيْ اللهُ مَنْ إِلَا اللهُ مَنْ إِلَا اللهُ مَنْ إِلَا اللهُ إِنْ إِلَى اللهُ مَنْ إِلَا اللهُ مَنْ إِلَا اللهُ مَعْنَا إِلَى إِلَيْ إِلَى إِلَيْ إِلَى إِلَى إِلَيْ إِلَى إِلَيْ إِلَى إِلَى إِلَى إِلَيْ إِلَى إِلَى إِلَيْ إِلَى إِلَى إِلَيْ إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَيْ إِلَى إِلَى إِلَيْ إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَيْ إِلَى إِلَيْ عَلْ إِلَى إِلَى إِلَى إِلْعَامِ إِلَى إِلَى إِلَيْ إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَيْ إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَيْ أَنْ إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَيْ إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَيْ أَعْنَ إِلَى أَعْلَى إِلَى أَعْنَ مِنْ إِلَى إِلَى أَعْنَالَةَ مَا أَعْنَ إِلَى إِلَى أَعْنَى أَعْنَا أَلُ أَل مُولُولُ مَا إِلَيْ مَا إِلَيْ إِلَى إِلَى إِلَيْ أَعْلَى أَمَا أَمَا إِلَى أَعْلَى أَنْ إِلَى أَعْلُ أَعْنَ إِل

( د الله د مسجدونو ودانوونکي ( مجاوران او خدمتګاران) خوهماغه خلک کيداي شي چې الله اود اخرت ورځ ومني او لمونځ قايم کړي، زکات ورکړي اوله الله نه پرته له بل هيچاڅخه ونه ويريږي. له هماغوي څخه دا توقع ده چې په سمه لاره باندې به لاړشي <sup>).</sup>

رفرض لمونځونه تل په جماعت سره ادا کړی، په جومات کې د جماعت او اذان تر منځ نظم ساتی او د جومات له نظام سره خپل ټول ژوندون منظم کړی ، جومات يو داسې مرکز دي چې د مومن ټول ژوندون منظم کوی، جومات يو داسې مرکز دي چې د مومن ټول ژوندون منظم کوی، جومات يو داسې مرکز دي چې د مومن ټول ژوندون د هغې پر شاو خوا څرخی ، نبې ﷺ فرمايلی: په صحيح مسلمانانو کې ځينی کسان داسې دي چې تل په جوماتونو فرمايلی: په صحيح مسلمانانو کې ځينی کسان داسې دي چې تل په جوماتونو فرمايلی: په صحيح مسلمانانو کې ځينی کسان داسې دي چې تل په جوماتونو کې وي او له هغه ځايد بل خوانه ځی، ملاتکی د داسې کسانو سره په مجلس کې وي او له هغه ځايد بل خوانه ځی، ملاتکی د داسې کسانو سره په مجلس کې وي او له هغه ځايد بل خوانه ځی، ملاتکی د داسې کسانو سره په مجلس مري کې يې يې يې د ماي کې يې يې تل په جوماتونو کې نينده کوي او که کوم کار کوي نو ملايکۍ ورسره مرسته کوي ، په جوماتونو کې ناست خلک د الله د رحمت انتظار کوي [ مسند احمد ]



ب جومات ته د لمانځه لپاره په مينه ولاړ شي، نبې صلى الله عليه وسلم فرمايلى : د سهار او ماښام جومات تـه د لمانځه لپاره تلل داسبې دي لكه جهاد تـه تلل، او دا يې هم وفرمايل كوم كسان چې په تياره كې د سهار لمانځه تـه ځۍ، په قيامت كې به له هغه سره مكمله رڼا وي، او دا يې همم وفرمايل د جماعت د لمانځه لپاره د تلونكيو هر پل يـوه نيكى واجبوي او يوه ګناه لـه منځه وړۍ [ ابن حبان]

بومات پاک او صاف ساتی ، جومات جارو کړی ، ډکۍ ، ګياوي او دوړی تری پاکی کړی، عطر پکی وشيندي، په ځانګړی توګه د جمعی په ورځ پـه جومات کې د خوشبویی لګولو او یا د مښکو ډکی بل کړی د نبې اکرم ﷺ فرمان دي : جومات جارو کول، جومات پاک او ښکلي ساتل، له جومات نه ګردونه او دوړۍ لری کول او په جومات کې خوشبویې پاشل، په ځانګړی توګه د جمعی په ورځ پاشل جنت ته د تلونکیو کار دي [سنن ابن ماجه]

او نبې صلىالله عليه وسلم دا هم فرمايلى دي له جومات نه خلى خاشاک لرى كول د ښكليو سترګو والا حورو مهر دي [ طبراني ]

جومات ته لړزيدونکی او ويريدونکی ځی، د داخليدو پر وخت له السلام عليکم ... ويلو وروسته غلی کينی او د الله ﷺ ذکر داسې کوي چې الهی عظمت او جلال مو پر زړونو خپور وي ، په خندا او خبرو او په بې پروايې سره جومات ته مه داخليږی، دا د بې ادبو غافلانو کار دي، د چا زړونه چې د الله ﷺ له ويری خالی دي، ځينی کسان له امام سره په رکوع کې د يو ځای کيدلو او د رکعت لاندي کولو لپاره منډی وهی، دا هم د جومات د درناوي پر خلاف دي که رکعت لاندي کړی او که نه په جومات کې په درناوي، وقار او عاجزی سره لاړ شي او له منډو ترو نه ځان وژغورئ.

۲ په جومات کې ارام کينی او د دنيا خبری مه کوي په جومات کې شور او غوغا جوړول، په قهقهه خندا کول، د بازار نرخونه پوښتل او ويل د دنيا پر حالاتو تبصره کول او د پلورنی اخيستنی بازار ګرمول د جوماتونو بې عزتی ده، جومات د الله جل جلاله د عبادت کور دي، په هغه کې يوازي عبادت وکړی

|                                               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                            |
|-----------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٨                                            | ي الحلام الخاني ع الح                                                            |
| ، د جومات د درناوي شعور نه لری                | 🏹 جومات ته داسې کوچنيان مه راولۍ چې                                              |
| پکېلاړي توکړي                                 | او په جومات کې تشي يا ډکۍ بولي وکړي او يا                                        |
| <sub>ـ</sub> مه جوړوي، په جومات کې له         | کړ له جومات نه د تيريدو را تيريدو لار                                            |
| ونځ ادا کړی او یا کینی او ذکر او              | داخليدو نه وروسته پر تاسې دا حق دي چې لم                                         |
| ·                                             | تلاوت وکړی .                                                                     |
| شي نو د هغې اعلان په جومات                    | که ستاسې کوم څيز چيري بيرون ورک                                                  |
| ×.                                            | ک مدکری                                                                          |
| د چې چا داسې اعلان کاوه نو هغه .<br>د د د د م | د نبې صلى الله عليه وسلم په جومات كې ب<br>د نبې صلى الله عليه وسلم په جومات كې ب |
| للهُ عَلَيْكُ ضَالتُكَ [ الله عَلَيْ دي       | به خفه کیده او داسې به يې فرمايل کرک ا                                           |
|                                               | تاتدستا ورک شوي څيز نه پيدا کوي]                                                 |
| ى ښى پښه كيږدي او پر رسول الله                | 🔿 په جومات کې د داخليدو پر وخت لومړ                                              |
| ا دعا ولولي د نبې صلىالله عليه                | صلى الله عليه وسلم درود وواياست ، بيا د                                          |
| جومات ته راشي، نو لومړی دي                    | وسلم فرمان دي چې کله له تاسي نه څوک                                              |
| يُحُ لِيُ أَبُوابَ رَحْمَتِكَ [الهي ا زما     | درود ووايي او بيا دي دا دعا ولولي: اللهُمُ افَ                                   |
| يح مسلم]                                      | لپاره د خپل رحمت دروازي بيرته کړي] [صح                                           |
| رکعته لمونځ ادا کړي دي نفلو ته                | په جومات کې له داخليدو نه وروسته دوه                                             |
| ، راستانه شي، تر هر څه لومړي جومات            | تحيه المسجد وايي، همدا رنګه کله چې له سفر نه                                     |
| ستون شو لومړی به يې جومات ته                  | ته ولاړ شي نبې ﷺ به چې کله له سفر نـه را                                         |
| خپل کورته تشريف ووړ                           | تشريف ووړ ، لمونځ به يې ادا كاوه او بيا به يې                                    |
| چپه پښمه بيرون کړی او دا دعا                  | ک له چومات نه د راوتو په وخت کې                                                  |
| حيح مسلم]                                     | ولولى : ٱللَّهُمَّ إِنِّي ٱسْتَلُكَ مِنْ فَضَّلِكَ ) [ص                          |
| ل او کرم غوښتنه کوم)                          | ر <b>الهي؛ زه تأنيه سُتا د ف</b> ض                                               |
| . جماعت د لمانځه پوره پوره خيال               | 🔿 به جومات کې پنځه وخته د اذان او د                                              |
| په دين او اخلاقو کې په مجموعۍ                 | ساتۍ، او هغه څوک امام او موذن کړی چې                                             |
| بي كسان امام او موذن وټاكي چې                 | ډول غوره وي، تر كومه چې امكان لرى داس                                            |
| م<br>اخرت به هیله دغه مسئوولیتونه             | مادي بدله يې نه غواړۍ او پخپله خوښه د                                            |
|                                               | سرتدورسوي .                                                                      |
|                                               | شربه ورسوي                                                                       |

•

٢ السلام المحالي ال المحالي محالي المحالي ال المحالي محالي المحالي ا المحالي محالي المحالي ال المحالي ا المحالي محالي المحالي المحال

۲ مؤذن چې کله اذان وایۍ نو د اذان د کلماتو په اوریدو اوریدو سره یې تاسې هم تکرار کړی، البته چې کله مؤذن حۍ علي الصلوة او حی علی الفلاح وایۍ نو تاسې یې په ځواب کې لا حُول وَلا قُوّة الا بالله الْعَلي الْعُظِيْم ووایاست او د سهار په اذان کې چې کله موذن الصّلوة خَیْر مَّنَ الْنَوْم ووایی نو په ځواب کې یې صَدَقُتَ وَ بَرَرُتْ تا رښتیا وویل او د نیکې خبره دي وکړ، ووایاست

۲ اقامت كوونكي چې كله : قَدْ قَامَةِ الضَّلْوة ووايي نو په ځواب كې يې ووايي : اَقَامَعَااللهُوَ اَدَامَهَا (الله دي دا تل ولري).

بنځی دي جومات ته د تللو په ځای په کور کې لمونځ ادا کړی ، يو ځلی د حضرت ابو حميد ساعدي ميرمن رسول الله ﷺ ته عرض وکړو يا رسول الله زما له تاسې سره د لمانځه ادا کولو سره ډېره مينه ده، هغه ورته وفرمايل : ما ته ستا مينه معلومه ده، خو ستا لپاره په کوټه کې لمونځ ادا کول په دالان کې له ادا کولو نه غوره دي او په دا لان کې لمونځ ادا کول په غولی ( حويلی ) کې له ادا کولو نه غوره دي .

هو! مومنی بيبيانی بايد د جومات د اړتياو د پوره کولو لپاره د خپلي وسی په اندازه کوښښ وکړی، د لمونځ کوونکيو لپاره د اوبو تيارولو او د خوشبويی او نور سامان ليږلو او له جومات سره د مينۍ لرلو کوښښ بايد وکړی .

ج هوښيار کوچنيان له ځانه سره جومات ته بوزي، ميندو ته پکار دي چې هغوي جومات ته تللو ته ليوال کړي او جومات ته يې وليږي ، تر څو په



USRI

• .

باوا ښايوا و لکه اسا ش

د لمانخه آداب

٨١.

د لمانځه لپاره د طهارت او پاکوالۍ پوره پوره خيال ساتى ، د اوداسه کولو پر وخت د مسواک وهلو هم خيال ساتى، نبې صلى الله عليه وسلم فرمايلى: په قيامت کې به زما د امت نښه دا وي چې د هغو کوچولى او د اوداسه غړى به له نوره ځليږي ، نو چې څوک خپل نور زياتول غواړى زيات دي کړى.

ه پاکی ، صافی، ښکلي او درنی جامي واغوندي او لمونځ ادا کړی ، په قران مجيد کې دي : يَابَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَکُمْ عِنْدَ کُلَّ مَسْجِدٍ `(د آدم اولاده د هر لمانځه پر وختځان صاف او ښکلي کوي ) .

المونځ په خپل وخت سره ادا کوي .

إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْقُوتًا (پر مؤمنانو پخپل خپل وخت لمونخ فرض كړاۍ شوي دي)

حضرت عبدالله بن مسعود رضى الله عنه يو ځلى د نبې صلى الله عليه وسلم نه پوښتنه وكړه، يا رسول الله! د الله جل جلاله په وړاندي كوم عمل تر ټولو زيات محبوب دي، هغه وفرمايل لمونځ پر خپل وخت ادا كول، او نبې اكرم ﷺ دا هم وفرمايل : الله جل جلاله پنځه لمونځونه فرض كړى دي، چا چې د دغه لمونځونو لپاره په ټاكلۍ وخت په ښه ډول اودس وكړ او په خشو او خضوع سره يې ادا كړل، نو پر الله جل جلاله يې دا حق دي چې وه يې بخښى ، او چا چې په دي لمونځونو كې لټى وكړه نو پر الله جل جلاله يې د بښنى او مغفرت هيڅ مسئووليت نشته ، كه وغواړى وه به يې بښى او كه نه په عذاب به يې كړى [

♦ لمونځ تل په جماعت ادا كوي، كه كله د جماعت لمانځه ته ونه رسيدي نو بيا هم د فرض لمانځه په جومات كې د ادا كولو كوښښ وكړى، البته سنت لمونځونه په كور كې ادا كول ښه دي، د رسول الله صلى الله عليه وسلم لارښوونه

۱ \_ د الاعراف سورت ۳۱ آیت



او رسول اكرم صلى الله عليه وسلم دا هم فرمايلى دي: كه خلكو ته د جماعت د لمانځه د ثواب او اجر اندازه معلومه شي، نو هغوي به له زرونو مجبوريو او اړتياو سره سره د جماعت د لمانځه لپاره په منډو ولاړ شي، د جماعت د لمانځه لومړى صف داسې دي لكه د ملايكو صف، له ځانله لمانځه نه د دوه كسانو د جماعت لمونځ غوره دي ، بيا چې شمير زيات وي همدومره هغه جماعت الله ﷺ ته ګران وي [ سنن ابو داود ]

لمونځ په ورو او آرام سره ادا كوي ، او سجده او ركوع په مطمئن زړه سره ادا كوي، د ركوع نه د راپورته كيدو پر وخت سم دريږۍ ، بيا سجدي تـه ولاړ شي، همـدا ډول د دواړو سجدو تر منځ لږ څه تم شي او د دواړو سجدو تر منځ دا دعا وواياست : اللهم اغفيرلى وارځمنى واهدني وامدينړى و بخبرني و عافني وارزقني [سنن ابو داود] ،

يا الهي ! ته مې وېښي ، ته را باندي رحم وکړی ، پر سمه لاری مۍ روان کړی، زما بد حالۍ لری کړی ، روغ رمټ می وساتي او روزی راوېښی .

د نبې اکرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده ، څوک چې په ښه طريقه لمونځ ادا کوي، لمونځ هغه ته دعا کوي چې الله جل جلاله دي ستا همداسې ساتنه وکړى لکه څنګه چې تا زما ساتنه وکړه .

او پيغمبر اکرم ﷺ دا هم فرمايلى دي : بد ترينه غلا د لمانځه غلا ده " خلکو پوښتنه وکړه، يا رسول الله ﷺ پـه لمانځه کې څنګه غلا کيداى شي؟ وي فرمايل چې نيمګړى نيمګړى سجدي او رکوع ادا کړى .

♦ د اذان له اوريدو سره سم د لمانځه لپاره تيارۍ پيل کړی اودس وکړی او تر لمانځه د مخه جومات ته ولاړ شي، په صف کې غلی کينی او د لمانځه انتظار وکړی، د آذان له اوريدو وروسته لتی او وروسته والی کول او بې ولولی لمانځه ته تلل د منافقانو نښه ده.

اذان هم په ذوق او شوق سره وواياست ، له نبې اکرم ﷺ نه چا وپوښتل يا رسول الله ماته داسې کار وښاست چې جنت ته مۍ بوزی ، هغه وفرمايل : د

## ۲۵ است کې ۵ روندان کوه هغه دا هم وفرمایل د موذن غږ چې تر کومه ځایه رسیږی لمانځه لپاره اذان کوه هغه دا هم وفرمایل د موذن غږ چې تر کومه ځایه رسیږی او هر څوک یې چې اذان اوری ، هغوي به د قیامت پر ورځ پر هغه ګواهی ورکوي ، څوک چې په ځنګل کې رمه څروي او د اذان پر وخت په لوړ اواز اذان ووایې نو تر کومه ځایه چې د هغه آواز رسیږۍ هغه ټول شیان به د قیامت پر ورځ د هغه په باب ګواهی ورکوي [صحیح بخاری].

♦ که تاسې امام ياست نو د لمانځه د ټولو آدابو او شرايطو سره سره لمونځ ادا کړی ، او د مقتديانو د اسانتيا و په خيال ساتلو سره په ښه ډول لمونځ ادا کړی، کوم امام چې خپلو مقتديانو ته په ښه ډول لمونځ ادا کوي او دا ګڼۍ چې د هغوې د لمانځه مسئوول دي، هغه ته د خپلو مقتديانو د لمانځه هماغومره ثواب هم ورپه برخه کيږی ، څومره يې چې د مقتديانو په برخه کيږی، همدومره ثواب يې امام ته هم په برخه کيږی او د مقتديانو په اجر او ثواب کې هيڅ کمی نه راځی [طبرانی]

♦ لمونځ په داسې خشوع او خضوع سره ادا کړی چې د الله جل جلاله عظمت او هيبت مو به زړونو حاوي وي او ويره ترهه در سره وي، په لمانځه کې له څه سبب پرته لاس پښی خوځول، بدن کږول، په ږيره کې ګوتی وهل، په سپږمو کې ګوتۍ وهيل، جامي سمول د سختی بې ادبې حرکتونه دي په کلکه تری ځان وساتي.

د لمانځه په وسيله ځانونه الله جل جلاله ته نږدې کړی، لمونځ داسی ادا کړی چې ګواکۍ تاسې الله جل جلاله ګورۍ، او يا لږ تر لږه دومره احساس ولری چې الله جل جلاله تاسې وينی، نبې صلی الله عليه وسلم فرمايلی دي بنده خپل رب ته هغه مهال نږدې کيږی چې کله يې په حضور کې سجده کوي نو چې کله تاسې سجده کوي نو په سجده کې ښه دعا وکړی [صحيح مسلم]

♦ لمونځ په شوق او مينه ادا كوي، څو ټونګى وهل په حقيقت كې لمونځ نه دي، يو وخت لمانځه د ادا كولو وروسته په مينه د بل لمانځه د ادا كولو انتظار وكړى، يوه ورځ څو كسانو د ماښام له لمانځه وروسته د ماسختن د لمانځه انتظار كاوه ، نبې اكرم صلى الله عليه وسلم تشريف راوړ او دومره چټك چڼك راغى چې مباركه ساه يې په ډېره چټكتيا سره اخيسته ، هغه وفرمايل : پ اصلام الشامي المرابع المالي المالي 🚛

خلکو! خوشحاله شي ستاسې پروردګار د آسمان يوه دروازه خلاصه کړه او تاسې يې ملايکو ته مخامخ کړي ، او په وياړ سره يې ورته وفرمايل: وګورۍ زما بنده ګانو يو لمونځ ادا کړي او د بل لمانځه انتظار کوي [سنن ابن ماجه]

پ د غافلانو په څير په چټکتيا سره د لمانځه پيټي له سر نه مه کوزوي او د زړه او دماغ په حاضري سره لمونځ ادا کړي، او زړه، دماغ ، احساسات، ولولي افکارو او خيالاتو هر څه سره د الله جل جلاله لورۍ ته رجوع وکړي، او په مکمل سکون او آرام سره لمونځ ادا کړي، لمونځ هماغه لمونځ دي چې الله جل جلاله پري ياد شي، د منافقانو لمونځ د الله جل جلاله له يادو خالي وي

♦ له لمانځه نه بيرون هم د لمانځه حق ادا كړى او خپل ټول ژوندون د لمانځه آتينه وګرزوي، په قرآن مجيد كې دي لمونځ له بې حيايى او نافرمانى نه خلك منع كوي، نبې صلى الله عليه وسلم يې ډېر اغيزمن تمثيل داسې وړاندي كړى دي، هغه صلى الله عليه وسلم يوه وچه لښته په زوره زوره وښوروله، د وچى لښتۍ نه ټولى پاڼى ورژيدي هغه وفرمايل د لمونځ كوونكيو ګناه داسې رژيږى لكه څنګه چې له وچى لښتى پاڼى ورژيدي او له دي وروسته هغه د قرانكريم دا ايت تلاوت كې

وَأَقِمْ الصَّلَاةَ طَرَفِي النَّهَارِ وَزُنَّفًا مِنْ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيَّاتِ ذَلِكَ ذِكْرَة لِلذَّاكِرِينَ [دهودَ سُورت ١١۴ آيت]

( او لمونځ ادا کړی د ورځی په پیل او پای کې ( سهار او ماښام ) او یو څه په. شپه کې، بیشکه نیکی بدي له منځه وړی دا نصیحت دي د پند منونکیو لپاره )

په لمانځه کې د قرانکريم ايتونه ورو ورو ولولي او د لمانځه نور ذکرونه هم ورو ورو په مکمله پاملرنه، د زړه، دماغ او مزاج په حاضري لولي ، د لمانځه پر کلماتو لهځان پوهولو سره د لمانځه سره مينه زياتيږي او لمونځ واقعاً لمونځکيږي

ا لمونځ په پابندي سره اداء کوي او هيڅکله يې مه قضاء کوي، د مومنانو اساسۍ غوره والي همدا دي چې هغوي له قضاء کولو پرته په پابندي سره لمونځونه اداء کوي

 « د فرض لمونځونو له پابندي سره سره د نفل لمونځونو هم خيال ساتى او نفل لمونځونه زيات ادا كوى د نبې صلى الله عليه وسلم فرمان دي: څوك چې پر فرض لمونځونو سربيره په شپه او ورځ كې دولس ركعته نفل لمونځ ادا كوي د هغه لپاره يو كور په جنت كې جوړيږى

سنت او نفل لمونځونه کله کله په کور کې هم ادا کوي د رسول اکرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده. په جومات کې د لمانځه له ادا کولو وروسته يو څه لمونځ په کور کې هم ادا کړى، الله جل جلاله به د دي لمانځه په وسيله ستاسې په کورونو کې خير پيښ کړى [صحيح مسلم]

او نبې اکرم صلى الله عليه وسلم به خپل منت او نفل لمونځونه زياتره په کور کې ادا کول .

« د سهار د لمانځەلپارە چې كلەلە كورە ووخى نو دا دعا لولى:
 أَلَّلْهُمَّ اجْعَلُ فِي قَلْبِي نُوْرا وَفِي بَصَرِي نُوْرا وَفِي سَمْعِي نُوْرا وَعَن يَمِيْنِي نُوْرا
 وَعَن شَمَالَى نُوْرا وَفِي قَلْبِي نُوْرا وَفِي بَصَرِي نُوْرا وَفِي سَمْعِي نُوْرا وَعَن يَمِيْنِي نُوْرا
 وَعَن شَمَالَى نُوْرا وَفِي قَلْبِي نُوْرا وَفِي بَصَرِي نُوْرا وَفِي سَمْعِي نُوْرا وَعَن يَمِيْنِي نُوْرا
 وَعَن شَمَالَى نُورا وَفِي قَلْبِي نُوْرا وَفِي بَصَرِي نُورا وَفِي سَمْعِي نُورا وَعَن يَمِيْنِي نُورا
 وَعَن شَمَالَى نُورا وَفِي قَلْبِي نُورا وَفِي شَعْرى نُورا وَفِي سَمْعِي نُورا وَفِي عَصِيلَى
 نُورا وَفِي عَصِيلَى
 نُورا وَفِي عَصِيلَ نُورا وَفِي عَصِيلَ نُورا وَفِي نَعْمَى نُورا وَفِي نُعْمَا فِي نُورا وَفِي نَعْمَالِي نُورا وَفِي نُورا وَفِي عَصِيلَى
 نُورا وَفِي تَصَعْرَا لَولَ وَفِي عَصَيلَى
 نُورا وَفِي قَلَى
 نُورا وَفِي عَصَيلَى
 نُورا وَفِي عَصِيلَى
 نُورا وَفِي عَصِيلَى
 نُورا وَفِي تَحْتِي نُورا
 نُورا
 وَمِن تَحْتِي نُورا
 وَفِي لَسَانِي وَالَا وَعَنْ تَحْتِي نُورا
 وَمِن تَحْتِي نُورا
 الْلَهُمَ اعْتِلْنُ نُورا وَلَعْطَلْي لُورا
 وَمِن تَحْتِي نُورا
 اللَّهُمَ اعْطِيلِي نُورا وَلِي فَرا لَا حَصْن حَصِين ]

(الهي ! ته زما په زړه کې رڼا پيدا کړی، زما په ليد کې رڼا زما په اوريدو کې رڼا، زما ښی اړخ ته رڼا، زما چې اړخ ته رڼا، زما شاته رڼا، زما مخی ته رڼا، او زما لپاره رڼا رڼا کړی، زما په پلوکی رڼا کړی، زما په غوښه کې رڼا، زما په وينه کې رڼا، زما په ويښتانو کې رڼا، زما په غوږونو کې رڼا، زما په ژبه کې رڼا او زما په نفس کې رڼا پيدا کړی او ماته ستره رڼا راکړی ، او ما سر تر پايه روښانه کړی او زما له پاسه نور پيدا کړی او زما نه لاندي نور، يا الله ماته رڼا راوېښی کې او زما له پاسه نور پيدا کړی او زما نه لاندي نور، يا الله ماته رڼا راوېښی هې د سهار او ماښام له لمانځه نه چې فارغ شي لومړی اووه کړی دا دعا وواياست : الله ما دراکړی )



| باعاً شاشوا و (وٹانٹ آداب |
|---------------------------|
|---------------------------|

## د قرآنکریم د تلاوت آداب

) د قرآنکريم تلاوت په ذوق او شوق او د زړه په مينه وکړی، او دا باور ولری چې له قرانکريم سره مينه له الله ﷺ سره مينه ده، نبې اکرم ﷺ فرمايلی: زما د امت لپاره تر ټولو غوره عبادت د قران تلاوت دي ".

ا زياتره وختونه د قرانكريم په تلاوت مشغول اوسئ او هيڅكله د قرانكريم له تلاوت نه مه مړه خوا كيږئ ، نبې اكرم ﷺ فرمايلى چې د الله جل جلاله لارښوونه ده :

کوم بنده چې د قران په تلاوت کې دومره مشغول وي چې له ما نه د دعا غوښتلو وخت ونه لری نو زه ورته د دعا غوښتونکيو نه له دعا غوښتنی پرته زياتهورکوم[جامع ترمذی]

او نبې اکرم صلى الله عليه وسلم فرمايلى بنده د قرآنکريم د تلاوت په وسله الله جل جلاله ته نږديوالۍ حاصلوي [جامع ترمذى]

او هغه د قسرانکريم تلاوت ته په ليوال کولو دا هم فرمايلی <sup>•</sup> کوم سړی چې قرانکريم ولوست او هره ورځ يې تلاوت کوي، د هغه مثال داسې دي لکه د مشکو ډک زنبيل چې د هغې خوشبويی څلورو خواو تسه خپريږی او چا چې قرآن لوستۍ وي او بيا يې تلاوت نه کوي د هغه مثال داسې دي لکه د مشکو ډک بوتل چې سر پوښ پرې لګيدلي او بند کړای شوي وي [ جامع ترمذی ]

ے د قرآنکريم تلاوت يوازي د هدايت غوښتنی په خاطر وکړی، خلک د ځان معتقد کول، خپل ښه آواز په خلکو کې مشهور کول او د خپلی دينداری له شهرت نه په کلکه ځان وژغوری ، دا بې اندازی خراب هدفونه دي او د دي اهدافو لرونکي د قرآن تلاوت کوونکي له هدايت نه محروم او بې برخی وي

ے له تلاوت د مخه د پاکوالی او نظافت پوره پوره خيال وساتي، له اوداسه پرته په قرانکريم له لاس لګولو نه ځان په کلکه وساتي او په پاک او صاف ځای کې کيښني او تلاوت وکړي .



د تلاوت په وخت کې قبلۍ ته مخ کړی د قاعدي په شکل کینی او په ټیټ 🚓 د تلاوت په توجه وخت کې قبټ سر په مکلمه توجه او د زړه په حضور او ادب سره تلاوت وکړی .

د الله جل جلاله ارشاد دي: كتَابَ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكَ لِيَدَّبُرُوا آيَاته وَلَيَتَذَكَّرَ أُوْلُوا الْأَلْبَاب ' (كتاب چې مونَد تاسې ته درليږلى د بركت والا دي ، چَې هغوي پرۍ غور او فكر وكړى او د عقل څښتان ترى پند حاصل كړى ) .

ص تر کومه ځایه چې کیداۍ شي د تجوید او ترتیل هم خیال ساتی ، حروف سم او صحیح ادا کړی او په ورو ورو یې ولولی، د رسول اکرم ﷺ فرمان دي " په خپل آواز او لهجه قرانکریم ښکلي کړی [سنن ابو داود ]

رسول اکرم ﷺ يو يو حرف واضحه او يو يو ايت به يې جلا جلا لوسته او د نبې اکرم ﷺ لارښوونه ده: قران تلاوت کوونکي ته به د قيامت په ورځ ويل کيږی ، په کوم ورو والی او ښه آواز سره چې تا ښکلي او ښايسته قرآن لوسته ، هماغسی قرآن لوله او د هر ايت په بدله کې دي يوه درجه لوړيږي ، ستا د اوسيدو ځای ستا د تلاوت وروستی آيت ته نږدې دي [جامع ترمذی]

ڪ مد ډېر په لوړ آواز تلاوت کوي او مه يې بيخی ورو لولی بلکه په برابره اندازه تلاوت کوي ، د الله جل جلاله لارښوونه ده:

وَلَا تَجْهَرْ بِصَلَاتكَ وَلَا تُخَافتْ بِهَا وَابْتَغ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴿ أو يَخْبِلُ لمانځدكې مديد ښكاره (جهر) تَلاوت او مديې ډوب ډوب كوي، بلكې د دواړو پدمنځ كې لاره غوره كړئ)

دا رنګۍ چې کله هم وخت پيدا کړی تلاوت وکړی خو د تهجد لمانځه پر وخت د قرانکريم د تلاوت کوښښ وکړی ، د دي وخت تلاوت تر نورو ټولو وختونو غوره دي او د مومن بايد دا هيله وي چې تلاوت تر ټولو غوره مرتبه حاصله کړي

> ۱ \_ د ص سورت ۲۹ آیت ۲ \_ د بنی اسرائیل سورت ۱۱۰ آیت

ے له درى ورځو نه په كم وخت كې د قرآنكريم د ختمولو كوښښ مه كوي، رسول اكرم ﷺ فرمايلى دي : چا چې له درى ورځو نه په كم وخت كې قرانكريم ولوست هغه بيخى قرانكريم ونه پيژانده .

باوا ښايو) و لک اسا به

د قرانكريم د عظمت او لويوالى احساس ولرى او لكه ځنگه مو چې د ښكاره چټلتيا د لرى كولو خيال ساتلى همداسې له زړه نه بد خيالونه ، بې كاره ولولى او نا پاكى هيلۍ اوباسې، كوم زړه چې ناپاك او له بې كاره خيالاتو او وسوسى نه ډك وي، په هغه كې نه د قران عظمت او پاكوالى كيناستلاى شي او نه هغه د قران مجيد په حقايقو او معارفو پوهيداى شي، حضرت عكرمه چه به چې كله قران مجيد بيرته كاوه نو زياتره وختونه به بى هوشه كيده او فرمايل به يې دا زما د جلال او عظمت څښتن الله جل جلاله كلام دي.

د تلاوت پر وخت دا يقين په زړه کې وساتې چې که په مخ د ځمکه انسان ته هدايت په برخه کيداۍ شي، نو يوازي د همدي کتاب په وسيله، او د همدي ډول تصور له مخى د قران مجيد د لوستو پر وخت فکر وکړى او پر حقيقتونو او حکمتونو يې د پوهيدلو کوښښ وکړى، ژر ژر تلاوت مه کوي ، بلکې د ځان له پوهولو سره سره د قرآن کريم تلاوت خپل عادت وګرځوي ، او د غور او فکر کولو کوښښ وکړى ، ژر ژر تلاوت مه کوي ، بلکې د ځان له پوهولو سره سره د قرآن کريم تلاوت خپل عادت وګرځوي ، او د غور او فکر د القارعه \* او \* القدر\* په څير کوچنى سورتونه له پوهي او تدبر سره د \* القارعه \* او \* القدر\* په څير کوچنى سورتونه له پوهي او تدبر سره سره تو دي غوره ګڼ کې د ځان له يو يې نې وکړى ، و د غور او فکر يو د ني د بلوت مړ و سره سره د قرآن کريم تلاوت خپل عادت وګرځوي ، او د غور او فکر د \* القارعه \* او \* القدر\* په څير کوچنى کوچنى سورتونه له پوهي او تدبر سره لوستل تر دي غوره ګڼم چې د \* البقره \* او \* آل عمران \* په څير اوږدو اوږدو اوږدو اوږدو ترونو تلاوت وکړم او پر هيڅ پوه نه شم، نبې ﷺ يو ځلى ټوله شپه هم دا يو ايت تکرار وه :

إِنْ تُعَلَّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكَ وَإِنْ تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ `( أى الله كه ته دوي په عذاب كړى نو دا ستا بنده ګان دي او كه ته دوي ويخښى نو ته خورا غالب او بې اندازى د حكمت څښتن يې )

ا \_ د المائده سورت ۱۱۸ آیت

د تلاوت په دوران کې د قرآن حميد له آيتونو نه د اغيز اخيستلو هم کوښښ وکړي، چې کله د رحمت، مغفرت او د جنت د لازوالو نعمتونو يادونی لولۍ ښه خوشحاله شي او چې کله د الله جل جلاله د قهر او غضب او د جهنم د عذاب ويرونکي يادونی لولی نو بدن مو ولړزيږی ، اوښکي مو بې اختياره له سترګو را رواني شي او زړه مو د ملامتيا پر توبو وژاړی، چې د مومنانو د برياليتويونو حالات لولی نو څيره مو وغوړيږۍ او چې کله د قامونو د تباهی او برياليتويونو حالات لولی نو غمجن ښکاره کيږۍ، چې د وعيد او ويری ايتونه لولي نو ويښتان مو پر بدن ودريږی او چې د زيري او بشارت ايتونه تلاوت کوي نو روح مو د شکر پر ولولو خوشحاله شي.

ځانياک کړي.

لا تلاوت نه وروسته دعا وكړئ ، د حضرت عمر رضى الله عنه د دعا الفاظ دا دي : اللهم ارزقنى التفكر والتدبر بما يتلوه لسانى من كتابك والفهم له، والمعرفه بمعانيه والنظر فى عجائبه والعمل بذالك ما بقيت ، انك على كل شي قدير ( اي الله إزما ژبه چې ستا له كلام نه څه تلاوت كړى ، توفيق را كړى چې زه په كې غور أو فكر وكړم، الهى ماته پكى يوهه راكړى، ماته يې د مفهرم او معانيو پيژندنه را په برخه كړى او د عجايباتو د ميندلو ستر كى او ليد راكړى، او تر څو چې ژوندي يم توفيق راكړى چې زه پرى عمل وكړم، بې شكه چې ته پرهر څه قادر يې)

لماي براجاي و لكو ليسا بأ

د جمعی ورځی آداب

ۍ د جمعی په ورځ د پاکوالی او نظافت او د ځان د مینځلو او لمبلو او ښکلا او ښایسته کولو پوره پوره خیال وساتي .

حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنهما وايې چې: کله څوک د جمعی لمانځه ته ځۍ نو بايد غسل وکړی [صحيح بخاری، صحيح مسلم]

د حضرت ابو هريره 🐟 وينا ده چې نبې 🗱 فرمايلي : پر هر مسلمان د الله ﷺ دا حق دي چې په هره هفته کې غسل وکړي او سر او بدن ومينځي .

او حضرت ابو سعيد رضى الله عنه فرمايى چې د نبې اكرم ﷺ لارښوونه ده: د جمعى پر ورځ پر هر بالغ او عاقل مسلمان غسل كول لازم دي او مسواك كول او خوشبويۍ لګول كه وسنه يې وشي [صحيح بخارى، صحيح مسلم]

حضرت سلمان که بیانوي چې نبې ﷺ فرمایلی دي : چا چې د جمعی په ورځ ولمبل او ځان یې ومینځه او پخپل وس سره یې د پاکوالی او نظافت خیال وساته او بیا یې تیل ولګول، خوشبویې یې ولګوله بیا، غرمه وخته مسجد ته ولاړ او په جومات کې په صف کې د کیناستلو پر وخت یې دوه کسان له خپله ځایه لری نه کړل او بیا یې چې څه تقدیر او لمونځ ادا کړ، او بیا چې کله امام د ممبر خواته راغی نو غلۍ کیناست او خطبه یې واوریدله نو د دي سړی هغه ټول ګناهونه وبخښل شول، چې له یو جمعی نه تر بلۍ یې کړی وو. [صحیح بخاری]

ۍ د جمعی ورځ زیات نه زیات د ذکر او تسبیح، د قران د تلاوت او دعا او د خیرات او ناروغانو د پوښتنی ، په جنازه کې د ګډون هدیری ته په تللو او د نورو نیکو کارونو په سر ته رسولو کې ولګوي .

حضرت ابو هريره رضى الله عنه وايې چې نبې اكرم ﷺ فرمايلى دي : ډېره غوره ورځ په كومه چې لمر راوخوت هغه د جمعى ورځ ده، په همدي ورځ آدم عليه السلام پيدا شو او په همدي ورځ په جنت كې داخل شو او په همدي ورځ له جنت نه راوايستلاى شو، ( د الله جل جلاله خليفه وګرځول شو ) او په همدي ورځ به قيامت قايميږى [صحيح مسلم]

| •                                   |                                                                                                       |
|-------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩٢                                  | باعاً سُاحَى دَ (وَنَعَانَا الْعَانَا الْعَانَا الْعَانَا الْعَانَا الْعَانَا الْعَانَا الْعَانَا الْ |
| ى 🏂 فرمايلى : پنځه کارونه           | حضرت ابوسعيد خدرى رضى الله عنه وايى چي نبر                                                            |
|                                     | داسې دي چې څوک يې په يوه ورځ کې وکړی الله                                                             |
| کډون کول، روژه نيول ، د             | کې وليکۍ د ناروغ پوښتنه کول ، په جنازه کې                                                             |
|                                     | جمعى لمونح ادا كول أو غلام آزادول [ ابن حبان ]                                                        |
| يت امکان لري چې د جمعي              | ښکاره خبره ده چې دا پنځه کارونه کول هغه وخ                                                            |
| •                                   | ورځ وي                                                                                                |
| نبي اكرم صلى الله عليه وسلم         | ابو سعيد خدري رضي الله عنه روايت کوي چې ن                                                             |
| تلاوت کوي د هغه لپاره به د          | فرمايلي: کوم بنده چې د جمعي پر ورځ سوره کهف                                                           |
| · · · ·                             | دواړو جمعو تر منځ يو نور ځليږۍ [ سنن نسايي ]                                                          |
| ول اكرم 💥 فرمايلي دي: كوم           | د حضرت ابو هريره رضي الله عنه وينا ده چې رسو                                                          |
| . د هغه لپاره اويازره فرښتي         | ب بنده چې د جمعي په شپه سوره دخان تلاوت کوي،                                                          |
|                                     | استغفار وايي او ټول ګناهونه يې بخښل کيږي [جام                                                         |
| <sub>ې</sub> مبارک ساعت دي چې بنده  | نبې ﷺ فرمايلي دي: د جمعي په ورځ کې يو داسو                                                            |
| اری] .                              | په هغي که هره دعا وغواړۍ هغه قبليږۍ [صحيح بخا                                                         |
| ئځ اختلاف دي، ځک <b>ه چې په</b>     | دا ساعت کوم يو دي، په دي باب د علماو تر م                                                             |
|                                     | روايتونو کې د بيلا بيلو وختونو يادونه شوي ده،                                                         |
| ې خطيب کوم وخت د خطبې               | روايتونه په هغو کې بيخی صحيح دي، يو دا چې                                                             |
| ت د جمعی د ورځی وروستی              | لپاره ممبر ته راځۍ، دويم روايت دا دي چې دا وخه                                                        |
| ناسې په دواړو وختونو کې په          | ساعت دي، کله چې لمر پريووځی، غوره دا ده چې ت                                                          |
| ېلو نورو دعاګانو سره چې دا          | خورا عاجزۍ او زاری سره په دعا تیر کړی ، د خپ                                                          |
| A share so share                    | دعاهم وغوارۍ نو ډېره ښه ده :                                                                          |
| ، وأنَّا عَلَى عَهْدِكَ وَ وَعَدِكَ | ٱللهُمْ أَنْتَ رَبِي لَا إِلَٰهُ إِلَّا أَنْتَ خَلَقْتُنِي وَأَنَا عَبْدُكَ                           |
| اغفرلى فإنه لايغفر التذنوب          | مَاسِتَطِعْت ابْدُ لَكَ بِنَعْمَتِكٍ عَلَى وَأَبُو مِ بِذَنِبِي فَ                                    |
| - سنن نسائی ]                       | إِلَّا أَنْتَ أَعُوْذُبِكَ مِنْ شَرٍّ مَا صَنَّعْتَ [صحيع بخارى                                       |
| ود نشته، تا زه پيدا كړي يم،         | الله هم ته زَما رب يې له تا پرته بل هيڅوک معبر                                                        |
|                                     | زه ستا بنده يم او تر خَپلي وسۍ له تا سوه په کړ                                                        |
| <b>ب او پر خپلو ګناهونو اعتراف</b>  | نعمتونو او حساناتو اقرار کوم چې تا پر ما کړی دي                                                       |
|                                     |                                                                                                       |

-

| - 97                     | باما شادو ژوندان آداب                                   |
|--------------------------|---------------------------------------------------------|
| ک<br>ک نشته چې د ګناهونو | کوم، نو ته ما وبخښه ، ځکه چې له'تا پرته بل هيڅوک        |
|                          | بخښوونکي وي او د خپلو اعمالو له شر نه په تا سره پناه او |
| ي لمونځ پر هر بالغ روغ   | ۍ د جمعي د لمانځه پوره پوره خيال ساتي، د جمع            |
| کوم ځای کې له امام       | رمټ، مقيم او هوښيار مسلمان باندي فرض دي ، که            |
| دا کړی ، نبې اکرم ﷺ      | پرتــه دوه کسان هم وي نو د جمعی لمونځ خامخا ا           |
| ځکله پری نږدې او که      | فرمايلي دي : خلکو ته پکار دي چې د جمعي لمونځ هي         |
| ه (له هدايت نه محروم     | نه نو الله جل جلاله به يې پر زړونو مهر ولګوي بيا ب      |
|                          | شي) او له غافلانو نه به وشميرل شي [صحيح مسلم]           |
| 🐇 فرمایلی دي چې چا       | د حضرت ابوهريره رضي الله عنه وينا ده چې نبې 🛿           |
| • •                      | ولمبل او ځان يي ومينځه او د جمعي د لمانځه لياره ج       |

ولسبل او عان يې ولينان او د جمعني د لغادمه لپاره جولمان له راغلي بيا يې سنت ادا کړل، چې الله جل جلاله يې په نصيب کړې وو، بيا چوپ کيناست ( خطبه يې واوريده ) تر دي چې له خطبي اوريدلو نه وزګار شو بيا يې له امام سره فرض ادا کړل نو د هغه له يوي جمعي نه تر بلي ګناهونه بخښل کيږي او دري ورځي پر د پاسه .

حضرت يزيد بن مريم رضى الله عنه فرمايې چې زه د جمعى لمانځه ته تللم چې په لار كې مۍ د حضرت عبايه بن رفاعه رضى الله عنه سره خبريې اترى وشوي هغه له مانه پوښتنه وكړه چيرۍ روان يي ؟ ما ورته وويل د جمعى د لمانځه ادا كولو لپاره ځم، وي فرمايل بختور دي وي ستا تلل د الله جل جلاله په لار كې تلل دي، نبې ﷺ فرمايلى دي : د كوم بنده پښى چې د الله جل جلاله په لاره كې كردجنۍ شوي پر هغو اور حرام دي

ۍ د جمعي د اذان اوريدو سره د جومات په لور روان شي، کارو بار او نوری چارۍ له يوه سره بندي کړی او په جمع زړه د خطبې اوريدلو او لمانځه ادا کولو لپاره حاضر شي او چې کله له لمانځه نه وزګار شي، بيا د پخپل کارو بار پيل وکړی په قران مجيد کې دي :

يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجمعه فَاسْعَوْا إِلَى ذَكْرِ اللَّه وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُون ()فَإِذَا قُضِيَتْ الصَّلَاةُ فَانتَشِرُوا ٢ العام المعام المعام المعالي المحالي ال المحالي محالي المحالي الم محالي محالي المحالي محالي محالي محالي محالي المحالي المحالي المحالي محالي محالي المحالي

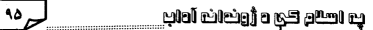
له پورته ايتونو نه چې مومن ته کومي لارښوونۍ کيږي هغه دا دا دي : ۱ - د مومن لپاره په پوره فکر او شعور سره په لمانځه کې ګډون کول پکار دي او د آذان له اوريدو سره سم بايد هر څه پريږدي او د لمانځه په لور ولاړ شي :

ب - د اذان له اوريدو وروسته د مومن لپاره روا نه دي چې په نورو دنيوي چارو کې لګياوي او له الله کال غافل دنيا دار وګرځي

ج - د مومن د ښيکنی راز دا دي چې هغه به دنيا کې د الله کله د بنده او غلام په حيثت وي، او چې کله ورته د الله کله په لوری آواز وشي نو هغه د وفادار بنده او غلام په څير خپل ټول کارونه پريږدي او له خپلو ټولو دنيوي ګټو نه تير شي او د الله جل جلاله لور ته د آواز کوونکي په لور ولاړ شي او د خپل عمل په وسيله اعلان وکړی چې تباهی او ناکامی دا نه ده چې سړی پر دينی غوښتنو دنيوي ګټۍ قربانې کړی، بلکې تباهی او ناکامی دا ده چې انسان د دنيا جوړلو په مينه دين او او اخرت قربان کړی

د دنيا په باب دا نظر صحيح نه دی چې سړی له هغی نه سترګی پټی کړی او داسې ديندار جوړ شی چې د دنيا لپاره بيخی بيکاره ثابت شی، بلکې قران لارښوونه کوی چې د لمانځه نه په وزګاريدو سره د الله جل جلاله په ځمکه کې خواره شی او الله جل جلاله چې پخپله ځمکه کې د رزق کوم وسايل پيدا کړی دی له هغو نه پوره پوره فايده واخلی او خپل ټول استعدادونه په کار واچوی او خپله برخه روزی تر لاسه کړی نو ځکه د مومن

۱ - د الجمعه سورت ۹ - ۱۰ آیتونه



لپاره دا هم صحيح نه ده چې هغه د خپلو اړتياو د پوره کولو لپاره نورو ته اړوی، او نه دا صحيح ده چې د خپلی کورنۍ د اړتياو په پوره کولو کې سستی او لټی وکړی او هغوي د پريشانی او لټی ښکار شی

٢٥ وروستی مهمه لارښوونه دا ده چې مومن په دنيوی چارو او کارونو کې داسې ونښلی چې له خپل الله ﷺ نه بی پروا شی او هغه په هر حال ياد ساتل په کار دی، ځکه چې د مومن د ژوندانه اصلی جوهر د الله ﷺ يادول دی د الله ﷺ يادول يوازی دا نه دی چې په ژبه تسبيح او حمد او تکبير او تهليل وويل شی، بلکې هر هغه څوک په الهی ذکر کې مشغول دی چې د الهی اطاعت لاندی د خپل ژوندانه په جوړولو بوخت وی

The set of the set

کله چې خطيب د خطبی لپاره راشی نو ملائکی د جومات دروازه پريږدی او راځی د خطبی اوريدلو او لمونځ ادا کولو لپاره کينی [ صحيح بخاری ، صحيح مسلم ]

حضرت عرباض بن ساريه رضی الله عنه وايې چې نبی ﷺ به د لومړی ـ صف کيناستونکی ته دری کرتی استغفار فرمايه او د دويم صف لپاره به يې يو ځلی [ سنن ابن ماجه، سنن نسايې ]

| 4.5                   | باعاً شاعرًا و (19 ميسا<br>ما ما م |
|-----------------------|---------------------------------------------------------------------|
| ىرى صف اجر            | حضرت ابو هريره رضي الله عنه فرمايي: چې خلکو ته د لوه                |
| معلوم شی نو           | او ثواب معلوم نه دی، که د لومړی صف اجر او ثواب ورته                 |
|                       | خلک په پر لومړي صف پچه ( قرعه ) واچوي .                             |
| فای وی هلته           | 🕫 لمونځ په جامع جومات کې ادا کړی او چیری چې -                       |
| ، په دی سره           | کینی، د خلکو پر اوږو او سرونو د تیریدلو کوښښ مه کوی                 |
| او د هغوي په          | خلکو ته بدنی تکلیف هم رسیږی او زړونه یې هم خفه کیږی،                |
|                       | سکون او توجه کې هم خلل پيدا کيږي                                    |
|                       | حضرت عبدالله بن عباس رضي الله عنهما فرمايي، چې                      |
| کې ودريد، د           | ښوونه ده: کوم سړی چې لومړی صف پريښود او په دويم صف                  |
| 🕷 به ورته د           | دى لپاره چې مسلمان ورور ته يې تكليف ونه رسى نو الله                 |
|                       | لومړی صف والاو نه دوه چنده اجر او ثواب ورکړی [طبرانی].              |
| لله عليه وسلم         | حضرت سلمان رضي الله تعالى عنه وايي چې نبي صلي ا                     |
| ې ومينځه او د         | فرمايلي دي: چا چې په لومړي برخه ورځ کې ولمبل او ځان يو              |
| او خوشبویی            | خپلی وسی په اندازه يې ځان پاک او صاف کړ بيا يې تيل                  |
| سان ي <i>ې پ</i> خپلو | ولګوله او له غرمی سره یې ځان جومات ته ورساوه او دوه ک               |
| وانه ړولۍ، د          | کې سره پانه څول يعنی د نورو پر سرونو او اوږو يې پښی                 |
|                       | صفونو په منځ کې تير نه شو او يا يې د دوه لمونځ کوون                 |
| نو همالته يې          | کيناستو غلطي ونه کړه، بلکې چې چيرته ورته ځاي پيدا ش                 |
|                       | غلي لمونځ او سنت اداء کړل، هر څه يې چې الله جل جلاله                |
|                       | ليکلي و، بيا چې کله خطيب ممبر ته راغي چوپ کيناست                    |
| له يوی جمعی           | واوريده ) نو داسې سړی ته هغه ټول ګناهونه وبښل شول چې                |
|                       | نه يې تر بلې جمعۍ پوری کړی دی [ صحيح بخاری ].                       |
|                       | 😇 خطبه تل د لمانځه په مقابل کې لنډه لولي، ځکه چې                    |
| ته هڅوی، او           | کې يادونه ده چې تاسې د الله بنده ګان بنده ګې او عبادت               |

لې يادوله ده چې کاسې د الله بنده کې بنده کې او عبارک که علوی، او لمونځ نه يوازی دا چې عبادت دی بلکې تر ټولو غوره عبادت دی، نو ځکه دا هيڅکله صحيح نه ده چې خطبه دی اوږده او د ډېر وخت لپاه ورکړل شی او لمونځ دی لنډ او ژر ژر اداء کړای شی، د نبی صلی الله عليه وسلم \_پاما شامنو ژوندان آداپ

لارښوونه ده: لمونځ اوږدول او خطبه لنډول د دی خبری نښه ده، چې خطیب د پوهی او فراست څښتن دی نو تاسې لمونځ اوږد اداء کړی او خطبه لنډه ورکړی [صحیح مسلم]

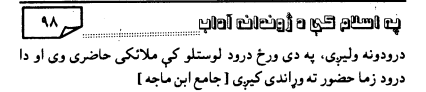
۲ خطبه ډېره په خاموشی، توجه، پاملرنی او تیاری او د مننی په جذبه واوری او د الله جل جلاله او رسول الله ﷺ چې کوم احکام درته معلوم وی پر هغې په رښتیا سره د عمل کولو اراده وکړی، نبی ﷺ فرمایلی دی چا چې غسل وکړ او بیا د جمعی د لمانځه اداء کولو لپاره راغی او پخپله اندازه یې لمونځ ادا کړ بیا غلی کیناست او په پوره توجه او پام سره یې خطبه واوریده ان تر دی چې خطیب له خطبی نه وزګار شو، بیا یې له امام سره فرض لمونځ ادا کړ، نو د ده هغه ټول ګناهونه وبښل شول چې له یوی جمعی نه تر بلې جمعی پوری تری شوی دی، بلکې د دری نورو ورځو ګناهونه یې هم وبښل شول [صحیح مسلم]

په يو بل روايت کې دی چې کله خطيب د خطبی لپاره راووت نو بيا نه لمونځ کول صحيح دی او نه خبری کول صحيح دی

۲ دويمه خطبه په عربی ژپه ولولی، البته په لومړی خطبه کې مقتديانو ته يو څه د الله جل جلاله او رسول الله ﷺ احکامو له ضرورت سره سم يو څه نصيحتونه او لارښوونی او د ذکر او عباداتو په باب يو څه په خپله ژبه کې هم بيان کړی، نبی صلی الله عليه وسلم چې د جمعی په ورځ کومی خطبی ورکړی دی، له هغو نه همدا معلوميږی چې خطيب دی له حالاتو سره سم يو څه هدايات او لارښوونی وکړی او دا مقصد هغه وخت پوره کيدای شی چې خطيب د اوريدونکيو په ژبه هغوي ته وينا وکړي

د جمعی په فرضونو کې الاعلی سورت او الغاشَیه لوستل او یا د منافقون سوره او جمعه سوره تلاوت کول غوره او سنت دی، نبی ﷺ به زیاتره همدا سورتونه د جمعی په لمانځه کې تلاوت کول

ۍ د جمعی په ورځ په خصوصی توګه په نبی ﷺ درود او سلام لیږلو اهتمام وکړی او د نبی ﷺ لارښوونه ده: د جمعی په ورځ پر ما زیات



99

ي السلام کې د (زيندان اداب

#### د جنازی د لمانځه آداب

۸۴ د جنازی په لمانځه کې باید ګډون وکړی، د جنازی لمونځ د مړی لپاره د بښنی دعا ده او دا د مړی مهم حق دی که دا اندیښنه وی چې د اوداسه په کولو کولو د جنازی لمونځ تیریږی نو تیمم وکړی او ودریږی، د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: د جنازی لمونځ ادا کړی ، نبایې چې د دی لمانځه لامله تاسې غمجن شی غمګین انسان د هر نیک کار استقبال کوی [حاکم]

او رسول اکرم ﷺ دا هم فرمایلی: چې پر کوم مړی دری صفه د جنازی لمونځ اداء کړای شی د هغه لپاره جنت واجبیږی [ سنن ابو داود ]

♦♦ د جنازی د لمانځه لپاره کټ ( چارپایی ) داسې کیږدی چې سر یې د شمال لوری ته وی او پښی یې د جنوب لوری ته وی او د مړی مخ د قبلی لوری ته کړی<sup>۱</sup>

که که تاسې د جنازی د لمانځه امامت کوی نو داسې ودريږی چې تاسې د مړی سينې ته مخامخ ولاړ واوسي .

۹۹د جنازی په لمانځه کې د صفونو شمير تل طاق ساتی او که لږ کسان وی يو صف جوړ کړی او که نه نو دری، پنځه، اوه څومره چې کسان زيات وی هماغومره صفونه جوړ کړی خو شمير يې بايد طاق وی

ها چې د جنازی لمونځ شروع کوی نو دا نیت وکړی چې مونږ د دی مړی لپاره د ارحم الراحمین ذات جل جلاله نه د ده د بښنی لپاره د جنازی د لمونځ ادا کوو، امام دی هم نیت وکړی او مقتدی دی هم همدا نیت وکړی

لله جنازى په لمانځه كې چې څه امام لولى مقتدى به يې هم هماغه لولى، مقتدى بايد چپ ولاړ نه وى، البته امام به تكبيرونه په جهر (ښكاره ) لولى او مقتدى به يې په پټه لولى.

۲ - داسې د کيښودل شی چې په ښی اړخ راړول شی مخ يې قبلی ته وی د هر وطن او اقليم سره برابر ( مهتم ) .

پاوا فادو ژوندان آوان ۹۴ جنازی لمانځه کې څلور تکبيرونه ولولي د لومړي تکبير په ويلو سره لاسونه تر غوږونو يوسي او بيا لاسونه وتړي او ثنا ولولي: سُبْحَنُكٌ اللهُمَ وَبِحَمْدِ فَ وَتَبَارَكَ اسْمَكَ وَتَعَالَى جُدَّكَ وَجُلَّ ثَنَاء كَ وَلا إِلهُ غَيْرِكَ . د یا اَلله! ته پاک یې او تر ټولو لوړ یې د خپل حمد او ثنا سره او ستا نوم د خير او برکت والا دی او ستا لويې او ستر توب ډېر لوړ دې او ستا تعريف ډېر د عظمت څښتن دي او له تا پرته هيڅوک معبود نشته ) . او دویم تکبیر ووایاست، خو په تکبیر کې نه لاسونه پورته کړي او نه په سر كومه اشاره وكرى، له دويم تكبير وروسته درود شريف وواياست : اللَّهُمَّ صَلِّى عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَيْتَ عَلَى إبْرَاهِيْمَ وَعَلَى آلِ إُبْرَاهِيْهُ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَّجِيدٌ ٱللَّهُمَّ بَارِكٌ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى أَلَ مُخْمَّدٍ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيْمَ وَعَلَى أَلِ إِبْرَاهِيْمَ فَلْهُ حَمِيْكَ مَجْدِدٌ ﴿ الْهَي آَتِه بِر مُحمد صلى الله عليَّه وسلم رحمت وكرى اوَّ د هغه پر آلَ رحمت وكرى لكه خناكه چې تا رحمت وفرمايه پر ابراهيم عليه السلام او د ابراهيم پر آل، بيشكه ته د ډېرو ستاينو او عظمت څښتن يې، خدايا! ته برکت نازل کړي پر محمد صلي الله عليه وسلم او د هغه پر آل، لکه څنګه چې تا برکت نازل کړ پر ابراهيم عليه السلام او د هغه پر آل بي شكه د زياتو ستاينو څښتن او د عظمت خښتن يې ) . اوس د لاسونو له پورته کولو پرته دریم تکبیر ولولی او د مړی لپاره مسنون دعا ولولی، بیا څورم ځلی تکبیر ووایاست او دواړو خواو ته سلام

وګرځوي .



پا اسلام کې د ژوندانه آداب

# د مری آداب

1.7.

 كله چې كوم څوك مرګ ته نږدى انسان ته ورشى نو په يو څه لوړ آواز سره د توحيد كلمه ( لا اله الا الله محمد رسول الله ) لولى، ناروغ ته يې د ويلو مه وايي د نبى صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده كله چې د ځنكدن په حالاتو كې ناروغانو سره ناست ياست نو د كلمى ذكر كوى [صحيح مسلم] « د ناروغ د نزع ( ساه وتو ) په وخت كې سوره يس تلاوت كړى، د نبى

اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده چې د مرګ په حال کې کسانو سره سوره یس لولی، ( عالمګیری سلم مخ لومړی ټوک ) هو! له ساه وتلو نه وروسته تر څو چې مړی ته غسل نه وی ورکړای شوی ( چې د غسل اړتیا ورته وی ) چې ورسره ناست واست تلاوت مه کوی .

او هغه څوک چې غسل ته يې اړتيا وی د حيض او نفاس لرونکی ښځه دی هم مړی ته نه ورنږدی کيږي.

باما کې د ژوندان آداب 🚽

بنده ګانو کې پر هغه چا رحم کوی چې رحم کوونکی دی: او هغه دا هم وفرمایل چې . څوک مخ په خپیړو وهی، ګریوان څیری کوی د جاهلیت په څیر ستاینی کوی د هغو زمونږ سره هیڅ اړیکی نشته .

له ساه وتلو وروسته د مړی پښی لاسونه سم کړی سترګی یې پټی کړی، او په یوه چیرړه یې زنه وتړی، او د پښو دواړه غټی ګوتی یې هم په یوه چیرړه وتړی څادر پری وغوړوی او دا وایاست : بِشم الله وَعَلی مِله رَسُوُل الله) ( شروع کوم په نامه د الله او د رسول الله پر ملت ) او خلکو ته د مړی خبر ورکړی او قبر ته د کوزیدو پر وخت هم همدا دعا ولولی .

« د مړی نيکی بيانوی او د بديو يادونه يې مه کوی ، د نبی 
 «
 « د مړی نيکی بيانوی او د هغوي له بديو نه ژبه بنده
 کړی [سنن ابو داود ]

او نبی صلی الله علیه وسلم دا هم فرمایلی دی کله چې څوک مړ شی او د هغه څلور ګاونډیان د هغه پر نیکی ګواهی ورکړی نو د الله جل جلاله فرمایی : ما ستاسې ګواهی قبوله کړه او د کومو خبرو نه چې تاسې خبر نه وی هغه می وېښلی [ ابن حبان ]

يو ځلى د نبى صلى الله عليه وسلم پر وړاندى صحابه كرامو د يوى جنازى ستاينه وكړه هغه صلى الله عليه وسلم وفرمايل " د ده لپاره جنت واجب شو، خلكو تاسې پر ځمّكه د الله جل جلاله كواهان ياست، تاسې چې چاته ښه واياست الله جل جلاله هغه جنت ته داخلوى او تاسې چې چا ته بد واياست الله جل جلاله هغه دوزخ ته ليږى [صحيح بخارى، صحيح مسلم]

او هغه دا هم فرمايلی چې کله د کوم ناروغ پوښتنی ته ولاړ شی او يا د چا په جنازه کې ګدون وکړی تل پر ژبه د خير کلمات واياست، ځکه چې ملائکی ستاسې پر خبرو آمين وايې [صحيح مسلم]

تل پر مړيو له صبر او استقامت نه كار اخلى، هيڅ كله په ژبه د ناشكرى كلمات مه وايې د نبى ﷺ ارشاد دى : كله چې څوك د خپل زوى پر مړينه صبر كوى نو الله جل جلاله خپلو ملائكو ته فرمايى: آيا تاسې زما د بنده د زوى روح واخيست، فرښتى ځواب وركوى الهى مونږ ستا حكم پر 1.4

ځای کړ، بیا الله ﷺ پوښتنه کوی تاسې زما د بنده د زړه ټوټی روح قبض کړ؟ هغوي وایې هو! بیا الله ﷺ پوښتنه کوی نو زما بنده څه وویل؟ هغوي وایی الهی هغه ستا حمد وایه او " إِنَّا لِلَهُ وَانًّا اَلَیُهُ رَاجِعُوْنَ " یې په خوله جاری و نو الله ﷺ وایې: زما د دی بنده لپاره په جنت کې یو کور ودان کړی او د هغه نوم بیت الحمد یعنی د شکر کور کیږدی [ جامع ترمذی ]

\_پا**وا** شافو) و چه ولسا تپ

♦ د زیات وخت لپاره مړی بی غسله مه پریږدی که د غسل لپاره په اوبو کې د بیری پاڼی واچوی او تړمی یې کړی نو ښه ده ، مړی په پاکه او صافه تخته باندی واچوی جامی تری اوباسی او لنګ تری تاو کړی، د لاس نه ټوټه تاوه کړی لومړی یې غټه او وړه استنجا ورکړی او خیال کوی چې لنګ تری تاو وی، بیا یې اودس ورکړی، په اوداسه کې په خوله او ټوزه کې اوبو غوږونو کې مالوچ کیږدی چې اوبه پکې لاړی نه شی، بیا یې پر سر صابون غوږونو کې مالوچ کیږدی چې اوبه پکې لاړی نه شی، بیا یې پر سر صابون واړوی او په ښی اړخ یې له سره تر پښو اوبه تیری کړی بیا یې په چپه ډډه واړوی او په ښی اړخ یې له سره تر پښو اوبه تیری کړی، بیا یې په چېه ډډه چپ اړخ له سره تر پښو ومینځی او پاک یې کړی، بیا یې په چېه ډډه چې اړخ له سره تر پښو ومینځی او پاک یې کړی، بیا یې په چېه ډډه په چې اړخ له سره تر پښو اوبه تیری کړی، بیا یې په کړی، او ور یې کړی اله گړ فرمایلی دی: چا چې مړی ته غسل ورکړ او د هغه عیب یې پټ کړ، الله گړ د داسې شخص څلویښت کبیره ګناهونه بښی او چا چې مړی په قبر کې کیښود ګواکی چې د مړی لپاره یې د قیامت تر ورځی کور مړی په قبر کې کیښود ګواکی چې د مړی لپاره یې د قیامت تر ورځی کور مړی په قبر کې کیښود ګواکی چې د مړی لپاره یې د قیامت تر ورځی کور جو کړ [طبرانی]

کفن د منځنی درجی له سپینی ټوټی نه جوړ کړی چې رخت یې نه ډېر قیمتی وی او نه ډېر خراب، د نارینه و لپاره کفن دری ټوټی کړی یو څادر، یو لنګ او یو د کفن کمیس، د څادر اوږدوال باید د مړی له قد نه زیات وی، چې سر او پښو دواړو خواته وتړل شی او سور یې باید دومـره وی چې مړی پکې ښه تاو شی، د ښځو لپاره پر پورته دری ټوټو سربیره یو سربند ونیسی چې د یو ګز نه لږ پلن او له یو ګټر لږ څه اوږد وی او له تخرګونو واخله تر زنګونونو پوری یو سینه بند یې هم باید وی .

|     | المال الشاعة عن عن المالين الم |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.0 |                                                                                                                |
|     | ,                                                                                                              |

د نبي ﷺ فرمان دي، چې چا مړي تـه کفن واغوست الله جل جلاله به هغه ته په جنت کې د سندس او استبرق جامي ورواغوندي [ حاکم ].

جنازه د هديرى په لور لې څه په چټک مزله يوسى، نبى گ فرمايلى دى: په جنازه کې له چټکتيا نه کار اخلى حضرت ابن مسعود رضى الله عنه له رسول الله صلى الله عليه وسلم نه پوښتنه وکړه يا رسول الله جنازه په څه ډول رفتار سره يوسو؟ وى فرمايل: چټکه چټکه له منډو وهلو نه لې څه کمه «که مړى د خير څښتن وى، نو هغه ژره تر ژر د خير انجام ته ورسوى او که د شر څښتن وى نو دغه شر ژر تر ژره له ځانه لرى کړى [ سنن ابو داود ].

له جنازی سره پیاده لاړ شی نبی ﷺ له یوی جنازی سره روان وی لیدل چې څو تنه سپاره روان دی، هغه ورته وویل تاسې ته شرم نه درځی چې د الله جل جلاله ملایکی پیاده روانی دی او تاسې د څارویو پر شا یاست، البته له جنازی تر شاته سپاره راتلای شی، نبی ﷺ ابو واحدی په جنازه کې پیاده ولاړ او بیرته پر آس سپور راغی

کله چې تاسې جنازه را روانه ووينی نو ودريږی بيا مو که ورسره د تللو اراده نه وی نو معطل شی چې جنازه يو څه وړاندی ولاړه شی، نبی فرمايلی دی: چې کله تاسې جنازه ووينی نو ودريږی او کوم خلک چې له جنازی سره ولاړ شی هغوي دی تر هغو نه کينی ترڅو چې جنازه کې نه ښودل شی.

« د جنازی د لمانځه د ادا کولو خیال ساتی او له جنازی سره ځی هم او
 « پر اوږه کوی یې هم، د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: پر مسلمان د
 مسلمان دا هم حق دی چې د هغه له جنازی سره ولاړ شی او رسول اکرم 
 « دا هم فرمایلی: څوک چې په جنازه کې شریک شو او د جنازی لمونځ یې
 هم ادا کې هغه ته به یو قیراط ثواب ورکول کیږی، د لمانځه وروسته چې
 په ښخولو کې هم ګډون وکې هغه ته به د دوه قیراطو اومره ثواب ورکول
 کیږی، چا تری پوښتنه وکړه، دوه قیراطه به څومره وی وی فرمایل د دوه
 غرونو اومره [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

| 1.5                                        | بادا شادوا د چک ولسا ب                     |
|--------------------------------------------|--------------------------------------------|
| اوږد وکنی او مړی چې قبر ته                 | ♦ د مړی قبر د شمال او جنوب لور ته          |
| او بيا يې لحد ته کوز کړي، که               | کوزوی نو د قبر په ښي غاړه يې کټ کيږدی      |
|                                            | د مړی وزن کم وی نو دوه کسان يې کوز کړ      |
| زولو پر وخت د مړی مخ د قبلی                | يې دري يا څلور کسه قبر ته کوز کړي، د کو    |
|                                            | په لور کړی، او د کفن غوټی خلاصی کړی .      |
|                                            | قبر ته د ښځينه مړی ښکته کولو پر وخ         |
| ر او سيني له لوري پيل وکړي،                | 🛇 په قبر کې د خاورو اړولو پر وخت د س       |
| کرتی یې په قبر واچوی، لومړی                | او دواړه لاسونه له خاورو ډک کړی او دری     |
| ( له همدې خاورې مونږ ته پيدا               | ځل د خاورو اچولو پر وخت ومُنها خُلُقُنكُم  |
| فيها نَعِيْدُكُمُ ( او همدي ته دي          | کړي ) دويم ځل د خاوري اچولو پر وخت " و     |
| وَمِنْهُا نُخُرِجُكُمْ تَارَة أَخُرِكُ (أو | بياً راولو ) أو دريم ځل چې خاوري اچوى نو   |
|                                            | له همدی نه به بیا مونز تا را پاڅوو ) ولولی |
| له ځمکې سره برابر کړی بس                   | « د مړی قبر مه ډېر لوړوی او نه يې          |
| ې تری ایستلی وی او له خاوری                | همدومره خاوره پر قبر واچوی څومره مو چو     |
|                                            | اچولو وروسته پرې لږ څه اوبه وشيندي .       |
| وخت له قبر سره ودريږي د مړي                | ۵ د مړی له دفن کولو نه وروسته يو څه        |
|                                            |                                            |

لپاره د مغفرت دعا وکړی، يو څه قرآن شريف تلاوت کړۍ او ثواب يې مړی ته وبخښۍ او د خلکو پام هم را وګرځوۍ چې استغفار ووايی ، نبی اکرم ﷺ به د مړی له دفن کولو وروسته په خپله استغفار وايه او خلکو ته به يې هم لارښوونه کوله : دا د حساب وخت دی د خپل ورور لپاره د ثابت قدمی دعا وکړی او (له الله يې) بخښنه وغواړي [سنن ابو داود ].



په دي چار کې غير مسنون لاري مه غوره کوي .



ِ اللَّكِ وَ الْكَانِ أَنْ الْأَنْ الْمُنْكَانِ أَنْ الْأَنْ الْمُنْكَانِ أَنْ الْأَنْ

**د هدیری آداب** 

1.1

د د مړی په دفن کولو کې ګډون وکړی او کله هسی هم هدیری ته هم ولاړ شی او د مړی په دفن کولو کې ګډون وکړی او کله هسی هم هدیری ته ځی او د اخرت یاد پری تازه کیږی او له مرګه وروسته ژوندانه لپاره د تیاری ولوله پیدا کیږی، نبی اکرم ﷺ له جنازی سره هدیری ته ولاړ، هلته د یو قبر تر څنګ کیناست او دومره یې وژړل چې ځمکه لمده شوه، بیا یې صحابه و ته په خطاب کې وویل وروڼوا د دی ورځی لپاره تیاری وکړی [ابن ماجه]

يو کرتى له قبر سره کيناست او وى فرمايل، قبر هره ورځ په ډېر ويروونکى آواز غږ کوى اى د آدم ځوځاته! آيا تا زه هير کړى يم! زه د يوازيوالى کور يم، زه د پرديتوب او ويرى ځاى يم، زه د چنجيو کور يـم، زه د تنګسيا او مصيبت ځاى يم، له هغو نيکبختانو پرته د چا لپاره چې زه الله پاک پلن او پراخه کړم، زه د ګردو انسانانو لپاره همداسې تکليف ورکوونکى يم، او هغه وفرمايل: قبر يا د جهنم له کندو يوه کنده ده او يا د جنت له باغيچو نه يوه باغيچه ده [طبرانى]

کای کړی او له مرګه وروسته د ژوندانه په باب فکر وکړی، یو ځلی حضرت ځای کړی او له مرګه وروسته د ژوندانه په باب فکر وکړی، یو ځلی حضرت علی رضی الله عنه هدیری ته تشریف یووړ، له هغه سره حضرت کمیل رضی الله تعالی عنه هم و هدیری ته په رسیدو یې ټولو قبرونو ته وکتل او بیا یې د قبرونو خلکو ته په وینا کې وویل: ای د قبرونو اوسیدونکیو، ای په کنډرو کې اوسیدونکیو ای په وحشت او تنهایی اوسیدونکو وایاست ستاسې د خیر خه دی؟ زمونږ حال خو دا دی چې مال وویشل شو اولاد یتیم شو، کونډو نور میړونه وکړل، دا خو زمونږ حال دی، اوس تاسې هم خپل ووایاست، بیا هغه تر ډېره وخته غلی و، له دی وروسته یې د حضرت کمیل رضی الله عنه په لوری وکتل او وی فرمایل: کمیله! که دی قبرونو ته د خبرو کولو اجازه وای، نو دوی به ویلی وو چې : غوره توښه تقوی ده " دا ي وفرمايل او په ژړا شو، تر ډېره يې وژړل بيا يې وويل كميله! قبر د عمل صندوق دى او د مرګ پر وخت دا خبره معلوميږى صندوق دى او د مرګ پر وخت دا دعا وواياست : اَلَسَلامُ عَلَيْكُمُ أَهْلَ که هديرى ته د رسيدو پر وخت دا دعا وواياست : اَلَسَلامُ عَلَيْكُمُ أَهْلَ الديار من المومنين وَالمُسلمين وَنَّا إِنَ شَاءَ اللهُ بِكُمُ لاَحِقُونَ أَسئالُ اللهُ لَنَا وَلَكُمُ الْعَافِيَةَ ( سَلامتى دى وى پر تَاسې اى د مومنو مسلمانانو د كلى اوسيدونكيو! او مونږ انشاء الله له تاسې سره يو ځاى كيدونكى يو او مونږ د ځان او ستاسې لپاره الله جل جلاله ته دعا كوو، چې هغه جل جلاله مو له عذاب او غضب نه وساتى )

ید هدیره کې د بی پروا او غافلانو په څیر خنداو ټوکی او د نیاوی خبری مه کوی، قبر د اخرت دروازه ده، د دی دروازی په لیدلو د هغه ځای فکر وکړی او د ویری او ژړا کوښښ وکړی، نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی ما به تاسې د هدیری له تللو منع کړی واست ( چې د توحید عقیده ستاسې په زړونو کې په مکمله توګه ځای ونیسی ) اوس نو که غواړي ولاړ شی ځکه چې قبرونه د اخرت یاد تازه کوی [صحیح مسلم]

ک د قبرونو له پخو جوړولو او ښايسته کولو نه ځانونه وژغوری پر نبې صلى الله عليه وسلم چې کله د نزع حالت جارى و، د درد له تکليف نه خورا زيات پريشانه و، کله به يې پر مخ څادر غوړاوه او کله به يې لرى کاوه، په همدى بى اندازى تکليف کې ترى حضرت عايشه رضى الله عنها واوريدل پر مبارکه ژبه يې دا الفاظ وو<sup>•</sup> پر يهودو او نصاراو د الله جل جلاله لعنت، هغوي د خپلو پيغمبرانو قبرونه عبادت ځايونه کړل

د خير دعا وغواړي او له هغو پاره د خير دعا وغواړي او له الله چې هديسری ته ولاړ شسی، د مسړو لپاره د خير دعا وغواړي او له الله کله د بښنی دعا وغواړي، حضرت سفيان رحمه الله عليه فرمايې : څه ډول چې ژوندی انسان خوراک او څښاک ته اړوی ، همدا رنګه مړی د دعا لپاره بی اندازی محتاج وی

د طبرانی په يو روايت کې دی چې الله ﷺ په جنت کې د يوه نيک بنده درجه لوړوی نو هغه بنده پوښتنه کوی، الهی ماته دا مرتبه له کومه راکړای شوه، الله ﷺ وفرمايی: ستا د زوی له امله چې هغه تاته د بښنی دعا کوله پات ژوندان آداپ

دکسوف او خسوف آداب

1 11.

که لمزیا سپوږمی تندر'ونیسی نو د الله تعالی ذکر کوی ، له هغه جل جلاله نه دعا وغواړي، تکبیر او تهلیل او خیراتونه وکړی د دغو نیکو چارو په برکت الله کله مصیبتونه او افتونه ځنډوی، حضرت مغیره بن شعبه رضی الله عنهم فرمایې چې نبی کله فرمایلی لمر او سپوږمی د الله کله دوه نښی دی، د چا په مړه کیدلو او یا پیدا کیدلو یې تندر نه نیسی، کله چې تاسې وینی چې تندر نیولی دی نو الله کله ته زارې وکړی او له هغه نه دعا وغواړي او لمونځونه ادا کړی، ان تر دی چې لمریا سپوږمی صافه شی [صحیح بخاری ، صحیح مسلم]

کله چې لمر تندر ونيسی نو په جومات کې په جماعت سره لمونځ ادا کړی البته د دی لمانځه لپاره اذان او اقامت مه واياست، همداسې خلک په نورو وسيلو راټول کړی او چې کله سپوږمی تندر ونيسی نو ځانله نوافل ادا کړی، په جماعت سره يې مه کوی .

د لمر تندر نيولو پر وخت په جماعت سره دوه رکعته لمونځ ادا کړی او د قرانکريم تلاوت اوږد وکړی او تر هغه وخته په لمانځه مشغول اوسی تر څو چې لمر تندر پری نږدی، او په لوړ آواز تلاوت وکړی، د نبی ﷺ په وخت کې لمر تندر ونيو، په اتفاقی ډول په دی ورځ د هغه شيدی خوړونی زوی حضرت ابراهيم وفات شو، خلکو ويل چې څرنګه چې نن حضرت ابراهيم بن محمد ﷺ وفات شوی دی نو ځکه لمر تندر نيولی دی، نو رسول اکرم ﷺ لمانځه کې هغه اوږد تلاوت وکړ، د بقره سوره اومره تلاوت يې وکړو اوږدی رکوع او سجدی يې وکړی، د لمانځه نه چې فارغيدو لمر تندر پريښی و، له دی نه وروسته يې خلکو ته وويل لمر او سپوږمی د الله تعالی دوه نښی دی، د چا په مړه کيدلو او پيدا کيدلو يې تندر نه نيسی، خلکو!

د لمر تندر نيولو ته کسوف وايي او د سپوږمي تندر نيولو ته خسوف وايې.

يناما جان ۽ رُخانه آهاني

کله چې تاسې له داسې پيښی سره مخ شې نو د الله جل جلاله په ياد مصروف شی، له الله جل جلاله دعا وغواړي او په تکبير او تهليل مشغول اوسی، لمونځونه ادا کړی او خيراتونه صدقی ورکړی [ صحيح بخاری اوصحيح مسلم].

حضرت عبدالرحمن بن سمره رضى الله عنه وايې چې د رسول اكرم ﷺ په زمانه كې يو ځلى لمر تندر ونيو، ماله مدينى نه بيرون غشى ويشتل، سملاسى مى غشى وغورزول چې وګورم نن په دى پيښه كې نبى اكرم ﷺ څه عمل كوى ، د حضرت محمد عربى ﷺ په خدمت كې حاضر شوم، هغه مبارك لاسونه پورته نيولى وو د الله رب العالمين، حمد، ثنا، تكير او تهليل يې وايم، بيا يې دوه ركعته لمونځ ادا كې او دوه اوږده اوږده سورتونه يې تلاوت كړل او تر هغه وخت مصروف و چې لمر صاف شو

صحابه كرامو به هم د خسوف او كسوف پر وخت لمونخ ادا كاوه يو كرتى په مدينه منوره كې تندر واقع شو، نو حضرت عبدالله بن زبير رضى الله تعالى عنهم د لمانځه امامت وكړ او يو بل وخت تندر واقع شو نو حضرت عبدالله بن عباس رضى الله عنهم خلك را ټول كړل او په جماعت سره يې لمونځ ادا كړ. د كسوف ( لمر تندر ) په لمانځه كې په لومړى ركعت كې له فاتحى

و د کشوت ( نفر کندر ) په نمایند مې په نومړی رخت کې د کندی سورت وروسته عنکبوت سورت تلاوت کړی او په دويم رکعت کې روم سورت تلاوت کړی، د دغو سورتونو لوستل سنت دی، البته ضروری نه دی، نور سورتونه هم لوستل کيدای شی

د لمر تندر په جماعت لمانځه کې که زنانه ګډون کول غواړي او د ګډون کولو آسانتيا وی نو خامخا د ګډون اجازه ورکړی او کوچنيان هم ليواله کړی چې له پيله د هغوي پر زړونو د توحيد نقش کينی او د توحيد پر خلاف بل ډول فکر يې په زړونو کې ځای ونه نيسی

په كومو وختونوكې چې د لمانځه ادا كول منع دى يعنى د لمر راختلو، لمر پريوتلو او د زوال ( غرمى ) په وختونو كې كه لمر تندر ونيسى نو لمونځ مه كوى، البته ذكر او تسبيح وواياست ، غريبانو او مسكينانو ته خيراتونه پ اسلام کی ۵ (وثان آداب ورکړی او که د لمر راختلو او د غرمی ( زوال ) د وخت تیریدلو وروسته بیا هم تندر پاتی وو نو بیا لمونځ ادا کړی

ର୍ଚ୍ଚଙ

پ اسام کی د ژوندانه آدای

#### د رمضان المبارك آداب

۱۱۳.

د رمضان المبارک ( روژی ) له شانه سره سم ښه راغلاست لپاره د شعبان ( برات ) نه خپل ذهن تيار کړی، او د برات ( شعبان ) مياشتی له پنځلسمی د مخه روژی ونيسی د حضرت عايشی رضی الله عنها وينا ده چې رسول اکرم صلی الله عليه وسلم به د برات په مياشت کې تر نورو مياشتو زياتي روژی نيولی.

په پوره مینه او هیله د روژی مبارکی د میاشتی د لیدلو کوښښ وکړی او د سپوږمی په لیدلو دا دعا ولولی : الله اکبر الله آ اله آ بالامن والإیمان والسلامة والإسلام، والتوفیق لما تُحب وترضی رتبنا وربک الله [الله جل جلاله تر هر څه لوی یې، الهی دا میاشت زمونو لپاره د امن، الله [الله جل جلاله تر هر شه لوی یې، الهی دا میاشت زمونو لپاره د امن، ایمان، سلامتیا او اسلام میاشت راوخیژوی او د هغو چارو توفیق راکړه چې ستا خوښ دی، ای سپوږمی! زمونو رب او ستا رب الله جل جلاله دی]. د هری میاشتی نوی سپوږمی چی ووینی همدا دعا ولولی [ جامع

ترمذی، ابن حبان ] ترمذی، ابن حبان ]

د روژی په میاشت کې په ځانګړی توګه عبادت زیات وکړی، پر فرض لمونځونو سربیره په خصوصی توګه نوافل هم ادا کړی، او د زیات نه زیاتی نیکی ګټلو لپاره ملا وتړی، دا د ستر توب او برکت میاشت ده، د الله جل جلاله د ځانګړی پخشش او رحمت میاشت ده، د برات میاشتی په وروستی ورځ رسول الله صلی الله علیه وسلم د روژی د برکتونو په یادونه کې وفرمایل : خلکو! پر تاسې د یوه ستر عظمت او برکت میاشت سیوری کې وفرمایل : خلکو! پر تاسې د یوه ستر عظمت او برکت میاشت سیوری میاشتو نه غوره ده، الله جل جلاله د دی میاشتی روژی فرض کړی ، او د شپی یې ( مسنون تراویح ) نفل مقرر کړی دی، څوک چې په دی میاشت کې ومومی او څوک چې په دی میاشت کې فرض ادا کړی، الله جل جلاله به ورته د نورو میاشتو د اویا فرضونو اجر او ثواب ورکړی پ اصلح کی د ژوندانم آداپ

د روژی د میاشتی ټولی روژی په ذوق او مینه ونیسی او که کله د ناروغتیا له امله یا د کوم شرعی عذر له مخی روژی نشی نیولای بیا هم د روژی د درناوی په خاطر په ښکاره له څه خوړلو نه ځانونه وساتی او داسې اوسی چې ګواکی تاسی روژه یاست.

114\_

په ځانګړی توګه د قرآن مجید تلاوت زیات کوی د دی میاشتی له قرانکریم سره ځانګړی مناسبت دی، قران مجید په همدی میاشت کې نازل شو او نور آسمانی کتابونه هم په همدی میاشت کې نازل شوی دی، حضرت ابراهیم خلیل الله ته د همدی میاشتی په لومړی یا دریمه نیټه صحیفی وربښل شوی وی، حضرت داود علیه السلام ته د همدی میاشتی په دولسمه یا اتلسمه نیټه زبور ورکړای شو، پر حضرت موسی علیه السلام د همدی میاشتی پسه شیپرمه نیټه تورات نازل شو او دا رنګی حضرت عیسی علیه السلام ته هم د دی میاشتی په دولسمه یا دیارلسمه نیټه انجیل ورکړای شو. نو ځکه په دی میاشتی په دولسمه یا دیارلسمه نیټه کولو کوښښ وکړی، حضرت جبرائیل علیه السلام به هر کال د روژی پسه میاشت کې پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم ته قرانکریم اوراوه او تری اوریده به یی او په وروستی کال کې یې دوه کرتی له هغه سره دور وکې.

قرآن عظیم ورو ورو او د ځان پوهولو سره سره تلاوت کړی له زیات تلاوت سره سره پری د ځان پوهولو او تری د اغیز اخیستلو هم کوښښ وکړی

کې په تراويح کې د مکمل قرانکريم د لوستلو کوښښ وکړی، په روژه کې يو ځل قرانکريم اوريدل سنت دي .

د تراويح لمونځ په خشوع خضوع او مينه او ولوله سره ادا كړى، ژر ژر د شل ركعتو شمير مه پوره كوي، بلكې لمونځ د لمونځ په څير ادا كړى، چې ستاسې په ژوندانه يې اغيز پريوزى او له الله تعالى سره مو اړيكى كلكى شى، او چې الله توفيق در كړى د تهجد لمانځه كولو هم كړ ندن وكړى.

ک خپراتونه او صدقی ورکړی، د غریبانو، کونډر، او پتیمانو له حاله ځان خبر کړی او د بی وسیلی خلکو لپاره د روژه اماتی او پیشمنی ( سحری ) ۲۵ استام وكړى د نبى اكرم صلى الله عليه وسلم فرمان دى : دا د مواساتو<sup>٢</sup> ( همدردى ) مياشت ده، حضرت ابن عباس رضى الله عنهما فرمايې چې نبى صلى الله عليه وسلم خو سخى و خو د رمضان په مياشت كې بــه يې سخاوت او فياضى نوره هم زياتيده، كله بـه چې حضرت جبرائيل عليه السلام هره شپه هغه ته راته او قران كريم به يې لوسته او اوريده، نو په هغو ورځو كې به نبى صلى الله عليه وسلم له تيزى چليدونكى هوا نه هم زيات سخى و.

ا د قدر په شپه زیات نه زیات نفلونه ادا کړی او د قران مجید تلاوت وکړی، د دی شپی اهمیت دا دی چې په دی شپه قران حمید نازل شوی، په قران مجید کې دی: إنا أنزلناه في لَيْلَة الْقَدْر()وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْر()لَيْلَةُ الْقَدْر خَيْرٌ مَنْ أَلْف شَهْر()تَنَزَّلُ الْمَلَائكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِاذْن رَبَّهِمْ مَنْ كُلَّ أَمْر()سلام هي خَيْرٌ من أَلْف شَهْر ()تَنَزَّل الْمَلَائكَةُ وَالرُوحُ فِيهَا بِاذْن رَبَّهِمْ من كُلَّ أَمْر()سلام هي د قدر من مُطْلَع الْفَجْرَ( مون دا قرآن د قدر په شَيه بَازل کې او ته څه پوهيږی، چې د قدر شپه څه شی ده، د قدر شپه له زرو میاشتو بهتره ده په دی ( شپه کې ) ملایکی او حضرت جبریل د خپل پروردګار په حکم د هر کار د تنظیم له پاره را کوزیږی سلامتی او سلامتی وی ان تر دی چې سهار شی.

په حدیث شریف کې راغلی دی چې د قدر شپه د مبارکی روژی د میاشتی په وروستیو لسو شپو کې طاق شپی وی، په دی شپه دا دعا ووایاست : اُللَّهُمَّ إِنَّکَ عَفُوٌ تُحَبَّ الْعَفُو فَاعْفُ عَنِّیْ ( الهی! هم ته ډېر زیات بخښوونکی یې ځَکه چې بخشش کول ستا خوښ دی نو ته ماته معافی وفرمایی [حصین حصین]

حضرت انس رضی الله تعالی عنه فرمایې یو کال د روژی میاشت راتلونکی وه نو نبی صلی الله علیه وسلم وفرمایل: خلکو پر تاسې یوه میاشت را روانه ده چې یوه شپه پکې له زرو میاشتو غوره ده، څوک چې له

ل عنى له غريبانو او حاجتمندانو سره د همدردى مياشت، له همدردى نه مراد
 مالى همدردى هم ده او ژبنى همدردى هم، له هغوى سره په خبرو او سلوك كې
 نرمى وكړى، په خپلو نوكرانو اسانتيا راولى او مالى مرسته ورسره وكړى



دی میاشتی بی برخی پاتی شو هغه له ټول خیر نه بی برخی پاتی شو او د دی شپی له خیر او برکت نه هغه څوک بی برخی پاتی کیږی چې واقعی محروم وی [سنن ابن ماجه ]

د روژي په وروستيو لمو کې اعتکاف وکړي، نبي ﷺ به د روژي په وروستو لسو کې اعتکاف کاوه.

د حضرت عايشی رضی الله عنها وينا ده چې د روژی د ورستیلسيزه به را ورسيده نو نبي صلی الله عليه وسلم به د شپی زيات نه زيات ويښ و او عبادت به يې کاوه او د کور والا و د پاڅيدو خيال يې هم کاوه او په پوره جذبه او يکسويی سره به يې د الله جل جلاله بنده ګی کوله

د روژی په میاشت کې د خلکو سره په ډېره نرمی او مهربانی رویه وکړی، مزدورانو ته زیات نه زیاتی اسانتیا وی برابری کړی او په پراخه زړه د هغوي اړتیاوی پوره کړی، او د کور خلکو سره هم د مهربانی او سخاوت سلوک وکړی

په ډېره عاجزی او مينه او ولوله سره زياتی دعاګانی وکړی په دورمنثور کې دی چې کله به د روژی مياشت راتله نو د نبی ﷺ مبارک رنګ به بدليده او په لمونځونو کې به يې زياتوالی راته او په دعا کې به يې ډيره عاجزی کوله او ويره به پری ډيره غالبيده

او په حديث شريف کې دی چې الله جل جلاله په روژه کې عرض وړونکيو ملايکو ته حکم کوی، چې خپل عبادت پريږدی او د روژه نيوونکيو پر دعاګانو امين وواياست.

ک صدقه فطر ( سرسایه ) د زړه په مینه او اخلاص سره ورکوی او د اختر د لمانځه نه یې د مخه ورکوی، بلکې دومره یې د مخه ورکوی چې اړ او بی وسی خلک په اسانتیا سره د اختر اړتیاوی پری پوره کړای شی او هغوي هم له ټولو سره یو ځای د اختر د لمانځه ځای ( عیدګاه ) ته ولاړ شی، او د اختر په خوشالیو کې ګډون وکړای شی

په حديث کې دی چې نبی ﷺ د امت لپاره سر سايه په دي، خاطِر ضروری کړی ده، چې هغه بی ځايه او بدی خبری چې له روژه دار نه پدلٍږو ته کې پ ۱۳۳۹ کی ۵ ژون ۱۵ ۱۳ شوی وی، کفاره وګرځی او د بی وسی مسکینانو د خوراک، څښاک چاره وشی [ سنن ابو داود ] • د روژی په مبارکو ورځو کې پخپله د زیاتو نیکیو کولو سره سره نور وګړی هم په ډېره نرمی، هیله، مینه او حکمت سره د خیر کارونو ته وهڅوی، تر څو په ټوله فضا کې له الله د ویری خیر خوښونی او نیکی ولولی خپری شی، او ټولنه زیات نه زیات د روژی میاشتی له بی اندازی برکتونو نه ګټه واخلی

6380 ×

•

ي رئي من ڪي د زوندان آهن.

## د روژی آداب

114

نبی اکرم صلی الله علیه وسلم د روژی دا ستر مقصد داسې بیان فرمایلی دی کوم سړی چې د روژی له نیولو سره سره دروغ ویل او په درواغو عمل کول پری نه ښودل د الله جل جلاله له دی سره هیڅ دلچسپی نشته چې هغه وږی تړی اوسی [صحیح بخاری]

او رسول اکرم صلى الله عليه وسلم آرشاد فرمايلى: کوم سړى چې له ايمان کيفيت او احتساب ( <sup>۱</sup>) سره د روژى مياشتى روژى ونيسى نو الله جل جلاله به يې هغه ګناهونه وبخښى چې د مخه ترى شوى دى [صحيح بخارى ]

د رمضان المبارک روژی په مکمله پاملرنه سره ونیسی او له کومی سختی ناروغی او یا شرعی عذر پرته هیڅکله روژه ونه خوری، د رسول عربی صلی الله علیه وسلم فرمان دی کوم سړی چې د کومی ناروغی او یا شرعی عذر پرته د رمضان یوه روژه هم پریښوده نو د ټول ژوندون په روژو نیولو د دی یوی روژی تلافی نه شی کیدای [جامع ترمذی]

په روژه کې له ځان ښودنی او ريا نه د خلاصون په خاطر د پخوا په څير تازه او تکړه او هشاش بشاش په خپلو کارونو لګيا اوسی او په خپلو

<sup>۱</sup> - له احتساب نه مراد دا دی چې روژه يوازی د الله جل جلاله د خوشحالی او د اخرت د اجر لپاره ونيول شی او له هغو ټولو بی کاره خبرو ځان وساتل شی چې روژه بی روحه کوي پ۵ ۲۳۳۹ کی ۵ ژون۵۱۵ ۵۵۹ کړو وړو کې د روژی له امله کمزورتیا مه ښکاره کوی، د حضرت ابو هریره رضی الله تعالی عنه وینا ده، سړی چې کله روژه ونیسی نو پکار ده چې د پخوا په څیر تیل ولګوی چې د روژی اغیزه پری نه ښکاره کیږی.

له روژه کې له خورا زیاتی پاملرنی سره له هری بدی نه د لری اوسیدلو کوښښ وکړی، ځکه چې د روژی اساسې هدف ژوندون سپیڅلی کول دی د پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم لارښونه ده : روژه ډال دی او چې کله له تاسې نه څوک روژه وی نو له خپلی خولی نه دی کومه د بی شرمی خبره ونه باسی او نه دی شور او نه غوغا جوړه کړی او که څوک ورته کنځلی کوی یا ورسره جنګ ته تیار شی نو روژه نیونکی ته فکر کول پکار دی چې زه خو روژه یم نو زه څنګه چا ته د ښکنځلی ځواب ورکولای شم [ صحیح بخاری ، صحیح مسلم ]

به احادیثو کې چې د روژی کوم ستر اجر بیان کړای شوی دی د هغی هیله ولری او په ځانګړی توګه د روژه ماتی پر وخت الله جل جلاله ته دعا وکړی، چې الله! زما روژی قبولی کړه او ماته هغه اجر او ثواب راکړی چې تا یې وعده کړی ده، د رسول الله صلی الله علیه وسلم لارښونه ده: روژه دار به په جنت کې په یوه ځانګړی دروازه ننووزی، د دی دروازی نوم " ریان "( ') دی چې کله روژتی پری ننووزی نو دا دروازه به بنده شی، بیا به هیڅوک په دی دروازه نشی ننوتلی [صحیح بخاری]

او رسول اکرم صلی الله علیه وسلم دا هم فرمایلی دی چې: د قیامت په ورځ به روژه سپارښتنه کوی او وایې به پروردګاره! ما دا سړی د ورځی له خوړو څښو او نورو خوندونو بچ وساته الهی د دی سړی په باب زما سپارښتنه منظوره کړه او الله جل جلاله به یې سپارښتنه منظوره کړی [ مشکوه ] او نبی صلی الله علیه وسلم دا هم فرمایلی چې: د روژه ماتی پر وخت چې روژتی هر څه وغواړي د هغه دعا قبلیږی، ردیږی نه [ جامع ترمذی ]

' - د ریان معنی ده سیرابوونکی د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: په باب الریان داخلیدونکی به هیڅکله نه تږی کیږی. ( ترمذی ).

ڀناوا ښاچون د لکو اسا بړ 🛠 د روژی تکلیفونه په خوښی خوشحالی وزغمی او د ولږی تندی د زياتوالي له امله په شکايت کولو د روژي بي قدري مه کوي. 🗘 د سفر په دوران يا د ناروغي د مشکل له امله که روژه نشي نيولاي نو پريږدي او په نورو ورځو کې يې قضا پر ځاي کړي، قرآن فرمايي : فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ < كه څوك ناروغ او يا په سفر کې وي نو په نورو ورځو کې دي هغه شمير پوره کړي ) حضرت انس رضي الله تعالى عنه فرمايي: كله به چې مونږ له نبي عليه السلام سره په روژه کې پر سفر وو، نو ځينو خلکو به روژي نيولي او ځينو به نه نیولی، بیا به نه روژه نیوونکی پر روژه پریښودونکی اعتراض کاوه او نه به روژه پریښودونکی پر روژه نیونکی اعتراض کاوه [صحیح بخاری]. 🗘 په روژه کې له غيبت او بد نظر نه په ځانګړي توګه ځان وساتي د رسول الله ﷺ لارښوونه ده: روژتي له سهاره تر ماښامه د الله جل جلاله په عبادت کې وي، تر څو چې هغه د چا غيبت ونه وکړې او چې کله هغه د چا غيبت کوي نو په روژه کې يې درزونه پيدا کيږي [ الديلمي ] 🛠 د حلالی روزی خوړلو کوښښ وکړی، په حرامه ګټه د لوی شوی بدن عبادت نه قبليږي، د نبي کريم ﷺ لار ښوونه ده: په حرامه ګټه چې کوم بدن را لوي شوي وي هغه هم د جهنم لايق دي [صحيح بخاري] 🛠 پیشمنی ( سحری ) خامخا وخوری، چې روژه نیول پري آسانیږي او کمزوری اوسستی نه پیدا کیږی، د پیغمبر اکرم ﷺ فرمان دی: پیشمنی خوري د دی لپاره چې په پیشمنی کې برکت دی [صحیح بخاری ] او نبي صلى الله عليه وسلم دا هم فرمايل: په پيشمني خوړلو كې بركت دي، كه نور څه نه وي څو كو ته اوبه خو وڅښيي او د الله جل جلاله ملائكي پر پيشمني كوونكيو سلامونه وايي [ احمد ] او رسول اکرم صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی: غرمه د یو څه وخت لپاره آرام وکړی او د شپی د ویښیدو لپاره آسانتیا تر لاسه کړی او پیشمنی وخوري د ورځي د روژي قوت حاصل کړي [ جامع ابن ماجه ]

پاک (وندان آداب -۱۲۱ او په صحيح مسلم کې دي د نبي عربي صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: زمونږ او د اهل کتابو په روژه کې يوازي د پيشمني خوړلو فرق دي . له لمر پريوتو وروسته روژه ماتي مه وروسته کوي ځکه چي د روژي اصل هدف د فرمانبرداری ولوله پیدا کول دی نه چې ولږه تنده، د نبې صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: مسلمان به په ښه حالت كي وي تر څو چې ژر روژه ماتي کوي [صحيح بخاري]. 🗘 د روژه ماتې پر وخت دا دعا ولولې. آلگهُمَّ لُک صُمتُ وَعَلَى رُزُقِکَ أَفْطُرْتُ ﴿الهي! ستا لپاره مي روژه ونيوله او هغه ستا په رزق مي روژه ماته كړه، او چې كله روژه ماته كړى نو دا دعا ولولى [صحيح مسلم] ذَهَبَ الظُّمُاء وَابْتَكَتِّ الْعُرُوق وَثَبَتَ الْأَجْرُ إِنشَاءَ اللهُ ( آينده وَلاره ، رَكونه ترو تازه شول او اجر به هم ضرور را كرل شي كه الله جل جلاله غوښتل) [سنن ابو داود] 🗘 چې د چاکره روژه ماته کړی نو دا دیا ولولې : اَفْطَرَ عِنْدَ کُمُ الصَّائِمُونَ وَاَكَلَ طَعَامَكُمُ الْأَبُرَارُ وَصَلتَ عَلَيْكُمُ الْمَلائِكَةُ [ سنن ابو داود ] ( الله جل جلاله دى وكړى چې ستاسې كره روژه تيان روژه ماتى وكړى او ستاسي خواړه نيکان خلک وخوري او ملائکي ستاسي لپاره د رحمت دعا ګاني وکړي .

خلکو ته د روژه ماتی ورکولو هم خیال ساتی د دی لوی اجر دی، د نبی پالارښوونه ده: څوک چې په روژه کې چاته روژه ماتی ورکړی، نو په بدله کې یې الله جل جلاله ګناهونه بخښی او د جهنم له اوره نجات ورکوی او روژه ماتی ورکوونکی ته د روژه تی اومره اجر ورکول کیږی او د روژه تی په ثواب کې هیڅ کمی نه راځی، خلکو وویل: یا رسول الله! مونږ ټولو سره دومره خواړه کوم دی چې روژه تیانو ته روژه ماتی ورکړو او پر هغوي خواړه وخورو، ارشاد یې وفرمایه: یوازی یوه خرما او یا یو ګوټ اوبه یا شیدی ورکول هم د روژه ماتی لپاره بس دی [ابن خزیمه] 177~

پ اسلم کې د ژوندان آداب

# د زکوه او خیرات آداب

له ريا او ځان ښودنی ځانونه په کلکه وژغوری، ريا له ښه نه ښه عمل د خاورو سره خاوری کوی.

خ زكوه په ښكاره وركړى، چې په نورو مسلمانانو كې هم د فرض ادا كولو ولوله پيدا شى، خو نور خيراتونه په پټه وركړى، چې اخلاص په كې لازيات شى، د الله ﷺ پر وړاندى هغه عمل ارزښت لرى چې په اخلاص سره شوى وى، د قيامت په ويروونكى ډګر كې هيچيرى به سيورى نه وى ، الله جل جلاله به خپل داسې بنده د عرش له سيورى لاندى ساتى، چا چې په ډېر پټه توګه د الله ﷺ په لاره كې لګښت كړى وى، تر دى چې چې لاس يې له دى نه خبر نه وى چې ښى لاس څه لګولى دى [ صحيح بخارى ]

یې د الله جل جلاله په لار کې له خیرات کولو وروسته مه پر چا احسان کوی او مه هغه کسان خفه کوی چې تاسې څه ورکوی چاته له څه ورکړی وروسته له اړو او محتاجو خلکو سره د حقارت رویه کولو د هغوي خپلواکی ته ضرر رسول، پر هغوي احسان بارول، د هغوي مات زړونه غمول، او دا فکر کول چې هغوي دی ستاسې احسان ومنی، ستاسې پر وړاندی دی سر ټيټ کړی، ستاسې لوړاوی دی ومنی، دا ډېر بد احساسات \_پادآ شاموڻ د <u>پ</u>ڪ م<del>الس</del>ا پ

دى د مؤمن زړه بايد له داسې اجساساتو پاک وى، الله ﷺ فرمايى: يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنَّ وَالْأَذَى كَالَّذِي يُنفقُ مَالَهُ رِنَاءَ النَّاسكَالَذي يُنفقُ مَالَهُ رِنَاءَ النَّاسِ ( مؤمنانو! خپل خيراتونه په احسان بارولو او د غريبانو د زړونو په ځورولو د هغه چا په څير مه په خاورى كوى چې يوازى د ريا لپاره لګښت كوى )

177

له آړو او غريبو خلكو سره نرمه رويه كوى نه هغوي ود ګى او مه پرى دپكى وكړى، او نه پرى خپل لوړاوى ثابت كړى سوالګر تـه كه د وركړى لپاره هيڅ هم نه وى بيا هم ورسره په ښو اخلاقو چلن وكړى ، او بخښنه ترى وغواړي چې له څه لاس ته ورتلو پرتـه هغوي تاسې ته دعا وكړى او ولاړ شى، قران مجيد لارښوونه كوى : وَإِمَّا تُغْرِضَنَّ عَنْهُمْ ابْتِعَاءَ رَحْمَة مِنْ رَبِّكَ شى، قران مجيد لارښوونه كوى : وَإِمَّا تُغْرِضَنَّ عَنْهُمْ ابْتِعَاءَ رَحْمَة من رَبِّكَ د خپل الله جل جلاله د مرحمت پـه هيله له هغوي سره پـه نرمى خبرى وكړه )

او دا هم د الله فرمان دى: وَأَمَّا السَّائِلَ فَلَا تَنْهَرُ ( او سوالكر مه رتى ) .

د الله جل جلاله په لاره کې په پراخه زړه او مينه لګښت وکړی، خيرات تاوان، زور او زياتی مه ګڼی او په تنګ زړيتوب سره يې مه ورکوی، د خلاصون او برياليتوب حقدار هماغه کسان وی، چې له بخيلی، تنګ زړيتوب، خسيتوب او نورو بدو ولولو نه خپل زړونه پاک ساتی.

د الله جل جلاله پ لاره کې حلال مال ولګوی ، الله ﷺ يوای هماغه مال قبلوی چې پاک او حلال وی، کوم مومن چې د الله جل جلاله په لاره

باعاً حَيْ دَ رُوْدَانْهَ أَدَانِ

کې د ورکړی او لګښت جـ ذبه ولری، نو هغه څنګه دا منلای شی چې د هغه په ګټه کې دی حرام مال وی، الهی لارښوونه ده: يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنفقُوا منْ طَيَّبَات مَا كَسَبْتُمْ ( د ايمان څښتنانو! د الله جل جلاله پُه لار کې خپَله پاكه ګټه ولَګوی) .

په خیرات کې ورکړای شوی مال د اخرت د تلپاتی ژوندانه لپاره ذخیره کیږی، نو مومن دا څنګه فکر کولای شی چې هغه دی د خپل دایمی ژوندانه لپاره خراب او بی کاره مال جمع کړی

د زکاه د فرض کیدو نه وروسته په ورکړه کې ډیل مه کوی ژر یې د ورکولو کوښښ وکړی او ښه حساب وکړی او وریی کړی، چې الله له مه کړه ستاسې پر غاړه څه پاتی نه شی .

زكو، په ټولنيز ډول ادا كړى او د لګښت لپاره يې هم ټولنيز چار ولټوى، چيرى چې د مسلمانانو حكومت نشته هلته دى مسلمانان خپلمنځى بيت المال جوړ كړى او زكات دى پكى د ټولنيزو ښيګڼو لپاره وركړى.



ې د ژوندانه آداب

د حج آداب

140

د حج په کولو کې ډيل او تاخير هيڅکله مه کوی هر وخت چې الله ﷺ دومره توان درکړی چې دغه په زړه پوری فريضه ادا کړای شی نو په لومړی فرصت کې روان شی، پر ژوندانه هيڅ باور نشته، چې تاسې به دغه فريضه له يو کال نه بل کال ته ټال کوی، قران مجيد لارښوونه کوی:

عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْت مَنْ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن ْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنْ الْعَالَمِينَ ( او پر خلکو د اللہ ﷺ دا حق دی چې څوک یې کور ته د تللو توان ولری هغوي دی حج وکړی او څوک چې د دی حکم له پیروی نه انکار وکړی نو هغه ته دی معلومه وی چې اللہ ﷺ له ګردو نړیوالو بی نیازه دی)

د انسان به له دی نه نوره تباهی او محرومی بله کومه وی چې الله 🕷 ورسره د لاپروایی او بی تعلقی اعلان وکړی

حديث شريف دی څوک چې د حج اراده وکړی، په ادا کولو کې دی له چټکتيا نه کار واخلی، امکان لری چې ناروغه شی. امکان لری چې اوښه يی بی کاره شی، او امکان لری چې کومه داسې اړتيا ورته پيښه شی چې بيا يې ورته حج ادا کول امکان نه لری [جامع ابن ماجه]

مطلب دا دی چې له شتمن کیدو نه وروسته له ډیل او ټال ورکولو نه کار نه اخیستل کیږی، معلومه نه ده چې په ګانده ( آینده ) کې به د وسایلو پر اختیا او پریمانی وی او که نه او بیا چې الله کې مکړه سړی د بیت الله له حج نه بی برخی پاتی شی، الله کې دی له دی محرومی نه هر مومن بنده وساتی، رسول اکرم کې داسې کسانو ته ډېر سخت خبرداری ورکړی دی، په حدیث مبارک کې دی څوک چې ( له حج ادا کولو نه ) کومی ناروغی یا کوم واقعی ضرورت یا کوم ظالم او جابر حکم منع کړی نه وی او بیا هم هغه حج اداء نه کړ نو خوښه یې چې یهودی مړ کیږی او که نصرانی [ سنن کبری ۴ ټوک ] يباعاً شاشواً و چة عليه ب

او له حضرت عمر رضى الله عنه نه اوريدل شوى دى، چې كوم كسان له توان لرلو سره سره حج نه ادا كوى، زما زړه غواړي چې جزيه پرى ولگوم، هغه مسلمان نه دى هغه مسلمان نه دى....

الله الله الله عنه د كور زيارت او حج يوازى د الله جل جلاله د رضا او خوشحالولو لپاره وكړى، د كوم دنيوى هدف لپاره دغه سپيڅلى هدف مه كوى، په قرآن عظيم الشان كې دى : وَلَا آمَينَ البيتَ الْحَرَامَ يَبتَغُونَ فَضلًا مِن رَبّهِمْ وَرِضُوالًا راو مه له هغو خلكو سره غرض لرى چې د خپل رب او د هغه د خوشحالى لپاره د درناوى څښتن كور په لور درومى ).

وَأَتِمُوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلَهِ (حج أو عمره يوازى د الله ﷺ د خوشحالى لپاره پوره کړى ...)

او د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده چې د مبرور حج (<sup>۱</sup>) بدله له جنت نه کمه نه ده [صحيح مسلم، کتاب الحج].

حج ته د تللو پر وخت خلک مه خبروی، غلی ولاړ شی او راشی او د هر هغه دود او دستور نه ځان وساتی چې د ریا او ځان ښودنی څرک پکې وی، هسی خو هر عمل هغه وخت صالح عمل او د قبلیدو وړ وی چې صرف د الله جل جلاله لپاره وی او کومه بله غوښتنه پکې د ذری اومره شامله نه ویو خو په پڅانګړی توګه په حج کې ورته زیاته پاملرنه ځکه ضروری ده چې دا د نفسی تزکیی او روحانی انقلاب وروستی تدبیر دی او کوم روحانی مریض چې پر دغه جامع علاج روغ نه شی بیا یې د روغتیا هیله د کوم بل علاج په وسیله ډېره لږه کیدای شی

۲ - مېرور حج هغه دی چې د الله جل جلاله د رضا لپاره په ټولو آدابو سره ادا کړای شوی وی . 177\_

باما شاشوا د چه وسا ب

پرته کومه سینه د موئمن سینه نشی کیدای، بلکې یو وران کنډر به وی، د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: حج او عمری ته تلونکی د الله ﷺ میلمه وی، هغه که خدای ته دعا کوی الله جل جلاله یې قبلوی او که بخښنه تری وغواړي نو بخښی یې [طبرانی].

« د حج لپاره ډېره غوره د لاری خرڅه واخلی، غوره د لاری توښه تقوی
 ده د ده سپيڅلی سفر په دوران کې د الهی نافرمانيو نه د ځان ژغورلو او د
 بيت الله د حج نه د زياتو برکتونو او ګټو اخيستو والا بنده هغه دی چې په
 هر حال کې له الله جل جلاله ويريږی او د هغه د خوشحالولو مينه ناکه
 هر حال کې له الله جل جلاله ويريږی او د هغه د خوشحالولو مينه ناکه
 ولوله ولری، قران عظيم کې دی : وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُوَی وَاتَقُونِي يَاأُولِي
 الْأَلْبَاب ( او تر هرڅه ښه د لارې توښه پرهيزګاري ده - نوای هوښيارانو!
 زما له نافرمانۍ نه ډډه وکړئ )

د حج له ارادی کولو سره سره ذهنی تیاری هم پیل کړی ، د حج تاریخ تازه کړی او د یوه یوه رکن پر حقیقت یې غور وکړی او د الله ﷺ د دین په باب هم غور وکړی، د حج د دی ارکانو په وسیله چې د مومن بنده په زړه کې کوم جذبات پیدا کول پکار دی، پر هغې د پوهیدلو کوښښ وکړی او بیا د یوه با شعوره مومن په څیر په پوره دقت سره د حج د ارکانو په اداء کولو د دغو حقایقو د جذب او د هغوي سره سم د ژوندون تیرولو په خپل څان کې د صالح انقلاب راوستلو کوښش وکړی، د څه لپاره چې الله ﷺ پر مومنانو حج فرض کړی دی، الهی لارښوونه ده:

وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ وَإِنْ كُنتُمْ مِنْ قَبْلِهِ لَمِنْ الطَّالَيْنَ ( او الله جل جلاله ياد كړى، د څنګه يادولو چې تاسې ته لارښوونه شوى ده او دا حقيقت دى چې تاسې تر دى د مخه له دغو حقيقتونو بى لارى شوى ياست ) .

د دی مقصد د حاصلولو لپاره د قران مجيد د هغو برخو ژوره مطالعه وکړی په کومو کې چې د حج د حقيقت او اهميت نه د پيدا کيدونکيو ولولو ښکارونه شوی ده. او د دی لپاره د نبی احاديثو او د هغو کتابونو مطالعه بناه (وندانه آداب بالعالم المراجع

هم ضروری ده چې د حج د تاريخ او ارکانو د حقيقت په باب پکې خبری شوی دی

له د حج په دوران کې چې کومی مسنونی دعاګانی د احادیثو په کتابونو کې دی هغه یادی کړی او د رسول الله ﷺ په وینا کې له الله جل جلاله هماغه څه وغواړي چې د الله څخه رسول الله ﷺ غوښتی وی

لا خون د خپل حج پوره پوره ساتنه و کړی او یاد ساتی چې ستاسې حج چیری د هغو دنیا پالونکیو حج نه شی چې په آخرت کې یې هیڅ برخه نشته، ځکه چې هغوي له اخرت نه په سترګو پټولو هر څه په دنیا کې غواړی، هغوي چې کله بیت الله ته رسیږی، نو دعا یې دا وی: رَبَّنَا آتِنَا فِي اللَّالَيَا وَمَا لَهُ فِي الآخرَة مِنْ خَلَاق ( خَدایا! مونږ ته چې څه په دنیا کې دی په همدی دنیا کې راکړی، د داسې ( دنیا پالونکیو ) خلکو په اخرت کې هیڅ برخه نشته )

تاسې د حج په وسیله د دواړو جهانو نیکبختی او بریالیتوبونه وغواړي او خدای جل جلاله ته دعا وکړی چې الهی زه ستا حضور ته ځکه راغلی یم چې ته می په دواړو ژوندونو کې کامیاب او بریالی کړی او دا دعا پرله پسی کوی : رَبَّنَا آتِنَا في اللَّيَّا حَسَنَةً وَفي الْآخرَة حَسَنَةً وَقَنَا عَذَابَ النَّارِ ( ای ریه! مونږ ته په دی دنیا کې هم ښیګڼی راپه برخه کړی او په اخرت کې هم ښیګڼی را په برخه کړی او د اور له عذابه نه مو وساتی )

بر التاريخ الذي المراجع المراجع

حاضری ورکوونکیو بنده ګانو ته د هوښیار اوسیدلو ویلی دی ولا فسوق ( د الله جل جلاله د نافرمانی خبری باید نه وی ) .

\*د حج په دوران کې له جنګ جګړو نه په مکمله توګه ځانونه وساتی ، د سفر په دوران کې ځای په ځای د خلکو هجوم وی، مشکلات وی، تکاليف وی، ځای په ځای ګټی له لاسه ورکوی او ځای په ځای مو جذبات مجروح کيږی نو د الله جل جلاله د ميلمه کار دا دی چې هغه له پر اخړيتوب او قربانی نه کار واخلی او له هر چا سره په تيريدنه او د سخاوت رويه وکړی، ان تر دی چې د خدمتګار له رټلو هم ځان وساتی، الله جل جلاله فرمايی: وکا جدال في الْحَجِّ (او د جنګ جګړی خبری بايد نه وی)

\*د حج په دوران کې له شهوانی خبرو نه د ځان ساتلو پوره پوره خیال وساتی ، د سفر په دوران کې د جذباتو را پاریدلو او هر لوری ته د نظر کولو اندیښنه هم یو څه زیاته وی، تاسې هم زیات هوښیار اوسی او د نفس او شیطان له چالونو خپل ځانونه وژغوری، او که ستاسې میرمن له تاسې سره وی نو نه یوازی دا چې له هغه سره مخصوصی اړیکی مه ساتی، بلکې د داسې خبرو نه هم په شعوری توګه ځان وساتی چې د شهوانی ولولو راپارونکی کیدای شی. الله جل جلاله رښتیا فرمایلی دی : الْحَجُ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ فَمَنْ فَرَضَ فِیهِنَ الْحَجٌ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جدالَ فِي الْحَجُ د حج نیت وکړی هغه باید باخبر اوسی چې د حج په دوران کې باید شهوانی د حج نیت وکړی هغه باید باخبر اوسی چې د حج په دوران کې باید شهوانی خبری نه وی) .

او د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم لارښونه ده: څوک چې د الله ﷺ د کور زیارت ته دلته راغی او له بی حیایی او شهوانی خبرو یې ځان وژغوره او په فسق او فجور کې هم اخته نه شو نو هغه به پاک او صاف بیرته داسې ستنیږی لکه څنګه چې د مور له نس نه پاک او صاف پیدا شوی وی [ مسلم، صحیح بخاری ]

د شعائر الله ( الهی نښانو ) پوره پوره درناوی وکړی، د کوم روحانی او معنوی حقیقت د احساس کولو او یادولو لپاره چې الله جل جلاله کوم څیز ٢٠ السلام على المسلام الملك العالي د نبنى به توكه تاكلى دى هغه ته شعيره وايى شعاير يې جمع ده، د حج به لړ كى هم ټول شيان د الله بالنى د يو نه يو حقيقت د احساسولو لپاره د علامت ( نبنى ) په توګه ټاكلى دى، د هغو ټولو درناوى وكړى په قرآن محيد كې الهى لارښوونه ده: يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُحِلُّوا شَعَائرَ الله وَلَا الشَّهْرَ الْحَرَامَ وَلَا الْهَدْيَ وَلَا الْقَلَائِدَ وَلَا آمَيْنَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ يَبْتَغُونَ فَضْلًا من د د دغو مياشتو بى عزتى وكړى او نه د قربانى څارويو ته لاس وروړى، نه نه د دغو مياشتو بى عزتى وكړى او نه د قربانى څارويو ته لاس وروړى، نه هغه څارويو ته لاس وروړى چې پر غاړو كې يې د الهى نډر د نبنى په توګه پټى پرتى وى او نه د هغو خلكو په لارو كې خنډ شى چې د خپل پروردګار د فضل او خوشحالى په لټه كې د درناوى د كور ( كعبى ) په لور روان وى ) او په سوره حج كې دى : ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظَّمْ شَمَائرَ اللَّه فَإِنَّهَا مَنْ تَقُوَى الْقُلُوب

او په سوره حج کې دی : دلك ومن يعظم شعار الله قوله من طوى اللوب ( او څوک چې د الله جل جُلاله انمانځنى د هغو نښانو درناوى وکړى چې الله جل جلاله ټاکلى دى نو دا د زړونو د تقوا خبره ده )

د حج د ارکانو د ادا کولو پر وخت د بی اندازی تواضع او احتیاج او د بی ځواکی او بی وسی ښکارونه وکړی. چې الله ﷺ ته د بنده بی وسی او عاجزی تر هر څه زیاته خوښه ده، له نبی اکرم صلی الله علیه وسلم نه چا پوښتنه وکړه حاجی څوک دی؟ وی فرمایل: د چا ویښته چې ګړ وډوی او ستړی ستومانه وی.

له احرام تړلو نه وروسته د هر لمانځه نه وروسته پر هر پیچومی دختو پر وخت، پر هر ځوړی د کوزیدو پر وخت، له هری قافلی سره د یو څای کیدو پر وخت او هر سهار له خوبه ویښیدو پر وخت په لوړ آواز تلبیه ووایاست، تلبیه دا ده: لَبَیْکَ اَللَّهُمَّ لَبَیْکَ لاَشَریُکَ لَکَ لَبَیْکَ اِنُ الْحُمَدَ والنِعْمَةَ لَکَ وَالْمُلُکَ لَاشَریْکَ لَکَ [ مشکوة ]

> ً\ - د المايده سورت ۲ آيت ۲ - د الحج سورت ۳۲ آيت

( زه حاضر یم، خدایا! زه حاضم یم، له تا سره هیڅوک شریک نشته، زه حاضر یم بی شکه ټولی ستاینی تا لره دی، نعمتونه ټول هم ستا دی، ټوله بادشاهی هم ستا ده، تا سره هیڅوک شریک نشته )

او توبه وکړی، د قران کې د حاضریدو په وخت زیات نه زیات استغفار او توبه وکړی، د قران مجید لارښوونه ده : تُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْتُ أَفَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ( بیا تاسې ( مکه والو ) را کوز شی له کوم ځایه چې نور خلک را کوزیږی او له الله بخښنه وغواړي، بیشکه الله جل جلاله ډېر زیات بخښونکی او ډېر زیات مهربانه دی )

د الله ﷺ پر وړاندی د عرفی ورځ له ټولو ورځو نه غوره ده، په دی ورځ الله جل جلاله په ځانګړی توګه د دنیا اسمان ته متوجه شی، د ملایکو پر وړاندی د خپلو حاجیانو بنده ګانو د عاجزی او بی وسی پ، حالت ویاړ کوی، ملایکو ته فرمایی: فرښتو! وګوری زما بنده ستړی ستومانه په ګرمی کوی ملایکو ته فرمایی: فرښتو! وګوری زما بنده ستړی ستومانه په ګرمی زما د رحمت هیلو دلته راوستی دی حال دا دی چې دوی زما عذاب لیدلی نه دی، له دی ویاړ وروسته خلکو ته د جهنم له عذاب آزادولو حکم ورکول کیږی، او د عرفی په ورځ دومره خلک بخښل کیږی چې دومره په بله ورځ نه بخښل کیږی [ ابن حبان ]

منی ته په رسیدو سره په هماغو ولولو قربانی پوره کړی له کومو جذباتو سر چې حضرت ابراهیم علیه السلام د خپل ګران زوی حضرت اسمعیل علیه السلام پر غاړه چاړه ایښی وه، او د قربانی داسې ولولی په خپل زړه او دماغ کې ولری چې د ژوندانه په هر ډګر تاسې د قربانی لپاره تیار اوسی او ژوندون مو په واقعی توګه د دغی وعدی عملی شکل وګرځی چې قُلْ اِنَّ صَلَاتي وَنُسُکي وَمَحْیَاي ومَمَاتي لله رَبِّ الْعَالَمِينَ() لَا شَرِيكَ لَهُ چې د رُواید، زما لمونځ، زما د عبادت ټول مراسم، زما ژوند او زما مرګ هر څه د الله رب العلمین له پاره دي چې د

هغه هېڅوک شريک نشته، د هماغه امر ماته شويدي او تر ټولو لومړي د اطاعت سر ټيټوونکي زه يم) .

د جې په وختو کې پرله پسې د الله جل جلاله په يادو کې مشغول 🛠 اوسی او يو وخت يې هم له ذکر نه زړه غافل نه کړی، د الله جل جلاله یادونه د ټولو عباداتو اصلی جوهر دی .

الهي لارښوونه ده: وَاذْكُرُوا اللَّهَ فِي آَيَّامٍ مَعْدُودَاتٍ ( او د الله جل جلاله په ياد کې مشغول اوسئ د شمار په دغو څو ورځو کې )

او همدا رنګه فرمایی: فَإِذَا قَضَيْتُمْ مَنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَذَكُرُكُمْ آبَاءَكُمْ أَوْ أَشَدُ ذِكْرًا ( بيا چې تا د ( حج ) ټول اركان ادا كړل نو بيا د الله کا ذكر كوى لکه څنګه چې ستاسې مور او پلار ذکر کاوه بلکې له هغوي نه زيات کوه )

د حج د ارکانو مقصد همدا دی چې تاسې په دی وختونو کې پرله پسې د الله ﷺ په ياد کې ډوب اوسي او په دي ورځو کې مو د هغه ياد داسې په زړونو کې ځای شي چې بيا د ژوندانه مشکلات او اړو پيچ هيڅ شي تاسې د هغه له ياد نه غافل نه کړی د جاهليت په دوران کې به خلک د حج د ارکانو له ادا کولو نه وروسته د مور او پلار لويي بيانوله او لا پي به يې وهلي، الله ﷺ لارښوونه وکړه چې دا وختونه د الله ﷺ په ياد کې تير کړئ او د هماغه لويي بيان کړئ چې واقعًا لوي دي .

د الله جل جلاله به كور، د بتنګ به څير طواف وكړى، الهى لارښوونه ده: او پکار دي چې د بيت الله طواف وکړي .

د نبي اكرم ﷺ لارښوونه ده الله ﷺ هره ورځ د خپلو حاجيانو بنده ګانو لپاره يو سل شل رحمتونه نازلوي: چې له هغو نه شپيته رحمتونه د هغو لپاره وي چې د بيت الله طواف کوي، څلويښت د هغو لپاره چې هلته لمونځ ادا کوي او شل د هغو لپاره چې يوازي کعبه ويني [بيهقي] .

او نبي اکرم ﷺ دا هم فرمايلي: چا چې پنځوس کرتي د بيت الله طواف وکړ هغه له خپلو ګناهونو داسې پاک شو لکه چې خپلې مور همدا آوس زيږولى وي [ جامع ترمذى ] 빗이 빤!만] ㅎ 또로 우는ㅋ! 막

### دریم خپرکی ( فصل )

#### د ټولنيز ژوندانه ښکل

188

وَاعْبَدُوا اللَّهُ وَلَا تُسْرِكُوا به شَيْنًا وَبِالْوَالدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنُب وَالصَّاحِب بالْجَنْب وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَت أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللَّه لَا يُحبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالًا فَخُورًا ( د الله جل جلاله بنده مى وكره خُوك ورسره مه شريكوه ، او بنه رويه كوه له مور او پلار سره ، له خپلوانو سره . له يتيمانو سره ، له غريبانو سره . له محاونديانو سره چې خپلوان دى وي او له هغه ماوندى سره چې خپلوان دى نه وي ، له ملكرى سره چې ملكرتيا يې د لږ وخت لپاره هم درپه برخه شي ، او له مسافر سره ، او له هغو لاس لاندى خلكو سره چې ستا په واک کې وى - د احسان چار چلند وکړئ، باور ولرئ چې الله ﷺ لورتيا وياړي ) .

[د النساء سورت ٣۶ آیت]

# د مور او پلار آداب

174

⇒ له مور او پلار سره ښه رویه کوئ او دا ښه رویه کول د دواړو جهانو بریالیتوب او سعادت وګڼئ، له الله وروسته پر انسان تر ټولو زیات حق د مور او پلار دی، د مور او پلار د حق اهمیت او عظمت له دی اندازه کړئ ، چې قران مجید د مور او پلار حق ځای په ځای د الله ﷺ له حق سره بیان کړی دی او د الله ﷺ له شکر ګذاری سره یې د مور او پلار پر شکر ګذاری تاکید کړی دی:

وَقَضَى رَبُّكَ أَلَّا تَعْبَدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالدَيْنِ إِحْسَانًا ﴿ او سَتَا رَبِ پَرِيكَوْهُ كَرِى دَه چې ته له الله جل جلاله پَرَته دَ پَلَ چَا بِنَدَه کې مه كوه او له مور او پلار سره ښه رويه كوه).

حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله عنه فرمایی ما له حضرت محمد صلی الله علیه وسلم نه پوښتنه وکړه کوم ډول عمل الله تله ډسر گران ( محبوب ) دی ؟ رسول اکرم صلی الله علیه وسلم وفرمایل : هغه لمونځ چې پخپل وخت ادا کړای شي، ما بیا پوښتنه وکړه له دی نه وروسته کوم عمل الله تله تد تر نورو ډېر محبوب دی، وی فرمایل: له مور او پلار سره ښه رویه، ما پوښتنه وکړه، له دی نه وروسته، وی فرمایل: د الله تله په لار کې جهاد کول [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

حضرت عبدالله رضى الله عنه فرمايى: چې يو سړى د نبى عليه السلام په خدمت كې حاضر شو او وى ويل: زه ستاسې په لار د هجرت او جهاد لپاره بيعت كوم او له الله يې اجر غواړم، نبى تل ترى پوښتنه وكړه ايا ستا له مور او پلار نه څوك ژوندى دى ؟ هغه وويل هو! بلكې د الله تل شكر دى دواړه ژوندى دى، هغه ورته وفرمايل: ايا ته واقعًا له الله تل د خپل هجرت او جهاد بدله غواړي؟ هغه وويل هو! ( زه له الله تل اجر غواړم ) نبى صلى الله عليه وسلم ورته لارښوونه وكړه نو لاړ شه د خپل مور او پلار په خدمت كې اوسه او له هغوي سره ښه چلن كوه [صحيح مسلم] به ۱۳۵۹ کې ۵ (کاکان کاکاب بو سړی له نبی ۲ یوښتنه وکره؟ یا رسول حضرت ابو امامه که فرمایی یو سړی له نبی ۲ یوښتنه وکره؟ یا رسول

الله د مور او پلار پر اولاد څه حق دی؟ لارښونه یې وکړه مور او پلار ستا لپاره جنت دی او هم مور او پلار ستا لپاره دوزخ دی [جامع ابن ماجه]. یعنی که له هغوي سره ښه رویه وکړي نو د جنت مستحق به شي او که د هغوي حقوق د پښو لاندی کړی نو د جهنم خس به شی .

⇒ د مور او پلار شکریه ادا کوونکي اوسئ ، د چا له تاسې سره د ښه کولو له امله د هغه شکریه ادا کولو او احسان منلو لومړی غوښتنه دا ده او دا حقیقت دی چې زمونې د وجود احسان سیدونکی لامل مور او پلار دی، بیا د مور او پلار په پالنه او سر پرستی کې مونې رالوییږو ، شعور پیدا کوو او هغوي چې د کومی اندازی قربانی او بی مثاله تکالیفو او له خورا زیات شفقت او مهربانی سره زمونې سر پرستی کوی، د هغی غوښتنه او تقاضا ده چې زمونې سینی د هغوي له درناوی او احسان مننی او مینی او محبت نه ډکی وی او زمونې د زړونو رګ رګ د هغوي احسان وړونکی وی، همدا ډ مل دی چې الله ﷺ پر بنده د ځان د شکر ادا کولو تر څنګ د مور او پلار د شکر یې ادا کولو تاکید او ټینګار فرمایی: ان اشکرلی ولوالدیک مونې لارښوونه کړی چې زما شکریه ادا کړه او د خپل مور او پلار احسان

مند اوسه .

➡ تل د مور او پلار د خوشحاله ساتلو کوښښ وکړئ او د هغوي له خوښی او مزاج پرته هیڅکله هم کومه داسې خبره ونکړی چې د هغوي خوښه نه وی، په ځانګړی توګه د بوډا توب په وخت کې چې کله د هغوي مزاج يو څه تند او تروش شی او مور او پلار يو څه داسې هيلی او غوښتنی کوی چې د توقع پر خلاف وی، دا مهال هم هره خبره په خوشحالی سره وزغمی او د هغوي کومه خبره چې درباندی ښه ونه لګی په ځواب يې کومه داسې خبره هيڅکله ونه کړئ چې د هغوي خوښه نه وی او د هغوي احساساتو ته تری زيان رسيږی.

پاوا فاضوا و چه وگها ب إِمَّا يَبْلُغَنَّ عندَكَ الْكَبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كَلَاهُمَا فَلَا تَقُلْ لَهُمَا أَفَّ وَلَا تَنْهَرْهُمَا وَقُلْ لَهُمَا قَوْلًا کَرِيمٌ ﴿ که له هغوی نه یو یاد واړه د بوډا توب عمر ته ورسیږی نو ته هغوي ته اف اومره هم مه وايه او مه هغوي رټه ) .

په اصل کې د بوډا توب په عمر کې د خبري د زغم توان نه پاتي کيږي او د کمزورتیا له امله د ځان د اهمیت احساس زیاتیږی، نو ځکه کوچنی کوچنی خبره پری بده لګیږی، نو د همدی نزاکت په نظر کې لرلو په خاطر د خپل کوم قول او فعل په وسیله خپل مور او پلار خفه نکړی .

حضرت عبدالله بن عمرو وايي چې نبياكرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه کړی ده د الله جل جلاله خوشحالی د پلار په خوشحالی کې ده او د الله جل جلاله له نارضائيت د مور او پلار په خفګان کې دی [جامع ترمذي، ابن حبان، حاكم] .

· يعنى كه څوك الله جل جلاله خوشحالول غواړي خپل مور او پلار دى خوشحاله کړي، د پلار په ناراضه کولو الله نشي خوشحالولاي څوک چې پلار خفه کوي، هغه الهي غضب راپارول غواړي .

د همدي حضرت عبدالله رضي الله عنه وينا ده چې يو سړي خپل مور او پلار په ژړا پريښودل او د رسول الله صلي الله عليه وسلم سره د هجرت د بيعت كولو لپاره راغي، نو نبي صلى الله عليه وسلم ورته وفرمايل: لاړ شه خپل مور او پلار ته بيرته او هغوي داسې خوشحاله کړه راشه لکه څنګه چې دی په ژړا پريښی راغلی وی [ سنن ابو داود ]

⇒ د زړه پـه مينه د مـور او پـلار خـدمت وکړئ ، که تاسې تـه الله ﷺ د دی خبری وخت درکړی وی نو په اصل کې دا د دی خبری توفيق دی چې تاسې خپل ځان د جنت حقدار وګرځوي، او د الله کله خوشحالي حاصله کړی، د همدې مور او پلار د خدمت په وسيله د دواړو جهانو برياليتوب او نيكبختي او عظمت حاصليږي، او انسان د دواړو جهانونو له مشكلاتو په امان وي، د حضرت انس رضي الله عنه وينا ده، چې نبي اكرم 🗱 فرمايلي

ب اسمال کی د این کی اور کی اور کی پراخه وی، هغه ته پکار دی دی: څوک چې غواړي چې عمر یې اوږد شی لو روزی یې پراخه وی، هغه ته پکار دي چې د خپل مور او پلار سره ښه رویه او نیکی وکړی [ الترغیب والترهیب ] او د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: هغه څوک دی ذلیل وی ، بیا دی ذلیل وی، بیا دی ذلیل وی، خلکو پوښتنه وکړه یا رسول الله کوم سړی؟ هغه وفرمایل. هغه سړی چا چې مور او پلار د زړښت په حالت کې ومیندل، یا یې دواړه ومیندل او یا یی یو ومینده او بیا د هغوي په خدمت کولو جنت ته داخل نه شو [صحیح بخاری، صحیح مسلم ]

په يو وخت کې خو نبی صلی اللّه عليه وسلم د مور او پلار خدمت د جهاد په څير له ستر عبادت نه هم لوړ ګڼلی دی او يو صحابی يې له جهاد نه منع کړ او د مور او پلار د خدمت کولو ټينګار يې پری وکړ.

حضرت عبدالله بن عمرو رضى الله عنه فرمايى يو سړى د نبى صلى الله عليه وسلم په خدمت كې په جهاد كې د ګډون لپاره حاضر شو هغه ترى پوښتنه وكړه مور او پلار دى ژوندى دى ، هغه وويل هو! ژوندى دى، لارښوونه يې ورته وكړه ، ولاړ شه او د هغوي خدمت كوه ، همدا جهاد دى [صحيح بخارى صحيح مسلم]

➡ د مور او پلار آدب او درناوی وکړی او کومه داسې خبره یا حرکت مه کوی چې د هغوي د درناوی پر خلاف وی، قران عظیم فرمایی: وَقُلْ لَهُمَا قُوْلًا کَرِيمٌ ( او له هغوي سره په احترام خبری کوی ).

يو كرتى حضرت عبدالله بن عمر رضى الله تعالى عنه له حضرت ابن عباس رضى الله عنه وپوښتل، آيا ته غواړي چې له جهنم نه لرى اوسى او په جنت كې داخل شى؟ ابن عباس رضى الله عنه ورته وويل ولى نه، پر الله سوګند همدا غواړم، حضرت ابن عمر ترى وپوښتل، ستا مور او پلار ژوندى دى؟ ابن عباس رضى الله عنه وويل هو! زما مور او پلار ژوندى دى، ابن عمر رضى الله عنه ورته وويل كه ته له هغى سره په نرمى خبرى كوى او د هغى د خوراك څښاك خيال ساتى، نو خامخا به جنت ته ځى، په دى شرط چې ځان له كبيره ګناهونو څخه وساتى [ الادب المفرد ]

باما فاضوأ و لاح ولسا ب حضرت ابو هریره رضی الله عنه یو کرتی دوه سړی ولیدل له یوه نه یی پوښتنه وکړه دا بل دي څه کيږي؟ هغه ورته وويل : دا زما پلار دي، هغه ورته وويل وګوره نه د هغه نوم واخلي، نه له هغه نه مخکي ولاړ شي او نه كله له هغه نه د مخه كښيني. [الادب االمفرد ]

⇒ له مور او پلار سره له عجز او تواضع نه کار اخلي وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ

الذَّلَّ مِنْ الرَّحْمَةِ ( او د تواضع او انكسار وزرونه د هغوي په مخ كې وغوړوه ). له وزرو غوړولو نه مراد دا دی چې هر وخت د هغوي د مرتبی خيال وساته او هیڅکله د هغو په مخ کې خپله لویې مه بیانوه او مه د هغوي په شان کې بی ادبی کوه.

**ـ له مور او پلار سره مينه وکړي ، هغوي د خپل ځان د اجر او سعادت** او د اخرت د نيکېختي لامل وګڼي، حضر بن عباس رضي الله عنه وايي چې نبي صلى الله عليه وسلم فرمايلي دي : هر نيک اولاد چې له ميني ډک يو نظر مور او پلار ته ګوري، د هغې په بدل کې الله ﷺ ورته د يو قبول شوي حج ثواب ورکوی، خلکو تری پوښتنه وکړه، ای د الله 🕷 پيغمبره؛ که څوک په يوه ورځ کې سل کرتي مور او پلار ته له مينې په ډکو نظرونو وګوري؟ هغه صلى الله عليه وسلم وفرمايل هوا كه څوك سل ځلى داسي وكړى بيا هم الله جل جلاله (ستاسي له تصور نه) ډېر لوي او د تنګ زړيتوب په څير عیبونو نه بیخی پاک دی [صحیح مسلم]

**۲ د مور او پلار اطاعت په اخلاص سره وکړی او که هغوي يو څه زياتی** هم کوی، بیا هم په خوشحاله زړه یې مینه وکړی، او د هغوي عظیم احسانات په نظر کې ولري، د هغوي هغه غوښتنې په خوشحالي سره پوره کړی، چې ستاسې پر ذوق او مزاج درندی وی، په دی شرط چې د دين پر خلاف نه وي .

د حضرت ابو سعيد رضي الله عنه وينا ده، چې د يمن يو سړي د رسول الله په خدمت کې حاضر شو ، هغه تری پوښتنه وکړه په يمن کې ستا څوک شته؟ هغه سړي ورته وويل هو! زما مور او پلار شته، هغه تري پوښتنه باوا شابغوا و چه وسا پ

وکړه، هغوي تاته اجازه در کړی ده، سړی ورته وویل نه! ما خو له هغوي نه اجازه اخیستی نه ده، حضور صلی الله علیه وسلم ورته وفرمایل نو ښه نو ته بیرته ولاړ شه او له مور او پلار نه اجازه راواخله، که هغوي اجازه در کړی بیانو په جهاد کې ګډون وکړه او که نه نو د هغوي په خدمت کې اوسه او ښه رویه ورسره کوه [سنن ابو داود].

د مور او پلار د اطاعت د اهميت اندازه له دی نه ولګوی چې يو سړی له لری لری نه راځی او غواړي چې د رسول اکرم ﷺ تر څنګ د دين د سر لوړی لپاره په جهاد کې ګډون وکړی، خو رسول اکرم ﷺ هغه بيرته ليږی او فرمايی چې په جهاد کې ګډون ته په داسې حال کې کولای شی چې مور او پلار دواړه اجازه وکړی

د حضرت ابن عباس رضی الله عنه وینا ده چې نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی: پر کوم سړی چې په داسې حال کې سهار شو چې هغه الهی لارښوونۍ او احکام یې عملی کړل چې د مور او پلار د حقوقو په باب یې نازل کړی دی، نو پر ده په داسې حال کې سهار شو چې د ده لپاره د جنت دوه دروازی بیرته دی او که د مور او پلار نه یو ژوندی وی نو د جنت ور ته یوه دروازه بیرته ده او پر چا چې په داسې حال کې سهار شو چې د مور او پلار د حقوقو په باب یې له الهی احکامو غاړه غړولی وه، نو پر ده په داسې مول سهار شو چې د هغه لپاره د دوزخ دوه دروازی بیرته دی او که له مور او پلار نه یې یو ژوندی وی نو د دوزخ یوه دروازه ورته بیرته دی او که له مور پوښتنه وکړه ای د الله گل رسوله! که مور او پلار له چا سره زیاتی کوی بیا هم، وی فرمایل هو! که زیاتی ورسره کوی بیا هم که زیاتی ورسره کوی بیا

≓ مور او پلار د خپل مال خاوندان وګڼی او په خلاص مټ پری لګښت وکړی، په قران عظیم کې دی: یَسْأَلُونَكَ مَاذَا یُنفِقُونَ قُلْ مَا أَنفَقْتُمْ مِنْ خَیْرِ فَلِلْوَالدَیْنِ رِ خلک له تانه پوښتنه کوی مونږ څه ولګوو ورته ووایه کوم مال چې ته یې لګوی د هغی لومړنی حقدار مور او پلار دی ) . ِپائا فاتو**ا** و لکے لیے ا

وکړه، هغوي تاته اجازه در کړی ده، سړی ورته وویل نه! ما خو له هغوي نه اجازه اخیستی نه ده، حضور صلی الله علیه وسلم ورته وفرمایل نو ښه نو ته بیرته ولاړ شه او له مور او پلار نه اجازه راواخله، که هغوي اجازه در کړی بیانو په جهاد کې ګډون وکړه او که نه نو د هغوي په خدمت کې اوسه او ښه رویه ورسره کوه [سنن ابو داود].

د مور او پلار د اطاعت د اهمیت اندازه له دی نه ولګوی چې یو سړی له لری لری نه راځی او غواړي چې د رسول اکرم 業 تر څنګ د دین د سر لوړی لپاره په جهاد کې ګډون وکړی، خو رسول اکرم 業 هغه بیرته لیږی او فرمایی چې په جهاد کې ګډون ته په داسې حال کې کولای شی چې مور او پلار دواړه اجازه وکړی

د حضرت ابن عباس رضی الله عنه وینا ده چې نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی: پر کوم سړی چې په داسې حال کې سهار شو چې هغه الهی لارښوونۍ او احکام یې عملی کړل چې د مور او پلار د حقوقو په باب یې نازل کړی دی، نو پر ده په داسې حال کې سهار شو چې د ده لپاره د جنت دوه دروازی بیرته دی او که د مور او پلار نه یو ژوندی وی نو د جنت ورته یوه دروازه بیرته ده او پر چا چې په داسې حال کې سهار شو چې د مور او پلار د حقوقو په باب یې له الهی احکامو غاړه غړولی وه، نو پر ده په داسې حال سهار شو چې د هغه لپاره د دوزخ دوه دروازی بیرته دی او که له مور پوښتنه وکړه ای د الله تخ رسوله! که مور او پلار له چا سره زیاتی کوی بیا هم، وی فرمایل هو! که زیاتی ورسره کوی بیا هم که زیاتی ورسره کوی بیا

≓ مور او پلار د خپل مال خاوندان وګڼی او په خلاص مټ پری لګښت وکړی، په قران عظیم کې دی: یَسْأَلُونَكَ مَاذَا یُنفِقُونَ قُلْ مَا أَنفَقْتُمْ مِنْ خَیْرٍ فَلِلْوَالدَیْنِ ( خلک له تانه پوښتنه کوی مونو څه وَلګوو ورته ووایه کوم مال چې تَه یې لګوی د هغی لومړنی حقدار مور او پلار دی )

14

باعا د (وندان آنان) بالعليم بالماني بالماني بالماني بالماني بالماني بالماني بالماني بالماني بالماني ب

يو ځلى د نبى اكرم صلى الله عليه وسلم حضور ته يو سړى راغى او له خپل پلار نه يې په شكايت كولو شروع وكړه، چې هغه كله وغواړي زما نه مال اخلى، نبى ﷺ د هغه سړى پلار راوغوښت، يو بوډا سړى چې همسا يې لكوله حاضر شو ، هغه بوډا سړى نه تحقيق پيل كړ، هغه وويل: د الله جل جلاله رسوله! يوه زما نه وه چې دى كمزورى او بى وسى و او په ما كې توان و زه مالدار وم او دى خالى لاس و، ما دى هيڅكله د خپل څيز له اخيستلو منع نه كړ، اوس زه كمزورى يم او دى تكړه او قوى دى، زه تش لاس يم او دى شتمن دى، اوس دى له مانه خپل مال بچ بچ ساتى، د بوډا سړى د دى خبرو په اوريدو رسول اكرم ﷺ په ژړا شو او د بوډا زوى ته يى وويل ته او ستا مال ستا د پلار دى

⇒ که مور او پلار مو نا مسلمان وی بیا هم ښه چلن ورسره وکړی، د هغوي عزت او درناوی کوی او په ښه شان سره یې خدمت وکړی، هو! که د شکی او ګناه حکم درته کوی، له اطاعت نه یې انکار وکړی او خبره یې هیڅکله ونه منی

وَإِنْ جَاهَدَاكَ عَلَى أَنْ تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطْعُهُمَا وَصَاحِبُّهُمَا فِي الدُّلَيَا مَعْرُوفًا (كه مور او پلار درباندى فشار راورل جې زما ( الله) سره څوک شريک کړه چې تاسې ته يې هيڅ علم نشه، نو هيڅکله د هغوي خبره مه منداو په دنيا کې له هغوي سره ښه چلن کوه )

حضرت اسماء رضی الله عنها فرمایی چې د نبی ﷺ په زمانه کې زما مور چې هغه مهال مشرکه وه راغله، ما نبی صلی الله علیه وسلم ته عرض وکړ، چې ما کره زما مور راغلی ده او هغه له اسلام نه کرکه کوی، ایا زه د خپلی مور سره ښه چلن وکړم؟ هغه وفرمایل هو! ته له خپلی مور سره صله رحمی کوه [صحیح بخاری]

⊐\$ د مور او پلار لپاره هميشه دعا کوي او د هغوي د نيکيو په يادولو د الله جل جلاله په حضور کې ودريږی او په خورا زړه سوی او د زړه په ولوله د هغوي لپاره د رحم او مهريانئ غوښتنه وکړی، الهی لارښوونه ده: باما شاعي و زوندان آداب

َوَقُلُ رَبِّ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَيْنِي صَغِيْرًا [ او دعا كوه چې پروردګاره! پر هغو دواړو رحم وكړه، لكه څنګه چې هغوي دواړو په كوچنيوالى زما پالنه كړى وه ].

يعنى اى پروردګاره! د كوچنيتوب په بى وسى كې چې په كومه مهربانى او قربانى او مينه او شفقت سره دوى زما پالنه كړى وه او زما په خاطر يې خپلى خوشحالى قربان كړى وى، پروردګاره! اوس دوى بوداتوب، كمزورى او بى وسى په حال كې زما نه زيات پخپله رحمت او شفقت محتاج دى، الهى زه د دوى هيڅ بدله نشم وركولاى هم ته د هغوي پالنه وكړى او د هغوي پر مشكل حالت رحم وكړى.

➡ د مور د خدمت په خاصه توګه خيال ساتی، مور په فطری توګه کمزوری او ډېره حساسه وی او ستاسې د خدمت او ښی رویی ته اړه هم وی، بيا د مور احسانات او قربانی هم د پلار په نسبت څو چنده زياتی وی، نو ځکه په دين کې د مور حق زيات دی، او له مور سره په ښه چلن کولو هم ټينګار شوی دی، په قران مجيد کې لارښوونه ده: وَوَصَيَّنَا الْإِنسَانَ بوالدَيْه إحْسَانًا حَمَلَتْهُ أُمُهُ کُرْهًا وَوَصَعَتْهُ کُرْهًا وَحَمْلُهُ وَفَصَالُهُ تَلَاتُوُنَ شَهْرًا ( او مونږ انسان ته د مور او پلار سره د ښی رویی کولو ټينګار کړی، د هغه مور په تکليف زغملو زغملو هغه په نس کې ګرڅولی او په تکليف يې زيږولی او په غيږ کې د ګرځولو او شيدو ورکولو دا تکليف ورکوونکی موده دوه نيم کاله يعنی ديرش مياشتی ده ).

قران مجيد له مور او پلار سره د ښه چلن پر کولو ټينګار کړی، او د دی تر څنګ يې په ځانګړی توګه د مور پرله پسی تکاليفو زغملو او مشکلاتو تيرولو نقشه يې په ډېر اغيزمنه توګه وړاندی کړی ده او په خورا ښه طريقه يې په سيکالوژيکی دود سره د دی حقيقت په لور اشاره کړی، چې قربانی ورکوونکی مور د پلار په پرتله ستا د خدمت او ښه چلن ډېره حقداره ده او بيا همدا حقيقت د الله جل جلاله پيغمبر حضرت محمد صلی الله عليه وسلم هم په ښکاره ښکاره بيان کړی دی

ابوهريره رضی الله عنه وایی چې يو سړی د نبی صلی الله عليه وسلم حضور ته راغی او پوښتنه يې وکړه، ای د الله پيغمبره! زما د ښه چلن تر



ټولو زيات حقدار څوک دی؟ هغه وفرمايل ستا مور، هغه پوښتنه وکړه بيا څوک دی؟ هغه صلی الله عليه وسلم وفرمايل. ستا مور، بيا يې پوښتنه وکړه بيا څوک دی؟ لارښوونه ورته وشوه ستا مور، هغه سړی وويل بيا څوک دی، نو هغه وفرمايل : ستا پلار [الادب المفرد ]

حضرت جاهمه رضی الله عنه د نبی ﷺ په خدمت کې حاضر شو او وی ويل : يا رسول الله! زما اراده ده چې زه له تاسره جهاد کې ګډون وکړم او د همدی لپاره راغلی يم چې تاسره په دی باب مشوره وکړم ( وفرماياست څه حکم دی؟ ) نبی صلی الله عليه وسلم تری پوښتنه وکړه، ستا مور ژوندی ده ؟ جاهمه رضی الله تعالی عنه وويل هو! ژوندی ده نبی ﷺ ورته لارښوونه وکړه نو بيا لاړ شه او د هماغی خدمت کوه ځکه چې جنت د هماغی په قدمونو کې دی [جامع ابن ماجه او سنن نسايی]

حضرت اویس رحمه الله علیه د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم په زمانه کې موجود و، خو له هغه سره یې د ملاقات شرف حاصل نه کړای شو، د هغه یوه زړه مور وه، شپه ورځ به یې د هغی خدمترکاوه، د نبی گله د لیدلو یی ډېره هیله وه او کوم مومن به وی چې دا هلیه یې په زړه کې ټوپونه نه وهی چې د هغه سترګی په نبوی دیدار روښانه نه شی لکه چې حضرت اویس راتلل هم وغوښتل، خو نبی صلی الله علیه وسلم منع کړ، د حج د فریضی د ادا کولو یې هم په زړه کې ډېره هیله وه، خو تر څو چې د هغه د مور بی بی ژوندی وه، د هغی د ځانله پاتسی کیدو له امله یې حج ونه کړ، او د هغی له وفات وروسته یې دا هیله تر سره شوه

له رضاعی مور سره هم ښه رویه وکړی، د هغی خدمت وکړی او په ادب او درناوی ورسره چلن وکړی، حضرت ابو طفیل که فرمایی، ما په جعرائه ( یو ځای دی ) کې نبی ﷺ ولیده چې غوښه ویشی، په دی وخت کې یوه ښځه راغله او نبی ﷺ ته نږدی راورسیده، هغه ورته خپل څادر وغوړاوه، هغه پری کیناسته ما له خلکو نه پوښتنه وکړه دا کومه صاحبه ده ؟

خلکو وویل دا د رسول اکرم 🛣 هغه مور ده چې شیدی یې پری خـورولی وی [سنن ابو داود ]. به الحلوم أواخانة أواب 🚽 🖓

⊐ د مور او پلار له مړينی وروسته هم د هغوي خيال ساتی او له هغوي سره د ښه چلن کولو لپاره لاندی خبری په نظر کې ولري: ⊐ مور او پلار ته تل د بښنی دعا کوي .

قرآن مجيد مؤمنانو ته دا دعا زده كړى ده: رَبَّنَا اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيَّ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَابُ ( پروردګاره! ماته بښنه وكړى او زما مور او پلار ته او ټولو مؤمنانو ته په هغه ورځ بښنه وكړى كله چې حساب كتاب پيل شى ) .

د حضرت ابو هریره رضی الله عنه وینا ده چې کله د مړئ مرتبی لوړیږی هغه په حیرانتیا سره پوښتنه کوی، دا ولی وشول؟ د الله جل جلاله له لوړی ورته ویل کیږی چې ستا اولاد ستا لپاره د بښنی دعا کوله ( او الله ﷺ هغه قبوله کړه )

د حضرت ابو هریره رضی الله عنه وینا ده چې نبی ﷺ فرمایلی دی : کله چې څوک مړ شی د هغه د عمل وخت پای تـه رسی، یوازی دری شیان داسې دی چې له مرګه وروسته ورته هم ګټه رسوی ، یو جاری خیرات ( صدقه جاریه ) دویم د هغه خپور شوی علم چې وګړی تری ګټه اخلی ، دریم هغه صالح اولاد چې د هغه لپاره د بښنی دعا کوی .

≓ د مور او پلار کړی وعدی او وصيتونه پوره کړی، مور او پلار به مو پخپل ژوندانه کې د خلکو سره ډېری وعدی کړی وی، د خپل الله ﷺ سره به يې څه وعده کړی وی، کوم نذر به يې منلی وی، چاته به يې د څه مال د ورکولو وعده کړی وی، د هغه پر غاړه به د چا پور پاتی وی او د ورکولو وخت به يې ميندلی نه وی ، له مرګ نه مخکې به يې څه وصيتونه کړی وی، تاسې د امکان تر حده د دی ټولو کارونو د پوره کولو کوښښ وکړی

د حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنه وینا ده چې حضرت سعد ابن عباده رسول الله ﷺ ته عرض وکړ، یا رسسول الله! زما مور نذر منلی وُ، خو هغه د نذر له ورکولو د مخه وفات شوه، آیا زه د هغی له لوری نذر پوره کولای شم، نبی ﷺ ورته لارښوونه وکړه: ولی نه، ته خامخا د هغی له لوری نذر پوره کړه .

| 144 | بالعلام قرونان أداب                                                                                            |   |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|     | ، المحمد الم | J |
|     |                                                                                                                |   |

يو ځلى حضرت ابو درداء رضى الله عنه ناروغ شو او ناروغتيا يې زياته شوه ان تر دى چې د روغيدو هيله يې نه وه، نو حضرت يوسف بن عبدالله رضى الله تعالى عنهما له لرى ځايه سفر راوكړ او د هغه د پوښتنى ( عيادت ) لپاره ولاړ، حضرت ابو الدرداء رضى الله عنه چې هغه وليد په ډېره حيرانتيا يې ترى پوښتنه وكړه ته دلته له كومه؟ يوسف بن عبدالله وويل: زه دلته يوازى د دى لپاره راغلى يم چې ستا پوښتنه ( عيادت ) وكړم، ځكه چې زما له محترم پلار سره ستاسې ژورى اړيكى وى

حضرت ابو برده رضی الله عنه فرمایی چې: زه کله مدینی منوری ته راغلم نو حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنهما ماته راغی او وی ویل ابو برده ته پوهیږی، زه تا ته څنګه راغلی یم؟ ما ورته وویل: زه خو نه پوهیږم چې تاسې څنګه تشریف راوړی دی، پر دی حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنهما وویل: ما له نبی اکرم ﷺ نه اوریدلی چې فرمایل یې چې څوک په قبر کې د خپل پلار سره ښه رویه کول غواړي هغه ته په کار دی چې د پلار له مرګ وروسته د هغه.دوستانو سره ښه رویه وکړی او بیا یې وفرمایل: وروره زما د پلار حضرت عمر رضی الله عنه او ستاسې د پلار تر منځ ډیره ژوره دوستی وه، زه غواړم چې هغه دوستی وپالم او د هغی دوستی حقوق اداء کړم [ ابن حبان ]

 ۲ الله مه کړه که په ژوندانه کې له مور پلار سره له ښه چلن کولو او د ت الله مه کړه که په ژوندانه کې له مور پلار سره له ښه چلن کولو او د هغوي د حقوقو په ادا کولو کې درنه کوتاهی شوی وی، نو بیا هم د الله هغوي د حقوقو په ادا کولو کې درنه کوتاهی شوی وی، نو بیا هم د الله له رحمت نه مه نهیلی کیږی، له مرګ وروسته تل د هغوي په باب له خدایه د بښنی دعا غواړي، هیله ده چې الله ﷺ به ستاسې سهوه درویښی او پخپلو صالحو بنده ګانو کې به مو وشمیری.

د حضرت انس رضی الله عنه وینا ده چې نبی اکرم ﷺ فرمایلی دی: که کوم د الله ﷺ بندَه په ژوندانه کې د مور او پلار منونکی نه وی او له مور او پلار نه یې یو یا دواړه وفات شول، نو اوس هغه ته په کار دی چې خپل مور او پلار ته تل د بښنی دعا وکړی او له الله ﷺ د هغوي بښنه وغواړي او تر دی چې الله ﷺ یې خپل رحمت سره په نیکانو بنده ګانو کې وشمیری

> \*\* \* (382)

ہے اسلم کی د (وضائط آداب

## د کورنیز ژوندانه آداب

149.

اسلام چې د کوم تهذيب او تمدن په لور بلنه ورکوی، هغه، هله منځته راتلای شی چې کله مونې د يوی سپيڅلی ټولنی په جوړولو کې بريالی شو او د پاکی او سپيڅلی ټولنی د جوړولو لپاره ضروری ده چې تاسې د کورنۍ ژوندنيز نظام زيات نه زيات مستحکم او بريالی کړی، د کورنۍ ژوندانه پيل د ميړه او ميرمنی د پاکيزه ازدواجی ژوندانه له اړيکو پيل کيږی، او د دغو اړيکو ښه والی او دوام پيدا کول هغه وخت امکان لری چې ښځه او ميړه دواړه د ازدواجی ژوندانه له اړيکو او آدابو او مسئوليتونو نه په ښه توګه خبر هم وی، او د دغو آدابو او فرايضو د پر ځای کولو لپاره په پوره زړه سوی او اخلاص سره کار هم وکړی، لاندی مونې لومړی هغه آداب او فرايض بيانوو چې په ميړه ( خاوند ) پوری اړه لری او بيا به هغه آداب بيان کړو چې په ښځی ( ميرمن) پوری اړوند دی:

له میرمنی سره په ښه توګه او نیکه رویه ژوندون تیر کړی، د هغی حقوق په پراخه زړه ادا کړی او په هره چار کې د احسان او ایثار لاره خپله کړی، الهی لارښوونه ده: وَعَاشِرُوُهُنَّ بِالْمُعُرُوْفِ ( او له هغی سره په ښه طريقه ژوند تير کړه )

نبی صلی الله علیه وسلم په حجة الوداع کې کې یوی لویی غونډی ته په وینا کې لارښوونه وکړه، خلکو واوری! له میرمنو سره ښه رویه کوی، ځکه چې هغوي له تاسې سره د بندیانو په ډول دی، تاسې له هغوي سره د بد چلنی هیڅ حق نه لری او پرته له دی چې د هغوي له لوری په ښکاره نافرمانی وګوری، که هغوي داسې وکړی نو بیا په خوب ځایونو ( بستر ) کې له هغوي نه بیل شی او وه یې وهی، خو داسې یې ونه وهی چې سخت زخم ورورسیږی، او بیا چې کله هغوي ستاسې خبری منلو ته غاړه کیږدی، نو بیا ورته خامخا هیلی بانی مه لټوی، ګوری، واوری! ستاسې یو څه حقوق مو پر میرمنو دی او ستاسې د میرمنو یو څه حقوق پر تاسې دی، پر هغوي چې ستاسې خوښ نه وی او ستاسې کورونو ته داسې کسان هیڅکله \_\_\_\_ද්රත් ආවානු)් ප ගුපි අසා අ

را دننه نه کړی چې راتګ يې ستاسې خوښه نه وی، او واوری د هغوي پر تاسې دا حق دی چې تاسې پر هغوي ښه خواړه وخوری او ښی جامی ورته واغوندی [ رياض الصالحين ] .

يعنۍ د هغوي د خوراک څښاک داسې چاره وکړی چې د ښځۍ، خاوند د بۍ سارۍ ګرانښت، د زړه مينۍ او د ملګرتيا له شانه سره مناسبه وي.

ي تر كومه ځايه چې امكان لرى پر ميرمن ښه محان ساتى او په ژوندانه تيرولو كې ورسره له صبر، تحمل او پراخزړيتوب نه كار اخلى، كه په ميرمن كې مو د شكل او ښكلا يا د عاداتو، اخلاقو او يا د پوهى او هنر په اعتبار كومه كمزورى وى، نو په صبر سره يې وزغمى او د ښو صفاتو په نظر كې نيولو ورسره له سخاوت، تيريدنى، قربانى او مصالحت نه كار اخلى، الهى لارښوونه ده : والصلح خير [مصالحت په خپله خير دى]

او منانو ته لارښوونه شوی ده : فَإِنْ كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئًا وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا [د النساء سورت ١٩آيت]

( بيا كه هغه ستاسې ( په څه وجه ) خوښى نه وى نو كيداى شى چې يو شي ستا خوښ نه وى خو الله جل جلاله په هغې كې ستاسې لپاره ډېر څه ښيگڼه ايښى وى )

همدا مفهوم نبی اکرم ﷺ په يو حديث کې داسې واضح کړی دی هيڅ مومن دی له خپلی مومنی ميرمنی نه کرکه نه کوی د ميرمنی کوم عادت يې که خوښ نه وی نو کيدای شی چې بل خوی يې خوښ شی

حقيقت دا دی چې په هره ميرمن کې د يوه نه يو لوری له خوا يوه کمزوری خامخا وی او که ميړه د هغی په ليدلو له هغې نه سترګی بل لوری ته اړوی او زړه بدوی نو بيا به يوه کورنۍ کې هم خوشحالی نه وی، د حکمت لاره دا ده چې سړی له تيريدنی ( ګذشت ) نه کار واځلی، او پر الله ﷺ توکل وکړی او د خپلی ميرمنی سره په ښه شان ګذراه وکړی، کيدای شې چې الله جل جلاله د دی ميرمنی په وسيله سړی ته داسې ښيګڼی ورپه برخه کړی چې د هغه لنډ نظر ورته نه رسيږی د مثال په توګه باون شافيع و (وفان أواب

په میرمن کې د دین او ایمان او سیرت او اخلاقو په لحاظ یو څه داسې غوره صفتونه وی، د څه له امله چې هغه د ګردی کورنۍ لپاره رحمت ثابت شی، یا د هغی له نس نه الله کله داسې نیک روح وزیږوی، چې عالم ته تری ګټه ورسی او د ګرد ژوندانه لپاره د پلار لپاره جاری خیرات وګرځی، یا میرمن د میړه د حالاتو د سمون لامل شی او د هغه جنت ته د بیولو وسیله وګرځی، او یا د هغی له قسمته الله کله سړی د پراخی روزی څښتن کړی، په هر حال د میرمنی د کوم ښکاره عیب په لیدلو ژر تر ژره خپل ازدواجی ژوندون ګڼ وډ نه کړی، بلکې په حکیمانه ډول ورو ورو د کور فضا هواره او خوشحاله کړی او په دی کار کې پر له پسی کوښښ کوی.

نها د عفوی او بخشش لار غوره کړی او د میرمنی له سهوی، ناپوهی او خپلسری نه سترګی پټی کړی، ښځه د عقل او پوهی په اعتبار کمزوری او ډېره جذباتی وی، نو ځکه په صبر او آرام او مهربانی او زړه سوی سره د هغی د سمولو کوښښ وکړی او له صبر او استقامت نه په کار اخیستلو ورسره ګذاره وکړی، الهی لارښوونه ده:

يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأَوْلَادِكُمْ عَدُوًا لَكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ وَإِنْ تَعْفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَغْفِرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِبٌ [د التغابن سورت ١٩]يت]

( مؤمنانو! ستاسې ځينې ميرمنې او ځينې اولاد ستاسې دښمن دي، نو له هغو نه ځانونه وساتي او که تاسې له عفوي، مهرباني، تيريدنې او سترګو پټولو نه کار واخلي نو يقين ولري چې ﷺ ډېر مهربانه دي ) .

د رسول اکرم ﷺ لارښوونه ده: له میرمنو سره ښه رویه کوی، ښڅه له چپی پښتی نه پیدا کړای شوی ده او په پښتیو کې تر ټولو زیاته برنی برخه کړه ده، که سموی یې نو ماتیږی او که پریږدی یې نو کړه به وی، نو له میرمنو سره ښه رویه کوی [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

نه میرمنی سره په ښو اخلاقو سره ګذاره کوی او په مینی او محبت ورسره ژوند وکړی، د نبی ﷺ لارښوونه ده: د پوره ایمان څښتن مومن هغه باون د ژوندانه آداب

دى، چې پخپلو اخلاقو كې تر ټولو غوره وى، په تاسې كې تر ټولو غوره خلک هغه دى چې د خپلو ميرمنو په حق كې تر ټولو ښه وى [ جامع ترمذى ]

ستاسې د ښو اخلاقو او نرم خویی د ازمیښت اصلی دګر کورنۍ ژوندون دی هر وخت ستاسې د کور له خلکو سره ناسته ولاړه وی او د کور په بی احتياطه ژوندانه کې د اخلاقو هر اړخ مخی ته راځی او دا رښتيا ده چې هماغه مومن پخپل ايمان کې کامل دی چې د کور د خلکو سره، په ښو اخلاقو، پراخه ټنډه او مهربانی سره چلن کوی، د کور خلکو زړونه ساتی او په مينه او محبت ورسره ژوند تيروی .

حضرت عايشه رضی الله عنها فرمايی چې زه به د نبی صلی الله عليه وسلم کره له ګوډيانو ( نانځکو ) سره لوبيدم او زما ملګری به هم را سره لوبيدی، کله به چې نبی صلی الله عليه وسلم تشريف راوړ ، نو هغوي ټولی به يوه خوا بله خوا پټيدی، هغه به لټولی او يوه يوه به يې ما ته رالبږله چې زما سره ولوبيږی [صحيح بخاری، صحيح مسلم]

یو ځلی د حج پر وخت د حضرت صفیه رضی الله عنها اوښ لټ شو او هغه له ټولو نه وروسته پاتی شوه، نبی ﷺ ولیده چې هغه په زوره زوره ژاړی، هغه ودرید او پخپلو مبارکو لاسونو یې د څادر په پیڅکی د هغی اوښکی وچی کړی، هغه به یې اوښکی وچولی او هغی به بی اختیاره ژړل

به پراخه زړه د خپل ژوندانه د ملګری اړتياوی پوره کړی او په لګښت کې هيڅکله تنګی مه کوی، د خپل کار او زيار ګټه چې پر خپلو ميرمنو ولګوی نو سکون او آرام احساس کړی، خواړه او جامی د ميرمنی حق دی او دا حق په خوشحاله زړه او په پراخه ټنډی ادا کولو لپاره د څښتن منډی ترړی وهل ډېر په زړه پوری مسئووليت دی، په پراخه زړه د دی فريضی له ادا کولو نه يوازی د په زړه پوری ازدواجی ژوندانه نعمت په دنيا کې لاس ته راځی بلکې مومن په اخرت کې د اجر او ثواب وړ ګڼل کيږی.

د نبي صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: يو دينار خو هغه دى چې تا د الله جل جلاله په لاره كې ولګاوه، يو دينار هغه دى چې تا د كوم غلام په آزادولو كې متسرف كې، يو دينار هغه دى چې تا كوم فقير ته په خيرات كې \_بادا شاديع) د چه **عدها در** ورکړ او يو دينار خو هغه دی چې تا پر خپلی ميرمن مصرف کړ، په دی ټولو کې زيات اجر او ثواب د هغه دينار د خرڅ کولو دی چې تاسې پخپلو ميرمنو لکولي وي .

🕰 میرمنی ته دینی احکام او اخلاق ورزده کړی، د دین زده کړه ورته وکړی، په اسلامی اخلاقو یې سمباله کړی او د هغی د روزنی او ښوونی لپاره د امکان تر حده کوښښ وکړي تر څو چې هغه يوه نيکه ميرمن، غوره مور او د الله جل جلاله نيکه بنده شي او خپل مسئووليتونه په ښه توګه ادا كرى شي، الهي لارښوونه ده: يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا (مؤمنانوا خپل ځانونه او خپل کور او اولاد دوزخ له اوره بچ کړی).

نبي صلى الله عليه وسلم به چې څنګه له کوره بيرون په تعليم او تبليغ مصروف و، همداسې به يې کور کې هم دا فريضه ادا کوله، همدې لورې ته په نغوته ( اشاره ) قرآن مجيد د نبي صلي الله عليه وسلم بيبيانو ته په خطاب کې ويلي دي: او ستاسې په کورونو کې چې د الله جل جلاله ايتونه لوستل کيږي او د حکمت خبري اوريدل کيږي هغه يادي وساتي .

په قران مجيد کې د نبي صلي الله عليه وسلم په وسيله مومنانو ته ښوونه شوی ده: وامر اهلک بالصلوه واصطبر علیها ( او خپلو د کور میرمنو ته په لمانځه ټينګار وکړی او پخپله يې هم تل ادا کوی ) .

د رسول الله صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: کوم سړی چې د شپی خپله ميرمن راويښوی او هغوي دواړه په ګډه دوه رکعته لمونځ ادا کوی نو د خاوند نوم يې په ذکر کوونکيو سړو او د ميرمني نوم يې په ذکر کوونکيو بيبيانو كې ليكل كيږي [ سنن ابو داود ] .

دويم خليفه سيدنا حضرت عمر فاروق رضي الله عنهم به د شپي ولاړ ؤ د الله جل جلاله عبادت به يې کاوه، بيا به چې سهار شو نو خپله بي بي به يې راويښوله او ورته ويل به يې پاڅه لمونځ ادا کړه او بيا به يې دا ايت تلاوه كاوه: وَأَهُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلَاة وَاصْطَبْرْ عَلَيْهَا ﴿ خِبِلِّي كورنت ته دلمانحَه توصيه وكړه اوپه خپله هم دهغه پابند اوسه ) . المالي المالي

که څو میرمنی ( له یوی زیاتی تر څلورو پوری ) مو وی له ټولو سره مساوی رویه وکړی، نبی ﷺ به له خپلو مبارکو میرمنو سره د مساویانه رویی کولو ډېر خیال ساته، سفر ته به یې چې تشریف وړو نو پچه ( قرعه ) به یې اچوله او چې د کومی بی بی پچه به راووته، هماغه به یې له څانه سره په سفر بیوله

د حضرت ابو هريره رضی الله عنه وينا ده چې نبی اکرم ﷺ لارښوونه فرمايلی: که د کوم سړی دوه ميرمنی وی او له هغوي سره يې د انصاف او برابری رويه نه وی کړی، نو د قيامت پ ورځ به هغه سړی په داسې حال کې راشی چې نيم تن به يې پريوتی وی [ جامع ترمذی ]

له انصاف او برابری نه مراد په معاملاتو او رویه کې مساوات کول دی. پاتی شوه دا خبره چې د یوی میرمنی په باب د زړه مینه او ولولی زیاتی وی نو دا د انسان د واک او وس خبره نه ده او پر دی یې الله نه نیسی.

بی خورا پراخه زره د خپل میړه اطاعت وکړی او په دی اطاعت کې خوشحالی او آرام احساس کړی ځکه چې دا د الله جل جلاله حکم دی او کوم بنده ګان چې د الله جل جلاله حکم عملی کوی، هغوي خپل الله جل جلاله راضی کوی، په قرآن مجید کې دی : فَالصَّالِحَاتُ قَانِتَاتٌ ( نیکی میرمنی [ د خاوند ] اطاعت کونکی وی )

د نبی ﷺ لارښوونه ده: يوه ميرمن دی هم د ميړه له اجّازی پرته روژه نه نيسی [ سنن ابو داود ]

د میړه د اطاعت او فرمانبرداری د اهمیت د څرګندونی په ترڅ کې نبی صلی الله علیه وسلم ښځو ته خبرداری ورکړی :

دوه ډوله خلک هغه دی چې لمونځونه يې له سرونو پورته نه ځی هغه غلام چې د خپل مالک نه وتښتی او تر څو بيرته ورغلی نه وی او د هغه ميرمنی لمونځ چې د ميړه نافرمانی وکړی تر څو چې له نافرمانی نه منع نه شی [ الترغيب والترهيب ]

د خپلی ابرو او پاک لمنتوب د ساتنی خیال ساتی او له هغو گردو خبرو څخه لری اوسی، چې د پاکوالی پر لمن موتری داغ ولگی او یا یی

101 \_\_\_بادا شادو) د چه ولسان س

لګيدلو انديښنه پيدا شي، د الهي هدايت غوښتنه همدا ده او د ازدواجي ژوندانه د خوشحاله ساتلو لپاره هم دا ډېره ضروري ده ځکه چې که د ميړه په زړه کې داسې کوم شک پيدا شي، نو بيا د ښځي يو خدمت او اطاعت او يوه نيکي هم ميړه د ځان په لور مايل کولاي نه شي او په دې لړ کې د کوچني شان سهوي له امله هم د ميړه په زړه کې شيطان په شک پيدا کولو بريالي کيږي، نو په دې خاطر بشري کمزوري په نظر کې ونيسي او بي اندازي احتياط وکړي

د نبې اکرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده ښځه چې کله پنځه وخته لمونځ ادا کړى، د خپلى حيا ساتنه وکړى او د خپل ميړه اطاعت کوونکى وى، نو هغه چې جنت ته په کومه دروازه غواړي داخله دى شى [ الترغيب والترهيب ] سي د څښتن ( ميړه ) له اجازى پرته له کوره بيرون مه ځى او مه داسې

کورونو ته ځی چیری چې څښتن ستاسې تلل نه خوښوی او مه داسې کسانو ته خپل کور ته د راتللو اجازه ورکوی چې راتګ یې ستاسې د خاوند خوښ نه وي

حضرت معاذ بن جبل رضی الله عنه وایی چې رسول الله ﷺ فرمایلی دی : پر الله ﷺ ایمان لرونکی ښځی ته دا روا نه دی چې هغه د خپل میړه کورته د داسې سړی د راتلو اجازه ورکړی چې راتلل یې د هغه خوښ نه وی او یا له کوره په داسې حال کې ووځی چې وتل یې د څښتن خوښ نه وی او ښځه دی د میړه په چارو کې د بل چا خبره منی [ الترغیب والترهیب ]

يعنی د څښتن په معامله کې د ميړه خوښه او د هغه د سترګو په اشاره عمل وکړی او د هغه پر خلاف هيڅکله د نورو مشوری وانه وری

ی تل په خپلو خبرو، عمل او خوی خاصیت سره د خپل څښتن د خوشحاله ساتلو کوښښ وکړی، د بریالی ازدواجی ژوندانه راز هم دا دی او د الله جل جلاله د رضا او د جنت حاصلولو لار هم دا ده

رسول اکرې صلي الله عليه وسلم فرمايي: هره ښځه چې په داسې محال کې وفات شوه چې د هغني څښتن تری راضی او خوښ وی نو هغه په جنت کې داخله شوه. [ حامع ترمذي ]

حضرت اسما رضی الله عنها وایی چې: یو کرتی نبی ﷺ زما تر څنګه تیر شو، زه د خپلو ګاونډیانو ملګریو نجونو سره وم، هغه مونږ ته سلام وکړ او لارښوونه یې وکړه، پر تاسې چې د چا احسان دی د هغه له ناشکری ځان وژغوری، له تاسې نه هره یوه د مور او پلار کره د واده تر ورڅو پوری ناستی وی بیا الله جل جلاله څښتن ( میړه ) در کړی، بیا مو پر اولاد ونازوی له دی ټولو ښیګڼو سره سره که کله په کومه خبره له میړه نه خفه شی نو بیا وایی چې ما خو هیڅکله له تانه خوشحالی لیدلی نه ده [الادب المفرد]

| ب <b>اع</b> اً | فاكوأ | کی د | enni |
|----------------|-------|------|------|
|----------------|-------|------|------|

പ്പ

ناشکره او احسان هیرونکی ته په خبرداری سره نبی صلی الله علیه وسلم فرمایی: الله جل جلاله به د قیامت پر ورځ د هغه میرمن په لور نظر هم وانه روی، چې د میړه ناشکره وی، حال دا دی میرمن هیڅکله هم له خاوند نه بی نیازه کیدای نه شی [ سنن نسانی ]

ی د څښتن په خدمټ کولو خوشحالی احساس کړی او تر کومه چې کیدای شی پخپله تکلیف تیر کړی او څښتن ته آرام ورسوی، او په هر ډول خدمت کولو یې زړه لاس ته راولې.

حضرت عایشه رضی الله عنها په پخپل لاس د نبی اکرم ﷺ جامی مینځلی، پر ویښتانو به یې ورته تیل لګول او ورته ګومنځ کول به یی، عطر به یې ورته لګول او همدا حال د نورو صحابیه میرمنو هم و

يو ځلی نبی اکرم ﷺ لارښوونه وکړه: هيڅ انسان ته دا روا نه دی چې بل انسان ته سجده وکړی ، که د دی اجازه وای نو ميرمنی ته به حکم شوی وو چې خپل څښتن ته سجده وکړی ، د څښتن پر ميرمنی ستر حق دی دومره ستر حق چې که څښتن يې په ټول بدن زخمی شی او ميرمن يې د څښتن ټول زخمی تن په ژبه وڅټی بيا هم د څښتن حق نشی ادا کيدای [ مسند احمد]

ایک د څښتن د کور د مال او سامان ساتنه وکړی، له واده نه وروسته د میړه کور خپل کور وګڼی او د هغه مال د کور په ښایسته کولو، د هغه په عزت زیاتولو او د هغه د اولاد په روزنه کې په حکمت او تدبر سره ولګوی، د څښتن ترقی او خوشحالی د ځان وګڼی، د قریشو میرمنو به ستایڼه کې نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی : د قریشو میرمنی څومره ښی ښځی دی ، پر اولاد ډېری مهریانه دی او د څښتن د کور ډېری غوره ساتونکی دی [صحیح بخاری]

نبی اکرم صلی الله علیه وسلم د نیکی میرمنی د غور والی په بیان کې فرمایلی دی: د مومن لپاره د الله جل جلاله له ویری وروسته تر ټولو ډېر ګټور او د خیر او نعمت باعث نیکه میرمن ده، چې کله ورته کوم کار ووایی نو په خوشحاله زړه یې سرته ورسوی او چې کله ورته وګوری نو خوشحاله یې کړی او چې کله پر هغی د باور سوګند یاد کړی نو د خپل څښتن سوګند



تر سره کړی او چې کله هغه چيری ولاړ شی نو دا ( ميرمن ) يې په غياب کې د پت او عزت ساتنه وکړی، او د څښتن د مال متاع په ساتنه کې د هغه خير خواه او وفاداره وی [جامع ابن ماجه]

بیک د ښکلا، ښایست او پاکوالی او نظافت پوره پوره خیال وساتی، کور هم پاک او صاف وساتی او هر څیز په ترتیب او سلیقی سره کیږدی او په سلیقی سره یې وکاروی، پاک او صاف کور، ښکلی او ښایسته جوړی کړای شوی کوټی، په کورنیو چارو کې سلیقه او ترتیب او د ښکلی او سینګار شوی میرمن په ناز موسکا نه یوازی کورنۍ ژوندون له مینی محبت او خیر او برکت نه ډکوی بلکې د یوی میرمنی لپاره د خپل اخرت جوړولو او د الله جل جلاله د خوشحالولو همدا وسیله ده

يو ځلى د عثمان بن مظعون رضى الله عنه له ميرمن سره د حضرت عايشى رضى الله عنها ملاقات وشو، نو هغى رضى الله تعالى عنها چې وليده چې د عثمان ميرمن په ډېرو ساده جامو كې ده او څان يې جوړ كړى او سينګار كړى نه دى، نو حضرت عايشه رضى الله عنها ډېره حيرانه شوه او پوښتنه يې ترى وكړه: بى بى! ايا عثمان رضى الله عنه چيرته په سفر تللى دى؟ له دى تعجب نه اندازه ولكوى چې د ميړوښو ښځو لپاره خپل ميړه ته ځان سينګارول څومره غوره كار دى.

يو کرتی يوه صحابيه ښځه د نبی ﷺ په خدمت کې حاضره شوه، د هغی په لاسونو کې د سرو زرو بنګړی وو، نبی ﷺ هغه ميرمن د سرو زرو بنګړو په لاس کولو نه منع کړه نو هغی ورته وويل: يا رسول الله ! که ښځه د ميړه لپاره ځان سينګار نه کړی نو د هغه له نظره پريووځی [ سنن نسايی ]

## Download From: Aghalibrary.com

\_پادا شامو<u>ا</u> د چه ولسا م

## اولاد د روزنی آداب

109

د الله جل جلاله انعام وګنی، د هغو په پیدا کیدو خوشحالی وکړی يو بل ته مبارکی ورکړی د خير او برکت په دعاګانو ورته ښه راغلاست ووايی او د الله جل جلاله شکر ادا کړی، چې هغه تاسې ته د خپل يوه بنده د روزنی توفيق در کړ او دا وخت يې در کړ چې تاسې له ځانه وروسته د خپل دين دنيا جانشين پريږدی

ت که اولاد مو نه وی له الله جل جلاله د صالح اولاد لپاره دعا وکړی، لکه څنګه چې د الله جل جلاله پيغمبر حضرت زکريا عليه السلام د صالح اولاد لپاره دعا کړی وه :

رَبِّ هَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ ذُرَّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاءِ [ ال عمران : ٣٨ ]

زما پالونکیه ؛ ته له خپله لوری ماته پاک اولاد را کړه، بی شکه ته دعا
 اوريدونکی يی )

ی د اولاد په پیدا کیدو هیڅکله زړه مه تنګوی، د اقتصادی کمزوری، د ناروغتیا او یا د کوم بل لامله د اولاد په پیدا کیدو خفګان مه کوی او یا یی د ځان لپاره د مصیبت ګڼلو نه په کلکه ځان وژغوری

لی اولاد هیڅکله ضایع نه کړی، له پیدا کیدو نه د مخه یا له پیدا کیدو نه وروسته اولاد ضایع کول بد ترین سخت زړیتوب، بی حده ظلم او بی اندازی بی زړه توب او د دواړو جهانو تباهی ده، الهی فرمان دی:

قَدْ حَسرَ الَّذِينَ قَتَلُوا أَوْلَادَهُمْ سَفَهًا بِغَيْرِ عِلْمٍ ( هغه کسان په بی اندازی زیان کی دی چا چې خپل اولاد په ناپوهی کې د خپل حماقت له امله وواژه) او الله جل جلاله د بشری لنډ نظری په زړه پوری ځواب کړی او په کلکه

يې د دې کار ممانعت کړی دی، چې خپل اولاد مه وژنی: يې د دې کار ممانعت کړی دی، چې خپل اولاد مه وژنی:

وَلَا تَقْتُلُوا أَوْلَادَكُمْ خَسْيَةَ إِمْلَاق نَحْنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ إِنَّ قَتْلَهُمْ كَانَ خِطْنًا كَبِيرًا ( او خپل اولاد د فقر او ولږُى له ويرى مه وژنى، مونږ به هغوي ته هم 100,\_\_\_

ِپاءا َ سُاعُو) ۽ پڪ <u>ولسا</u> ڪ

روزی ورکوو او تاسی ته يې هم در کوو ، رښتيا دا ده چې د اولاد وژل ډېره لويه ګناه ده ) .

يو صحابي پوښتنه وكړه يا رسول الله تر ټولو لويه ګناه كومه ده؟ وي فرمايل: شرك، پوښتنه يې وكړه له شرك نه وروسته، وي فرمايل: د مور او پلار نافرماني، بيا يې پوښتنه وكړه له دي نه وروسته، وي فرمايل چې ته خپل اولاد د دي ويري نه ووژني چې هغه به يې ستا سره خوري .

👛 د ولادت پر وخت له زيږوونکي ميرمن سره آيت الکرسي او د اعراف ، سوره دوه وروستی ایتونه تلاوت کړی او هم د سوره فلق او الناس سورتونه تلاوت كړى او پرى دم يې كړى ايت الكرسي: اللهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقُيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سَنَةٌ وَلَا نَوْمٌ لَهُ مَا في السَّمَاوَات وَمَا في الْأَرْض مَنْ ذَا الَّذي يَشْفَعُ عندَهُ إلَّا بِإذْنه يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ وَسِعَ كُرْسَيُّهُ السَّمَاوَات وَالْأَرْضَ وَلَا يَنُودُهُ حَفْظُهُمًا وَهُوَ الْعَلَى الْعَظيمُ () لَا إِكْرَاهَ في الدِّين قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ منْ الغَيِّ فَمَنْ يَكْفُرْ بِالطَّاغُوت وَيُؤْمَنْ بِاللَّهِ فَقَدْ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَة الْوُثْقَى لَا انفصَامَ لَهَا وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَليمٌ د له الله جل جلاله ، هغه ژوندي ابدي ذات نه پرته چې ټول كائنات يې تنظيم كړيدي بل هېڅ خداى جل جلاله نشته - هغه نه ويده كېږى او نه پريشاني پرې راځي- په ځمکي او اسمانونو کې چې هرڅه دي د هغه دي -څوک دی چې د هغه په وړاندې د هغه له اجازې پرته سپارښت وکړای شي؟ څه چې د بندګانو په وړاندې دي پر هغو هم خبر دي او څه چې له هغو نه پټ دي پر هغو هم خبر دی او د هغه له معلوماتو نه هېڅ شی د هغو په ادراک کښې نشي ایساریدای مګر دا چې د کوم شي علم ورکول هغه په خپله وغواړي - د هغه حکومت پر اسمانونو او ځمکه خور شویدی او د دغو ساتنه د هغه له پاره کوم ستومانوونکی کار ندی یوازې هاغه یو لوی او لور ذات دى )

د دين په چارو کښې څه زور او مجبورول نشته- سمه خبره له غلطو مفکورو څخه جدا کړای شوېده - اوس چې څوک له کوم طاغوت نه منکر شي او په



الله جل جلاله ايمان راوړي هغه يوه داسې کلکه اسره ونيوله، چې هېڅکله ماتېدونکی نده، او الله جل جلاله (چې هغه خپله اسره نيولی) د هر څه اورېدونکی او په هرڅه پوهېدونکی دی ]

د اعراف سوره دوه ایتونه : إنَّ رَبّْكُمْ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَات وَالْمَارْضَ في ستَّة أَيَّام ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُعْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ يُعْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَيْثًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ و التُجُومَ مُسَخُّرَات بِآمَرُه أَلَا لَهُ الْحَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْمَالَمِينَ () ادْعُوا رَبُّكُمْ تَصَرُّعًا وَخُفَيَّةً إِنَّهُ لَا يُحبُّ الْمُعْتَدِينَ ( رَسْتِيا دا ده چې همدا الله جل جلاله ستاسې پرورد ګار دى، چَا چې حُمكَه او آسمانونه يې په شپږو ورځو كې پيدا كړل، بيا د خپل حكومت پر تخت وخليد، همدى شه پر ورځى پوښى او بيا ورځ د شپى پسى په منډو راځى، وخليد، همدى شي يا د منه يك مار والله جل جلاله ستاسې پرورد كار دى، چا چې حُمكه وخليد، ممدى شي يو منه ورځى پيدا كړل، بيا د خپل حكومت پر تخت وخليد، ممدى ( الله ) سپوږمى او ستورى پيدا كړل، بيا د خپل حكومت پر تخت محم كول نو څومره د بركت څښتن دى الله جل جلاله د ټولو جهانونو څښتن و پالونكى خپل پالونكى رابولى په پته او زارى سره ريشكه چې ( الله ) مار و يالونكى خپل پالونكى رابولى په پته او زارى سره ريشكه چې ( الله ) له كړ مده تيرى كوونكى نه خوښوى )

قُلْ أَعُوذُ بِرَبَّ الْفَلَقِ( ١) مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ()وَمِنْ شَرِّ غَاسِقِ إِذَا وَقَبَ() وَمِنْ شَرِّ النَّفَاثَاتِ فَي الْمُقَد()وَمِنْ شَرِّ حَاسِد إِذَا حَسَدَ() ( وَوَايَّه زَه پِناه غوارِم د سباوونَ پَه رب ، دَ هر هغه څه له شَرَّ خَخه چې هغه پيدا کړيدی او د شپې د ترږمۍ له شر څخه چې کله هغه خوره شي ، او په غوټو کې د پوکونکو (نارينه و يا ښځو) له شر څخه او د رخه ناک له شر څخه چې کله هغه رخه وکړی ) .

قُلْ أَعُوذُ بِرَبَّ النَّاسِ()مَلكُ النَّاسِ()إلَهُ النَّاسِ()مِنْ شَرٍّ الْوَسُوَاسِ الْخَنَّاسِ()الَّذِي يُوَسُوسُ في صُدُور النَّاسِ()مَنْ الْجِنَّة وَالَّنَاسِ ( ووَايه زه پناه ورورم د انسانانو رب ، د انسانانو باچا ، د اَنَسانانو حقيقى معبود ته د هغه وسوسه اچوونكى له شر څخه چي په وارو وارو راخي ، هغه چې د خلكو په زړونو كې وسوسې اچوي ، كه هغه له پېريانو څخه وي كه له انسانوانو څخه ) 189,

المسلح و (وندان آداب براعاً الماني) المسلح الم

د زيږيدو وروسته کوچنی ولمبوی په ښی غوږ کې آذان او په کيڼ غوږ کې يې اقامت وواياست، کله چې حضرت حسين رضی الله عنه وزيږيد، نو نبی صلی الله عليه وسلم د هغه په غوږونو کې آذان او اقامت ووايه [طبرانی]

او نبی صلی الله علیه وسلم دا هم فرمایلی دی چې که د چا کره اولاد وزیږید او په ښی غوږ کې یې ورته آذان او په کیڼ غوږ هغه کې اقامت ووایه، نو هغه کوچنی به له ام الصبیان ( مرګو ) نه په امان وی [ ابو یعلی بن سنی ]

له پيدا كيدو سره د كوچنى غوږونو ته د الله جل جلاله او رسول په نوم رسولو كې ستر حكمت دى علامه حافظ ابن قيم پخپل كتاب تحفه الودود كې ليكى: د دى مطلب دا دى چې د انسان غوږونو ته تر ټولو لومړى د الله جل جلاله د عظمت او كبريايى آواز ورسيږى، او پر كومه كواهى چې په شعورى ډول په اسلام كې داخليږى، د هغى تلقين ورته د زيږيدو په ورځ وكړاى شى، لكه څنګه د مرګ پر وخت ورته د توحيد كلمى تلقين كيږى، د آذان او اقامت دويمه ګټه دا هم ده چې شيطان چې په مرچل كې ناست وى او غواړي چې له زيږيدو سره سم انسان په از ميښت كې ككړ كړى، د آذان له اوريدو سره تښتى او د شيطان له بلنى د مخه كوچنى ته د

له آذان او اقامت وروسته په کوم نیک سړی یا نیکه ښځه خرما وژوی او د کوچنی له تالو سره یې ولګوی او د خیر او برکت دعا ورته وکړی، حضرت اسماء رضی الله عنها فرمایی چې حضرت زبیر کې چې کله وزیږید نو ما هغه د نبی صلی الله علیه وسلم په غیږ کې ورکړ، هغه خرما را وغوښتی او وی ژولی او مبارکی لاړی یې د عبدالله بن زبیر په تالو پوری کړی او خرما یې په خوله کې ورکړه او د خیر او برکت دعا یی ورته وفرمایله د حضرت عایشه رضی الله عنها وینا ده چې نبی کې ته به کوچنیان راوړل کیدل، هغه به یی تحنیک ( ژول شوی خرما وی په خوله کې ورکول ) کاوه او د خیر او برکت دعا به یې ورته فرمایله [صحیح مسلم] باوا شام کې و ژوغانت آداب

د حضرت امام احمد بن حنبل رحمة الله علیه کره کوچنی وزیږید نو هغه یی د تحنیک لپاره د مکی معظمی خرما وی راوغوښتی چې د هغه په کور کې موجودی وی او له یوی نیکی بی بی ( ام علی ) نه یی د تحنیک لپاره غوښتنه وکړه ۰

ع د اولاد لپاره ښه نومونه وټاکی چې يا د پيغمبرانو په نامه وی او د الله جل جلاله د کوم اسم يا صفت د مخه د عبد لاحقه ( مختاړی ) راوړی، لکه عبدالله او عبدالرحمن او نور.

د رسول اکرم 難 لارښوونه ده د قيامت په ورځ بــه تاسې ته په خپل خپلو نومونو غږ کيږی، نو ځکه ښه ښه نومونه کيږدی [ سنن ابو داود ]

او د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه دا هم ده چې د الله جل جلاله ستاسې په نومونو کې عبدالله او عبدالرحمن تر ټولو خوښ دی او هغه دا هم فرمايلی چې د پيغمبرانو په نومونو نوم کيږدی .

او په صحیح بخاری کې دی چې نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی زما په نامه نومونه کیږدی، زما پر (کنیت) یی مه ږدی .

ع که کله مو په ناخبرتیا کې غلط نوم ایښی وی نو هغه بدل کړی او ښه نوم کیږدی، رسول اکرم صلی الله علیه وسلم به غلط نومونه بدلول، د حضرت عمر رضی الله تعالی عنه د یوی لور نوم ( عاصیه ) وه هغه بدل کړ او جمیله نوم یې پری کیښود [ صحیح مسلم ]

حضرت زينب د حضرت ابو سلمه رضوان الله عليهم اجمعين لور ده، د هغی نوم ( بره ) و، د بره معنی پاکباز ده، نبی صلی الله عليه وسلم چې واوريد نو وی فرمايل ، پخپله ځانته پاکبازه وايی، خلکو ورته وويل نو بيا څه نوم کيږدی، هغه وفرمايل زينب نوم کيږده [ سنن ابو داود ]

یه اومه ورځ عقیقه وکړی د هلک له لوری دوه ګډوری ( څیرلی ) او نجلی له لوری یو ګډوری حلال کړی، خو د هلک په زیږیدو سره دوه ګډوری حلالول ضروری دی، یو هم کولای شی، او د کوچنی ویښتان کل کړی او له وزن سره سم یې سره یا سپین زر خیرات کړی ۲۹ ۲۳۵۹ کې ۵ ژونگان ۲۵۱۵ د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: په اوومه ورځ د ماشوم لپاره نوم وټاکی او د هغه ویښتان وخریی او د هغه له لوری عقیقه وکړی، د عقیقی دعا به وروسته راشی [ جامع ترمذی ] ت په اوومه ورځ ختنه ( سنت ) هم وکړی خو که د څه لامله یی ونه کړی نو د اوو کلونو په عمر کې دننه دننه یې خامخا سنت کړی، ختنه ( سنت ) اسلامی شعار دی .

👛 کله چې کوچنی په خبرو پيل کوی تر ټولو لومړی ورته • لا اِلْمَ اِلَّا الله • زده کړی .

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: کله چې ستاسی اولاد په خبرو پیل کوی نو لومړی ورته ( لَا اِلْهُ اِلَّا الله ) زده کړی، بیا پرواه مه کوی چې کله مری او چې کله یی د شیدو غاښوونه وغورزی نو د لمانځه حکم ورته وکړی [ ابن سنی ]

او په حديث کې دا هم دی چې د حضور صلی الله عليه وسلم په کورنۍ کې به د چا ژبه په خبرو خلاصيده نو هغه به ورته د الفرقان سوره دويم ايت زدکاوه چې د توحيد مکمله زده کړه پکی په ډېره ښه توګه راټوله کړای شوی ده .

الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَات وَالْأَرْضِ وَلَمْ يَتَّخِذُ وَلَدًا وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكَ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْء فَقَدَّرَهُ تَقْدِيرًا ( هغه اللَّه جل جلاله چې د اسمانونو او ځمكې د پادشاهې څُښتن دى چې نه يې څوک په زوى ولى نيولى، په پادشاهې کې ورسره هيڅوک شريک نشته، هغه هر څيز پيدا کړ او بيا يې د هغو هر يو لپاره خپله اندازه وټاکله )

ت اولاد ته خپل شيده هم ورکړی پر مور باندی د اولاد شيدی، حق دی، قران اولاد ته د همدی احسان په وريادولو له مور سره په بی اندازی ښه رويه کولو ټينګار کړی دی، د مور فرض او مسئووليت دا دی چې هغه خپل اولاد ته د شيدو ورکولو سره سره د توحيد درس، د رسول الله ک عشق او د دين محبت هم ور زده کړی، او دغه ډول محبت د هغه په زړه او روح کې د ځای کولو کوښښ وکړی، د پالنی مسئووليت پر بوډی خدمتګاره مه باوری 184

.....

او خپل پيټی مه سپکوی، بلکې دا خوندوره دينی فريضه پخپله تر سره کړی او روحانی سکون او آرام حاصل کړی .

ِپادا فاضو) د چے وٹسا س

کے د کوچنیانو له ویرولو ځانونه وژغوری د کوچنی والی دا ویره تر پای پوری په دماغ حاکمه وی او داسې کوچنیان په عمومی توګه په ژوندانه کې د کومی ستری کارنامی د سر ته رسولو وړ نه پاتی کیږی

د اولاد پر خبره له د ګلو ( رټلو ) او اوله بدو ردو ویلو نه ځان په کلکه وژغوری او د هغوي له غلطیو نه د نهیلی کیدو په ځای او د کرکی ښکاره کولو په ځای له پوهی او حکمت سره هغوي ته د روزنی او ښوونی کوښښ وکړی او د خپلو کړو په وسیله د کوچنیانو په ذهن دا ویره په هر حال کې غالبه وساتی چې د هغوي کوم وړان او د شرعی خلاف کار به تاسې هیڅکله ونه زغمی

ت تل اولاد سره د مهربانی، شفقت او مینی او نرمی رویه وکړی او د خپل توان په اندازه د هغوي اړتیاوی پوره کړی او خوشحاله یې وساتی او د مننی او اطاعت ولولی یې ژوندی وساتی

يو ځلى حضرت معاويه رضى الله عنه له احنف بن قيس رضى الله عنه نه پوښتنه وكړه ووايه چې د اولاد په باب بايد څه ډول روي وكړاى شى ، احنف بن قيس وويل امير المومنين! اولاد زمونږ د زړونو ميوه ده، د ملاتير دى، زمونږ حيثيت د هغوي لپاره د ځمكى په څير دى چې خورا نرم او بى ضرره دى او زمونږ شته د هغوي لپاره د سيورى لرونكى آسمان په څير دى او مونږ د هغوي په وسيله د سترو سترو كارونو، سر ته رسولو همت كوو، نو كه هغوي له تاسې نه څه وغواړي نو وريى كړى، او كه كله خفه وى نو د لاسه يې كړى، په نتيجه كې به يې هغوي له تاسې سره مينه كوى او ستاسې پلرنى كوښنونه به خوښوى او هيڅكله د هغوي لپاره له توانه بيرون بار مه غوښتونكى وى، تاسې ته له نږدى راتكى نه كركه وكړى

حضرت معاويه رضی اللہ عنه چې دا حکيمانه خبری واوريدی ډېر متاثر شو او وی فرمايل : احنف ! پر اللہ جل جلاله سوګند کوم وخت چې ته ماته

راغلی او کیناستی، زه د یزید پر خلاف ډېر په غوسه وم، بیا چې کله احنف بن قیس ولاړ نو د حضرت معاویه غوسه سړه شوه او له یزید نه راضی شو او هماغه وخت یې یزید ته دوه سوه درهمه او دوه سوه جوړی جامی ورولیږلی، یزید ته چې کله دا سوغاتونه ورسیدل، نو یزید هغه دوه ځایه برابر وویشل او سل درهمه او سل جوړی جامی یې د احنف بن قیس په خدمت کې ولیږلی

ت د کوچنیانو پر سرونو په مهربانی لاسونه راکاږی، په غیږ کې یې اخلی مینه ورسره کوی او له هغوي سره د خوش طبعی چلن کوی، تل بدخویه او حاکمان کیږی مه، د دغه ډول کړو وړو سره د کوچنیانو په زړونو کې د مور او پلار د مینی ولولی نه پیدا کیږی او په هغوي کې پر ځان باور هم نه پیدا کیږی او د هغوي پر فطری وده هم ښه اغیز نه پریباسی

اقرع ابن حابس د نبی صلی الله علیه وسلم په خدمت کې حاضر شو دا مهال حضور اکرم صلی الله علیه وسلم له حضرت حسن رضی الله عنه سره مینه کوله، اقرع چې ولیده حیران شو او وی ویل یا رسول الله تاسی هم له کوچنیانو سره مینه کوی، زما خو لس زامن دی مګر ما خو هیڅکله له یوه سره هم مینه نه ده کړی نبی صلی الله علیه وسلم د هغه په لوری وکتل او ویی فرمایل چې الله جل جلاله ستا له زړه نه رحمت او مهریانی ایستلی دی نو زه څه کولای شم

د حضرت عمر فاروق کې په زمانه کې حضرت عامر که د کومی ستری عهدی څښتن و، يوه ورځ د حضرت عمر که د ليدو لپاره د هغه کورته ورغی ګوری چې حضرت عمر که پروت دی او اولادونه يې پر سينه ناست دی لوبی کوی، د حضرت عامر که دا خبره خوښه نه شوه، امير المومنين يې د تندی له ترش والی وپوهيده او له حضرت عامر که نه يې وپوښتل وواياست ستاسې له کوچنيانو سره څه چلن وی؟

عامر ته وخت په لاس ورغی وی ویل امیر المومنین ! کله چې زه کورته ننووزم، نو د کور پر خلکو سکوت جاری کیږی او هر څوک پخپل ځای چوپ چاپ پاتی شی، حضرت عمر رضی الله تعالی عنه په ډېر درد او سوز

154 باعل د ژافن آدان چې د ژافن کامل

ورته وویل: عامره! ته په محمدی امت کې له داخلیدو سره سره پردی نه پوهیږی چې مسلمان باید د خپل کور له خلکو سره څه ډول چلن وکړی؟ **ت** د اولاد پاک ساتلو او ښوونی او روزنی په ګاڼه د ښکلی کولو لپاره خپل ټول کوښښونه وکړی او په دی لاره کې هیڅ ډول قربانی ونه سپموی، دا ستاسې مسئوولیت هم دی او له اولاد سره ستر احسان هم، او د خپل ځان سره تر ټولو ستره ښیګڼه هم، قران عظیم فرمایی: یَاآیها الَّذینَ آمَنُوا قُوا اَنْفُسَکُمْ وَاَهْلیکُمْ نَارًا ( مؤمنانو! خپل ځانونه او خپل کور او اولاد دوزخ له اوره بچ کړی). د جهنم له اور نه د ساتل کیدو یوازینی لاره دا ده چې سړی د دین په ضروری زده کړه سمبال وی او ژوندون یې د الله جل جلاله او رسول الله صلی الله علیه وسلم په اطاعت او فرمانبرداری کې تیریږی).

د نبى صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: پلار چې اولاد ته څه وركولاى شى په هغو كې تر ټولو غوره وركړه د اولاد ښه تعليم دى [ مشكوه ] او رسول اكرم صلى الله عليه وسلم دا هم فرمايلى چې كله انسان مړ كيږى

نو د هغه اعمال پای ته رسیږی، خو دری ډوله کارونه داسې دی چې د هغی اجر او ثواب له مړینی وروسته هم ورکول کیږی، یو دا چې جاری خیرات یې کړی وی، دویم دا چې داسې علم تری پاتی وی چې خلک تری ګټه واخلی، دریم صالح اولاد چې د پلار لپاره دعا کړی [صحیح مسلم]

په اصل کې صالح اولاد ستاسې نه وروسته ستاسې د اخلاقي رواياتو، دينې زده کړو د توحيد د پيغام د ژوندی ساتلو وسيله ده، او مومن د نيک اولاد هيله ځکه کوی، چې تر هغه وروسته د هغه پيغام ژوندی پاتی شي

د لمانځه کوچنيان مو چې کله اوه کلن شي نو لمونځ ورته زده کړي او د لمانځه ادا کول ور وښايي او له ځان سر يې جومات ته بوزي چې مينه يې بيدا شي او چې کله د لسو کلو شي او لمونځ تري قضا کيږي نو مناسبه سزا هم ورکړي او د خپلي وينا او عمل په وسيله ورته ښکاره کړي، چې د لمانځه قضا کول يې تاسې زغملاي نه شي پ ١٣٣٩ کې ۵ ژوندان ١٥٨ م ک کله مو چې اولاد لس کلن شی د هر يوه بستره جدا جدا کړی او بيل بيل يې ويده کړی، د نبی اکرم صلی الله عليه وسلم لارښوونه ده. اولاد ته په اووه کلنی کې لمونځ وښاياست په لس کلنی کې د لمانځه په نه کولو سزا ورکړی او په همدی عمر کې د هغه بستره بيله کړی

تو کوچنیان تل پاک او سپیڅلی ساتی، د هغوي د پاکوالی سپیڅلتیا او لمبولو خیال ساتی، جامی یې پاکی ساتی، هو! له ډېر ښکلی ساتلو یې ځان وساتی، د نجونو جامی هم ډېری ساده جوړی کړی، په پړکنده جامو د کوچنیانو خویونه مه خرابوی

ے د نورو په مخ کې د کوچنيانو عيبونه مه بيانوی او د چا په وړاندی يې مه شرموی او د هغوي عزت او پرتم ته له ضرر رسولو هم ځانونه وژغورې

د کوچنیانو په وړاندی هیڅکله د هغوي له اصلاح نهیلی ( نا امیدی ) مه ښکاره کوی، بلکې د هغو د همت د زیاتوالی لپاره د هغوي لږ شان ښه والی هم په واز کومی وستایی، تل په هغوي کې د جرائت، پر ځان باور او حوصلی پیدا کولو کوښښ وکړی چې په ژوندنیزو هسکو تیټو کې له هسکو هسک مقام تر لاسه کړای شی

اولادونو ته د نبیانو تاریخی قصي د صالحانو پیښی او د صحابه کرام رضی الله تعالی عنهم مجاهدانه پیښی خامخا واوروی، د روزنی او اخلاقو جوړونی او له دین سره د مینی د پیدا کیدو لپاره دا کار ډېر ضروری وګنی، او له زرونو مسئولیتونو سره سره د دی کار له پاره وخت ورکړی، زیاتره وختونه هغو ته په خواږه آوازه سره قران کریم ولولی او وخت په وخت ورته د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم اغیزمنی خبری هم وکړی او د ژوندانه له لومړیو ورځو د هغوي په زړونو کې د الهی مینی او نبوی عشق د پیدا کولو کوښښ وکړی.

ے کله کله د کوچنیانو په لاس غریبانو ته څه خواړه یا پیسی او نور شیان هم ورکړی چې په هغوي کې له کوچیتوبه له غریبانو سره د ښی رویی او د سخاوت او خیرات ولوله پیدا شی، او ځینی وختونه داسې حالات هم

باما شادی و ژوندان آدان

برابر کړی، چې د خوراک خښاک شيان خويندی وروڼه پخپلو منځو کې وويشی، چې د يو بل د حقوقو احساس او د انصاف خوی پکی پيدا شی. 2 د کوچنيانو هر په ځای او بی ځايه ضد پوره نه کړی، بلکې په حکمت او تدبر سره د هغوي د دی عادت پريښوولو کوښښ وکړی، کله کله مناسبه سختی هم وکړی، په بی ځايه نازولتوب يې ضدی او خپلسری نه کړی

ۍ په بد آواز ، د خبرو کولو او په زوره زوره له چيغو وهلو نه پخپله هم ځان وساتی او هغوي ته هم لارښوونه وکړی چې، په منځنی آواز سره په نری خبری کوی او پخپلو منځونو کې هم له يو بل سره په زوره خبرو کولو نه ځانونه وساتی .

ے کوچنیان عادت کړی چې کار پخپل لاس وکړی، په هر کار کې په نوکرانو تکیه ونکړی، د دی سره کوچنیان لټ او بېکاره آموخته کیږی، کوچنیان زیار ګالونکی کار کوونکی او کوښښ کوونکی وروزی .

ت که د کوچنیانو خپلو منځو کې جګړه پیښه شی د خپل ماشوم بی ځایه ملاتړ ونه کړی، د دی خبری خیل ساتی چې د خپل اولاد لپاره چې ستاسې په سینو کې کوم جذبات دی همدا جذبات د نورو په سینو کې د خپلو اولادونو لپاره دی، تاسې تل د خپلو اولادونو پر ګناهونو نظر ساتی او په هره ڼاوړه پیښه کې د خپل زوی د سهوو او خطاګانو پته ولګوی او په حکمت او پرله پسې پاملرنی سره یې د لری کولو کوښښ وکړی

ت د اولاد تر منځ تل مساوات او برابری قایمه وساتی او په دی لړ کې د بی عدالتی نه په کلکه ځان وژوری، که په فطری ډول مو د کوم اولاد په لور میلان زیات وی نو معذوری ده خو په چلن او راکړه ورکړه کې تل د انصاف او عدالت نه کار اخلی، او هیڅکله هم د کوم یوه سره داسې امتیازی چلن ونه کړی چې نور کوچنیان یې احساس کړی،له دی سره په نورو کوچنیانو که د کمتری احساس، کرکه، نهیلی، او بالاخره بغاوت او سر غړاوی پیدا کیږی، او دا ناوړه جذبات د فطری استعدادونو په پر مختګ کې کلک بندیز او د اخلاقی او روحانی پر مختګ په مخکی زهر قاتل دی 194

د حضرت نعمان پلار حضرت بشیر رضی الله تعالی عنه خپل زوی له خان سره کړ او د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم په خدمت کې حاضر شو او وی ویل یا رسول الله! زما سره یو غلام و، هغه ما خپل زوی ته وباښه، نبی صلی الله علیه وسلم تری پوښتنه وکړه ایا تا هر یو زوی ته یو یو غلام بښلی دی؟ بشیر رضی الله عنه وویل نه! نو پیغمبر اکرم تله ورته وویل دا غلام تری بیرته واخله او وی فرمایل، له الله وویریږه او د خپل اولاد سره د برابری او مساوات رویه کوه، اوس نو حضرت بشیر رضی الله تعالی عنه کورته بیرته راغی او له حضرت نعمان رضی الله تعالی عنه نه یې خپل غلام بیرته واخیست، په یو روایت کې داسی دی چې هغه ورته وویل نو بیا ما پرګناه مه ګواه کوه زه د ظلم ګواه کیږم نه.

او په يو بل روايت کې دا دی چې نبی صلی الله عليه وسلم تری پوښتنه وکړه چې ايا ستا خوښه ده چې ټول زامن دی له تاسره ښه رويه وکړی؟ حضرت بشير رضی الله تعالی عنه ورته وويل ولی نه ! نبی صلی الله عليه وسلم ورته وفرمايل بيا داسې کار مه کوه [صحيح بخاری، صحيح مسلم]

تل د کوچنيانو پر وړاندی غوره عملی نمونه وړاندی کړی، ستاسې ژوندون ستاسې د اولاد لپاره چپه خوله استاذی دی، چې کوچنيان هر وخت ورځنی لولی او زده کړه تری کوی، د کوچنيانو پر وړاندی کله په ټوکو کې هم درواغ مه واياست

حضرت عبدالله بن عامر رضی الله عنه خپله يوه قصه بيانوی چې يوه ورځ نبی ﷺ زمونږ په کور کې تشريف فرما و، زما مور زه راوغوښتم او وی ويل، دلته راشه زه څه څيز درکوم، حضور صلی الله عليه وسلم چې وليدل تری پوښتنه يې وکړه، ته هلک ته څه ورکول غواړی؟ مور می وويل زه ورته خرما ورکول غواړم، هغه زما مور ته وويل، که تا د ورکړی په بهانه دی راوغوښته او له راتګ وروسته دی هيڅ نه ورکولای نو ستا په عمل نامه کې دروغ ليکل کيده [ سنن ابو داود ]

🖆 د نجلي د زيږيدو پر وخت هم همدومره خوشحالي وکړي لکه د هلک د زيږيدو پر وخت يې چې کوي، هلک وي که نجلي دواړه الهي بښنه ده او ) දාවා ස්දේශය දේව දේව සං

الله ﷺ ښه پوهيږی چې ستاسې لپاره نجلی غوره ده او که هلک، د نجلی په زيږيدو پوزه بړوڅول، او ځان خفه کول د يوه فرمانبرداری مومّن لپاره په هيڅ شان ښه نه دی دا نا شکری هم ده او د عليم او کريم الله جل جلاله سپکاوی هم

188

په حديث شريّف کې دی چې کله له چا کره نجلی وزيږی، نو الله ﷺ د هغه کره ملائکی ليږی، په ور رسيدو سره ورته وايی، ای د کور خلکو! پرتاسې د سلامتيا وی، هغوي نجلی د خپلو وزرونو په سيوری کې اخلی او پر سر يې لاس راکاږی او وايی دا ناتوانه روح دی، چې له يوه کمزوری بدن نه پيدا شوی دی څوک چې د دی کوچنی پالنه کوی، تر قيامته به الهی مرسته د هغه په حال شامله وی [ طبرانی ].

دینی احساس سره وکړی او پالنه په خورا خوشحاله زړه، روحانی خوښی او دینی احساس سره وکړی او په بدل کې یې له الله جل جلاله د جنت هیله ولری، د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: کوم سړی چې د دری لوڼو یا دری خویندو پالنه وکړه هغوي ته یې ضروری ښوونه روزنه زده کړه او د مهربانی چلن یې ورسره وکړ، ان تردی چې الله جل جلاله له هغوي بی نیازه کړی، نو د داسې سړی لپاره الله جل جلاله جنت واجب کړ، پر دی خبره یو سړی وویل: که دوه وی، نبی صلی الله علیه وسلم وفرمایل د دوه نجونو د پالنی همدا بدله ده حضرت ابن عباس رضی الله عنه فرمایی، که خلکو د یوی نجلی په باب پوښتنه کړی وای نبی صلی الله علیه وسلم به همدا زیری ورکاوه [ مشکوة ]

حضرت عايشه رضى الله تعالى عنها فرمايى چې يوه ورځ يوه ښځه د دوه لوڼو سره ماته راغله او څه يې وغوښتل، ما سره يوه خرما وه، ما د هغى په لاس كې كيښوده، هغى ښځى خرما دوه ځايه كړه او نيمه نيمه يې دواړو لوڼو ته وركړ او پخپله يې ونه خوړه، له دى وروسته هغه پاڅيده او بيرون ووته، همدا وخت نبى صلى الله عليه وسلم كورته راغى، ما هغه ته دا ټوله پيښه واوروله هغه چې واوريده وى ويل، هر څوك چې د نجونو د پيدايښت په وسيله و ازمايل شى او هغه ورسره ښه چلن وكړى او په ازميښت كې



بریالی شی، نو دغه نجونی به د قیامت په ورځ د هغه لپاره د جهنم له اوره (د ساتنی لپاره) ډال شی [مشکوة]

نجلی سپکه مه ګڼی او نه هلک ته پر نجلی لوړاوی ورکړی له دواړو سره يو ډول مينه ښکاره کړی او يو شان چلن ورسره وکړی، د نبی لارښوونه ده: د چا په کور کې چې نجلي پيدا شوه او د جاهلی دود په څير يې ژوندی ښځه نه کړه او نه يې سپکه وګڼله او نه يې هلک ته د هغی په مقابل کې لوړاوی ورکړ نو داسې سړی به الله جل جلاله په جنت کې داخل کړی [سنن ابو داود].

ت په شتمنی او جایداد کې د نجلی برخه په ښه طریقه او پراخه زړه ورکړی دا د الله جل جلاله فرض شوی برخه ده، په دی کې د کمی زیاتی واک هیڅوک نه لری، د نجلی په برخه ورکولو کې حیلی جوړول او یا د خپلی خوښی سره سم څه ورکول او پری مطمئین کیدل د یوه اطاعت کوونکی مؤمن کار نه دی، داسې کول خیانت هم دی او د الله جل جلاله د دین سپکاوی هم

ے د دی ټولو عملی تدبیرونو سره سره په خورا زړه سوی او د زړه په مینه د اولاد لپاره دعا هم وکړی له رحیم او رحمن الله جل جلاله نه هیله ده چې هغه به د مور او پلار د زړه له تل نه راوتی له سوزه ډکه دعا ضایع نه کړی.

뽔

\*\*\*

Υ

Λ

به اصفح کې د ژونغان آداب

د دوستی آداب

که له دوستانو سره مینه وکړی او د دوستانو لپاره د محبت مرکزونه شی هغه سړی بی اندازی نیکمرغه دی چې دوستانو او ملګرو ته ګران وی او ده ته دوستان او ملګری ګران وی

او هغه څوک ډېر بی برخی دی چې خلک تری بیزاره وی او دی له خلکو تښتی، مفلس هغه نه دی چې دولت ورسره نه وی، بلکې په حقیقت کې مفلس هغه څوک دی چې دوست یې نه وی، دوست د ژوندانه ښکلا، د ژوندنیز سفر دمه ځای او الهی انعام دی

دوستان د ځان لپاره ونيسی او د خلکو لپاره دوستان شی، د نبی اکرم صلی الله عليه وسلم لارښوونه ده مومن له سره تر پښو مينه او محبت دی او په هغه سړی کې له سره کوم خير او برکت نشته چې نه له نورو سره مينه کوی او نه نور له ده سره مينه کوی ( مشکوه باب الشفقه )

قران مجید فرمایی: وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ (مؤمنان سړی او مومنانی ښخی پخپلو منځو کې يو د بل دوستان او معاونان دی )

و موسعی به علی چې و سالم به له خپلو ملګريو سره بی اندازی محبت کاوه نبی صلی الله عليه وسلم به له خپلو ملګريو سره بی اندازی محبت کاوه او هريوه به دا احساس کاوه چې نبی صلی الله عليه وسلم ته تر ټولو ګران دی .

حضرت عمروبن العاص رضى الله عنه وايى چې نبى ﷺ به زما سره دومره به مينه او پاملرنه خبرى كولى او دومره خيال به يې ساته چې زما دا خيال شو چې ښايى زه پخپل قوم كې تر ټولو غوره سړى يم، او يوه ورځ ما له نبى صلى الله عليه وسلم نه پوښتنه وكړه چې يا رسول الله ! زه افضل يم كه ابوبكر؟ نبى ﷺ وفرمايل : ابوبكر صديق افضل دى ، بيا مى پوښتنه وكړه زه افضل يم او كه عمر رضى الله عنه ؟ وى فرمايل عمر ، ما بيا پوښتنه وكړه يا رسول الله ﷺ زه بهتر يم او كه عثمان رضى الله عنه ؟ وى فرمايل : عثمان ، بيا مى له نبى اكرم ﷺ نه په وضاحت سره د حقيقت معلومولو پوښتنه وكړه او هغه پرته له مخ رونى خبره سپينه كړه بيا نو زه پخپل دى

|     | • • •           |        |         |
|-----|-----------------|--------|---------|
| 141 | પ્રીર્થી ભેરિકુ | کې د ( | ويسا با |

حرکت ډېر وشرميدم او په زړه کې می خيال راغی چې ښه نو ماته د داسې پوښتنی څه اړتيا وه ا

🕿 له دوستانو سره په تلو راتلو او مينه محبت ژوندون تير کړي او په اخلاص د اړيکو جوړولو او ساتلو کوښښ وکړی، له دوستانو نه د کرکی ، نفرت او اخیستو را اخیستو رویه پریږدی، کله چې سړی له دوستانو سره په ګډه ژوندون تيروي او په هره چاره کې له هغوي سره شريک وي نو په نتيجه کې يې هغوي ته ډول ډول تکليفونه رسيږي، کله يې جذباتو ته صدمه رسيږي، کله يې پرتم ته زيان رسيږي، کله يې په آرام کې خلل واقع کيږي، کله يې ورځني چاري اغيزمني شي، کله يې د هيلو او غوښتنو پر خلاف څه داسی خبری را منځته کیږی، کله یې صبر او حوصله آزمایل کیږی ، کله ورته مالي زیان رسیږي لنډه دا چې ډول ډول تکليفونه او ضررونه ورته رسيږي، خو چې کله سړي دا تکاليف زغمي نو په زړه کې يې تري څلا پيدا کيږي، ښه رويه او غوره اخلاقي يې وده کوي او د روزني او تزکيي د فطري پوړيو نه په تيريدو مي روحاني او خلاقي رويه پر مختګ کوي، په هغه کې صبر او زغم، ایثار او مهربانی، همدردی او خواخودی ، وفاداری او ځوانی، د خیر غوښتنی او مرستی، د اخلاص او محبت ، د سخاوت او زړورتوب، او د ترحم او دوستی لوړ ترین جذبات پیدا کیږی او د بشری ټولنې لپاره سر تر پايه خير او برکت ګرځي، په هر زړه کې د هغه عزت او ستر توب ولولي وي او هر څوک د هغه شته والي د خپل ځان لپاره د رحمت سيوري ګڼي، د نبي صلي الله عليه وسلم لارښوونه ده : هر مسلمان چې د خلکو سره ټولنيز ژوند کوی او د هغوي له لوری رسيدلی تکاليف زغمی هغه له داسې سړی نه څو چنده غوره دی چې له خلکو ځانله او جلا اوسی او د خلکو له لوری په رسیدلو تکالیفو خوا بدی کیږی [جامع ترمذی]

کې تل له نيکو او صالحو خلکو سره دوستانه وکړی، د دوست په ټاکلو کې د دی خبری په ټينګه خيال وساتی چې له کومو کسانو سره چې تاسې د زړه مينه زياتول غواړي هغوي د دين او اخلاقو له پلوه ستاسې لپاره تر کومی اندازی ګټور کيدای شی او يو مشهور متل دی چې که د چا اخلاقی

| IVY                                 | දාවේ ආදාවූ ව සිටු පිළා ස්                         |
|-------------------------------------|---------------------------------------------------|
| حالت معلوم کړه، او د                | حالت معلومول غواړي نو د هغه د دوستانو اخلاقي      |
| پر دين وي ځکه هر څوک                | نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده سړی د خپل دوست |
| احمد، مشكوه ]                       | بايد غور وکړي چې له چا سره دوستي کوي. [ مسند      |
| د دوست په مجلس کې                   | د دوست پر دين د کيدلو معنى دا ده چې کله هغه       |
| يلان په ده کې هم پيداً              | کینی نو هماغه ولولی او افکار او هماغه مینه او م   |
| رښيداني هماغه معيار                 | کیږی چې په دوست کې یې دی او د خوښی او نه خو       |
| وښی او نه خوښیدانی                  | د ده هم کيږی چې په دوست کې يې دی، او د خ          |
|                                     | هماغه معيار د ده هم کيږي چې د ده د دوست و         |
| ی او د زړه مینه له هغه              | دوست په ټاکلو کې له خورا غور او فکر نه کار واخل   |
| با افکار او خيالات او               | چا سره زیاتول پکار دی، د چا مینه او میلان او د    |
| ں <b>و</b> ی، نب <b>ی ﷺ ټ</b> ینګار | منډی ترړی چې د دین او ایمان له غوښتنو سره سمو     |
| کړه او له همده ( مومن               | فرمايلي چې هم له مومن سره د ميني اړيکي قايمي      |
| د مومن په مجلس کې                   | ) سره خپل خوراک څښاک کوه، د هغه لارښوونه ده:      |
|                                     | اوس او ستا پر دسترخوان دی له خدایه ویریدونکی      |
|                                     | دستر خوان ناسته او خوړل، څښل د قلبی تعلق اص       |
|                                     | اړيکي بايد له هغه مومن سره وي چې متقي او له خ     |
| ل <b>قه خلکو لری اوسی،</b>          | له خدایه د غافلو بی مسئولیته، بی عمله او بد اخا   |
| ړيکو څرنګوالۍ په يوه                | نبی صلی الله علیه وسلم له ښه او بد دوست سره د ا   |
|                                     | مکمل تمثیل کې داسې بیان کړی دی :                  |
| ربنی وہونکی آہنگر                   | د ښه او خراب دوست مثال د مشک خرڅوونکی او          |
|                                     |                                                   |

( پښ ) په څير دى، د مشک خرڅوونکى له صحبت نه به يو څه ګټه تا ته ضرور ورسيږى، يا به ترى مشک واخلى او يا به د مشکو بوى حس کړى، خو د آهنګر بنى به دى کور يا جامى وسيزى او يا به دى دماغ ته بد بوى ورسيږى [صحيح بخارى، صحيح مسلم]

او په سنن ابو داود کې د حديث الفاظ داسې دی. د نيک دوست مثال داسې دی لکه د مشک پلورونکی دکان چې که نوره يې هيڅ ګټه نه وی نو خوشبويی خو په يې خامخا در ورسيږی او بد دوست داسې دی لکه د پښ



آهنگر بنی، که اور دی وانه خیست نو په لوګو خو به دی جامی خامخا توریشی

له دوستانو سره يوازی د الله لپاره مينه وكړی، د الله جل جلاله محبوب بنده ګان هماغه دی چې د الله جل جلاله د دين پر بنسټ يو تر بله سره جوړيږی او له اوږی سره اوږه او له زړه سره د زړه په يو ځای كولو داسې د الله جل جلاله د دين د لوړاوی او ساتنی فريضه سر ته رسوی چې د يوه مستحكم ديوال په څير ښكاره كيږی، په قرآن مجيد كې دی:

إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًّا كَأَنَّهُمْ بُنِيَانٌ مَرْصُوصٌ ﴿ پِه حقيقت کې د اَللہ جل جَلاله مُحبوبَ هغه خُوکَ دی چې د هغه جل جلاله په لاره کې داسې په کلکه جنګيږی ته به وايي چې يو مستحکم ديوال دی )

او د نبی صلی الله علیه وسلم لارښسوونه ده : د قیامت پـه ورځ به الله جل جلاله فرمایی چې هغه خلک چیری دی چې یوازی زما لپاره یې له خلکو سره محبت کاوه، نن به زه هغوي ته پخپل سیوری کې ځای ورکوم [صحیح مسلم]

او د قيامت په ورځ به داسې خلک چې د بی اندازی شان او پرتم شببتنان وی د هغوي د يادونی په لړ کې نبی صلی الله عليه وسلم فرمايی : د الله جل جلاله بنده ګانو کې څو ( داسې نيکبختان ) دی چې نبيان او شهيدان خو نه دی خو د قيامت په ورځ به يې الله جل جلاله پر داسې مرتبو سر لوړی کړی چې انبيا او شهيدان به هم د هغوي په مرتبو رخه کوی ، صحابه کرامو رضی الله تعالی عنهم پوښتنه وکړه دا به کوم نيکمرغه وی يا رسول الله ! لارښوونه وشوه: دا به هغه خلک وی چې پخپلو منځو کې يې پخپلو کي سره خپلوان وو او نه د دوی تر منځ د کومی مالی راکړی ورکړی اړيکی وی، پر الله سوګند چې د قيامت په ورځ به د دوی چې په تول منځو کې يې ځليږی، بلکې سر تر پښو به نور وی او کله چې به ټول خلک د الله جل جلاله له ويری له خوره وی او چې کله چې به ټول خلک په غم اخته وی، دا مهال به دوی هيڅ ډول غمجن نه وی او په ټول خلک په غم اخته وی، دا مهال به دوی هيڅ ډول غمجن نه وی او په ټول خلک په غم اخته وی، دا مهال به دوی هيڅ ډول غمجن نه وی او به اسلم کې د ژوندانه آداب

هغه د قرآن مجيد دا آيت تلاوت كي: أَلَا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزُنُونَ [يونس]

[خبر اوسی! له الله جل جلاله سره مینه کوونکیو لپاره به د هیڅ خبری ویره نه وی او نه ( به ورسره د تیر شوی ژوندانه په باب ) څه ډول غم وی ]

د حضرت ابو الدردا رضی الله عنه وینا ده چې نبی ﷺ فرمایلی دی: د قیامت په ورځ به یو شمیر خلک له خپلو قبرونو راوڅی او د هغوي څیری به له نوره ځلیږی ، هغوي به د مرغلرو په ممبرونو کینول شی، خلک به د هغوي پر پرتم او شان رخه کوی دا خلک به نه نبیان وی او نه شهیدان یو غرنی سړی پوښتنه وکړه یا رسول الله! دا کوم خلک دی مونږ ته ېي راوپیژنی، وی فرمایل: دا هغه خلک دی چې پخپلو منځو کې د الله ﷺ

الد نیکانو خلکو سره محبت په اخرت کې د خلاصون او د الله الله خوشحالی وسیله وګنی او الله جل جلاله ته دعا وکړی، چې الله د نیکانو خلکو مینه راکړی او په نیکانو کې می شامل کړی، حضرت عبدالله بن مسعود بیانوی چې یو سړی د نبی صلی الله علیه وسلم په خدمت کې حاضر شو او ویلی یې یا رسول الله! یو سړی له کوم نیک سړی سره د هغه د نیکی پر اساس مینه کوی، خو پخپله له کوم نیک سړی سره د هغه د نیکی پر اساس مینه کوی خو پخپله د هغه سړی په څیر ښه اعمال نه کوی، هغه د نیکی پر اساس مینه کوی خو پخپله د هغه سړی په څیر ښه اعمال نه کوی، هغه وسلی الله علیه وسلم په خدمت کې حاضر پر اساس مینه کوی، خو پخپله د هغه سړی په څیر ښه اعمال نه کوی، هغه وسلی الله علیه وسلم وفرمایل. هم په خدمت کې مام په خدمت کې واضر پر اساس مینه کوی خو پخپله د هغه سړی په څیر ښه اعمال نه کوی، هغه وسلی الله علیه وسلم وفرمایل. هیڅ ګرانه خبره نه ده دغه، سړی به د قیامت ولی وله ورځ له هماغه چا سره وی له چا سره چې مینه کوی [ صحیح بخاری ]

بوري يوه شپه نبى صلى الله عليه وسلم الهى ديدار وكي، الله جل جلاله ورته وفرمايل وغواړه، نو نبى صلى الله عليه وسلم دا دعا وغوښته: اللهم انى اسئلك فعل الخيرات وترك المنكرات وحب المساكين وان تغفرلى وترحمنى واذا اردت فتنه فى قوم فتوفنى غير مفتون و اسئلك حبك وحب من يحبك وحب عمل يقر بنى الى حبك [مسند احمد] باعاً باكم و (وندان آداب

[ خدايا؛ زه له تانه د نيکو کارونو توفيق غواړم او له بدو کارونو د بچيدو توان غواړم او د مسکينانو مينه غواړم او دا چې ته ماته بښنه وکړی او په ما رحم وکړی او چې کله ته څوک په عذاب اخته کول غواړي نو ماته داسې حال کې د فتنی نه په امن کې مرګ راکړه، چې زه تری محفوظ يم، او زه له تانه ستا سره د مينی سوال کوم او هغه چا د مينی سوال کوم چې تا سره مينه کوی او د هغه عمل توفيق غواړم چې ستا د نږديوالی وسيله وی ]

.....

حضرت معاذ بن جبل رضى الله عنه وايي چې نبي صلى الله عليه وسلم فرمايلى دى: الهى لارښوونه ده: پر ما واجب دى چې زه له هغو خلكو سره مينه وكړم كوم خلك چې زما په خاطر په خپلو منځو كې مينه او دوستى كوى او زما د يادولو لپاره يو ځاى ته راټوليږى او زما د محبت له امله يو د بل سره خبرى اترى كوى او زما د خوښى غوښتنى لپاه له يو بل سره ښه چلن كوى [ مسند احمد - جامع ترمذى ]

نبی صلی الله علیه وسلم د دوه دوستانو د ملاقات ایمان روښانه کوونکی نقشه داسې کاږی او فرمایی: یو سړی د خپل دوست د لیدو لپاره چې په بل کلی کې و ولاړو الله جل جلاله ورته په لاره کې یوه ملائکه کینوله، ملایکی تری پوښتنه وکړه کوم ځای ته دی اراده ده ؟ هغه ځواب ورکړ په دی کلی کې د خپل ورور د ملاقات لپاره ځم ، ملائکی ورته وویل : آیا په هغه باندی ستا څه حق شته چې د غوښتلو لپاره ه لته ورځی؟ هغه ورته وویل : نه ! د دی مقصد لپاره د هغه کړه ځم چې له هغه سره د الله جل جلاله لپاره مینه کوم ، ملائکی ورته وویل نو واوره ! زه الله جل جلاله تاته رالیږلی یم او دا زیری یې راکړی دی، چې هغه هم تا سره داسې محبت کوی لکه څنګه چې ته د هغه په خاطر له خپل دوست سره مینه کوی [ صحیح مسلم ]

کې دوستی له داسې خلکو سره وکړی چې د اسلام له نظره د دوستی لایق وی او بیا د ژوند تر پایه ورسره دوستی پاللو کوښښ هم وکړی، لکه څنګه چې دا ضروری ده چې د دوستی لپاره دی ښه وګړی وټاکل شی، همدا رنګه دا هم ضروری ده چې د دوستی د پاللو او قایم ساتلو هم کوښښ وکړی . باوا شافرة على و (وندان آنان ب

د نبى اكرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده چې: د قيامت په ورځ چې به له الهى عرش پرته هيچيرى سيورى نه وى، په دى ورځ به اوه ډوله خلک د الهى عرش د سيورى لاندى وى، په هغو كې يو ډول يې هغه دوه كسان وى چې خاص د الله جل جلاله لپاره يو د بل دوستان وى، د الله محبت سره يو ځاى كړى وى او پر همدى اساس يو تر بله سره جدا كيږى يعنى د هغوي دوستى د الله جل جلاله په خاطر وى او په ټول ژوندانه كې د دغه دوستى د قايم ساتلو او پاللو كوښښ كوى، او چې كله له هغوي نه يو جدا كيږى او د اخرت په لور رخصتيږى نو په داسې حال چې د هغوي دوستى قايمه وى يو تر بله سره جدا كيږى

ی دوستانو باور وکړی، د هغوي په منځ کې تر او تازه اوسی، له غمجن اوسیدلو او د دوستانو له غمولو ځان وژغوری، د دوستانو په مجلس کې بی تکلفه اوښه خویه اوسی له غوسی کولو او سوټ بوټ کیناستلو ځان وساتی، له دوستانو سره د یوه ښه ملګری، ښه خویه هم مجلسی او ښه مزاجی ملګری جوړیدو کوښښ وکړی، ستاسې له مجلس نه باید د دوستانو زړونه ماړه نه شی، بلکې خوښی او تازه ګی احساس کړی. حضرت عبدالله بن حارث رضی الله تعالی عنه فرمایی: چې د نبی ﷺ په

حصرت عبدالله بن خارت رضی الله تعانی علمه قرمایی. چې د تبی ﷺ په مجلس کې له سل کرتی زیات ناست یم، په دی مجلسونو کې به صحابه کرامو رضی الله تعالی عنهم شعرونه هم ویل او د جاهلیت د زمانی قصی او داستانونه به یې هم اورول، نبی صلی الله علیه وسلم به په خاموشی سره ټولی اوریدلی، بلکې کله کله به پخپله هم په خندا کې ورسره شریکیده [ جامع ترمذی ]

حضرت شرید رضی الله عنه وایی چې زه یو ځلی له نبی اکرم سره پر سورلی شاته ناست وم همداسی د سپرلی په شا می هغه ته د امیه بن الصلت سل شعروه واورول پر هر شعر به هغه وفرمایل یو څه نور واوروه یو څه نور واوروه او ما به اورول [جامع ترمذی]

همدا ډول به نبی علیه السلام په خپل مجلس کې پخپله کله کله قسی اورولی، حضرت عایشه رضی الله عنها وایی چې یو کرتی هغه د کور خلکو 177-

باوا شافع کې د ژوغان آداب ته يوه قصه واوروله يوى ښځى وويل دا عجيبه او غريبه قصه خو بالكا، د خرافه د قصو به څير ده، نبي صلى الله عليه وسلم وفرمايل : د خرافه صحيح قصه هم راته معلومه ده او بيا يي يخيله د خرافه اصلي قصه يه تفصيل سره واوروله، همدا ډول يې يوه ورځ حضرت عايشه رضي الله عنها ته د يوولسو ښځو يوه ډېره په زړه پوري قصه واوروله .

حضرت بکر بن عبدالله د صحابه کرامو د ښه خويي او خوش طبعي د حال بيانولو په لړ کې فرمايي: صحابه کرامو به د ټوکو او تفريح په توګه د يوه بل لوری ته د هندوانی پوټکی ورګذارول چې کله به د جنګيدلو او دفاع كولو وخت راته، نو د دغه ډګر شهسواران هم وو [الادب المفرد ]

حضرت محمد بن زياد رحمه الله عليه فرمايي: ما سلف صالحين ليدلي چې د هغوي څو څو کورنۍ به په يوه حويلي کې اوسيدلي، ډېر ځلي داسې شوي دي، چې له هغوي نه به د يوه ميلمه راغي او د كوم كاله په نغري به ديک باندي و نو د ميلمه خاوند به له نغري ديک را کوز کر او ميلمه ته به یې راوړ بیا به د دیګ خاوند خپل دیګ لټاوه او له خلکو به یې پوښتل زمونږ ديګ چايووړ؟ هغه د ميلمه خاوند به ورته وويل چې وروره د خپل ميلمه لپاره مونږ وړی و، دا وخت به د دیک خاوند ویل: الله جل جلاله دی ستاسی لپاره بركتى كړى، او محمد بن زياد رحمه الله عليه فرمايى، چې هغوي ( تيرو نيكانو ) به چې كله خوراك پخوله هم همدا حال به يې و [ الادب المفرد ] د حضرت على كرم الله وجهه وينا ده زړه آزاد هم پريږده او خوشحالونكي نکتی هم زده کوه، ځکه چې زړه هم د بدن په څیر ستړی کیږی .

🕿 تند مزاجه او مړزړی مه اوسی، ښه خویه او تر تازه اوسی خو د دی خبری احتیاط خامخا وکری چی ستاسی ټوکی ټکالی او ظرافت له حده زيات **نەشى** .

له خوش مزاجی او تفریح سره سره د دینی وقار، پرتمم او غیرت او د توان او اعتدال هم خيال ساتي.

د نبي اكرم صلى الله عليه وسلم صحابي حضرت عبدالرحمن فرمايي چې: د نبڼ صلّى الله عليه وسلم صحابه نه بد خويه وو او نه يې د مړيو په باعاً فالثورُة ولي الله المراجع

څير حرکت ( مزل ) کاوه، هغوي به پخپلو غونډو کې شعر و شاعری کوله او د جاهليت د زمانی کيسی او داستانونه به يې هم اورول، خو چې کله به په کومه معامله کې د حق پر خلاف د کومی خبری غوښتنه وه، نو د هغوي په سترګو کې به له قهره اوښکی داسې رغړيدی، لکه د ليونتوب حالت چې پرې راغلی وې [ الادب المفرد ]

مشهور محدث حضرت سفيان بن عيينه رحمه الله عليه ته چا وويل چې ټوکی هم يو آفت دی، هغه ځواب ورکړ نه بلکې سنت دی، خو د هغه چا لپاره چې ځای يې پيژنی او ښی ټوکی کولای شی [ شرح شمايل جامع ترمذی ]

۲ تاسې چې له چا سره مينه كوى هغه ته خپله مينه خامخا ښكاره كړى، د دى سيكالوژستكى " روحى" اغيز به دا وى چې هغه به هم د نږديوالى احساس وكړى او له دواړو لوريو به د مينى په زياتوالى كې بى اندازى اضافه وشى، او بيا به محبت يوازى د زړه حالت نه وى، بلكې غوښتنى به يې په عملى ژوندانه هم اغيز پريباسى، او دارنگى په ځانگړيو چارو كې يو له بله سره په مرسته كولو به د نورو نږدى كيدو وخت په لاس درشى د نبى صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: كله چې د چا په زړه كې د خپل

ورور لپاره د اخلاص او مينې ولولې وي نو هغه ته پکار دی چې خپل دوست هم له هغو ولولو نه خبر کړی او ورته ووايي چې مينه ورسره کوي [سنن ابو داود ]

يو ځلى د رسول اكرم صلى الله عليه وسلم په مخه كې يو سړى تير شو، يو شمير خلك له نبى اكرم صلى الله عليه وسلم سره ناست وو له هغوي نه يوه وويل: يا رسول الله! زمر د دى سړى سره خاص د الله جل جلاله لپاره مينه ده، د دى خبرى له اور دو سره سم رسول اكرم صلى الله عليه وسلم پوښتنه وكړه، تا هغه سړى ته دا خبره كړى ده؟ هغه سړى وويل نه، نو پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم ورته وفرمايل، ولاړ شه او هغه ته ښكاره پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم ورته وفرمايل، ولاړ شه او هغه ته ښكاره پول پاڅيد او ولاړ هغه سړى ته يې خپلى ولولى ښكاره كړى ، د دى په ځواب كې هغه سړى ورته وويل : ستا سره دى هغه ذات مينه وكړى ، د دى په خاطر چې ته زما سره مينه كوى [ جامع ترمذى، سنن ابو داود ]

| the second s |                                             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| 149                                                                                                            | يير الحال فالحول ع له الحالي الم            |
| لتيجه وركولو او دوستانو ته د                                                                                   | د دوستانه اړيکو د زياتي محکمتيا او ن        |
| ستانو به شخصی او ځانګړيو                                                                                       | لانږدی کیدو لپاره ضروری ده چې ته د دو       |
| له هغوي سره د خپل نږديوالی                                                                                     | چارو کې تر معلوم حده دلچسپی واخلی او        |
| -                                                                                                              | او خاصو اړيکو ښکارونه وکړی د نبی صلی        |
| رور ولی اړیکی جوړی کړی نو                                                                                      | کله چې يو سړی له بل سره د دوستی او و        |
| رنۍ حالات معلوم کړی چې په                                                                                      | له هغه نه دی د هغه نوم، دٖ پلار نوم او د کو |
| جامع ترمذي ]                                                                                                   | دی سره د خپلمنځی مینی جوړی ټینګیږی [        |
| څرنګوالي کې تل له ميانه روي                                                                                    | 🐼 د ميني په ښکاره کولو او د اړيکو په        |
| ستاسې مينه او اړيکي شکمني                                                                                      | نه کار واخلی، مه داسې سړه رویه کوی چې       |
| مخکی کیږی چې ستاسې مینه                                                                                        | ښکاره شی او نه د مينې په جوش کې دومره       |
| الله جل جلاله مه کړه چې کوم                                                                                    | او محبت د لیونتوب شکل غوره کړی، او ا        |
| ندال خیال تل ساتی او پخپل                                                                                      | وخت تاسې پيښمان شی، د توازن او اع           |
| ې يې پرله پسی وپاللای شي، د                                                                                    | طبعيت داسې برابر چلن غوره کړی چې تاسو       |
| چې حضرت عمر رضي الله عنه                                                                                       | حضرت اسلم رضی الله تعالی عنه وینا ده        |
| کُل غوره نه کړی او ستاسې                                                                                       | فرمایلی: ستاسې مینه دی د لیونتوب ش          |
| ليږی، ما ورته وويل جناب هغه                                                                                    | دښمنی دی د شر رسولو لامل ( سبب ) نه ک       |
| ينه کوي نو د کوچنيانو په څير                                                                                   | څنګه؟ هغه وفرمايل هغه داسې چې: کله م        |
| فه کيږي نو د هغه د مال او ځان                                                                                  | طفلانه حرکتونه کوی، او چې کُله له چانه خ    |
|                                                                                                                | په تباهی پسی کیږی [ الادب المفرد ]          |
| ما له حضرت على رضي الله عنه                                                                                    | حضرت عبيد كندى رحمه الله عليه فرمايي:       |
|                                                                                                                | څخه اوريدلی فرمايل يې: له خپل دوست س        |

روی اختیار کړی، کیدای شی چې هغه کوم وخت ستاسی دښمن شی ، همدا رنګه له دښمن سره په دښمنی کې د نرمی او اعتدال چلن خپل کړی، کیدای شی چې هغه کوم وخت ستاسې دوست شی [ الادب المفرد ]

که له دوستانو سره د وفاداری او خیر غوښتنی چلن وکړی او دوست سره تر ټولو لویه خیر خواهی دا ده چې د هغه د اخلاقو د لا لوړولو کوښښ وکړی او د هغه د دنیا له جوړولو د اخرت جوړولو ته زیاته پاملرنه وکړی،



نبی علیه السلام فرمایلی: دین سر تر سره خیر غوښتنه ده، د خیر غوښتنی اصلی معیار دا دی چې تاسې د خپل دوست لپاره هماغه څه خوښ کړی چې د ځان لپاره یې خوښوی، ځکه چې انسان هیڅکله د ځان بدی نه غواړي .

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: پر هغه ذات جل جلاله می دی سوګند وی چې زما روح یې په واک کې دی، یو بنده هم مؤمن کیدای نه شی، تر څو چې د ورور لپاره هماغه څه خوښ نه کړی چې د ځان لپاره یې خوښوی او د یو مسلمان د شپږو حقوقو د یادلو په لړ کې د نبی اکرم ارشاد دی چې: د خپل ورور خیر غوښتنه وکړی، که هغه غایب وی او که موجود او هغه دا هم فرمایلی: بی شکه الله جل جلاله پر هغه سړی اور واجب کړی دی او جنت یې پری حرام کړی دی چا چې په سوګند خوړلو د کوم مسلمان حق وخوړ په صحابه و کې چا ورځنی وپوښتل که څه هم هغه معمولی شان څیز وی؟ وی فرمایل هو! که څه هم هغه د مسواک د ونی یوه لخته وی.

۲ د دوستانو په درد او غم کې ګډون وکړی او همدا ډول د هغوي په خوښيو کې مکمله برخه واخلی، د هغوي په غم کې د ګډون پر وخت يې د غم غلطولو کوښښ وکړی ، او په خوشحاليو کې د ګډون پر وخت د هغوي د خوشحاليو د زياتوالی کوښښ وکړی هر دوست پخپل ځای له خپلو دوستانو هيله لری چې په مصيبت کې به يې يوازی نه پريږدی او د مصيبت راتګ په شيبو کې به تری نه جدا کيږی، همدا ډول دوست له دوست نه دا هيله هم لری چې دوست يې په خوشحاليو کې زياتوالی وکړی او د ټولنيزو محفلونو ډول او ښکلايی زياته کړی .

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: یو مسلمان د بل مسلمان لپاره د عمارت په څیر دی چې یو بل ته قوت رسوی او پری تکیه کوی، لکه څنګه چې د عمارت یوه خښته پر بله تکیه کوی او قوت ورکوی، له دی وروسته هغه د یو لاس ګوټی د بل لاس په ګوتو کې ورکړی او په دی ډول یې د مسلمانانو خپلمنځی نږدیوالی او اړیکی واضح کړی [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

۱۸۱\_

که دوستانو سره په خوشحاله زړه نرم خوی او خوښی او اخلاص سره روغبړ وکړی او په خورا پاملرنه او پراخه ټنډه ورته ښه راغلاست وواي، له بی پروایی، بی نیازی او بی مینی توب نه ځان وساتی، دا د زړونو د بیلتانه بدی دی، د ملاقات پر وخت تل د خوښی، ښه باور او د شکر او ستاینی خبری وکړی د نهیلی، غمجنتیا او مړ زړیتوب خبری هیڅکله له خولی ونه باسی، د ملاقات پر وخت ځان داسې کړی چې ستاسې دوست خوښی او تازګی احساس کړی، په هغسی غمجنه څیره ورته ستړی مه شی ورنه کړی چې د هغه زړه مړ شی، او ستاسې ملاقات خپله ګناه وګڼی

د نبي صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: په نيكيو كې يوه نيكى هم سپكه مه ګڼى، كه څه هم هغه دومره وى چې د خپل ورور سره په پراخه ټنډه روغبړ وكړى [صحيح مسلم]

او يو بل وخت رسول اکرم صلی الله عليه وسلم وفرمايل: د خپل ورور په ليدلو ستاسې موسکا هم خيرات دی [جامع ترمذی]

له نرم خوی، ښو اخلاقو او نرمی نه په زړنو کې مينه او محبت پيدا کيږی او د همدی صفاتو په شته والی ښه ټولنه منځته راځی.

پيغمبر اکرم صلى الله عليه وسلم فرمايى: زه تاسې ته د هغه سړى نښه وايم پر چا چې د جهنم اور حرام دى او څوک چې پر اور حرام دى، دا هغه سړى دى چې نرم مزاجه، نرم طبيعته او نرم خويه وى [ جامع ترمذى ]

سړى دى چې ترم تر با د ترم خپيند اتر ترم توي وى د بالدى ترتناى . صحابه كرام رضوان الله عليهم اجمعين فرمايى چې: نبى صلى الله عليه وسلم چې به د مخامخ كيدو پر وخت د چا په لور پام شو نو ټول تن مبارك به يې ورته متوجه كيده او چې كله به چا ورسره خبرى كولى نو هغه به په پوره توجه سره د هغه خبره اوريده .

يو ځلى هغه په جومات كې ناست و يو سړى راغى نو نبى ﷺ خپل بدن ته حركت وركړ او يو څه را ټول شو، هغه سړى وويل يا رسول الله ځاى خو پراخه دى، نبى صلى الله عليه وسلم وفرمايل: د مسلمان دا حق دى چې كله يې ورور ووينى نو هغه ورته خپل بدن يو څه راټول كړى [ بيهقى ]

باعا شاشوا د چې د المان شاه ...... د مومن په پيژندلو کې قران فرمايي: اذله على المومنين [ هغه د مومنانو

لپاره ډېر نرم خويه وي ] مومن صابر او نرم زړی وی د هغه اوښ په څير چې په پوزه کې يې پيزوان وي، که راکاږي يې نو راکښول کيږي او که پر ډبره يې چوکوي نو پرتيږه چو شی. [جامع ترمذی]

쮰 که کله مو له خپل ملګری سره په څه خبره اختلاف راشی په سملاسی توګه روغه جوړه وکړی د معافی په غوښتلو او پر خپلی ګناه اعتراف کولو کې له ملګري د مخه اوسي .

حضرت ابو الدردا رضي الله عنه وايي چي يو ځلي د حضرت عمر 🐗 او ابوبكر رضوان الله عليهم اجمعين په څه معامله خبري واوښتي، وروسته حضرت ابوبكر صديق رضي الله عنه ته ډېر افسوس ورغي او ډېر غمجن د رسول اکرم ﷺ په خدمت کې حاضر شو او وې فرمايل: يا رسول الله؛ زما او د عمر تر منځ په څه اختلاف راغي او ماته غوسه راغله او يو څه سختي خبری رانه وشوی، زه وروسته ډېر وشرمیدم او ماله عمر رضی الله عنه نه معافي وغوښته، خو يا رسول الله ! هغه بخشش كولو ته تيار نه شو، زه خفه ستاسى په خدمت كې حاضر شوم ، نبى صلى الله عليه وسلم وفرمايل : الله جل جلاله به تا معاف کړی او تا ته به بخښنه وکړی، په همدی وخت کې حضرت عمر رضي الله عنه ته هم خپله غلطي معلومه شوه او په منډو منډو د حضرت ابوبکر صديق رضي الله عنه کورته ولاړ ، هلته معلومه شوه چې حضرت ابوبکر رضي الله تعالى عنه د نبي اکرم ﷺ حضور ته تللي دي، نو دي هم په همدي وخت کې د پيغمبر اکرم ﷺ حضور ته ورغي، د حضرت عمر رضي الله عنه په ليدو د نبي اکرم ﷺ په څيره د غوسي نښي ښکاره شوي د دې حالت په ليدو حضرت ابوبکر رضي الله عنه ډېر په ويره په ګونډو کيناست او نبي ﷺ ته يې عرض وکړ يا رسول الله! د عمر رضي الله عنه هیڅ ګناه نه ده، ټوله ګناه زما ده، ما ورته بدي ردي ويلي وي ، د دي حالت په ليدو حضرت رسول اكرم ﷺ وفرمايل: الله جل جلاله زه تاسي ته پيغمبر راليرلي يم او چې کله په لومړيو وختونو کې تاسې زه دروغجن

| ١٨٣                 | پاوا ښايوj و چ۵ وسا پ                                                                            |
|---------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| د مال او ځان هر ډول | گنلم، هغه مهال حضرت ابوبکر زه ریښتونی وګڼلم او پ                                                 |
|                     | زما ملګری شو ، نو آیا تاسې به اوس زما ملګری خفه ک<br>د روغی جوړی په کولو کې هیڅکله وروسته والې ه |

ورسته کیږی همدومره بدی خپلی جرړی ټینګوی او په زړنو کې فاصله پیدا کیږی، په انجیل کې د حضرت عیسی علیه السلام دا نصیحت ډېر ایمان رڼوونکی دی: نو که ته د قربانی په ځای کې خپل نذر ورکوی او هلته تاته دریاد شی چې زما ورور له مانه ګیله من دی، نو همالته د قربانی په ځای کې خپل نذر پریږدی او ولاړ شئ خپل ورور پخلا کړی او بیا نذر ورکوئ د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: د خلکو اعمال په هفته

کې دوه ورځی یعنی همه صيبه وسنه او پنج شنبه وړاندی کیږی او هر مومن کې دوه ورځی یعنی هره دوشنبه او پنج شنبه وړاندی کیږی او هر مومن بخښل کیږی پرته له هغه چا چې د چا په زړه کې د خپل مومن ورور سره دښمنی وی ویل کیږی چې دی پریږدی چې دوی پخپلو منځو کې روغه وکړی .

چانه معلومه ده چې راتلونکی وختونه د ژوندانه دی او که د مرګ او څوک پوهیږی چې بیا به د دوشنبی یا پنجشنبی ورځ وګوری او که نه نو بیا د زړه په پاکوالی او د دوستانو د ګیلو په لری کولو کې وروسته والی ولی او په څه امید باید وشی؟ آیا د آخرت پر ورځ ایمان لرونکی کوم هوښیار انسان دی ته تیار دی چې هغه دی له بغض او کینو نه ډک، تیاره او بی رحمه زړه د الله جل جلاله حضور ته ولاړ شی

له دی سره سره دا خبره هم په ذهن کې ولری چې کله ستاسې دوست د خپلی غلطی اعتراف وکړی او معافی وغواړي نو د هغه عذر ومنی او بخښنه ورته وکړی

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: چا چې مسلمان ورور تــه په خپله غلطی عذر وکړ او هغه یې عذر ونه مانه، پردی سره هغه دومره ګناه وکړه لکه د یوه ناروا څیز په اخیستلو کې چې په چا د تیری ګناه وی

🐼 د دوستانو له لوری که کومه خبره ستاسې د مزاج پر خلاف هـم وی نو تاسې خپله ژبه په واک کې وساتی او په ځواب کې هيڅکله بده خبره يا بد ژبی مه کوی، بلکې په حکمت او نرمی سره خبر وځنډوی

|                    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                    |
|--------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| 144                | باات فالثوة على عليه المرابع                                             |
| ت موسى عليه        | د حضرت محمد صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: حضرت                         |
| فپلو بنده ګانو     | السلام لدالله جل جلاله نه پوښتنه وكړه، اى زما ربه؛ تاته پخ               |
| کړ: هغه څوک        | کې څوک تر ټولو زيات محبوب دی، الله جل جلاله خواب ور                      |
| كوه] .             | چې د انتقام اخستلو د توان لرلو سره سره بخښنه وکړي [ مش                   |
| ن په تله کې به     | نبي صلى الله عليه وسلم دا هم فرمايلي دي چې: د مومز                       |
| ، کیږی هغه به      | چې د قيامت په ورځ كوم څيز تر ټولو زيات وزن دار كيښودل                    |
| لى چې په ژبه       | يې ښه اخلاق وی، او هغه څوک د الله جل جلاله ډېر بديل                      |
|                    | بیحیا خبری کوی او بد ژبی کوی .                                           |
| <b>عريف په دری</b> | حضرت عبدالله بن مبارک رحمه الله علیه د ښو اخلاقو ت                       |
|                    | خبرو سره کړی دی :                                                        |
|                    | <ul> <li>(١) چې کله له چا سره مخامخ شی نو په خندا او موسکا ور</li> </ul> |
| •(                 | ۲) د الله جل جلاله په محتاجو او اړو خلکو لګښت وکړی                       |
|                    | <ul><li>(۳) او چاته تکليف ونه رسوی .</li></ul>                           |
|                    | د حضرت عايشه رضي الله عنها وينا ده چې نبي صلي ا                          |
|                    | فرمايلي : د الله جل جلاله په نظر کې به د قيامت په ورځ ت                  |
| ه ناسته ولاړه      | څوک وی د چا د بد ژبی او بدو خبرو له امله خلک ورسر                        |
|                    | پریږدی [صحیح بخاری، صحیح مسلم ]                                          |
| ا نه شی او په      | 🐼 د خپلو دوستانو له اصلاح او روزنی هیڅکله بی پرو                         |
| نه ږدی چې د        | خپلو دوستانو کې هغه ناروغي هيڅکله پيدا کيدوته پري                        |
|                    | اصلاح او سمون په لاره کې تر ټولو ستر خنډوی ( ځان خو                      |
|                    | دوستان تل دی ته تیار کړی چې خپلی سهوی او خطاګانی اح                      |
|                    | د خپلو غلطيو به منلو کې له زړورتوب نه کار واخلی او دا                    |
| ِ د ځان په بی      | نظر کې ونيسۍ چې د خپلو ګناهونو په احساس نه کولو او                       |
|                    | کناه کڼلو نفس ته بد ترينه غذا ورکول کيږي .                               |
| ى ښودلو ، پە       | په اصل کې د ښودانۍ ( رياء ) لپاره څان عاجز او بې وس                      |
| , دا ډېر آسان      | خبرو کې ځان وړوکې ګڼل او په کړو وړو کې تواضع کول                         |

کارونه دی، خو پخپل نفس سختی منل خپل کناهوند او سهوی په ساړه



پاوا ښادو و وندان آولي ..... دماغ اوريدل او منل او د خيل ځان پر خلاف د دوستانو تنقيدونه زغمل ډېر ګران کار دی، خو رښتونی دوست هغه دی چې له ریښتیا سره سره یو د بل ژوندون تر نظر لاندی وساتی او له دی لاری د یو بل په اصلاح کولو له کبر او ځان خوښونې ځانونه وژغوړي .

پيغمبر إكرم صلى اللہ عليه وسلم فرمايىدرى خبرى په هلاكت كې غورځوونکي دي:

(۱) داسی غوښتنه چې انسان يې تابع او غلام شي. (۲) داسي حرص چې لارښود وګڼل شي او سړي يې پيروي وکړي. (۳) ځان خوښونه ... او دا ناروغي په دې درې واړوکي زياته خطرناکه ده [ىهبقى، مشكوه]

تنقيد او د ځان حساب کول دا يو داسې نشتر دی چې د اخلاقي وجود ټولي بدي بيرون وباسي او په اخلاقي قوتونو کې د په زړه پوري زياتوالي کولو د وګړی او ټولنۍ په ژوندانه کې نوی روح پوه کوی، د دوستانو په احتساب او تنقید برروسیدل، پوزه مو نجول او ځان تری بی پروا گڼل هم هلاکت دی او د دغه په زړه پوری فريضي په ادا کولو کې سستي کول هم هلاکت دی .

د دوستانو پر لمن مو چې تور داغونه ښکاره شي نا آرامي احساس کړي او د لري كولو لپاره يې حكيمانه لاري چاري غوره كړي او همدا رنگه پخپله هم دوستانو ته په پراخه زړه او تواضح سره د دی وخت ورکړی چی هغوي ستا نور داغونه درته ښکاره کړی او چې کله هغه دا ترخه تجربه سرته ورسوي، نو د خپل ځان د غټ ګڼلو پر ځاي په ډېره سره سينه پراخه زړه او احسان منني په ولولو د هغه تنقيد ومني او د اخلاص او مهرياني يي شکریه ادا کړی، نبی صلی الله علیه وسلم د مثالی دوستی دغه څرنګوالی په یوه بليغ تمثيل سره داسي واضح كړي دي: له تاسي هر يو ( د خپل ورور اثينه ) ده نوكه پخپل ورور کې کومه خرابي وګوري هغه لري کړي [ جامع ترمذي ] په دې مثال کې پنځه داسې روښانه نښې ښکاري د کومو په نظر کې

نيولو سره چې تاسې خپله دوستي واقعي او مثالي دوستي ګرزولاي شي.

(۱) آئيند ستاسې داغوند هغه وخت تاسې ته در ښکاره کوی چې کله ز۱) آئيند ستاسې داغوند هغه وخت تاسې ته در ښکاره کوی چې کله تاسې د خپلو دغونو د ليدلو په خاطر د شيشی مخی ته ودريږی، او چې کله تاسې له مخی را ديخوا کيږی نو هغه هم مکمله چوپتيا غوره کوی. دارنګی تاسې هم د خپل دوست عيبونه ورښکاره کړی چې کله هغه خپل ځان ستاسې مخی ته د تنقيد لپاره وړاندی کړی او په پراخه زړه د تنقيد او احتساب وخت درکړی او تاسې هم احساس کړی چې دا مهال د ده ذهن د تنقيد او اوريدو لپاره تيار ډی او په زړه کې يې د اصلاح منلو ولولی موجونه وهی او که تاسې پورته ډول حالت نه وينی نو په حکمت سره خپل خبره د کوم بل وخت لپاره وساتی او چوپتيا غوره کړی او د هغه ( دوست ) په نشتوالی کې دومره احتياط وکړی چې ستاسې پر ژبه داسې کومه خبره رانشی، چې د هغه د کوم عيب په لوری اشاره پکی وی ځکه دا غيبت دی سره غيبت سره زړنه يو ځای کيږی نه بلکې جدا کيږی .

(۲) آئيند د مخ هغه داغونه سم سم ښيې چې په واقعې ډول پرې موجود وي، نه يې لږ ښايې او نه يې شمير زياتوي، بيا آئينه د مخ هغه عيبونه ښكاره كوى چې هغې ته مخامخ وى هغه پټ عيبونه نه لټوى او نه يې په لټولو لټولو د عيبونو كومه خيالى عكاسى وړاندى كوى، دا رنګى تاسې هم خپل دوست ته د هغه عيبونه پرته له كموالى او زياتوالى بيان كړى، نه خو يې بى ځايه چاپلوسى سره عيبونه پټ كړى او نه د خپلى وينا په زور هغه زيات كړى او بيا يوازى هماغه عيبونه بيان كړئ چې په عام ژوندانه كې تاسې پكى ليدلى وى، لټه او تجسس ورېسى مه كوئ، پټ عيبونه لټول كوم اځلاقى خدمت نه دى، بلكې يو تباه كوونكى او اخلاق سوزوونكى عيب دى

نبی صلی الله علیه وسلم یو ځلی ممبر ته وخوت او په ډېر لوړ اوازی یې حاضرینو ته خبرداری ورکړ: د مسلمانانو په عیبونو پسی مه کیږی، څوک چې د خپل مسلمان ورور په پټو عیبونو پسی وی، نو بیا الله جل جلاله د هغه پټ عیبونه ښکاره کوی او د چا عیبونه چې الله جل جلاله ښکاره کوی نو هغه جل جلاله به یې رسوا رسوا پریږدی، که څه هم هغه پخپل کور کې دننه کښینی [ جامع ترمذی ] ۲۸۷ آئیند د هر ډول غرض او مقصد پرته خپل فرض ادا کوی او هر څوک (۳) آئیند د هر ډول غرض او مقصد پرته خپل فرض ادا کوی او هر څوک چې د هغی په مخ کې خپله څیره وړاندی کړی، هغه له کوم لالچ پرته د هغی صحیح صحیح نقشه د هغه مخی ته ایږدی، نه له چا سره بغض او کینه کوی او نه له چا نه انتقام اخلی، تاسې هم له ځانګړیو اهدافو د بدل اخیستلو له ولولوو حسد او کینی او هر ډول بدنیتی نه په پاکوالی سره بی لالچه احتساب وکړی او ځکه دا کار وکړی چې ستاسې دوست خپل ځان سم او برابر کړی لکه څنګه چې آئینی ته په کتو سړی ځان جوړوی او سینګاروی.

(۴) په آئينه کې خپل د صحيح عکس په ليدلو نه څوک له چا سره خبری ترځی کوی او نه له غوسی نه بی واکه کيږی چې د آئينی ماتولو حماقت وکړی بلکې په فوری ډول د خپل ځان په جوړولو او سينګارولو اخته کيږی او په خپل زړه کې د آئينی د ارزښت په احساس کولو د حال ژبه د هغی شکريه ادا کوی او وايی چې واقعاً آئينی زما په جوړولو او سينګارولو له ما سره ډېره مرسته وکړه او خپله فطری دنده يې سرته ورسوله او بيا په خورا احتياط سره د بل وخت لپاره هغه په محفوظ ځای کې ساتی، دغه رنګی په وړاندی کيږدی، نو تاسې په غوسه کې پر خپل دوست ځوابی حمله ونکړی، بلکه د هغه شکريه ادا کړی چې هغه ستاسې دوست ځوابی حمله او نه يوازی دا چې په ژبه بلکې له زړه نه د هغه د شکر يې په ادا کولو له همدی ګړی نه د خان اصلاح او روزنی لپاره فکر وکړی او په خورا پراخ همدی ګړی نه د خان اصلاح او روزنی لپاره فکر وکړی او په خورا پراخ همدی ګړی نه د خان اصلاح او روزنی لپاره فکر وکړی او په خورا پراخ همدی ګړی نه د خان اصلاح او روزنی لپاره فکر وکړی او په خورا پراخ همدی ګړی نه د خان اصلاح او روزنی لپاره فکر وکړی او په خورا پراخ همدی ګړی نه د خان اصلاح کې روزنی لپاره فکر وکړی او په خورا پراخ هغه غوښتنه وکړی چې په راتلونکی کې هم تاسې ته خپلی ارزښتناکی مشوری درکړی.

(۵) او اخري اشاره دا ده چې له مسلمانانو هر څوک د خپل ورور آئينه ده او ورور د ورور لپاره د اخلاص او محبت مجسمه وی، وفادار او خير خواه يې وی همدرد او غم شريک يې وی، ورور چې په تکليف کې ووينی مړاوی کيږی او چې خوښ يې وګوری تر او تازه کيږی، نو ځکه چې ورور او دوست

باعاً دُوْنَانَ أَدَانِ اللَّهِ عَلَى عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ

کوم تنقید کوی، په هغې کې به بی اندازی زړه سوی او غم خوری وی، محبت او اخلاص به وی، بی اندازی دردمندی او خیر غوښتنه به وی او د خیر خبره به یې د اصلاح آئینه وی، او له داسې تنقید نه د ژوندانه جوړولو او د زړونو د یو ځای کیدلو هیله کیدای شی .

۲۵۰ له دوستانو سره د اخلاص او محبت د ښکاره کولو او د مینی محبت د لازیاتولو لپاره یو بل ته سوغاتونه ولیږی، د سوغاتونو په را کړی ورکړی سره زړونه نږدی کیږی او مینه زیاتیږی د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: یو بل ته سوغاتونه ولیږی، په خپلو منځو کې به مو مینه پیدا شی او د زړونو خیری او لریوالی به مو له منځه ولاړ شی [ مشکوة ]

نبی اکرم صلی الله علیه وسلم به پخپله صحابه کرامو ته سوغاتونه ورکول او د هغه صحابه و به هم پخپلو منځو کې يو بل ته سوغاتونه ورکول .

د سوغات او هديی ورکولو پر وخت خپل حيثيت په نظر کې ولری او دا فکر مه کوی چې تاسې چاته تحفه ورکوی هغه دی ارزښتناکه او قيمتی وی، هر څه چې مو په وس کې وی وريی کړی ارزښتمنتيايی ستاسې په اخلاص پوری اړه لری او همدا اخلاص او ولولی زړونه سره نږدی کوی، د سوغات ارزښت يې نه يو ځای کوی، همدا ډول د دوست سوغات هم سپک مه ګڼی، د هغه اخلاص او مينه په نظر کې ولری

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: که ماته څوک په تحفه کې د سپرلی یو پښه هم راکړی نو زه به یې خامخا قبوله کړم او که څوک رابانـدی د ډوډی په بلنه کې یوه پښه وخوری نو زه به خامخا د هغه بلنی ته ورځم[جامع ترمذی]

د تحفى په بدله كې تحفه خامخا وركړى، نبى صلى الله عليه وسلم به همداسې كول، د هغه په نظر كې غوره سوغات د خوشبويى وه، تاسې هم دغه تحفه غوره وګڼى او په اوسنيو حالاتو كې كتاب هم غوره تحفه ده. په دى لړ كې كله كله يو ځاى د خوراك څښاك انتظام كوى، دوستان خپل كور ته د خوړو لپاره راوبولى، دوستان او ملګرى مو چې وغواړي په ډېره خوښى وركره لاړ شى، په دى سره د مينى او اخلاص ولولى زياتيږى او ټينګيږى،



۲۹۳۹ کې ۵ رونان ۱۹۹۵ کې د با ده چې نبی اکرم صلی الله علیه وسلم د حضرت انس رضی الله عنه وینا ده چې نبی اکرم صلی الله علیه وسلم فرمایلی: کوم سړی چې خپل مسلمان ورور ته د خوښی او خوشحالی کومه خبره رسولی وی او په هغه خبره یې هغه خوشحاله کړی وی، الله جل جلاله به د قیامت په ورځ هغه بنده خوشحاله کړی [ طبرانی ]

کې تر ټولو غوره راز ساتونکی شی، چې دوست مو پر تاسې باور وکړی او که د زړه خبره درته ووایی نو هغه وساتۍ او هیڅکله د دوست باور ته زیان مه رسوی، خپله سینه د رازونو خزانه کړی، چې دوستان مو در څخه له ویری ترهی پرته مشوره واخلی او تاسې دوستانو ته ښی مشوری ورکړای شی او مرسته ورسره وکړای شی.

حضرت عمر رضي الله عنه فرمايي چي حفصه رضي الله عنها چي كونده شوه نو زه عثمان رضي الله عنه ته ولاړم او ورته مي وويل چې كه ستا خوښه وى نو چې د حفصه رضي الله عنها نكاح درته وتړم، عثمان رضي الله عنه وویل زه به په دی باب غور وکړم، ما تر څو شپو پوری انتظار وکړ بیا عثمان رضي الله عنه ماته راغي او وي ويل زما اوس د واده كولو خيال نشته، زه بيا حضرت ابوبكر صديق رضي الله عنه ته ورغلم او ورته مي وويل چې که ستاسي خوښه وي نو حفصه رضي الله عنها په خپله نکاح کې اخيستلای شی هغه چپ پاتی شو او هيڅ ځواب يې رانکړ، ماته د هغه چوپتیا ټوکی ښکاره شوی بلکې تر عثمان رضی اللہ عنه زیاتی ټوکی راته ښکاره شوی او په دی ډول څو ورځی تیرې شوی، بیا نبی ﷺ د حفصه رضي الله عنها پيغام راوه ليره او ما له نبي صلى الله عليه وسلم سره د حفصه رضى الله عنها نكاح وكره، له دى نه وروسته يوه ورخ حضرت ابویکر رضی اللہ عنہ راغی او وی فرمایل: تا ماتہ د حفصہ رضی اللہ عنہا یادونه کړی وه او ما چوپتیا اختیار کړی وه کیدای شی زما په چوپتیا تاسی ته تكليف رسيدلي وي؟ ما ورته وويل هو! تكليف خو را رسيدلي و، وي فرمايل ماته معلومه وه چې د رسول الله 紫 پخپله دا ډول فکر دی او دا د هغه راز و ، چې ما يې ښکاره کول نه غوښتل که نبۍ اکرم صلی الله عليه

ا سلام کې د (زوندان آدان پ وسلم د حفصه رضي الله تعالى عنها يادونه نه واي كړي نو ما به خامخا ستا خبره قبوله كرى وأي [صحيح بخاري]

حضرت انس رضي الله عنه وايي يوه ورځ په هلکانو کې لوبيدم چې په دی کی نبی صلی اللہ علیہ وسلم تشریف راووړ او پر مونر یی سلام واچولو، بيا يې زه په يوه کار پسې وليږلم، ما په هغه کار کې ناوخته کړ، د كار نه چې فارغ شوم او كورته ولاړم، نو مور راڅخه پوښتنه وكړه دومره وخت دی چیری تیر کرا ما ورته وویل نبی صلی الله علیه وسلم پخپله یو ضرورت پسې ليږلې وم، وي ويل: څه ضرورت و؟ ما ورته وويل: هغه د راز خبره ده، مور راته وويل، كوره د رسول الله صلى الله عليه وسلم راز چاته مدوايد [صحيح مسلم]

🐼 په ټولنيزو اخلاقو کې داسې پراختيا، هر اړخيزتوب، صبر او حوصله پيدا کړي چې د هر ډول ذوق او طبيعت او هر فکر او ميلان لرونکي په تاسې کې بې اندازې کشش احساس کړي او تاسې د هر يوه ځانګړي ذوق او ميلان او د ځانګړی مزاج په خيال ساتلو داسې حکيمانه رويه وکړی چې د چا ولولو ته تري ضرر ونه رسيږي.

په خپل ځانګړي مزاج سره هر څوک مه تلي ، مه دا کوښښ کوي چې نور خلک د خپل طبيعت په قالب کې واچوی، د ذوق او ميلان اختلاف يوه فطری ښکلا ده، د فطرت ښکلا د مصنوعی ښکلا په بی ځایه هیلو مه مسخ کوی، هر دوست ته د هغه فطری مقام ورکړی او له هغه سره هماغه دول مينه وكړى او د هغه درنښت او درناوى وكړى او د خپلو هر اړخيزو اخلاقو په وسيله د هغه خپل ځان ته ديوال کولو کوښښ وکړي.

د نبي ﷺ هر اړخيز نبوغ همدا كمال و چې د هر ذوق او مواج انسان به د هغه په مجلس کې آرام مينده او د خپل طبيعت په حکيمانه خيال ساتلو به یې لږ کوټۍ پردیتوب نه احساس کاوه، د هغه په مجلس کې به د ابوبکر صديق 🐲 په څير شفيق او مهربان هم و او د عمر فاروق 🕸 په څير د ښکلی توری څښتن هم و او د حسان بن ثابت 🐟 په څیر له جنګه لرزيدونكي به هم و او د حضرت على كرم الله وجهه په خير د خيبر فاتح هم،

\_\_\_بادا شافوا د چه ولسا ب

د ابوذر غفاري 🐲 په څير فقير ډوله به هم و ، د عبدالرحمن بن عوف 🐗 په څير د مال او جمال څښتن هم، خو د نبي ﷺ غوره اخلاق، سپيڅلي کړه وړه ، رسا فکر او کمال تډېر و چې دی ټولو د څخه له دات سره بی ساری عاشقانه مينه لرله او نبي صلى الله عليه وسلم اهم د هغوي هر يوه دومره خيال ساته، چې هر يوه دا گڼله چې ښايي نبي صلى الله عليه وسلم ته تر ټولو زه ګران يم، او د همدې پراخو اخلاقو غورو فکر او تدبر او د بې اندازی ایثار له امله هغه له صحابه کرامو هغه مثالی ډله جوړه کړه چې پکې له فطري اختلافاتو سره سره هغه بي ساري يو اړخيزتوب، کلک اتحاد او تعاون او د قدر وړ مينه او الفت و، چې بشري تاريخ خپلې دغه صفحي پخپل ځای د خپل اوږده عمر حاصل ګڼی: ستاسې دوستی او ملګرتیاوی هغه وخت پر رښتیا سره ټینګی او دوام کیدای شی چې پخپلو ټولنیزو اخلاقو کې حکيمانه نرمي او خلا او بي اندازي صبر او تحمل پيدا کړي او په دوستانه اړيکو کې پيرزوينه ، بخښنه او تيريدنه ، سخاوتمندانه رويه او جذباتی قربانی، خپلمنځی مرستی او تواضع او عاجزی او د یو بل د ولولو خیال ساتل او د یو بل د جذباتو تر وروستی حده خیال وساتی، د نبي اکرم ﷺ له څو پيښو نه اټکل وکړي چې هغه په څومره لوړ اندازو پراخه زړه، صبر او زغم او پیرزوینی سره د خلکو د فطری اړتیاو، ولولو او كمزوريو لحاظ كاوه :

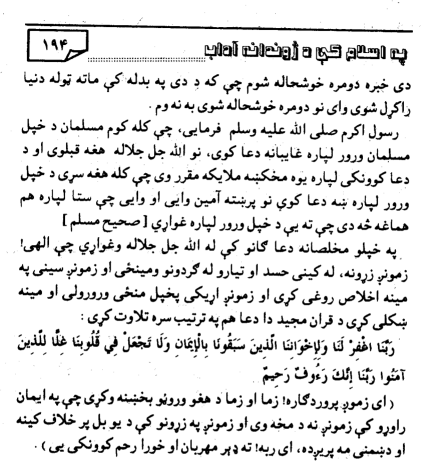
زه چې لمانځه ته راځم او زړه می غواړي چې اوږد لمونځ ادا کړم، بيا می د کومی ژړا آواز غوږو ته راځی نو زه لمونځ لنډوم، ځکه چې پر ما دا خبره درنده تماميږی چې زه د لمانځه په اوږدولو د ماشوم مور په تکليف اخته کړم [صحيح بخاری]

حضرت مالک بن الحویرث فرمایی چې: مونږ څو تنه همزولی ځوانان د دینی علم د زده کړی لپاره نبی صلی الله علیه وسلم ته ورغلو، مونږ شل ورځی له هغه سره پاتی شو، نبی صلی الله علیه وسلم ۲۰۹۵ مهریان او بی اندازی نرم معامله کوونکی و ۲ کله چې له هغه سره زمونږ شل ورځی تیری شوی نو) هغه محسوس کړه چې مونږ کور ته لیواله یو، نو هغه زمونږ څخه

پوښتنه وکړه، تاسې پخپلو کورونو کې څوک څوک پريښی او راغلی ياستی مونږ ورته د کور حالات وويل: نو هغه وفرمايل: ولاړ شی، خپلو ميرمنو او کوچنيانو ته ولاړ شی او د هغوي تر منځ په اوسيدو هغوي ته هم هغه څه ورزده کړی چې دلته مو زده کړی دی او هغوي ته په ښو کارونو ټينګار وکړی، پلانی لمونځ په پلان وخت او پلانی لمونځ په پلانی وخت ادا کړی او کله چې د لمانځه وخت راشی نو له تاسې نه دی يو اذان ووايی او چې څوک په تاسې کې علم او اخلاقو په لحاظ ښه وی هماغه دی د امامت لمونځ ادا کړی [صحيح بخاری اوصحيح مسلم]

حضرت معاويه بن حكم سلمى رضى الله عنه خپله قصه اوروى چې ما له نبى اكرم صلى الله عليه وسلم سره لمونځ ادا كاوه چې په دى كې يو سړى ته پرنجى راغى، په لمانځه كې زما له خولى نه يرحمك الله ووتلو نو خلكو ماته بركى بركى كتلو ما ويل الله جل جلاله دى تاسې روغ رمټ لرى ماته ولى بركى بركى كورى! بيا چې ما وليدل چې هغوي ماته د چوپ اوسيدلو وايى نو زه چوپ شوم، چې كله نبى اكرم صلى الله عليه وسلم له لمانځه څخه فارغ شو، (زما مور او پلار دى له هغه نه خار شى) ما له خاتم الانبياء حضرت محمد صلى الله عليه وسلم نه غوره ښوونكى او روزونكى نه لومړى ليدلى او نه وروسته، هغه نه زه ورټلم، نه يې ووهلم او نه ېې راته بد رد وويل، يوازى دومره يې راته وويل دا لمونځ دى، په لمانځه كې خبرى اترى كول ښه نه دى، لمونځ خو د الله جل بدلاله د ياكى بيانولو نوم دى،

یه خصوصی ډول دعاګانی وکړی، پخپله هم دوستانو ته دعاګانی وکړی او له هغوي نه هم د دعا کولو غوښتنه وکړی دعا د دوستانو په مخ کې هم وکړی او د هغوي په غیر حاضری کې هم د غیر حاضری پر وخت د دوستانو خیال وساتی او د هغوي د نوم اخیستلو سره هم ورته دعا وکړی حضرت عمر فاروق رضی الله عنه وایی ما له پیغمبر اکرم تر نه د عمری اجازه وغوښته، هغه ماته د اجازی راکولو سره سره وفرمایل ای زما وروره! مونې پخپلو دعاګانو کې مه هیروه، حضرت عمر رضی الله عنه وایی زه په



پاما شافوا د په اوليا شاه

د کوربه توب آداب

ی د میلمه په راتلو مینه او خوشحالی ښکاره کړی او په ډیره پراخه ټنډه، پراخ زړه او عزت درناوی سره ورته ښه راغلاست ووایی، تنګ زړیتوب، سره وضعه او په تروه ټنډه ورسره هیڅکله مه مخ کیږی

د پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده څوک چې پر الله ﷺ او اخرت ايمان لرى هغه بايد د خپل ميلمه قدر او عزت وكړى [صحيح بخارى، صحيح مسلم]

په زړه رغاونه ( خاطر تواضع ) کې هغه ټولی خبری شاملی دی چې د میلمه د عزت او درناوی آرام او راحت، سکون او د ولولو د تسکین لپاره وی، په ښو اخلاقو او پراخه ټنډه ښه راغلاست ویل، د ټوکو ټکالو په خبرو یې زړه خوشحالول، په عزت او درناوی یې د ناستی ولاړی اننظام کول، د خپلو معززو دوستانو سره یې پیژندګلوی کول، د هغه د اړتیاو خیال ساتل، په ډېره خوشحالی او پراخ زړه یې د خوراک څښاک شیان ترتیبول او پخپله یې په قدر او درناوی کې مشغولیدل دا ټولی خبری د میلمه په قدر ( اکرام ضیعف ) کې شاملی دی

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم تہ بہ چې کوم قدرمن میلمنہ راتہ هغه به یی پخپلہ قدر او درناوی کاوہ

كله به چې رسول اكرم صلى الله عليه وسلم ميلمه ته پر خپل دستر خوان خوراك وركوله نو هر ځلى به يې ورته فرمايل: خورى نوره وخورى، كله به چې ميلمه ښه موړ شو او انكار به يې كاوه بيا به هغه ټينګار نه كاوه نيك د ميلمه په راتك سره تر ټولو لومړى هغه ته سلام وكړى او د خير خيريت پوښتنه ترى وكړى، په قران مجيد كې دى ، هُلْ أَتَاكَ حَدِيتُ ضَيْف إِبْرَاهِيمَ الْمُكْرَمِينَ () إِذْ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلَامًا قَالَ سَلَامَ قَوْمٌ مُنكَرُونَ ب العلم عليه السلام د قدرمنو ميلمنو حكايت هم ( ايا تاسې ته د ابراهيم عليه السلام د قدرمنو ميلمنو حكايت هم رسيدلى دى، چې كله هغوي وركره راغلل نو له راتګ سره يې سلام وكړ، ابراهيم عليه السلام يې په ځواب كې سلام وكړ) نه ښه خواړه چې مو په توان كې وى د ميلمه مخې ته كيږدى، د حضرت ابراهيم عليه السلام ميلمه چې كله راغى، نو حضرت په سملاسى توګه د هغه د خوراك څښاك په ترتيب پيل وكړ او كوم چاغ خوسكى يې چې لاره د

هماغی غوښه يې سره کړه او په مخ کې يې ورته کيښوده په قران مجيد کې دی: فَرَاغَ اِلَى أَهْله فَجَاءَ بعجْل سَمِينَ قَرَّبَهُ (نو په منډه کورته ولاړ يو څو رب خوسکی يې حَلال کړ اَوَ سور يې کړی رايی ووړ او د ميلمنو مخی ته يې وړاندې کړي

َفَرَاعُ إِلَى اَهلِهِ يو مفهوم دا هم دى چې هغه عليه السلام شان كور ته د ميلمنو د زړه رغاونى ( خاطر تواضع ) لپاره ولاړ ځكه چې ميلمنو ته د ښودانى او احسان بارونى له مخى چې د ميلمنو د قدر كولو لپاره مندى تړى وى، نو هغه له شرمه كوربه له تكليف كولو نه منع كوى، او دا نه خوښوى چې د هغه له امله كوربه د بى اندازى تكليف سره مخ شى او بيا د ميلمه لپاره وخت نه وى چې په زړه پورى قدر يې وكړى.

پيغمبر اکرم صلى الله عليه وسلم چې د ميلمنو د زړه رغاونى لپاره مومنان څومره هڅولى د هماغه نقشى په کښلو حضرت ابو شريح که وايى: زما دى دوه سترګو ليدلى او دى دوه غوږونو اوريدلى چې کله نبى ﷺ دا لارښوونه کوله ، کوم وګړى چې پر الله جل جلاله او د اخرت په ورځ ايمان لرى، هغوي بايد د خپلو ميلمنو درناوى وکړى د ميلمه د انعام لومړى وخت لومړى شپه او ورځ ده [صحيح بخارى، صحيح مسلم]

په لومړی شپه او ورځ میلمه د کوربه کره په انعام سره د تعبیر مفهوم دا دی، چې لکه څنګه چې انعام ورکونکی د زړه په بی اندازی خوښی او د مینی نه په ژورو ولولو سره د انعام د ورکړی په وخت روحانی خوښی احساسوی، همدا ډول کیفیت باید په لومړی شپه او ورځ د کوربه هم وی او

ينا**وا ساينو) د** چه وليان اور

لکه څنګه چې انعام اخستونکی د خوښی او خوشحالی ته په ډکو ولولو د انعام ورکوونکی د احساساتو په قدر کولو انعام اخیستل خپل حق ګڼی او اخلی یې، بس همدا پورته ډول عمل باید په لومړی شپه او ورځ میلمه هم وکړی او له شک او شرم پرته د خپل حق ګڼلو تر څنګ د خوښی او نږدیوالی په ولولو د کوربه پیشکش باید قبول کړی

ایک د میلمه له راتګ سره د هغه د بشری اړتیاو احساس وکړی د رفع حاجت لپاره تری پوښتنه وکړی، د لاس پښو او مخ مینځلو چاره یې وکړی، که اړتیا یی وی د غسل کولو چاره یې هم وکړی، د خوراک څښاک وخت وی او که نه بیا هم تری پوښتنه وکړی او په داسې ښه طریقه چې میلمه ستاسې په تکلیف انکار ونه کړی، په کومه کوټه کې چې د میلمه د ناستی او ملاستی ترتیبات مو نیولی وی هغه وښایی میلمه ته ووایاست

د ټل لپاره له ميلمه سره مه کښينی او همدا رنګه يې ټوله شپه په ناسته مه خفه کوی، تر څو ميلمه ته د آرام کولو وخت په لاس ورشی او د خفګان احساس ونه کړی ، حضرت ابراهيم عليه السلام ته چې کله ميلمه راغی، نو د هغوي د خوراک څښاک د انتظام کولو لپاره يو څه وخت له هغوي نه جلا شو.

د میلمنو په خوراک څښاک خوښی احساس کړی، تنګ زړیتوب، کړاو او سوز مه احساسوی میلمه زحمت نه بلکه رحمت دی او د خیر او برکت وسیله ګرځی، او الله جل جلاله چې څوک تاسې کره راولی، د هغه د رزق هم تاسې ته درکوی، هغه ستاسې پر دسترخوان ستاسې برخه نه خوری، خپله برخه خوری او ستاسې په عزت او درناوی کې د زیاتوالی لامل کیږی. نوری د میلمه د پت او حیا هم خیال ساتی او د هغه حیا او پت خپله حیا او

پټ وګڼۍ، ستاسې د میلمه پر ناموس که څوک حمله وکړی نو دا د خپل پت او ناموس پر خلاف حمله وګڼۍ .

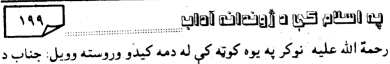
قران مجيد فرمايي: چې کله د حضرت لوط عليه السلام پر ميلمنو د کلی خلکو په بدنيتی سره حمله وکړه نو هغه عليه السلام د دفاع لپاره ودريده او وی ويل دا خلک زما ميلمانه دی، له دوی سره په بده رويه کولون ما مه

| 191                              | باعاً شادغواً و لك السار ب                                       |
|----------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| لَ إِنَّ هَؤُلَاءٍ ضَيْفِي فَلَا | رسوا کوی د دوی رسوایی زما رسوآیی ده : قَال                       |
| فلکو )! دا زما میلمانه           | تَفْضَحُونِي()وَاتَقُوا اللَّهَ وَلَا تُخْزُونِي ( لوط وويل: ﴿ - |
|                                  | دى، ما رسوا نه كړى له الله وويريږي او زما له بي پټر              |
| لتني پوره کړي، تر درې            | 🕰 تر دري ورځو پورې په ډېره مينه د ميلمنو غوښ                     |
| لو کې بايد د مومن زړه            | ورځو میلمستیا د میلمه حق دی او د حق په ادا کوا                   |
| اونه وشی، نو ځکه په<br>، مرک     | پراخه وی، لومړی ورځ یې په خاص ډول زړه رغ                         |
|                                  | لومړي ورځ د ميلمستيا ځانکړي خيال وساتي، په                       |
| لارښوونه ده.                     | هغه خاص انتظام نه و څه بده خبره نه ده، د نبی 🕊                   |

وَالْضَّيَافَة ثلاثَةُ آيَّامٍ فَمَا بَعَدَ ذَالِكَ فَهُوُ لَهُ صَدَقَة [صحيح بخارى، صحيح مسلم] ميلمستيا تر درًى ورځو ده له دى وروسته چې كوربه څه كوى هغه د هغه لپاره خيرات دى

الله د میلمنو خدمت کول خپل اخلاقی مسئوولیت وګنی او میلمانه خپلو نوکرانو یا اولادونو ته د سپارلو په ځای پخپله د هغه د خدمت او آرام لپاره ملا وتړی، نبی ﷺ به د معززو میلمنو قدردانی پخپله کوله، حضرت امام شافعی رحمة الله علیه چې د امام مالک رحمة الله علیه کره ولاړ او میلمه شوو نو امام مالک رحمة الله علیة په ډېر عزت او درناوی په یوه کوټه کې ویده کړ، د سهار پر وخت امام شافعی رحمة الله علیه واوریدل چې چایې دروازه وټکوله او په ډېره مهریانی یې ورته غږ کړ، پر تاسې دی د الله رحمت وی د لمانځه وخت شویدی، امام شافعی رحمة الله علیه ژر پاسید، وولاړ دی، امام مالک رحمة الله علیه په لاس کې د اوبو ډکه کوزه نیولی ولاړ دی، امام شافعی څخه یو څه وشرمیدو امام مالک رحمة الله علیه پری پوه شو او په ډېره مهریانی سره یې ورته وویل: وروره! هیڅ فکر مه کوه د میلمه خدمت کول خو پکار دی

ی میلمانه له ځانه سره له دیره کولو نه وروسته هغه ته بیت الخلاء وښاست د اوبو کوزه ورکړی، د کعبی لوری ورته وښایاست، د لمانځه څای او مصلی ورته برابره کړی، امام شافعی رحمة الله علیه ته د امام مالک



رحمه الله عليه الوكر په يوه كويه كې له دمه كيدو وروسته وويل: جناب د كعبى لورى دا دى، د اوبو لوښى دلته ايښودل شوى دى، بيت الخلاء دى لورى ته ده.

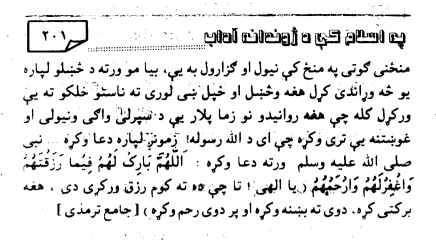
ته د خوړو لپاره چې کله لاسونه مینځی نو لومړی خپل لاسونه ومینځی او پر دسترخوان کینی او بیا د میلمنو لاسونه ومینځی امام مالک رحمة الله علیه چې کله همداسی وکړل، نو امام شافعی رحمة الله علیه یې تری د لامل پوښتنه وکړه، نو وی فرمایل: له خوړو د مخه باید کوربه لاسونه ومنځی او پر دسترخوان کینی او میلمنو ته ښه راغلاست ووایی، او له خوړو وروسته باید د میلمه لاسونه لومړی مینځی او تر ټولو وروسته دی کوربه لاسونه مینځی، کیدای شی چې په پاڅیدو کې بل میلمه راشی

به پر دسترخوان د خوراک څښاک وسایل او لوښی د میلمنو له شمیره زیات کیږدی کیدای شی چې د خورو په دوران کې بل څوک راشی، او بیا د هغه لپاره منډی ترړی وهل پیښ شی، او که لوښی او سامان له لومړی سره نه موجود وی، نو راتلونکی هم د سپکتیا په ځای درناوی احساسوی .
 د میلمنو لپاره د قربانی نه کار واخلی، پخپله تکليف وزغمی او میلمنو ته آرام ورسوی .

یو ځلی یو سړی د نبی ﷺ په خدمت کې حاضر شو او وی ویل محترما! زه له ولږی ناتوانه یم، هغه کومی میرمنی ته خبر ولیږه چې د خوړو لپاره چې څه موجود وی راوه یې لیږی، ځواب راغی پر هغه الله جل جلاله سوګند چې ته یې پیغمبر رالیږلی یې، دلته خو له اوبو پرته بل هیڅ نشته، سا هغه چې ته یې پیغمبر رالیږلی یې، دلته خو له اوبو پرته بل هیڅ نشته، سا هغه د بلی میرمنی رضی الله عنها کره ځواب ولیږه او له هغی هم دغه خواب راغی، ان تر دی چې هغه د ټولو میرمنو کړه ځوابونه ولیږل او د ټولو څخه هم دا یو ځواب راغی، بیا هغه خپلو صحابه رضی الله عنهم ته متوجه شو او وی فرمایل: د نن شپی لپاره دغه میلمه څوک قبلوی، یوه انصاری صحابی وویل: یا رسول الله! زه یې قبلوم، انصاری میلمه خپل کورته بوته او کورته ولاړ میرمنی ته یې وویل: زما سره دا د رسول الله صلی الله علیه وسلم میلمه دی، د ده احترام او درناوی وکړه، میرمنی یې وویل: زما سره

| باط قاضوا مرجع والعار من                                                                                                                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| چه بالت از شرع کا دی کان                                                                                                                        |
| خو يواری د نوچنيانو د نورات پوره نوره شد ) مسابق يې نوره کيږدي<br>بل څه تير يې باشه ويده يې کړه او چې کله د ميلمه په مخ کې خواړه کيږدي                                              |
| ېن حصير يې جمد کور يې چې د دې د ميلمه سره کينو، چې هغه دا<br>نو په څه پهانه چراغ مړ کړه او په خوړو به د ميلمه سره کينو، چې هغه دا                                                   |
| احسابیہ ونکری جب مون ورسرہ یہ خورو کی شریک نہ یوں 😜                                                                                                                                 |
| په دې دول ميلمه په مره کېده خواره وخوړل او د کور خلکو شپه په ولږه نيره                                                                                                              |
| کے دیسران جب کلہ دغہ صحاب دنیں صلی اللہ علیہ وسلم یہ حدمت کی                                                                                                                        |
| کې حاضر شو، نو هغه صلی الله علیه وسلم یې په لیدو سره وفرمایل<br>کې حاضر شو، نو هغه صلی الله علیه وسلم یې په لیدو سره وفرمایل                                                        |
| تاسې دواړو چې بيګاه له ميلمه سره کومه ښه رويه کړی هغه د الله جل<br>جلاله ډېره خوښه شوه [صحيح بخاری، صحيح مسلم]                                                                      |
| جلاله ډېره خوښه شوه الصعيع بخاری. عليمي مره نا ځوانی او وچ<br>ایک که ستاسې ميلمه په کوم وخت کې له تاسې سره نا ځوانی او وچ                                                           |
| سترګې کړی وی بیا هم تاسې ورسره د خورا پراخ زړیتوب، سخاوت، او                                                                                                                        |
| جدانيدي نه کار واخلي                                                                                                                                                                |
| حضرت الم الأحوص حيشي رضي الله عنها دخيل پلار به باب قصه فوي،                                                                                                                        |
| چې يو ځلي هغه له نبې صلى الله عليه وسلم نه پوښتنه وكړه، كه زه د چا په<br>چې يو ځلي هغه له نبې صلى الله عليه وسلم نه پوښتنه وكړه، كه زه د چا په                                      |
| چې يو على تصد ت بې على<br>ځاى تيريږم او هغه زما د ميلمستيا حق ادا نه كړى او بيا څو ورځى وروسته هغه<br>زمونې پر ځاى تيريږى نو ايا زه د هغه د ميلمستيا حق ادا كړم؟ او كه د ناځوانى او |
| زمون پر حای نیریږی تو آیا ره د شعه د نیمنسټ می در اور د د معه د کلیمنت می در اور د د معه و کړه .<br>نامردی بدله تری واخلم ؟ نبی صلی الله علیه وسلم ورته لارښوونه وکړه .             |
| ای ته به ه جال کې د هغه د میلمستیا حق ادا کړه ا مشخوه ا                                                                                                                             |
| اله میلمه نه د ځان لپاره د خیر او برکت د دعا غوښتنه وکړی، په                                                                                                                        |
| خانگی، ته <b>که که میلمه دیندار نیک او عالم وی، حضرت عبدالله بن بس</b> ر                                                                                                            |
| بين الله تعالم عنه وأبي جي نبي صلى الله عليه وسلم أما ديلار كره                                                                                                                     |
| میلمه شو، مونږ هغه ته هریسه ۱ وړاندی کړه، هغه لږ شان وخوړه بیا مونږ<br>میلمه شو، مونږ هغه ته هریسه ۱ وړاندی کړه، هغه لږ شان وخوړه بیا مونږ                                          |
| ورته خرما وی کیښودی هغه خوړی او زړی به یې د شهادت د محوتی او                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                     |

<sup>۱</sup> - هریسه : یو ډول خواړه دی چې د کوچ له شړومبو او له یخی ښوروا او له شیدو نه جوړیږی



a de la companya de la 🔶 彩 卷

•

\*\*\*

\_\_باوا ساعنون و هڪ وقصا س

د میلمستیا آداب

۲) چې د چا کره میلمانه ولاړ شی نو د خپلی وسی سره سم د کوربه یا
 د کوربه د کوچنیانو لپاره یوه څه سوغات یوسی او په سوغات کې د کوربه
 د ذوق خیال وساتی د تحفو او سوغاتونو په راکړی ورکړی سره د مینی او
 محبت ولولی زیاتیږی او د سوغات ورکوونکی لپاره په زړه کې ځای پیدا کیږی

۲) د هر چا کره چې په میلمستیا ولاړ شی، کوښښ وکړی چې له دری ورځو زیاتی تیری نه کړی، مګر دا چې جلا حالت وی او کورېه زیات ټینګار وکړی

د پيغمبر اکرم ﷺ لارښوونه ده: ميلمه لپاره روا نه دې چې د کوربه کره دومره وه اوسيږي چې هغه په خفګان اخته کړي [الادب المفرد ]

په صحيح مسلم کې دی چې د مسلمان لپاره روا نه دی چې هغه د خپل ورور کره دومره وه اوسيږی چې هغه ګنهګار کړی، خلکو پوښتنه وکړه يا رسول الله؛ ګڼهګاروی به يې څنګه؟ وی فرمايل: داسې چې هغه ورکره دومره وه اوسی چې د کورېه کره د ميلمستيا هيڅ پاتې نه شې

۳ ) تل د نورو میلمانه کیږی مه، نور هم خپل کورته رابولی او په اخلاص زړه یې قدر او درناوی وکړی

۴ ) چې میلمستیا ته ځی د موسمی حالاتو سره سم بښتره او سامان له خان سره واخلی د یخنی په موسم کې له بستری پرته هیڅکله ولاړ نه شی، او که نه نو کوربه ته به له زغمه پورته تکلیف ورسی او دا هیڅکله مناسبه نه ده چې میلمه د کوربه په ځان عذاب شی

۵ ) د کوربه د کارونو او مسئووليتونو هم خيال ساتي او دي ته مو پام وي چې د هغه کاروند ستاسې له امله ګډ وډ نه شي، او مسئووليتونو ته يې زيان ونه رسي .

۶ ) له کوربه نه ډول ډول غوښتنی مه کوی هغه چې ستاسې د زړه رغاونی او قدر دانی لپاره پخپله څه وکړی، پر هماغی د کوربه شکریه ادا کړي، او بی ځایه تکلیف ورته مه رسوی

۲۰۲\_

باعا فاشوا و في المان الماني الماني

4.4

۷) که تاسې د کوربه زنانه و لپاره غير محرم نه ياست نو د کوربه په نشت والي کې د څه لامله پرته ورسره خبري اتري ونکړي او نه د هغوي خپله منځي خبرو ته غوږ ونيسي، او په داسې انداز کې و اوسي چې ستاسې له خبرو اترو او کړنلاري نه هغوي ته خفګان ونه رسي او کوم وخت بي پردي توب رامنځته نه شي

۸ ) او که د څه لامله تاسې له کوربه کره خواړه نه خوری او يا روژه ياست، نو په ډېر ښه ډول ورته عذر وکړی او د کوربه لپاره د خير او برکت دعا وکړی

کله چې حضرت ابراهيم عليه السلام د خپلو قدرمنو ميلمنو مخی ته خوندور او ارزښتناک خواړه کيښودل او هغوی لاسونه ونيول نو حضرت ابراهيم عليه السلام تری غوښتنه وکړه تاسې محترم يې ولی نه خوری؟ په ځواب کې ملايکو حضرت ابراهيم عليه السلام ته په ډاډ ورکولو وويل: تاسې يې بده ونه ګڼی په اصل کې مونږ خوړلای نه شو، مونږ يوازی تاسې ته د يوه لايق زوی د زيږيدو د زيرې لپاره راغلی يو.

۹) چې کله د چا میلمستیا ته ولاړ شی نو له خوراک څښاک وروسته د کوربه لپاره د پراخه روزی خیر او برکت او د بښنی او رحمت دعا وکړی، حضرت ابو شهیم بن تیهان رضی الله عنه چې کله نبی علیه السلام او د هغه صحابه رضی الله عنهم میلمانه کړلو کله چې هغوی له خوړونه وزګار شول، نو نبی صلی الله علیه وسلم وفرمایل: خپل ورور ته بدله ورکړی، صحابه رضی الله عنهم تری پوښتنه وکړه څه بدله ورکړو؟ یا رسول الله؟ وی فرمایل کله چې سړی د خپل ورور کړه ولاړ شی، او هلته وخوری وڅښی نو د هغه لپاره دی د خیر او برکت دعا وکړی دا یې بدله ده [سنن ابو داود ]

پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم یو کرتی د حضرت سعد ابن عباده کره تشریف یووړ، حضرت سعد رضی الله تعالی عنه ورته ډوډی او زیتون وړاندی کړل، هغه وخواړه او دا دعا یې وفرمایله

افطر عندکم الصائمون و اکل طعامکم الابرار وصلت علیکم الملائکه ( تاسې کره دی روژه نیوونکی روژه ماتی وکړی ، نیکان دی ستاسې خواړه

بالعانة فراحانه العالي المراجع المستحي

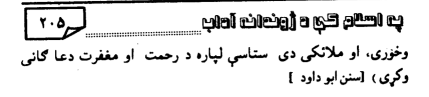
۷) که تاسې د کوریه زنانه و لپاره غیر محرم نه یاست نو د کوریه په نشت والی کې د څه لامله پرته ورسره خبری اتری ونکړی او نه د هغوی خپله منځی خپرو ته غور ونیسی، او په داسې انداز کې و اوسی چې ستاسې له خبرو اترو او کړنلاری نه هغوی ته خفګان ونه رسی او کوم وخت بی پردی توب رامنځته نه شی

۸ ) او که د څه لامله تاسې له کوربه کره خواړه نه خوری او يا روژه ياست ، نو په ډېر ښه ډول ورته عذر وکړی او د کوربه لپاره د خير او برکت دعا وکړي

کله چې حضرت ابراهيم عليه السلام د خپلو قدرمنو ميلمنو مځى ته خوندور او ارزښتناک خواړه کيښودل او هغوى لاسونه ونيول نو حضرت ابراهيم عليه السلام ترى غوښتنه وکړه تاسې محترم يې ولى نه خورى ؟ په ځواب کې ملايکو حضرت ابراهيم عليه السلام ته په ډاډ ورکولو وويل تاسې يې بده ونه ګڼى په اصل کې مونږ خوړلاى نه شو، مونږ يوازى تاسې ته د يوه لايق زوى د زيږيدو د زيرى لپاره راغلى يو

۹) چې کله د چا میلمستیا ته ولاړ شې نو له خوراک څښاک وروسته د کوربه لپاره د پراخه روزی خیر او برکت او د بښنی او رحمت دعا وکړی ، حضرت ابو شهیم بن تیهان رضی الله تعالی عنه چې کله نبی ﷺ او د هغه صحابه رضی الله عنهم میلمانه کړلو کله چې هغوی له خوړونه وزګار شول ، نو نبی صلی الله علیه وسلم وفرمایل : خپل ورور ته بدله ورکړی، صحابه رضی الله عنهم تری پوښتنه وکړه څه بدله ورکړو؟ یا رسول الله؟ وی فرمایل: کله چې سړی د خپل ورور کړه ولاړ شی، او هلته وخوری وڅښی نو د هغه لپاره دی د خیر او برکت دعا وکړی دا یې بدله ده [سنن ابو داود] پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم یو کرتی د حضرت سعد ابن عباده کره

پیعمبر الزم علی الله عید وسلم یو تربی می ورد او زیتون وړاندی تشریف یووړ ، حضرت سعد رضی الله عنه ورته ډودی او زیتون وړاندی کړل، هغه وخواړه او دا دعا یې وفرمایله : اَفُطَرَ عِندَکُمُ الصَّائِمُوُنَ وَ اکَلَ طَعَامَکُمُ الاُبَرُارَ وَصَلَّتُ عَلَیکُمُ الْمَلَائِکَة ر تاسې کړه دی روژه نیوونکی روژه ماتی وکړی ، نیکان دی ستاسې خواړه





ب اسلام کې د ژوندانه آدانه

د مجلس آداب

4.9

تل د ښو خلکو په مجلس کې د ناستی کوښښ وکړی
تل د ښو خلکو په مجلس کې د ناستی کوښښ وکړی
د مجلس کې چې کومی خبری اتری کیږی په هغوی کې برخه واخلی،
د مجلس په خبرو اترو کې ګډون نه کول او ګونځی تندی کیناستل د غرور
نښه ده، په مجلس کې به چې صحابه کرام په کومو خبرو اترو کې مشغول
و، نبی صلی الله علیه وسلم به هم په هماغو خبرو کې شریک و، په مجلس
کې غمجن او پریشانه مه کینی، له موسکا نه په ډک مخ سره تر او تازه کینی.

کوښښ وکړی چې ستاسې کومه غونډه د الله جل جلاله او اخرت له يادونه خالی نه وی، او چې کله تاسې احساس کړی چې د غونډی ګډون کوونکی په دينی خبرو کې دلچسپی نه لری، نو د خبرو اترو مخه د نيوی مسئلو په لور راوګرځوی، او بيا چې کله متاسبه موقع په لاس درشی، نو د خبرو اترو مخه په حکمت سره د دينی موضوعاتو په لور د راګرزولو کوښښ وکړی

<sup>حه</sup> په غونډه کې چې چیری ځای پیدا کړی همالته کینی، په مخکی ځای کې په زوره د کیناستلو کوښښ مه کوی، په داسې کولو سره لومړیو راغلیو او ناستو کسانو ته هم تکلیف رسی، او په داسې کوونکیو کې هم د لویی او ستر توب احساس او غرور پیدا کیږی

په مجلس کې د چا د پاڅولو او د هغه پر ځای د کیناستلو کوښښ مه کوی دا ډېر بد عادت دی له دی نه د نورو په زړونو کې حسد او کینه پیدا کیږی او د خپل ځان د ستر توب غرور او احساس هم پیدا کیږی .

ح که په مجلس کې وګړی د دایری په شکل ناست وی نو د هغوی په منځ کې مه کینی دا ډېره بد تمیزی او مسخره توب دی، نبی ﷺ پر داسې کوونکی لعنت ویلی دی

په مجلس کې که څوک د څه احتياج لپاره له خپل ځايه پاڅي، د هغه پر ځای قبضه مه کوی، د هغه لپاره ځای وساتی، هو! که دا پته درته ولګی چې هغه سړی بيرته نه راځی نو بيا بی تکليفه د هغه پر ځای کينی Y . V.

بالعلم فراكم أوالي المالي الم

که په مجلس کې دوه کسان يو بل ته نږدی سره ناست وی نو د هغوی له اجازی پرته هغوی دواړه سره جلا نه کړی، ځکه چې د خپلمنځی آزادی او يا مينی او يا مصلحت په خاطر به ناست وئ، او د هغوی په سره جداوالی به يې زړونه په تکليف شی .

په مجلس کې د کوم غوره ځای له ناستی نه ځان وژغوری، که له چا
 کره ولاړ شی، هلته هم د هغه په در من ځای د کیناستو کوښښ مه کوی،
 هو! که هغه پخپله ټینګار وکړی، نو کیناستل بد نه دی ، په مجلس کې تل
 په ادب سره کینی، په غزولو پښو یا پلتی وهلو سره مه کینی

دا كوښښ مه كوى چې تاسى دى په هر حال كې د غونډى مشر ته نږدى كينى، بلكې هر چيرته چې ځاى ومومى كينى، او داسې كينى چې وروسته راتلونكيو ته د ځاى په پيدا كيدلو او كيناستلو كې هيڅ تكليف نه وى، او چې كله خلك زيات راشى، نو راټول كينى او راتلونكيو ته په پراخه زړه سره ځاى وكړى

ح په مجلس کې د چا مخۍ ته يا چا پيره دريدل نه دی پکار ، د درناوی دا طريقه د اسلام د مزاج پر خلاف ده

په مجلس کې دوه کسان پټی پټی خبری مه کوی له دی نه نورو ته دا احساس هم کیږی چې دوی مونو د خپل راز په خبرو کې د ګډون حقدار ونه ګڼلو او دا بدګمانی هم تری کیږی چې ښایی زمونو په باب به څه خبره کوی.
په غونډه کې چې څه وایاست د غونډی د رئیس په اجازه یی ووایی.

او په خبرو اترو يا سوال او ځواب کې داسې انداز اختيار نه کړی چې تاسې پخپله د مجلس رئيس معلوم شی، دا ځان ښودانه هم ده او د مجلس له مشر سره زياتي هم .

په يو وخت کې بايد يو سړی خبری وکړی او د هر چا خبره بايد په غور سره واريدل شی، د خپلی خبری د کولو لپاره بايد داسې بی حوصلی نه اوسی چې ټول په يو وخت خبری پيل کړی او مجلس مو په ټوکو مسخرو بدل شی .



په مجلس کې چې کومی خبری د راز وی هغه ځای پر ځای مه بیانوی، د مجلس دا حق دی چې د هغی د رازونو ساتنه وکړی.

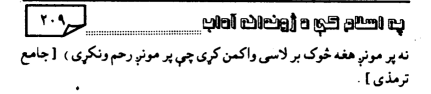
په غونډه کې چې د څه موضوع په باب خبری اتری کیږی ، تر څو چې د هغی په باب پریکړه ونه شی، دویمه موضوع ونه څیړی، او نه د بل چا خبره بنده او خپله شروع کړی، او که کله داسې کومه اړتیا پیښه شی چې ستاسې لپاره سملاسی خپری کول ضروری وی، نو له خبری کوونکی نه لومړی اجازه واخلی .

د غونډی مشر ته پکار دی چې پر مسایلو د خبرو اترو پر وخت د ټولو حاضرینو په لور پاملرنه وکړی او ښی او کیڼ هر لوری ته مخ واړوی او خبری باید وکړی، او په آزادی سره هر چاته د خبرو کولو وخت ورکړی .
د ونډی له یای ته رسیدو د مخه باید دا دعا ولولی او بیا غونډه

پای ته ورسوی . پای ته ورسوی .

ٱللَّهُمَّ اقْسِمُ لَنَا مِنُ خَشَيَتِكَ مَاتَحُوُلُ مِيُنَا وَبَيْنَ مَعُصَيتكَ وَمِنُ طَاعَتِكَ مَا تُبَلِّغُنَا بِهِ جَنَّتَكَ وَمِنَ الْيُقَيْنِ مَا تَهُوُنُ بِهِ عَلَيْنَا مَضَّار الدَّنِياً، اللَّهُمُ مَتَّعْنَا بِاسْمَاعِنَا وَأَبْصَارَنَا وَقُوْتَنَا مَا أَخْيَيْتَنَا وَاجْعَلُهُ الْوَارِثَ مِنَّا، وَاجْعَلُ ثَارَنَا عَلَى مَنْ ظَلَمَنَا وَ انْصُرْنَا عَلَى مَنْ عَادَانَا وَلَا تَجْعَلُ مُصِيْبَتَنَا فِي دِينَنَا وَ لَا تَجْعَلُ الدَّنِيا الدَّنِيا الْكُنَا وَ الْمُرْنَا عَلَى مَنْ عَادَانَا وَلَا تَجْعَلُ مُصِيْبَتَنَا فِي دِينِنَا

( الهی مونو ته خپله ویره او ترس را په برخه کړه چې زمونو او ګناه تر منځ بندیز شی، او هغه فرمانبرداری را په برخه کړه چې مونو ستا جنت ته ورسوی، او مونو ته هغه پوځ یقین راوبښه چې دنیوی زیانونه پری مونو ته هیڅ وی الهی! تر کومه چې مونو ژوندی ساتی! مونو ته زمونو د اوریدو، او لیدو له قوتونو او بدنی قوتونو نه د ګټی اخیستلو وخت راکړی او دا څیز زمونو نه وروسته هم بر قرار وساتی او څوک چې پر مونو ظلم وکړی له هغه نه زمونو بدله واخله او څوک چې زمونو سره دښمنی وکړی پر هغوی مونو ته غلبه راکړه، او مونو د دین په از میښت کې مه راولی او دنیا زمونو ستر هدف مه ګرځوی او نه دنیا زمونو د علم او بصیرت اخری پوړی وګرځوی او



ഗ്രെ

ېاوا شاهو ژوغان آول

## د سلام آداب

11.0

ل کله چې د کوم مسلمان ورور سره مخامخ شي نو د هغه سره د خپلو اړيکو د ښکاره کولو او د هغه په ليدو د خوشحالي له امله السلام عليکم واياست . په قران مجيد کې دي :

وَإِذَا جَاءَكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتَنَا فَقُلْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ [الانعام : ۵۴] (اَى نبى! چې كَله تاته هغه خلَك راشى چې زمونږ پر آيتونو ايمان لرى نو هغوى ته السلام عليكم ووايه ).

په دى آيت كې نبى صلى الله عليه وسلم ته په وينا كې په غير مستقيم ډول امت ته دا زده كړل شوى چې مسلمان كله هم له مسلمان سره مخامخ شى نو دواړه دى د خوښى د ولولو ښكارونه وكړى، او غوره لاره يې دا ده چې يو د بل لپاره د سلامتى او عافيت دعا وكړى، يو السلام عليكم و وايى نو دويم دى په ځواب كې وعليكم السلام ووايى، دا الفاظ د خپلمنځى مينى او محبت د زياتوالى او قايمولو وسيله ده.

د پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده :تاسى خلك جنت ته نشى تللاى تر څو چې مومنان نه شى او تاسى مومنا كيداى نه شى تر څو چې يو د بل سره مينه ونه كړى، زه تاسې ته هغه لارى چارى ولى ونه ښايم، د كومو په غوره كولو چې به تاسې پخپلو منځو كې يو تر بله سره محبت كوى، پخپلو منځو كې سلام خپور كړى [مشكوة]

تل په اسلامی طریقه سلام وکړی، چې له چا سره خبری کوی او یا ورته وایاست تل د کتاب الله او سنت ښوول شوی الفاظ استعمال کړی، د دی اسلامی لاری په پریښودلو په ټولنه کې دود شوی لاری چاری غوره نه کړی، د اسلام دغه ښوول شوی د وینا نداز ډېر ساده، معنی لرونکی او اغیزمن دی، او د سلامتی او عافیت یوه جامع دعا هم کله چې تاسې د مسلمان ورور په لیدلو السلام علیکم وایاست نو د دی معنی خو دا ده چې الله جل جلاله دی تا په هر ډول سلامتی سره ونازوی، الله جل جلاله دی ستا مال او ځان سلامت لری، کور او که دی سلامت اوسه، ال اولاد او



د ملائکو يو ټولې نه د ليږلو په وخت وفرماين، چې ورړ شه او ته مشعي د مخه ملائکو ته سلام ووايه او هغوی چې د سلام په ځواب کې کومی دعاګانی درته وکړی هغه په غور سره واوره او يادی کړه ) ځکه چې همدا به ستا او ستا د اولاد دعا وی، څرنګه چې حضرت آدم عليه السلام ملائکو ته ورسيد او وی ويل: السلام عليکم، ملايکو په ځواب کې وويل:

د جنت دروازو ته چې کله دا متقيان ورسيږی، نو د جنت مسؤولين هم په همدغو الفاظو د هغوی شاندار استقبال کوی

وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّة زُمَرًا حَتَّى إِذَا جَاءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبْوَابُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتْهَا سَلَامٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَالِدِينَ [ الرمز : ٧٣]

( او كومو خلكو چې د سپيڅلتيا او فرمان مننى ژوندون تير كړ، د هغوى ډلى به د جنت په لور ليږل كيږى او كله چې هغوى هلته رسيږى، نو د هغې جنت ) دروازى به له اول نه د هغوى د استقبال لپاره خلاصى وى، د جنت مسئولين به ورته وايى سلام عليكم ډېر ښه واست داخل شى دى جنت ته د تل له پاره ) .

ای که چې دا خلک جنت ته داخل شی نو فرښتی به د جنت له هری دروازی نه راځی او دوی ته به السلام علیکم وایی

يَدْخُلُونَ عَلَيْهِمْ مِنْ كُلَّ بَابٍ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرْتُمْ فَنعْمَ عُقْبَى الـــدَّارِ [النحل: ٢٣-٢٣] ( او ملایکی به د جنت ) له هر وره نه د هغوی د ښه راغلاست لپاره

راځی او ورته به وایی سلام علیکم ) دا ستا د صبر ، استقامت او ښی رویی بدله ده ، نو څومره ډېر ښه دی دا د اخرت کور) 117\_

\_\_\_\_ 낙lol 뇬l뇬)] o 옷을 우먄며 같

او اهل جنت به هم پخپلو كې يو د بل استقبال په همدى كلماتو سره كوى: دَعْوَاهُمْ فِيهَا سُبْحَانَكَ اللَّهُمُ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلَامٌ وَآخِرُ دَعْوَاهُمْ أَنْ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبَّ الْعَالَمِينَ [يونس : ٣١-٣٢]

( هلته به د دوی جنتيانو ) په ژبو دا آوازونه وی، چې ای الله ته پاک او ډېر لوړ یی او د هغوی خپلمنځی دعا په دا وی چې سلام دی وی پر تا ) او دهغوی هره وينا به پدې سره پای ته رسېږي چې ټوله ثنا ستاينه يوازی دالله رب العلمين له پاره ده )

او د الله جل جلاله له لوری به هم د جنتیانو لپاره د سلام او رحمت آوازونه وی

إِنَّ أَصْحَابَ الْجَنَّةِ الْيَوْمَ فِي شُغُلٍ فَاكِهُونَ)هُمْ وَأَزْوَاجُهُمْ فِي ظِلَالٍ عَلَى الْأَرَائِكِ مُتُكُنُونَ لَهُمْ فِيهَا فَاكِهَةٌ وَلَهُمْ مَا يَدْعُوُنَ سَلَمَّ قَوْلًا مِنْ رَبِّ رَحِيمٍ [يسَ 26- 64]

رَ دَ جَنتَ خاوندان به په دی ورځ د عيشَ او خوشُحًالی په کارونو کې مشغول وی، دوی او د دوی ميرمنی به [ په داسې حال کې وی ] چې د ګڼو سيورو لاندی به يې په داسې چپرګټونو کې تکيه وهلی وی، چې څادری به پری غوړيدلی وی او [خوشحاله به ] ناست وی د دوی لپاره به په جنت کې هر ډول خوږی ميوی وی او هغه هر څه به وی چې ويی غواړی ، د رحيم رب له لوری به د دوی لپاره د سلام آواز وی )

لنډه دا چې په جنت کې به د مومنانو لپاره له څلورو خواو د سلام سلام آواز وی

لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوًا وَلَا تَأْثِيمًا إِلَّا قِيلًا سَلَامًا سَلَامًا [الواقعه : ٢١]

( نه به دوی جنتیان هلته بی ځایه خبری اوری او نه د ګناه خبری بس له هر لوری به د سلام سلام اوازونه وی )

د قران او سنت د دی واضحو او ښکاره ګواهيو په شته والی کې د مومن لپاره په هيڅ دول روا نه دی چې هغه د الله جل جلاله او رسول الله ﷺ ښوول شوی لاری چاری پريږدی د مينی او خوښی د ښکاره کولو لپاره نوری لاری غوره کړی

| 114          | پا اسی دې د ژوندانه آداب                               |
|--------------|--------------------------------------------------------|
| ، د اړيکو او | ا ج هر مسلمان ته سلام وکړی که هغه د مخه پیژنی او که نه |
| ور دی او د   | بيژندګلوی لپاره دا بيخې بس ده چې هغه ستا مسلمان ور     |

مسلمان لپاره د مسلمان په زړه کې بايد د مينۍ او اخلاص، د خير غوښتنۍ او وفاداري ولولۍ وی، يو سړی له نبی صلی الله عليه وسلم نه پوښتنه وکړه په اسلام کې تر ټولو غوره عمل کوم يو دی، هغه وفرمايل : پر غريبانو خواړه خوړل او هر مسلمان ته سلام کول، که ته له هغه سره پيژنۍ او که نه [صحيح بخاری، صحيح مسلم]

کله چې تاسې خپل کور ته ننوزی نو د کور خلکو ته سلام وکړی قران مجید فرمایی : فَإِذَا دَخَلْتُمْ بُيُوتًا فَسَلَّمُوا عَلَى أَنفُسِكُمْ تَحِيَّةً مِنْ عِنْدِ الله مُبَارَكَةً طَيَبَةً [النور : ۶۱]

( نو چې تاسې کله خپلو کورو ته ننوزی نو خپل کوروالو ته سلام وکړی، د الله جل جلاله له لوری د خیر د دعا ښوونه شوی چې ډېر برکتناکه او پاکه ده )

د حضرت انس رضی الله عنه وینا ده چې ما ته پیغمبر اکرم ﷺ ټینګار وکړ چې ګرانه زویه ؛ کله چې ته خپل کور ته ننوزی نو لومړی د کور خلکو ته سلام وکړه دا ستا او ستا د کور د خلکو لپاره د خیر او برکت خبره ده [جامع ترمذی]

دغه رنګی تاسې چې کله د بل چا کورته ځی، نو کور ته له داخليدو د مخه سلام وکړی، له سلام اچولو پرته کور ته مه ننوزی .

يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا ثَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلَى أَهْلهَا [النور : ٢٧]

( ای مؤمنانو! له خپلو کورو پرته د نورو کورونو ته مه ننوزی، تر څو چې د کور له خاوندانو اجازه ونه خلی او د کور خلکو ته سلام ونه کړی) .

حضرت ابراهيم عليه السلام ته چې ملائکی د قدرمنو ميلمنو په شکل راغلی نو هغوی له راتګ سره سلام وکړ او ابراهيم عليه السلام هم په ځواب کې سلام وکړ باما قراف آدان بالما ما المام الم

♦ كوچنيانو ته هم سلام وكړى، دا كوچنيانو ته د سلام زده كولو غوره طريقه ده او د نبى ﷺ سنت هم ، حضرت انس رضى الله عنه د كوچنيانو تر څنګ تير شو نو هغوى ته يې سلام وكړ او وى فرمايل: نبى ﷺ هم همداسى كول [بخارى ، مسلم]

او حضرت عبدالله بن عمر رضى الله تعالى عنهما به كوچنيانو ته په خط كى سلام ليكه [الادب المفرد]

زنانه نارينه وته سلام كولاى شى او نارينه زنانه وته سلام كولاى شى، حضرت اسماء انصاريه رضى الله عنها فرمايى چې: زه د خپلو ملګريو سره ناسته وم چې نبى كريم صلى الله عليه وسلم زمونږ تر څنګ تيريده، نو هغه مونږ ته سلام وكړ [الادب المفرد]

او حضرت ام هانی رضی الله تعالی عنها فرمایی چې زه د نبی علیه السلام په خدمت کې حاضره شوم، هغه دا وخت غسل کول، ما هغه ته سلام وکړ، نو هغه پوښتنه وکړه څوک يي؟ ما وویل : ام هایی یم، وی فرمایل ښه! په خیر راغلی [الادب المفرد]

د زیات نه زیات سلام کولو عادت زده کړی او په سلام کولو کې هیڅکله بخیلی ونکړی پخپلو منځو کې زیات نه زیات سلامونه کوی، په سلام کولو سره مینه زیاتیږی او الله جل جلاله انسان له هر درد او غم نه ساتی

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: زه تاسی ته داسی تدبیر ښایم چې په اختیارولو یې ستاسې په منځ کې مینه او دوستی زیاتیږی په خپلو منځو کې زیات یو بل ته سلام کوی [صحیح مسلم]

او رسول اكرم صلى الله عليه وسلم دا هم فرمايلى: سلام ښه خپور كړى الله جل جلاله به تاسې سلامت ساتى

حضرت انس رضى الله عنه وايى چې د نبى صلى الله عليه وسلم صحابه و به ډېر زيات سلام كاوه، د سلام د زياتوالى حال دا و چې كه كوم وخت به د هغوى ملكرى له ونى نه پناه كيده او بيا به مخاصخ كيده نو بيا به يي سلام كاوه او د هغه دا هم لارښوونه ده : باوا فراف العام من المراجع الم

څوک چې د خپل مسلمان ورور سره مخامخ شی نو سلام دی ورته ووایی، او که ونه، بیا دیوال یا تیږه په منځ کې راشی او بیا سره مخامخ شی نو بیا دی ورته سلام وکړی [ ریاض الصالحین ]

حضر طفیل یک وایی چې زه به زیاتره د حضرت عبدالله بن عمر ک خدمت کې حاضریدم او له هغه سره به بازار ته تلم نو کله به چې مونږ دواړه بازار ته ولاړو نو حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنه به چې د هر چا تر څنګ تیریده هغه ته به یې سلام کاوه، هغه به د لږی سودا والا دکاندار و او د زیاتی سودا دکاندار به و او که کوم غریب او مسکین به و، هغه به ورته ضرور سلام کاوه، یوه ورځ زه د هغه خدمت ته راغلم نو هغه راته وویل زه چې بازار ته ځو، ما ورته وویل: محترما! بازار ته چې لاړ شو څه به وکړو، تاسی خو نه د کومی سودا د اخیستو لپاره دریږی نه د کوم مال په باب معلومات کوی نه د نرخ او قیمت معلومات کوی، نه د بازار په مجلسونو کې کینی، راځی همدلته کینو او یو څه خبری اتری وکړو، حضرت راته وویل، ای ابو بطن (د ګیډی پلاره) موږ خو یوازی د سلام کولو په غرض بازار ته ځو چې څوک په مخ راشی هغه ته سلام وکړو [ موطا امام مالک ]

کې د پراخزړيتوب ثبوت ورکړی، په سلام اچولو کې هيڅکله بخيلی ونکړی د نبی صلی الله عليه وسلم لارښوونه ده چې د يو مسلمان پر بل مسلمان دا حق دی چې کله د خپل مسلمان ورور سره مخامخ شی هغه ته سلام وکړی [صحيح مسلم]

حضرت ابو هريره رضی الله تعالی عنه فرمایی چې تر ټولو ستر بخيل هغه دی چې سلام کې بخل وکړی [الادب المفرد]

د نبی صلی اللہ علیه وسلم لارښوونه ده : هغه سړی اللہ جل جلاله ته ډېر نږدی دی چې په سلام کولو کې لومړيتوب کوی [سنن [سنن ابو داود]

| TIV_                  | باوا شاعبة ولاحا شاعبة                       |
|-----------------------|----------------------------------------------|
| هيخ مسلمان لپاره دا   | او رسول اکرم صلی الله علیه وسلم فرمایلی: د   |
| ه له دری ورځو زیاتی   | خبره روا نه ده چې هغه د خپل مسلمان ورور سر   |
| ر، یو خوا مخ راړوی او | اړیکی پریږدی چې کله دواړه سره مخامخ شی نو یو |
|                       | بل بله خوا مخ واړوی  په دوی کې غوره هغه څوک  |
| 1 <b>T</b>            | كي مخكى والى كوى [الادب المغرد]              |
|                       |                                              |

له نبی اکرم صلی الله علیه وسلم نه چا پوښتنه وکړه چې کله دوه سړی يو تر بله سره مخامخ شی، نو له دوی دواړو کوم يو د مخه سلام وکړی هغه وفرمايل : څوک چې په دوی دواړو کې الله جل جلاله ته زيات غوره وی [جامع ترمذی]

حضرت عبدالله بن عمر رضی الله تعالی عنهما په سلام مخکی والی کې دومره احتياط کاوه چې هيچا به پر هغه سلام د مخه نشو اچولای

تل په خوله السلام عليكم په ويلو سلام وكړى او يو څه په لوړ آواز سلام وكړى، تر څو چې هغه څوك يې واورى چې تاسې پرى سلام واياست، البته كه په ځينو ځايو كې په ژبه د السلام عليكم د ويلو سره سره د لاس يا سر اشارى ته اړتيا وى نو څه بده نه ده، مثلاً تاسې چې پر چا سلام واياست هغه له تاسې وړاندى وى او ستاسې په فكر ستاسې آواز هغه ته نه رسى او يا څه ډول شور دى چې ستاسې غږ اوريدلاى نه شى نو په داسې حالت كې اشاره هم وكړى

حضرت عبدالله بن عمر رضى الله تعالى عنهما فرمايى چې كله چاته سلام كوى نو خپل سلام هغه ته واوروى، ځكه چې سلام د الله جل جلاله له لورى ډېره سپيڅلى او بركتى دعا ده [الادب المفرد ]

حضرت اسماء رضی الله عنها بنت یزید فرمایی یوه ورځ نبی ﷺ د جومات تر څنګ تیریده، هلته یو څه زنانه ناستی وي، نو هغه هغوی ته د خپل لاس په اشاره سلام وکړ [جامع ترمذی]

مطلب دا دی چې نبی صلی الله علیه وسلم د السلام علیکم له ویلو سره سره د لاس په اشاره هم سلام وکړو د همدی خبری تائید له دی روایت نه کیږی چې په سنن ابو داود کې دی :

خپلو لويانو ته د سلام كولو خيال ساتى، چې كله تاسې پياده روان ياست او يو څه خلك ناست وى، نو ناستو خلكو ته سلام وكړى او چې كله تاسې له يوى كوچنى ډلى سره ياست او د يوى لوى ډلى سره مخامخ شى نو په سلام كولو كې ړومبى والى وكړى

د نبى اكرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: كوچنيان دى لويانو ته ، روان دى ناستو، او لږ كسان دى ډېرو ته په سلام كولو كې مخكى والى وكړى [الادب المفرد]

 که تاسې په سپرلى سپاره روان ياست نو پياده تلونكيو او په لاره كې ناستو خلكو ته سلام وكړى، د نبى اكرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده : په سپرلى سپاره روان دى پياده روانو ته او پياده تلونكى دى په ناستو خلكو او لږ كسان دى زياتو كسانو ته په سلام كولو كې مخكى والى وكړى [الادب المفرد]

♦ که د چا ليدو لپاره ولاړ شي يا د چا د يري يا حجري ته ورسيږي يا د کومي غونډي له څنګ تيريږي، يا کومي غونډي ته ورسيږي نو د رسيدو په وخت کې هم سلام وکړي او چې کله له هغه رخصتيږي هم سلام وکړي . د نبي صلي الله عليه وسلم لارښوونه ده: چې تاسې کله کوم مجلس ته ورسيږي

نو سلام وكړى او چې كله له هغه ځايه رخصتيږى نو بيا هم سلام كوى د نبى صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: كله چې تاسې كوم مجلس ته ورشى نو سلام وكړى او چې له هغه ځايه رخصتيږى نو بيا سلام وكړى او ياد ساتى چې لومړى سلام د دويم سلام نه د زيات اجر مستحق نه دى، چې د ورتلو په وخت كې تاسى د سلام ډېر خيال ساتى او چې كله رخصتيږى نو بيا سلام ونه كړى او د رخصتى سلام ته هيڅ اهميت ورنكړى [جامع ترمذى]

ويلو وخت وی، يا چاته په خط کې د سلام ليکلو وخت وی، نو د دی وخت نه خامخا ګټه واخلي او سلام ورته وواياست

حضرت عايشه رضى الله تعالى عنها وايى چې نبى صلى الله عليه وسلم ماته وفرمايل عايشه! جبريل تاته سلام وايى ما وويل: وعليكم السلام ورحمه الله وبركاته! [صحيح بخارى، صحيح مسلم]

که تاسی کوم داسی ځای ته ورسږی چې خلک ویده وی نو په داسی آواز سره سلام وکړی چې ویښ کسان یې واوری او د ویدو کسانو خوب خراب نه شی

حضرت مقداد رضی الله عنه فرمایی چې مونږ به د نبی ﷺ لپاره یو څه شیدی ساتلی چه کله به هغه یو څه تیره شپه تشریف راووړ نو هغه به داسې سلام کاوه چې ویده به پری نه پاڅیده او ویښو به اوریده، نو نبی ﷺ راغی او د معمول په څیر یې سلام وکړ [صحیح مسلم]

د سلام ځواب په ډېر پراخه زړه او پراخه ټنډه ورکړي، دا د مسلمان ورور حق دي، د دي حق په ادا کولو کې هيڅکله بخل ونکړي .

| باها دې د ژوندان آداب                                                                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| د نبی ﷺ لارښوونه ده د مسلمان پر مسلمان پنځه حقونه دي. د سلام                                      |
| ځواب ورکول، د ناروغ پوښتنه کول، له جنازی سره تلل، دعوت قبلول د                                    |
| پرنجي خواب ورکول [صحيح بخاري ، صحيح مسلم]                                                         |
| او نبي صلى الله عليه وسلم فرمايلي چې په لارو کې له کيناستو ځانونه                                 |
| وساتي، خلكو وويل، يا رسول الله! زمون  لپاره خو په لارو كې له كيناستو                              |
| لاچاري ده، نو نبي صلى الله عليه وسلم وفرمايل: كه ستاسي لپاره داسي                                 |
| په لارو کې کيناستل ضروري وي نو کيني، خو د لاري حق خامخا ادا کړي،                                  |
| خلکو وويل: د لاري حق څه شي دي يا رسول الله؟ وي فرمايل نظرونه ټيټ                                  |
| َ ساتل، څوک نه خفه کولو دسلام ځواب ورکول، او د نيکيو تلقين کول او له                              |
| بديو منع كول [صحيح بخارى، صحيح مسلم]                                                              |
| لا سلام په ځواب کې پر وعليکم السلام بسنه مـه کوی بلکې د 🛧                                         |
| ورحمه الله وبركاته الفاظ ورسره زيات كړي                                                           |
| پـــه قران كريم كى دى : وَإِذَا حُيِّيتُمْ بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُوهَا |
| [ د النساء سورت : ۸۶ آیت ]                                                                        |
| ر او چې کله څوک تاسې ته دعا سلام وکړی نو ته ورته له هغې غوره دعا                                  |
| وكړه او يا بيا هماغه الفاظ ووايه) .                                                               |
| مطلب دا دی چې د سلام په ځواب کې بخل مه کوی، د سلام په الفاظو                                      |
| کې يو څه زياتوالي وکړی له هغې يو څه غوره دعا ورته وکړي.                                           |
| او که نه نو لږ تر لږه هماغه الفاظ تکرار کړی، په هر حال ځواب خامخا                                 |
| ورکړي د حضرت عمران بن حصين رحمة الله عليه وينا ده چې نبي ﷺ                                        |
| تشريف فرما و، چې يو سړي راغي او له راتلو سره يې السلام عليکم وويل                                 |
| هغه د سلام ځواب ورکړی او وی فرمایل لس یعنی ده ته لس نیکی ورکړای                                   |
| شوى، بيا يو بل سړى راغى او هغه السلام عليكم ورحمة الله وويل هغه يې                                |
| د سلام ځواب ورکړ او وی فرمایل شل یعنی ده ته شل نیکی ورکړای شوی،                                   |
| له دي نه وروسته دريم سړي راغي او وي ويل السلام عليكم ورحمة الله                                   |
| وبرکاته؛ هغه يې د سلام ځواب ورکړ او وی فرمايل ديرش يعنی ده ته ديرش                                |
| نیکی ورکړی شوی [جامع ترمذی]                                                                       |

| TTI                    | پا اسام کې د ژوندانه آداب                        |
|------------------------|--------------------------------------------------|
| حضرت ابوبكر صديق       | حضرت عمر رضی اللہ عنہ وایی یو ځلی زہ د           |
|                        | رضی اللہ عنه پسی په سپرلی وم، مونز چې پر ک       |
| کاوه او هغوی به ځواب   | ابوبكر صديق رضي الله عنه به هغوي ته سلام ك       |
| ق رضي الله عنه به ويل: | وركاوه، وعليكم السلام ورحمة الله! او ابوبكر صدي  |
| ، وعليكم السلام ورحمة  | السلام عليكم ورحمه الله! نو خلكو به ځواب وركاوه  |
| له عنه وفرمايل نن تاسې | الله وبركاته، پر دى حضرت ابوبكر صديق رضي الأ     |
| [ :                    | يه فضيلت كي زمونږ نه زيات ياست [الادب المفره     |
| د مخه السلام عليكم،    | 🔶 چې کله مو له چا سره خبری اتری وی تر ټولو       |
| ی که خبری اتری هم وی   | وواياست له يوى مخى خبرو پيل كولو نه ځان وسات     |
|                        | له سلام وروسته يي وکړي .                         |
| ، چې له سلام نه د مخه  | د نبی صلی اللہ علیہ وسلم لارښوونه ده: څوک        |
|                        | خبری کوی د هغی ځواب مه ورکوی .                   |
| لە وساتى .             | 🛧 په دې لاندې حالاتو کې له سلام اچولو ځانون      |
| با اوريدلو مشغول وي .  | ا } چې کله خلک د قران په لوستلو ، ښوولو او ا     |
|                        | ب } چې کله څوک په خطبه ورکولو مشغول وي .         |
|                        | ج } چې څوک تکبير او يا اذان وايي .               |
| موضوع بحث کیږی یا      | د } چې کله په کوم مجلس کې پر کومه دينۍ           |
|                        | څوک چاته ديني احکام ورزده کوي .                  |
|                        | هـ } چې کله استاد تدریس کوي.                     |
|                        | و } چې کله څوک قضای حاجت لپاره ناست وی           |
|                        | او په لاندينو حالاتو کې نه يوازي دا چې له سلام ا |
| •                      | د خپلې بې تعلقي او روحاني خفګان ښکارونه هم په    |
|                        | ا } کله چې څوک په فسق، فجور او د شريعت پر        |
|                        | عشرت په خبرو کې اخته وي او د دين سپکاوي کوي      |
|                        | ب } كله چې څوك ښكنځلي، چټيات، شور غ              |
|                        | ېدې ټوکې کوي او دين بدناموي .                    |
|                        | _                                                |

په اسلام کې د ژوندانه آداب

ج } کله چې څوک د دین او شریعت پر خلاف تبلیغ کوی او خلک له دین نه بیزاره کوی او بدعت او بی دینی اختیارولو ته یی هڅوی

د } کله چې څوک د دينی عقايدو او شعايرو بی حرمتی کوی او د شريعت د اصولو او احکامو پوری ټوکی کوی او پخپل ځان کې مرداری او منافقت ثابتوی

بهود او نصاراو ته لومړی سلام مه کوی قران ګواه دی چې یهود د خپلی بد دیانتی، حق دښمنی، ظلم او وحشت، دوکی او فریب او د نفس په چټلتیا کې بدترین قام دی، الله جل جلاله پری بی اندازی نعمتونه واورول، خو دوی تل ناشکری وکړه او خپله بد عملی یی ثابته کړه، دا هماغه قام دی چې د الله جل جلاله رالیږل شوی پیغمبران یی ووژل، نو ځکه باید مومن له هرو هغوی کړو نه ځان وژغوری چې د یهودانو د درناوی څرک هم پکی وی بلکې داسې چلن باید خپل کړای شی چې هر ځلی هغوی احساس کړی چې د حق د بدترینو مخالفینو انجام تل ذلت او خواری وی

نبی صلی الله علیه وسلم فرمایی: یهود او نصاراو ته لومړی سلام مه کوی او چې کله تاسې له هغوی سره په لاره مخامخ شی نو هغوی په یوی خواته کیدو مجبور کړی [الادب المفرد ]

يعني په دومره وقار او پرتم سره پري تير شي چې هغوي ځان د لاري يوي خواته کړي او ستاسې لپاره لار پريږدي .

به کله په کوم مجلس کې مسلمانان او مشرکان دواړه راټول وی، نو هلته سلام وکړی نبی صلی الله علیه وسلم یو ځلی په داسې یو غونډی تیریده چې مسلم او مشرک دواړه پکی شریک وو، نو هغه ټولو ته سلام وکړ [الادب المفرد]

که کوم نامسلمان ته د سلام کولو اړتیا پیښه شی نو السلام علیکم و نه وایی بلکې آداب عرض، احترامونه او نور ډوله الفاظ ووایاست، او په لاس یا سر سره هم کومه اشاره ونکړی، چې د اسلامی عقیدی او اسلام ځانګړی پر خلاف وی . باعت د ژوندان آدان 🚬 با ۲۲۳

د هر قل په نامه چې نبی صلی الله علیه وسلم کوم مکتوب لیږلی و په هغی کې د سلام الفاظ دا وو: سلام علی من اتبع الهدی ( پر هغوی سلام دی چې د هدایت پیروی وکړی ) .

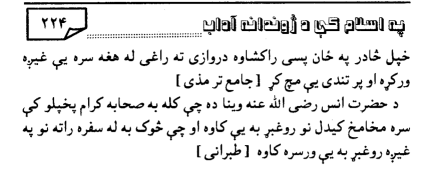
له سلام وروسته د مينى او درناوى په توګه روغبړ هم وكړى ، نبى صلى الله عليه وسلم به پخپله هم روغبړ كاوه او چې صحابه كرام به هم پخپلو كې سره مخامخ كيدل روغبړ به يې كاوه هغه صحابه كرامو ته د روغبړ كولو ټينګار كړى، او د فضليت او اهميت په باب يې ډول ډول رڼا اچولى حضرت قتاده رضى الله عنه له حضرت انس رضى الله عنه نه پوښتنه وكړه ايا په صحابه وكې د روغبړ كولو رواج و؟ حضرت انس رضى الله عنه ځواب وركړ، هو! و [صحيح بخارى]

حضرت سلمه بن وردان رحمة الله عليه وايي چې ما حضرت مالک بن انس رحمه الله عليه وليده چې د خلکو سره روغبړ کوي، له مانه يې پوښتنه وکړه ته څوک يي؟ ما ورته وويل، د بني ليث غلام يم، هغه زما پر سر دري کرتي لاس راکش کړ او وي فرمايل الله جل جلاله دي خير او برکت درکړي. يو ځلي چې کله د يمن يو څو تنه راغلل، نو پيغمبر اکرم ﷺ صحابه و ته وويل تاسې ته د يمن خلک راغلي دي او په راتلونکيو کې دوي د روغبړ ډېر حقدار دي [سنن ابو داود]

حضرت حذيفه بن يمان رضی الله عنه وايی چې نبی صلی الله عليه وسلم فرمايلی دی چې کله دوه مومنان سره مخامخ کيږی او له سلام وروسته د روغبړ لپاره يو د بل لاسونه پخپلو لاسو کې نيسی، نو د دواړو ګناهونه داسې رژيږی لکه د ونی نه وچی پاڼی رژيږی [طبرانی]

حضرت عبدالله ابن مسعود رضی الله عنهما وایی چې نبی ﷺ فرمایلی دی مکمل سلام دا دی چې د روغبړ لپاره لاسونه هم وراوږده کړای شی

که څوک دوست ، خپلوان او ملګرې مو له سفر نه راشی نو په غیږ روغبړ هم ورسره وکړی حضرت زید بن حارثه رضی الله عنه چې کله مدینی ته راغی نو د نبی صلی الله علیه وسلم کړه ورسید دروازه یې وټکوله، هغه



## Sous w

ي روسو کې د ژوندان آدانه

# د ناروغ پوښتنی (عیادت) آداب

110

الله د ناروغ پوښتنه خامخا وکړی، د ناروغ د حال پوښتنی حیثیت یوازی دا نه دی چې د ټولنیز ژوندانه یوه اړتیا ده او یا د خپلمنځی مرستو او غمځواری د ولولو راویښولو یوه وسیله ده بلکې دا پر مسلمان د بل مسلمان ورور حق دی او د الله جل جلاله سره د مینی حتمی غوښتنه ده، د الله جل جلاله سره اړیکی لرونکی د الله جل جلاله له بندګانو سره بی اړیکی نشی پاتی کیدای، د ناروغ له غمخواری او دردمندی او مرستی څخه بی پروایی کولو په اصل کې له الله جل جلاله بی پروایی ده

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: د قیامت په ورځ به الله جل جلاله فرمایی ای د آدم زویه! زه ناروغ وم او تا زما پوښتنه ونکړه . بنده به وایی الهی! ته د ټولو کائناتو پالونکی یی نو زه څنګه ستا د حال پوښتنه کولای شم! الله جل جلاله به وایی زما فلانی بنده ناروغ پروت و تا د هغه د ناروغی پوښتنه ونکړه، که ته د هغه پوښتنی ته تللی وایی، زه به دی هلته میندلی وم ته به زما د رحمت او بښنی حقدار شوی وی [صحیح مسلم] پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی: د یو مسلمان پر بل مسلمان ورور شپ حقونه دی، پوښتنه تری وشوه یا رسول الله! هغه کوم کوم

دى وى فرمايل: چې كله تاسې له مسلمان ورور سره مخامخ شى هغه ته سلام وكړى

چې کله هغه تاسې ته بلنه دعوت درکړي د هغه بلنه قبوله کړي کله چې هغه له تانيکه مشوره غواړي ته د هغه خير وغواړه او نيکه مشوره ورکړه

کله چې هغه ته پرنجی راشی او هغه الحمد لله وایی نو ته یی په ځواب کې پرځمک الله ووایه.

چې کله ناروغه شي پوښتني ته يې ورشه او چې کله هغه مړ شي له جنازي سره يې ولاړ شه او نبي صلي الله عليه وسلم دا هم فرمايلي دي: چا چې د ييير باعاً بناينواً و لك في الم

خپل مسلمان ورور د ناروغی پوښتنه وکړه هغه بــه د جنت پــه شيګری (بالاخانه) کې وی [الادب المفرد]

119.

د حضرت ابو هريره رضی الله عنه وينا ده چې نبی صلی الله عليه وسلم فرمايلی دی: کله چې کوم بنده د خپل مسلمان ورور د ناروغی پوښتنه کوی يا له هغه سره د ملاقات لپاره ځی، نو يو آواز کوونکی له آسمانه آواز کوی، ته ښه اوسی ستا تلل دی ښه وی، تا د خپل ځان لپاره په جنت کې کور جوړ کړ [جامع ترمذی]

د ناروغ بالښت ته کينی د هغه پر سر يا بدن لاس راکاږی او د تسلی او روغيدو خبری ورته وکړی، چې ذهن يې د اخرت د اجر او ثواب په لور متوجه شی، او بی صبری او شکايت کومه خبره يې په ژبه رانشی.

حضرت عايشه رضی الله عنها بنت سعد وايی چې زما پلار خپله قصه واوروله چې زه يو کرتی په مکه کې سخت ناروغ شوم ، پيغمبر اکرم زما د پوښتنی لپاره تشريف راوړ ، نو ما تری پوښتنه وکړه يا رسول الله زما نه پوره مال پاتی کيږی ، او زما يوازی يوه لور ده ، ايا زه له خپل مال نه د دوه برخو وصيت وکړم او يوه برخه خپلی لورته پريږدم ؟ وی فرمايل نه ما ورته وويل د نيم مال وصيت وکړم او نيم د لور لپاره پريږدم ؟ وی فرمايل نه نو ما عرض وکړ يا رسول الله ! نو بيا د يوی برخی وصيت وکړم ؟ وی فرمايل نه نو ما عرض وکړ يا رسول الله ! نو بيا د يوی برخی وصيت وکړم ؟ اوی فرمايل نه بی صلی الله عليه وسلم خپل لاس زما پر تندی کيښود او زما پر خوله او ګيډه يې کش کړ او بيا يی دعا وکړه :ای الهی د سعد شفا وفرمايی ! او د ده هجرت مکمل کړی، له دی وروسته تر اوسه چې کله خيال راځی نو د نبی صلی الله عليه وسلم د مبارکو لاسونو يخوالی په خپل ځيګر

حضرت زید بن ارقم رضی الله عنه وایی چې یو ځلی زه د سترګو په ناروغی اخته شوم نبی صلی الله علیه وسلم زما پوښتنی ته تشریف راووړ او وی ویل زیده! ستا سترګی په تکلیف دی ، نو ته څه کوی؟ ما عرض ۲۲۷ کی دی تکلیف کې له ۲۷ وکې چې صبر او زغم کوم، هغه وفرمایل، تا د سترګو په دی تکلیف کې له صبر او زغم نه کار واخیست نو تا ته به په بدل کې جنت در کړل شی. د حضرت ابن عباس رضی الله عنه وینا ده چې نبی صلی الله علیه وسلم به د کوم مریض پوښتنی ته تشریف وړو، نو د هغه بالښت ته به کیناسته ، له دی وروسته به یې اوه ځلی فرمایل : اَسُال اللهُ الْعَظِیمُ رَبَّ الْعُرْش الْعَظَیمُ اَنٌ یَشْفِیکَ [ زه له عظیم الله نه چې د عظیم عرش رَب دی سوال کوم چې هغه تاته شفا دروبښی ].

او نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی چې د دی دعا اوه کرتی لوستو سره ناروغ شفا مومی، مګر دا چې مرګ یی راغلی نه وی .

حضرت جابر رضی الله عنه فرمایی چې حضور صلی الله علیه وسلم د یوی بوډی ښځی ام السائب د پوښتنی له پاره راغی، ام السائب د تبی له زوره لړزیده، پوښتنه یی ترې وکړه څه حال دی؟ بوډی وویل، الله دی دا تبه پوه کړی ګیره کړی یی یم، د دی خبری په اوریدو نبی صلی الله علیه وسلم وفرمایل تبی ته بد رد مه وایه دا د مومن ګناهونه داسی پاکوی لکه څنګه چې د اور بټی له اوسپنی زنګ لری کوی [الادب المفرد]

( الهی! دا تکليف لری کړی، ای د انسانو ربه ! ده ته شفا ورکړی، هم ته شفا ورکوونکی یی، له تا پرته له هیچا نه د شفا هیله نشته، داسې شفا ورکړی چې د ناروغی نوم او نښان پاتی نشی ) [ صحیح بخاری، صحیح مسلم ]

277 ُخراور چراچو (کو ایسا گ

حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنه فرمایی چې له ناروغ سره تر ډېره نه کیناستل او شور غوغا نه جوړول سنت دی .

د ناروغ له خپلوانو هم د ناروغ د احوال پوښتنه وکړی او همدردی ورسره ښکاره کړی اؤ چې کوم خدمت او مرسته کولای شی، خامخا یی وکړی، لکه ډاکټر ته ښودل حال ویل او دوایی درمل راوړل او که اړتیا وی نو مالی مرسته یی کول.

حضرت ابراهيم بن جبله رحمة الله عليه وايي يو كرتي زما ميرمن ناروغه شوه، زه په هغو ورځو كې حضرت ام الدردا رضى الله عنها ته راتلم، چې زه به كله هغى ته ورغلم نو فرمايل به يى، ووايه ستا د ميرمن طبيعت څنګه دى؟ ما به ځواب وركاوه لاتر اوسه ناروغه ده، بيا به هغى خواړه راغوښتل او زه به له هغى سره كيناستم او خواړه به مى خوړل او بيرته به راتلم، يوه ورځ چې زه كله ورورسيدم او هغوى د حال پوښتنه وكړه نو ما ورته وويل چې د الله جل جلاله په فضل او كرم سره اوس لږه لږه ښه شوى ده، كله به چې تا ويل چې ميرمن مى ناروغه ده، نو مابه ستا لپاره د خوراك انتظام كاوه، اوس چې هغه روغه شوى نو د دى انتظام څه اړتيا ده.

د نامسلمانو ناروغانو د پوښتنی لپاره هم ولاړ شی او د مناسب وخت په میندلو د هغوی پام د حق دین په لور راوګرځوی، په ناروغتیا کې د انسان د الله جل جلاله لوری ته زیات پام وی او د منلو جذبه یی هم په عمومی توګه زیاته راویښږی .

د حضرت انس رضی الله عنه وینا ده چې یو یهودی هلک به د نبی ﷺ خدمت کاوه ، یو ځلی هغه ناروغه شو، نو هغه یی پوښتنی ته تشریف یووړ، هغه یی بالښت ته کیناست، نو هغه ته یی د اسلام بلنه ورکړه، هلک ۲۲۹

د خپل پلار لورى ته وكتل چې همالته موجود و چې د پلار مى څه خيال دى؟ پلار يى زوى ته وويل: (زويه!) د ابو القاسم خبره ومنه، په دى ډول هلك مسلمان شو، اوس نبى صلى الله عليه وسلم له هغه ځايه د دى خبرى په كولو راووتو هغه او ويى ويل الله جل جلاله ته شكر دى چا چې دغه هلك د جهنم له اوره وساته [صحيح بخارى]

باعاً دُوْعَ دَوْعَ دَوْعَ الْحَافَ الْحَافَ الْحَافَ الْحَافَ الْحَافَ الْحَافَ الْحَافَ الْحَافَ ال

۲ د ناروغ کور ته چې د پوښتنی لپاره ولاړ شی، نو د اخوا دیخوا کتونه ځان وساتی او په احتیاط سره په داسې حالت کې کینی چې د کور پر زنانه و مو سترګی پری نه ووزی، حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله تعالی عنه یو کرتی د کوم ناروغ پوښتنی ته ولاړ له هغه سره یو څو تنه نور هم وو، په کور کې یوه زنانه هم موجوده وه، د حضرت له ملګرو نه یوه هغی میرمنی ته په ځیر ځیر وکتل، حضرت عبدالله رضی الله تعالی عنه چې احساس کړه نو وی فرمایل که تا خپلی سترګی اړولی وای نو دا به ستا په حق کې غوره وای .

کوم خلک چې په ښکاره په بدو کارو کې اخته وی او په ډېره بۍ شرمی او سرتمبه توب سره د الله جل جلاله نافرمانی کوی، د هغوی د پوښتنی لپاره مه ځې .

حضرت عبدالله بن عمر رضي الله عنه فرمايي چې شرابيان چې ناروغه شي د هغوي پوښتني ته مه ورځي .

د ناروغ پوښتنی ته چې ورشی نو له ناروغ نه هم د ځان لپاره د دعا غوښتنه وکړی، په ابن ماجه کې دی، چې کله ته د کوم مريض پوښتنی ته ورشی نو له هغه نه د ځان لپاره د دعا غوښتنه وکړه، د ناروغ دعا داسې ده لکه د ملايکو دعا يعنی ملايکی د الله جل جلاله په رضا ميندلو دعا کوی او د هغوی دعا منظوريږی په اصلام کې د ژوندانه آداب

#### د ملاقات (لیدنی کتنی ) آداب

) د ملاقات پر وخت په موسکا سره خپل مقابل لوری ته ښه راغلاست وواياست مينه او خوښی ښکاره کړی ، لومړی سلام وکړی چې د دی ډېر اجر دی .

۲) د سلام او دعا لپاره هغه دغه الفاظ مه کار وی، د رسول الله ښوول شوی الفاظ السلام علیکم استعمال کړی، بیا که وخت وی روغب وکړی، د مزاج پوښتنه وکړی او که مناسبه وی نو د کور ودانی پوښتنه تری وکړی ، د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم ښوول شوی الفاظ السلام علیکم ډېری جامع دی، په دی کې د دین دنیا ټولی سلامتی او هر ډول خیر او عافیت شامل دی، دی ته هم خیال ساتی چې نبی ﷺ به د روغبړ پر وخت خپل لاس ژر نه وروسته کاوه انتظار به یی کاوه چې دویم کس یې لاس پخپله پریږدی.

۳ ) چې کله د چا د ليدو لپاره ځي نو پاکي او صافي جامي واغوندي ولاړ شي، په خيرنو او چټلو جامو کې مه ځي او نه په دي نيت ولاړ شي چې تاسې پخپلو قيمتي جامو پر هغه خپل رعب قايم کړي .

۴ ) کله مو چې د چا د ليدو اراده وی نو لومړی له هغه نه وخت واخلی"، همداسی وخت بی وخته د چا کره تلل مناسب نه دی، د دی سر د نور وخت هم ضايع کيږی او ملاقات کوونکی هم ځنی وختونه له نظره پريوزی . ۵ ) کله چې څوک ستاسي د ليدو لپاره راشی نو له مينی په ډکه موسکا

سره ورته ښه راغلاست وواياست، په درناوی سره يې کينوی او له وخت سره مناسب څه پرې وخوروی هم .

۶ ) چې چا کره ولاړ شي نو د کار خبري وکړي، په بي ځايه خبرو د هغه او خپل وخت ضايع نه کړي او که نه نو ستاسې تلل راتلل به خلکو ته بد ښکاري ۷ ) چې چا کره ولاړ شي نو په دروازه کې اجازه واخلي او د اجازي په اخيستلو السلام عليکم ووايي او دننه ولاړ شي که له دري کرتي السلام عليکم په ويلو ځواب درنه کړاي شو نو په خوښي خوښي بيرته ولاړ شي باوا فاشوا و (باس با

۸ ) د چا کره تللو پر وخت کله کله مناسب سوغات هم له ځانه سره يوسی په سوغاتونو ورکولو سره مينه زياتيږي .

۹ ) کله چې کوم محتاج ستاسې ليدو ته راشي، نو تر کومه ځايه چې امکان ولری د هغه اړتيا پوره کړی، که د سپارښتنی غوښتنه وکړی نو سپارښتنه يی وکړی او که د هغه اړتيا پوره نه کړای شی نو له مينی په ډکه ژبه يې رخصت کړی، خامخا يې په هيلو کې مه ساتې

۱۰ ) تاسی چې چاته د څه اړتیا لپاره ولاړ شی نو په مهذب انداز کې خپله اړتیا بیان کړی، که پوره شوه نو شکریه یې ادا کړی، او که پوره نه شوه نو په سلام کولو تری بیرته په خوشحالی راستانه شی

۱۱ ) تل دا هيله مه لری چې خلک دی ستاسې ليدو ته راشی، پخپله هم د نورو لپاره ولاړ شی په خپلو منځو کې تلل راتلل زياتول او يو د بل په کار راتلل ډېره غوره خبره ده خو پام ساتی چې د مومنانو تلل راتلل تل د نيکو اهدافو لپاره وي .

۱۲) د ملاقات پر وخت که وګوری چې د مقابل لوری پر مخ یا ږیره او یا جامو کوم خاشاک یا کوم بل څیز پروت دی لری یی کړی او که بل څوک تاسې سره دا ښه رویه وکړی نو شکریه یی اداء کړی او دعا ورته وکړی: مَشَّتَح الله عُنُکَ مَاتَکُرَهٔ ( الله دی تاسی نه هغه شیان لری کړی چې ستاسی خوښ نه وی )

۱۳ ) د شپی مو چې *ل*ه چا کره د تللو ضرورت وی نو د هغه د ارام خيال وساتی، تر ډېره مه کينی او که له ورتلو وروسته درته معلومه شوه چې هغه ويده شوی دی نو له خفګان پرته بيرته خوشحاله راشی .

۱۴ ) چې څو کسه د چا د ملاقات لپاره ولاړ شی، نو خبری کوونکی بايد په خبرو کې د ټولو نماينده ګی وکړی، په خبرو کې خپل غوره والی ښکاره کول، خپل اهميت زياتول او منل او خپل ملګری له نظره غورځول، او چا ته چې واياست هغه يوازی له ځان ته متوجه کولو نه په سختی سره ډډه وکړي



## خبرو اترو آداب

تل رښتيا وايي ، په رښتيا يلو کې د ويري ترهي احساس مه کوي، که څه هم هر څومره زيان تري پيښيږي .

د اړتيا په وخت کې خبره وکړئ او چې کله هم خبره کوي د کار خبره کوي، هر وخت او بې ضرورته خبرې کول د وقار او درنښت پر خلاف دي او

خدای جل جلاله ته د هری خبری ځواب ورکول دی، سړی چی هره خبره له خولی نه باسی، الهی پرښتی هغه فوراً لیکی: مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْل إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ( کومه خبره یی چی په ژبه راځی، یوه نګرانه ملایکه د هغی ساتلو لپاره ) تیاره ولاړه وی ) .

چی کله هم خبره کوئ په نرمی سره یی کوئ، په موسکا سره په خوږه ژبه یی وکړی تل په منځنی اواز سره خبره کوی، مه دومره په ورو خبره کوی ، چی اودیدونکی یی وانه وری او مه دومره په زوره چیغی وهی، چی په اوریدونکی ته یی د ویری راتلو خطره وی، په قران عظیم کی دی إِنَّ أَنْكَرَ الْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْحَمِيرِ ( تر ټولو زیات بد او خراب آواز د خره دی )

هیڅکله په کومه بده خبره ژبه مه ګنده کوی، نورو ته بد مه وایی، چغلی مه کوی، شکایتونه مه کوی، د نورو پیښسی مه کوی، په دروغو وعدی مه کوی په چا پوری مه خاندی، خپله لویی په خلکو مه باروی، خپله ستاینه پخپله مه کوی، د چا په خبرو کی مه رالویږی، د ریا خبری هم مه کوی، خبره مه ژوي، په چا پوری ټوکی مه کوی څوک د ذلت په نامه سره مه یادوی، پر هره خبره سوګند مه یادوی.

ی تل په انصاف سره خبره وکړی، سره له دی چی ستاسی خپل او یا د خپلوانو زیان پکی وی .

وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى ﴿ او چِي كِلْهُ بِهُ رُبِه حُهُ وَاياست نو د انصاف خبره وكري كه څه هم ستاسي د خپلوانو - پر خلاف وي ) باعاً في د ژوندان آدان 📃

نرمی په زړه پوری او معقولی خبری وکړی، بی خونده، بی ځایه او ضرر رسوونکی خبری مه کوی .

نانه که کله سړو سره خبرو ته اړی شی، نو سمی، سیده او په کره لې د بو به کره لهجه باید خبری وکړی، په خبرو کې باید نزاکت او نخریی ونکړی، چې اوریدونکی یی کوم بد خیال وکړی .

پ ناپوهه خلک مو که په خبرو خبرو له کاره باسی نو په مناسب انداز سره سلام وکړی او له هغه ځایه رخصت شی، بی ځایه خبری کوونکی او په چټياتو کې اخته خلک د امت له بدترينو خلکو نه دی .

اوريدونكى په خبره د ښه پوهولو لپاره يا د كومى خبرى د اهميت پيدا كولو لپاره د مخاطب ذهن او فكر په نظركې ونيسى، او هماغسى انداز غوره كړى او كه مخاطب ونه پوهيداى شى، يا يى وانه وريدلاى شى نو بيا خپله خبره تكرار او د دى اومره كړ او احساس نه كړى.

تل لنډی او د مطلب خبری وکړی، د څه لامل پرته خبری اوږدول ښه نه دی. ککله چې د چا په ذهن یا ذهنونو کې د دین خبره کینول وی، یا د تقریر په وسیله یو څه احکام بیانول وی، نو په ډېر سوز سره خپله خبره ښکاره کړی.

د تقرير په وسيله مشهورتيا غوښتل، په خپله خوږه ژبی سره خلک تر تاثير لاندی راوستل، خلک د ځان تابع ګرزول، فخر او وياړ کول، يا يوازی د زړه خوشحالولو او تفريح لپاره تقريرونه کول هغه بدترين عادت دی چې زړه پرې توريږي

میڅکله د تملق او چاپلوسي خبري ونه کړي ، د خپل عزت تل 🗢 د میڅکله د خپلي مرتبي نه ټیټه خبره ونکړي . خيال وساتي او هيڅکله د خپلې مرتبي نه ټيټه خبره ونکړي .

کی بری کوی له اجازی پرته مداخله ونکړی، او نه کله د کومی خبری په پریکولو د خبرو کوښښ وکړی، که خبری کول ضروری هم وی نو اجازه واخلی خبری وکړی .

به ورو ورو او وقار سره خبری وکړی، په تیزی او چټکتیا سره خبری 🗢 مه کوی، مه تل ټوکی او خندا کوی، د دی سره د سړی درنښت له منځه ځی . پ اسلم کې د ژوندان آداب

که څوک د کوم څيز پوښتنه کوی، نو لومړی د هغه خبره ښه په غور سره واوری، او ښه سوچ پری وکړی او ځواب ورکړی ، له سوچ کولو پرته د ( بينی بوڅی لنډ ګنډ ) ځواب ورکول ډېره ناپوهی ده او که څوک د بل چا نه پوښتنه کوی نو تاسې پخپله د ځواب ورکولو کوښښ مه وکړی .

144

که څوک تاسې ته څه وايی نو لومړی ورته دا ونه واياست چې ما ته معلومه ده کيدای شی چې د هغه له ويلو سره کومه نوی خبره هم تری واوری، يا د کومی ځانګړی خبری اغيز مو پر زړه وشی، ځکه چې له خبری سره سره د خبری کوونکی اخلاص او نيکی هم اغيزه کوی

له هر چا سره چې خبری کوی د هغه عمر، رتبه او له هغه سره خپلی اړیکی په نظر کې ولری، او خبری ورسره وکړی، له مور، پلار، استاذ، او نورو لویانو سره د ملګرو په څېر خبری اتری مه کوی، همدا رنګه چې له کوچنیانو سره خبری کوی ، نو خپل ځان ته په خیال کولو سره د مهریانی ، شفقت او لویانو خبری وکړی .

د خبرو اترو پر وخت اشاری مه کوی، چې نور بد ګومانه شی او خامخا یی په زړونو کې شک پیدا شی، د نورو خبری په چوپتیا سره واوری، او د چا خبرو ته پټ مه کینی (غوږ ورته مه نیسی).

د نورو خبری زیاتی اوری، او پخپله لږی خبری وکړی او چې کومه د راز خبره وی، هغه چاته بیان نه کړی، خپل راز نورو ته ویل او له هغه نه د حفاظت هیله لرل بیخی ناپوهی ده . باوا شاشوا و شکر در شکر کرد.

#### د لیک را لیک آداب

که د ليک پيل تل په بسم الله الرحمن الرحيم سره وکړی، که په لنډ ډول يی غواړی نو باسمه تعالی وليکی، نبی صلی الله عليه وسلم فرمايلی د کوم کار په پيل کې چې بسم الله الرحمن الرحيم نه وی، هغه نيمګړی او بی برکته وی ځينی کسان د الفاظو پر ځای ۷۸۶ ليکی، له دی نه ځان وساتی ځکه چې د الله جل جلاله په ښوول شويو الفاظو کې برکت دی .

کې خپله پته ( آدرس ) په هر ليک کې خامخا وليکی، په دی فکر سره د خپلی پتی په ليکلو کې هيڅکله سستی مه کوی تاسی چې چاته ليک ورليږی، هغه ته مو خپله پته د مخه ليږلی ده يا به هغه ته زده وی، دا ضروری نه ده چې ستاسې ادرس دی هغه له ځانه سره ساتلی وی او دا هم ضروری نه ده چې مکتوب اليه ته دی ستاسې پته زده وی.

کے خپل آدرس ښی لوری ته د پاکټ په يو څه برخه ( حاشيه ) پريښودولو وليکی

کھ آدرس تل په ښه خط سره وليکي او د پتي په صحيح والي او املا يي صحت خپل باور ښه راولي .

کې د خپل آدرس لاندي يا کيڼ لوري ته د ليکي په سر نيټه خامخا وليکي.

ک<sup>یر</sup>د تاریخ لیکلو وروسته په ادب او درناوی سره مکتوب الیه مخاطب کړی، د احترام او درناوی کلمات تل لنډ او ساده ولیکی، چې ریا او ځان ښودونه تری نه ښکاره کیږی، د درناوی له الفاظو سره او یا په دویمه کرښه کې مسنون سلام ولیکی ، د اداب، درناوی، مننی او نوری کلمی مه لیکی

که که نا مسلمان ته لیک لیکی نو د السلام علیکم یا مسنون سلام پری ځای اداب مننی او درناوی الفاظ ولیکی .

که له ادب او درناوي وروسته خپل هغه هدف وليکي، د څه لپاره چې تاسې ليک ليږل غواړي، د خپل هدف او له ليکلو وروسته خط ليږونکي د ب السلام کې د ژوندانه آداب

مینی او مننی د کلماتو د خبرو د لیکلو سره سره خپل نوم او پته هم ورته ولیکی او د مینی او مننی په کلماتو یی پای ته ورسوی .

کې ليک ډېر ساده او په ښه خط سره وليکی چې په اسانی سره ولوستل شی او مطلب تری تر لاسه شی او د ليک ليږونکی په زړه کې يی درناوی وی .

کے په ليک کې ډېري رواني، ساده او په زړه پوري جملي استعمال کړي .

کے خط لنډ ليکی او هره خبره پکی لنډه او واضحه ليکی، د اشارو نه کار مه اخلي

که د نوی پاراګراف سرلیک په پیل کیدو سره د کرښی سرته د یوی کلمی د لیکلو ځای پریږدی .

کے په ټول ليک کې د القابو او ادابو نه واخله د ليک تر پاي پوري د مخاطب مرتبي خيال وساتي.

کے لیک تل پہ ادبی جملو سرہ ولیکی لہ بی ادبی او بی نزاکتی نہ ځان وژغوری .

کے لیک هیڅکله په غصه کې ونه لیکی، او نه کومه بده خبره ولیکی، لیک تل په نرمه لهجه سره ولیکی

کے پہلیک کې د راز خبرہ مہلیکی.

کې د غونډل جملی په پای ته ديش -- کش کړی.

که د چا ليک له اجازت پرته مه لولی، دا ډېر بد عمل دی، هو! د کمور د لويانو او مشرانو مسئووليت دی چې هغوی کوچنيانو ته خطونه ولولی او د هغوی روزنه وکړی او هغوی ته مناسبی مشوری ورکړی، د نجونو ليکونه بايد په خصوصی ډول تر نظارت لاندی وساتل شی .

کے دوستانو او خپلوانو ته د خیر خیریت لیکونه تل ولیکی .

کې که څوک ناروغه شي، يا الله جل جلاله مه کړه څه پيښه وشي يا په کوم بل مصيبت کې څوک ونښلي نو د همدردي ليک ورته خامخا وليکي.

TTY پ رئی جگ د ژوندان پرای اور ش کر که د چا سره د خوشحالی غونډه وی، يا يې څوک خپلوان راغلي وی او یا پری د خوښی کوم بل ساعت راغلی وی، نو د مبارکی خط ورته خامخا وليكي. کے لیکوند تل پہ شنہ، ابی او یا تور رنگ سرہ ولیکی، پہ پنسل او یا سره رنگ يې مه ليکې . کے څوک چې درته پر پوسته کې د ليک اچولو لپاره پاکټ درکړي نو په ټينګه سره يې پخپل وخت پوسته کړی، بې پروايي او وروسته والي هىڅكلەرنەكرى. کے لہ چا سرہ مو چې اړیکی نه وی له هغو نه د ځواب غوښتلو لپاره ورته ځوابي لفافه يا ټکټ وروه ليږي . کے چی خپل لیک ورانول غواړي نو نري کرښه پري راکاږي . کے پہ لیک کی یوازی د خپل مزاج او خپل مطلب خبری مہ لیکی، يلکه د مخاطب د ولولو او احساساتو خيال هم وساتي ، يوازي خپل خير او عافیت په خط کی مه لیکی، بلکی د مخاطب او د خپلوانو یی د خیر خيريت پوښتنه هم وليکی او ياد ساتی په ليکونو کې له چا نه زياتی غوښتنې مه کوي، په زياتو غوښتنو سره د سړې درناوي کميږي .

ي بادا فاضور د چک جلسا س

## د کار او زیار آداب

244

په مینه او زیار ګالنی سره خپل کارو بار وکړی، ځانته روزی پخیله وګټي او پر چا باندې بار کيږي مه، يو کرتي د نبي صلي الله عليه وسلم حضور ته يو سرى راغى او هغه له نبى صلى الله عليه وسلم نه د څه سوال وكړ، هغه صلى الله عليه وسلم ترى پوښتنه وكړه، ستا په كور كى څه سامان هم شته او که نه؟ صحابی وویل یا رسول الله ! یوازی دوه شیان شته ، یوه د تراټ بستره ده چې مونږ یۍ اغوندو هم او غوړوو۔ او آروو ) یۍ هم، او يوه د اوبو څښلو پياله ده نبي صلي الله عليه وسلم ورته وويل دا دواره شیان ماته راوره، صحابی دواره شیان راورل حاضر شو، هغه دواره شیان په دوه درهمه نیلام کرل او دواره درهمه یی هغه ته ورکړ او ورته وی فرمایل ولاړ شه په يوه درهم د کور لپاره د خوراک څښاک څه راوړه او په يوه درهم تبرکی واخله راوړه، بیا په تبرکی کې نبی صلی الله علیه وسلم په خپلو مباركو لاسونه لاستي واچاوه او ورته وي فرمايل ولار شه له ځنګله لرکي پريکوه او راوړه يي، او په بازار کې يې خرڅوه، پنځلس ورځي وروسته ماته المترواتيج احوال راته ووايه پنخلس ورځي وروسته چې هغه صحابي حاضر شو نو لس درهمه يې جمع کړی وو هغه خوشحاله شو او وی فرمايل دا په زيار کټل شوي تاته له هغې څو چنده غوره ده چې ته يې ، خلکو غواړي، او د قيامت په ورځ ستا په څيره د سوال کولو داغ وي .

په ټينګ عزم سره کارو بار کوی او شه ډېره ګټه وکړی، چې ځلکو ته محتاج نه شی له نبی اکرم صلی الله عليه وسلم نه خلکو يو ځلی پوښتنه وکړه يا رسول الله صلی الله عليه وسلم ! تر ټولو غوره ګټه کومه ده ؟ وی فرمايل د خپل لاس ګټه او هر هغه کارو بار چې په هغی کې دروغ او خيانت نه وی ، حضرت ابو قلابه رحمه الله عليه به فرمايل ، په بازار کې په ټينګ عزم سره کارو بار کوی ، تاسي په پر دين په کلکه ولاړ پاتی شی او له خلکو به بی پروا اوسی .

د کارو بار د پر مختګ لپاره تل د رښتيا لاري چاري غوره کړي، له درواغو قسمونو نه په کلکه ځان وژغوري، نبي اکرم صلي الله عليه وسلم ۲۳ ۵۳۹ ۲۹ ۲۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۲ فرمایلی فرمایلی د قیامت په ورځ به الله جل جلاله له هغه سړی سره نه خبری کوی او نه به ورته ګوری او نه به هغه ته پام کوی او نه به یې جنت ته لږی، چې په درواغو قسمونو خوړلو خپل کارو بار ته پرمختګ ورکول غواړی [صحیح مسلم] او رسول اکرم صلی الله علیه وسلم دا هم فرمایلی، چې خپل مال د خرڅولو لپاره له زیاتو دروغینو سوګندونو نه څان وساتی، دا څیز هم په مهالیزه توګه د پراختیا وسیله ښکاری، خو په اخر کې په کارو بار کې برکت ختمیږی.[صحیح مسلم]

په کارو بار کې تل امانت او دينداری غوره کړی او هيڅکله چاته د خراب مال په ورکولو او يا د زياتی کټی په لاسته راوړو خپله حلاله ګټه مه حراموی د الهی پيغمبر صلی الله عليه وسلم لارښوونه ده ، رښتينی او امانتدار سوداګر به د قيامت په ورځ د نبيانو، صديقيونو او شهداو سره يو ځای وی [جامع ترمذی]

اخيستونكيو ته له ښو نه د ښه مال تيارولو كوښښ وكړى، پر كوم مال چې ستاسي باور نه وى، هغه هيڅكله پيرودونكى ته ورنكړى، او كه كوم پيرودونكى له تاسى نه مشوره وغواړى، نو مناسبه مشوره وركړى

د اخیستونکیو پر ځان د باور راوستلو کوښښ وکړی. چې هغوی تاسې خپل خیر خواه وګڼی، پر تاسې باور وکړی او د هغه مکمل زړه جمعه وی چې هغه به له تاسره هیڅکله نه دوکه کیږی، نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی : چا چې پر پاکه او سپیڅلی ګټه ګذاره وکړه، زما پر سنتو یی عمل وکړ، او خلک یی له خپل شر نه وساتل نو دا سړی جنتی دی، په جنت کې به داخل شی، خلکو عرض وکړ یا رسول الله! په اوسنی وخت کې خو داسې کسان زیات دی، هغه وفرمایل: زما نه وروسته به هم داسې خلک وی [جامع ترمذی]

په کارو بار کې د وخت په کلکه پابندی اوسی، پخپل وخت ځانونه دوکان ته ورسوی او په عزم او صبر سره کینی، رسول اکرم ﷺ فرمایلی دی: د روزی په تلاش او حلالی ګټی پسی سهار وختی ولاړ شی، ځکه د سهار په کارونو کې برکت او پراخی وی [طبرانی] 14.

ي رئى كې د ژوندان آدايي

پخپله هم زیارکښ اوسی او نوکران مو هم زیار کښان عادت کړی، هو! د نوکرانو حقوق په سخاوت او قربانی سره ادا کړی، او تل ورسره د نرمی او سخاوت رویه کوی .

په خبره خبره له غوسه کيدلو او شک کولو نه ځانونه وساتي ، د نبي اکرم صلى الله عليه وسلم لارښونه ده : الله جل جلاله هغه امت په پاکوالي سره نه نازوى د چا په چاپيريال کې چې کمزور يو ته د هغوي حق وانه خيستلاي شي .

له اخیستونکیو سره تل د نرمی رویه کوی او له پور غوښتونکیو سره سختی مه کوی، نه هغوی نهیلی ( نامیده ) کړی او نه له هغوی نه د پور په غوښتلو کې ټینګار وکړی

د پيغمبر اکرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: الله جل جلاله دى پر هغه سړى رحم وکړى چې په پلورلو پيرودلو او غوښتلو کې له نرمى او ښو اخلاقو نه کار اخلى [صحيح بخارى]

او رسول الله صلى الله عليه وسلم دا هم فرمايلى دى: د چا چې دا غوښتنه وى چې الله جل جلاله يى د قيامت په ورځ له غم او تكليف نه وساتى نو هغه ته پكار دى، چې تنګ لاسيو پوروړيو ته وخت وركړى او يا ترى د پور بوج لرى كړى [صحيح مسلم]

د مال له عیب پټولو او اخیستونکیو ته له دوکی ورکولو نه ځانونه وساتی، د مال خرابوالی او عیب اخیستونکی او پیرودنکی ته ښکاره کړی، یو کرتی نبی صلی الله علیه وسلم د غلی پر یوی ډېری راشه) تیریده، هغه په هغه راشه کې خپل لاس وواهه نو په ګوتو کې یې لوندوالی احساس کړ، هغه غلی خرڅونکی نه پوښتنه وکړه دا څه دی؟ دوکاندار وویل: یا رسول الله! پر دی ( راشه ) باران شوی و، هغه ورته وویل، بیا نو تالنده غله ولی پری د پاسه کوله نه چې خلکو لیدلای، څوک چې دوکه ورکوی له ما سره یې هیڅ اړیکی نشته.

« د قیمتونو د لوړیدو په هیله د خوراک څښاک شیان نه خرڅلاو نه
 بندولو او د الله جل جلاله د مخلوق د پریشان کولو له په کلکه ځانونه
 وژغوری، نبی اکرم صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی ذخیره کوونکی ګناه

\_\_ناوا جاجة و (جاجا ب

کار دی، په يو بل وخت کې هغه فرمايلی ذخيره کوونکی څومره بد سړی دی، چې کله الله جل جلاله شيان ارزانه کوی نو دی له غمه ويلی کيږی، او چې کله قيمتونه لوړيږی نو د ده زړه باغ باغ کيږی [ مشکوه ]

141

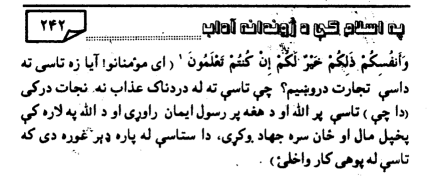
خريدار ته د هغه حق پوره پوره ورکړی، په ګز او تول کې په ټينګه د ديانتداری خيال ساتی، د اخيستلو او خرڅولو اندازه يوره وساتی، نبی ﷺ، ګز او تول کوونکيو سودا ګرو ته په خطاب کې ويلی دی: تاسې د دوه داسې کارونو مسئوول ګرځول شوی ياست د څه له امله چې له تاسې د مخه قامونه هلاک شوی دی .

په قران مجيد کې دى : وَيْلٌ للْمُطَفِّفِينَ الَّذِينَ إِذَا اکْتَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ)وَإِذَا كَالُوهُمْ أَوْ وَزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ أَلَا يَظُنُّ أُولَئِكَ أَنَّهُمْ مَبْعُونُونَ ليَوْم عَظِيم يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لرَبِّ الْعَالَمِينَ (په ناپ تول کې د کمى کوونکيو لَپارُه هلَاکُت دى څوک چې له خلکو نه ګزيا تول کوى نو پوره پوره يې کوى او چې خلکو ته ګزيا تول کوى نو کم کوى، ايا دا خلک نه پوهيږى چې دوى به بيا را ژوندى کيږى او را پورته کيږى په يوه ډېره سخته ورځ، په کومه ورځ به چې ټول انسانان د خپل رب په حضور کې ولاړ وى )

د تجارتي ګناهونو کفاره خامخا ادا کړي او د الله جل جلاله په لار کې په خلاص زړه خيراتونه او صدقي ورکړي، نبي صلي الله عليه وسلم سوداګرو ته لارښونه وکړه چې اي کارو بار کوونکيو! په مال پلورلو کې د بي ځايه خبرو او په دروغو د قسم (سوګنده) خوړلو ډېر زيات امکان وي نو تاسې له خپلو مالونو نه خيرات خامخا ورکړي [سنن ابو داود]

او هغه تجارت او سوداګري هيڅکله له زړه نه ونه باسي چې له دردناک عذاب نه نجات ورکوونکي دي او ګټه يي فاني دنيا نه ده، بلکې تل پاتي برياليتوب او له منځه نه تلونکي مزي چړچې دي.

يه قران عظيم كي دى: يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا هَلْ أَدُلُكُمْ عَلَى تِجَارَة تُنجِيكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ - تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِكُمْ



د سوره الصف ۱۱ آیت

باما شاشوا و شاه الم

خلورم خيركى (فصل)

دين ته بلنه

۲۴۳

ښه نو له هغوی سړی نه ښی خبری کوونکی بل څوک کیدای شی چي د الله جل جلاله لوری ته بلنه ورکوی - پخپله نیک عمل کوی- او په ژبه ښکاره وایی چې زه خو د الله جل جلاله له فرمان منونکیو څخه یم . قرآن حکیم يب اسلم کې د ژوندان آداب

### داعیانه د (بلنوالی) آداب

د خپل منصب رښتونی شعور پیدا کړی، تاسې د نبی اکرم جانشین یاست، او دین ته د بلنی، حق شهادت ، د تبلیغ او هغه فریضی سرته رسول پر تاسې دی کوم چې د الله جل علی شانه حضرت محمد ته رسولی وه، نو د هماغه او چتوالی هیلی او ولولی د پیدا کولو کوښښ وکړی، چې د نبی صلی الله علیه وسلم یوازینی او غوره صفت و

د قرآن مجيد لارښوونه ده . هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي اللَّيْنِ مَنْ حَرَج ملَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمْ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ( هغه تاسې غوره كړى ياست او د دين په چارو كې يې په ستاسې كومه سختى نه ده ايښى، پيروى وكړى د هغه دين چې ستاسې د پلار ابراهيم عليه السلام دين دى، هغه له لومړى سر نه تاسې د مسلم په نامه نومولى واست او په دى لړ كې، چې رسول الله صلى الله عليه وسلم ستاسې لپاره پر حق دين كواهى وركړى، او تاسې د ټولى دنيا د انسانانو په وړاندى پر حق دين كواهى وركړى )

يعنی مسلمان امت د رسول اکرم ﷺ وارث دی او بايد هماغه کار سرته ورسوی، چې رسول اکرم صلی الله عليه وسلم سرته ورساوه، لکه څنګه چې وروستی نبی صلی الله عليه وسلم پخپله وينا او عمل او د شپی ورځی په منډو ترړو د الهی دين د واضح کولو حق ادا کړو بس همدغه ډول امت ته هم د نړۍ د ټولو انسانانو په وړاندی د الله جل جلاله دين واضح کول دی . او د همدی فريضی په احساس او بلنوالی جذبی سره د حق دين د ګواه په حث ژوند کول دی .

خپل اصلی حیثیت تل په نظر کې ولری او له شانه سره سم یې د خپل ژوندون جوړولو پرله پسی کوښښونه وکړی، تاسې د نړی د نورو امتونو په څیر امت نه یاستو بلکې تاسې ته الله جل جلاله امتیازی شان بخښلی دی، تاسې ته د نړی په ګردو قامونو کې د مشرانو په څیر د لارښوونی مقام

144\_

٢٢٥ بالعال ۽ ڙوڻان آدان ۽ پر ٢٢٥

حاصل دی او تاسې له هر ډول افراط او تفريط نه پاک د الله جل جلاله په صحيح لاره په اعتدال سره ولاړ ياست. په قران عظيم کې دی :

وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ( او همدا رنګه مونږاو تاسې يې يو منځګړی امت ګرزولی ياستو چې د ټولو انسانانو لپاره د حق دين ګواهان شی او زمونږ رسول الله پر تاسې ګواه وی )

ح د خپل مرام او منشور واقعی پوهه حاصله کړی، او په پراخه حوصله او زغم سر یې د خپلولو کوښښ وکړی ، د الله جل جلاله په نظر کې د مسلمان امت مرام او هدف په واقعی توګه دا دی چې هغه په پوره اخلاص او صداقت سره هغه مکمل دین قایم او نافذ کړی چې حضرت محمد راوړی او په عقایدوو عباداتو، اخلاقو او ټولنیز ژوند او په اقتصاد او سیاست لنډه دا چې د ژوندانه په ټولو اړخونو کې په اسمانی لارښوونو ولاړ دی ، نبی اکرم صلی الله علیه وسلم په خپل مبارک دوران کې دغه دین د خپلو ټولو اړخونو سره نافذ او عملی کړ، هغه د عقایدو او اخلاقو زده کړه هم ورکړه، د عباداتو لاری چاری یې هم وښودی، د دین پر بنسټونو ولاړه ټولنه یې هم آباده کړه او د بشری ژوندانه د منظم کولو او له خیر او برکت نه ډکوونکی یو برکتناک حکومت یې هم قایم کړ.

الهى لارښوونه ده : شَرَعَ لَكُمْ مِنْ اللَّيْنِ مَا وَصَّى بِه نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَيْنَا بِه إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِسَى أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا تَنَفَرُقُوا فيه ( مسلمانانو! الله جل جلاله ستاسې لپاره د دين هماغه طريقه ټاكلى ده د كومى وصيت يې چې نوح ته كړى و او د څه وحى چې اى پيغمبره مونږ تاته درليږلى ده او د څه لارښوونه چې مونږ ابراهيم موسى او عيسى ته كړى وه، همدغه دين قايم او په همدى كې تفرقه مه پيدا كوى ) .

د بديو له منځه وړلو او د نيکيو د قايم ساتلو لپاره تل ملا تړلی اوسي، همدا ستاسې د ايمان غوښتنه ده او همدا ستاسې د ملي شته والي ۲۴۶ اسلی کی ۵ آرندان آمای هدف دی، د همدی مقصد او مرام لپاره ژوندی اوسی او د همدی لپاره خپل روح قربان کړی ، د همدی کار د سرته رسولو لپاره الله جل جلاله تاسی خیرامت (غوره امت) په عظیم نامه سره سر لوړی کړی یاست کُنْتُم خَیْر اَمَّة اُخْرِجَت لِلنَّاس تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوف وَتَنْهَوْنَ عَنْ الْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّه ' رَ تاسی غوره امت یاست چې د گردو انسانانو لپاره شته شوی یاست، تاسې د نیکی حکم ورکوی او له بدیو یی منع کوی او پر الله جل جلاله کامل ایمان لری ).

د نبی اکرم ﷺ لارښوونه ده: پر هغه ذات می دی سوګند وی د چا په واک کې چې زما روح دی چې تاسې خلک خامخا د نیکی حکم ورکوی او له بدیو منع کوی او که نه ژر ده چې الله جل جلاله به پر تاسې داسې عذاب راولیږی چې بیا به تاسې ناری وهی او څوک به یې نه اوری [جامع ترمذی]

 کولو لپاره بلنواله جذبه او مثالی درد او سوز پیدا گان د جهنم له اوره د بچ کولو لپاره بلنواله جذبه او مثالی درد او سوز پیدا کړی، د نبی اکرم ﷺ د بی ساری جذبی او بی اندازی درد مننه قران مجید په دی الفاظو کوی

فَلَعَلَّكَ بَاحِعٌ نَفْسَكَ عَلَى آثَارِهِمْ إِنْ لَمْ يُؤْمِنُوا بِهَذَا الْحَدِيثِ أَسَفًّا' ( ښايى تاتد په هغو خلكو پسى خپل خَان ووژنى، كَه هغوى د هدايت پر دى كلام ايمان رانه وړى )

او نبی صلی الله علیه وسلم خپل دغه څرنګوالی په دی الفاظو بیان کړی دی: زما مثال د هغه سړی په څیر دی، چا چې اور بل کړ او چې کله شاو خوا چاپیریال یې د اور په رڼا روښانه شو، نو ماشی او پتنګان پری راپریوتل او هغه سړی په ټول توان سره دغه ماشی او پتنګاتن منع کوی، خو پتنګان دی چې د هغه دغه کوښښ ناکاموی او په اور کې ورپریوځی همداسی ) زه

> <sup>۱</sup> - د ال عمران سورت ۱۱۱ آیت ۲ - د کهف سورت ۶ آیت

ببادا شاديو) د چه ولسا پ

تاسې له ملا په رانيولو رانيولو له اوره منع كوم او تاسې ياست چې په اور كې ورپريووزى [مشكوه المصابيح]

YFY

يو كرتي حضرت عايشي رضي الله عنها له انحضرت 🗯 نه پوښتنه وكړه یا رسول الله پر تاسی د احد له ورځی نه هم سخته ورځ تیره شوی ده، وی فرمايل هو! عايشي! زما په ژوندانه کې تر ټولو مشکله ورځ د عقبه ورځ وه دا هغه ورځ وه چې کله هغه له مکې والو نهیلې ( نا امیده ) شوې و آو د طايف خلكو ته يې د الهي پيغام رسولو لپاره تشريف وړي و، د هغه ځاي سردار عبدیالیل، په هغه پسی بدمعاشان کړل او د هغوی د رحمت د پیغام په بدل کې يې پر هغه کاڼۍ وه اورولو هغه په وينو سور شو او بيهوشه راپريووت بيا هغه ډېر پريشان او غمکين له هغه ځايه راغي، کله چې مرن الثعالب ته راورسيد نو غم يې يو څه سپک شو، الله جل جلاله د عَدَاب ملائکه د هغه خدمت ته راولیږله د عذاب ملائکی وویل یا رسول الله که تاسې اجازه راکړی چې زه ابو قيس او جبل احمر پخپلو کې سره ووهم ؟ او د دغو دواړو غرونو په منځ کې دوې بدبختان چیت شي او خپل انجام ته ورسيږي، رحت عالم ورته وفرمايل نه! نه! ما پريږده چې زه خپل قام د الله جل جلاله له عددابه وويسروم، ښايي چې الله جل جلاله د هغوي زړونه د هدايت لپاره خلاص کړي او يا بيا د هغوي په اولاد کې داسې کسان پيدا شي چې هدايت قبول كړي [صحيح بخاري، صحيح مسلم]

رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په مکه کې دی او د مکی خلک د هغه صلی الله علیه وسلم پر خلاف سازش کوی څوک وایی چې له ښاره یې باسو، څوک وایی وژنو یي، په همدی ورځو کې په ناڅاپی ډول مکه وال د قحط سره مخامخ شول، داسې قحط چې د قریشو خلک د ونو پاڼو او پوټکو خوړو ته مجبور شول، کوچنیانو له ولېی چیغی وهلی او چې لویانو به لیدلی زړونه به یې غمجن کیدل.

رحمت عالم چې دغه خلک په دی لرزوونکی مصيبت کې اخته وليدل نا آرامه شوو د هغه مخلصو ملګرو هم چې د هغه خفګان وليد پريشانه شول، هغه دغه دښمنانو ته چې د دوی په لاسو ور رسيدلی زخمونه يې لا تر اوسه تازه ؤ، د خپل زړه نه د همدردی پيغام وروليږه او ابو سفيان او صفوان ته يې پنځه سوه ديناره وروليږل او ورته وی ويل چې دغه دينارونه په قحط ځيليو وويشي .

رښتيا دا ده چې د بې لارې بنده ګانو په غم کې ويلي کيدل او د هغوی په بې لارې توب او تکليف غميدلو هغوی د الهي عذاب نه د خلاصون غوښتنه، د هغوی د تکليف په ليدلو نا ارامه کيدل او د هغوی د هدايت او لارښوونی لپاره بې اندازی حرص لرل همدا د يوه داعې ( بلونکی ) هغه جوهر دی د څه په وسيله چې د هغه ژوندون بې اندازه زړه راښکونکی او بې اندازی اغيزمنوی

ح د قام بی لالچه خدمت وکړی او د خپل کوم خدمت بدله له چانه مه غواړی چه څه کوی یوازی د الله جل جلاله د خوشحالی لپاره یې وکړی، او له هماغه نه د اجر او ثواب هیله داسې محرک دی چې د سړی په خبره کې اغیز پیدا کوی، او انسان پرله پسی پخپل کار کې مشغول ساتی، الله جل جلاله تل دی او تل به وی، نه ویده کیږی، او نه پری پریشانی راځی، د هغه له نظره د بنده یو عمل هم پټ نه دی، هغه د خپلو مخلصانو اجر هیڅکله نه ضایع کوی، هغه جل جلاله ته د محنت نه څو چنده زیاته ورکوی، او څوک بی برخی کوی نه، هر پیغمبر به خپل قوم ته ویل زه له تاسې د کوم اجر او بدلی غوښتنه نه کوم، زما اجر خو د رب العلمین پر غاړه دی د مخله دی

باوا فراغان و لاح المان الماني المراجع أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَة أَنَا وَمَنْ اتَّبَعَنِي وَسُبْحَانَ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنْ الْمُشْرِكِينَ ( اي رسول! ته دوي ته ښکاره ښکاره ووايه، چې زما خو دا لاره ده، زه او زما تر شا تلونکی له پوره بصیرت سره د الله جل جلاله په لور بلنه ورکوی، او الله جل جلاله له هر عیب نه پاک دی، او زما له هغوی سره هیڅ اړیکی نشته چې د الله جل جلاله سره شرک کوي .

او د الله جل جلاله ښکاره او واضحه لارښوونه ده: وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دينًا فَلَنْ يُقْبَلَ منْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنْ الْخَاسِرِينَ ` ( او هر څوک چې له اسلام پرته بل دين غوره كول غواړي، د هغه، دغه دين به هيڅكله قبول نكړاي شي او په اخرت کې به ناکام او نامراد وي ) .

إنَّ الدِّينَ عندَ الله الْإسْلَامُ \* (او د الله جل جلاله به نزد دين بس اسلام دى )

🖙 د خپل هدف او مرام سترتوب او اهميت تل په نظر کې ولري او خيال ساتي چې دا هغه ستر کار دي د څه لپاره چې تل د الله جل جلاله لوري انبياء عليهم السلام راليږل کيدل، او يقين ولري چې الله جل جلاله چې تاسې ته د دين کوم دولت درېښلي دي، همدا د دواړو جهانو د سترتوب او سر لوړی پانګه ده، نو د دی په مقابل کې د دنيوی شان او پرتم او دولت څه قيمت ارزښت کيداي شي چې يو څو ورځې به دلته وي، په قران عظيم کې دی مونږ تاسې ته اوه تکراريدونکي ايتونه او د عظمت څښتن قران بښلي دي نو تاسې د دې فاني متاع په لوړ سترګي هم راپورته نکړي، چې مونږ بيلو بيلو طبقو ته ورکړ دی، او اهل کتاب ته په وينا کې ويل شوی دى : قُلْ يَاأَهْلَ الْكِتَابِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْءٍ حَتَّى تُقِيعُوا الْتُوْرَاةَ وَالْإِنجِيلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ

> - د يوسف سورت ٠٠ آيت ۲ - د ال عمران سورت ۸۵ آیت " - د ال عمران سورت ۱۹ آیت

په اصلاح کې د (ونعانه اداب

من رَبَّكُم ' ( ای اهل کتاب! تاسې هیڅ نه یاست، تر څو چې تاسې په توراه، انجیل او نورو کتابونو عمل ونکړی، چې ستاسې ته رب نازل کړی دی )

ت د دين د صحيح پوهى حاصلولو او د دين پر حکمتونو د پوهيدلو لپاره پرله پسى کوښښ وکړى، د نبى صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده : الله جل جلاله چې څوک په خير سره نازوى ، هغه ته د خپل دين صحيح پوههاو حکمت وريښى [صحيح بخارى، صحيح مسلم]

رښتيا دا ده چې د دين صحيخح پوهه او د دين پر حکمتونو پوهيدل د ټولو نيکيو سرچينه ده او څوک چې د دی خير نه بی برخی وی، هغه د دواړو جهانو د سعادتونو (نيک بختيو) څخه بی برخی دی، نه د هغه په ژوندانه کې توازن او يو شان والی پيدا کيدای شی او نه هغه د ژوندانه په هر دګر کې د دين صحيح نماينده ګی کولای شی .

خه چې د ( دعوت او بلنی په لړ کې ) نړيوالو ته وړاندی کوی، د هغی مخاطب تر ټولو لومړی خپل ځان وګرځوی ، نورو ته له ويلو لومړی يې خپل ځان ته ووايی او څه چې له نورو غواړی، لومړی يې پخپله نمونه ځلکو ته وښايی، د حق دين د بلونکی غوره والی دا دی چې هغه به د خپلی بلنی رښتونی نمونه وی چې څه وايی خپل عمل او کردار پری ګواه کوی د کومو حقيقتونو په منلو کې چې هغه د نيوی ښيګڼه ګوری، په خپله د هغی تر ټولو زيات حريص ویو پيغمبر صلی الله عليه وسلم چې کله د قام په مخ کې د بلنی لپاره پاڅيد ، نو هغه اعلان يې وکې:

وَأَمَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ (زه پخپله تر ټولو لومر م مسلمان يم) .

تاسې په ژيه او قلم سره ګواهی ورکړی چې حق هماغه څه دی چې تاسې يې وړاندی کوی، او پخپل ځانګړی کردار ، کورنيو اړيکو، ټولنيزو چارو او سياسی او وطنی کړو وړو سره دا هم ثابته کړی چې د حق دين په خپلولو سره پاکيزه عمل په بدن کې راځی، مستحکمه کورنۍ جوړيږی، ښه ټولنه تشکيليږی، او د تهذيب او تمدن يو داسې نظام تری جوړيږی چې بنسټ به

۲ - د المائده سورت ۶۸ آیت

پ اسلم کې د ژوندانه آداب

یې پر عدل او انصاف ویو څوک چې د ځان له روزنی او اصلاح نه غافل شی او د نورو د اصلاح او روزنی خبری کوی، هغوی بی اندازی ناپوهان دی، هغوی خپل کور د سوزیدو په حال کې ګوری بی فکره دی او د اوبو ستلونه په لاس ګرځی چې که د بل چا کور اور واخلی چې هغه مړ کړی، داسې کسان په دنیا کې هم ناکام دی او په اخرت کې به هم ناکام وی، دلته خو به د هغوی بی عملی د هغوی پند او نصیحت بی وزنه او بی اغیزه کوی او په اخرت کې به درد ناک عذابونه تیروی، یَاآیها الّذینَ آمنُوا لمَ تَقُولُونَ مَا ولې هغه څه وایئ چې کوئ یې نه ، د الله په وړاندې دا ډیر ناوړه حرکت دی چې تاسې هغه څه ووایئ چې کوئ یې نه ، د الله په وړاندې دا ډیر ناوړه حرکت دی

101

نبی صلی الله علیه وسلم داسی بی عمله بلونکی له بی اندازی ویروونکی عذاب نه ویرولی دی، نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی: د قیامت په ورغ به یو سړی راوړل شی او په اور کې به واچول شی د هغه کولمی به په اور کې بیرون راوځی بیا به هغه سړی د دی کولمو سره داسې گرځی لکه څنګه چې خر د خپل پړی سره ګرځی، د ده په لیدو به نور دوزخیان ورته راټول شی او پوښتنه به تری کوی ای فلانیه! دا ستا څه حال دی؟ ایا تا مونې ته په دنیا کې د نیکیو تلقین نه کاوه؟ او له بدیو دی نه منع کولو؟ د دومره نیکو کارونو له کولو سره سره ته دلته څنګه راغلی؟ هغه سړی به ورته وایی ما خو تاسې ته د نیکیو درس درکاوه خو پخپله د نیکیو په لور نږدی هم نه ورتلم، تاسې می له بدیو منع کولی خو پخپله می پری عمل کاوه [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

د معراج د شپی چې کوم پند اخیستونکی منظری رسول اکرم ﷺ د خلکو مخی ته ایښی دی د هغی یو مهم مقصد دا هم دی، چې بد کاره خلکو ته خبرداری ورکول شی او هغوی د خپل ځان د اصلاح لپاره فکر وکړی، نبی صلی الله علیه وسلم فرمایل ما د معراج په شپه یو شمیر خلک ولیدل چې

· - الصف سورت ۲، ۳ آيتونه

# باها فرافان المالية المحمد ا

د هغوی شونډی د اور په قیچیګانو پری کیدی ما له جبریل علیه السلام نه پوښتنه وکړه چې دا څوک دی جبریل علیه السلام وویل: دا ستا د امت مقررین دی، دوی به خلکو ته د نیکی او تقوی تلقین کاوه او ځانونه یې هیر کړی وو [مشکوه المصابیح]

صحابه کرامو رضی الله عنهم به هم دغسی بد کارانو ته او بی عمل ته سخت خبرداری ورکاوه، یو ځلی حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهما ته یو سړی وویل، محترما: زه غواړم چې خلکو ته د نیکی حکم وکړم او له بدیو یې منع کړم او د بلنی ( دعوت ) او رسونی ( تبلیغ ) کار وکړم - هغه ورته وفرمایل چې ته هغه مرتبی ته رسیدلی یې چې مبلغ شی، هغه سړی ورته وویل هو! هیله ده، حضرت ابن عباس الله وفرمایل چې که تاته دا اندیښنه نه وی چې د قرآن عظیم دری ایتونه به تا رسوا کړی، نو په شوق سره د دین د تبلیغ کار وکړه، هغه سړی وویل ښاغلیه! هغه کړم دري ایتونه مره د دین د تبلیغ کار وکړه، هغه سړی وویل ښاغلیه! هغه کړم دري ایتونه نوی، حضرت ابن عباس رضی الله عنه وفرمایل: اَتَأْمُرُونَ النّاسَ بِالْبِرَّ وَتَسَوْنَ کړی او خپل ځانونه مو هیر کړی دی)

ابن عباس رضی اللہ عنه ورته وویل آیا پردی آیت دی ښه عمل کړی دی؟ هغه وویل ن ، دویم آیت دا دی : لمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ( تاسي ولی هغه څه وایی کوی چې کوی یې نه یعنی عملی پری نه کوی ) .

نو تا پردى ايت په ښه توګه عمل كړى دى ؟ هغه وويل نه او دريم ايت دا دى: وَمَا أَرِيدُ أَنْ أَخَالفَكُمْ إَلَى مَا أَلْهَاكُمْ عَنْهُ <sup>٢</sup> ( حضرت شعيب عليه السلام د خپل قوم خُلكو ته وويل: له كومو بدو خبرو چې زه تاسې منع كومو چې هغه زه پخپله وكړم، زما دا غوښتنه نه ده بلكى زه به له دى خبرو ځان ډېر لرى ساتم ) .

> <sup>۱</sup> - د البقره سورت ۴۴ آیت ۲ - د هود سورت ۸۸ آیت

ووايه تا پردی ايت په ښه شان سره عمل کړی دی، هغه سړی وويل نه نو حضرت ابن عباس رضی الله تعالی عنه ورته وفرمايل، ولاړ شه لومړی ځان ته د نيکی حکم وکړه او له بديو نه منع شه.

لمونځ د خپلو ټولو شرايطو او ارکانو او توضع سره ادا کړی، نفل لمونځ هم ادا کوی، له الله جل جلاله سره د ژورو اړيکو قايمولو پرته د دعوت او تبليغ کار امکان نه لری او له الله جل جلاله سره د ارتباط يوازينی وسيله لمونځ دی، چې دغه لار پخپله الله جل جلاله خپلو بنده ګانو ته ښودلی ده.

نبى اكرم صلى الله عليه وسلم ته په وينا كې الله جل جلاله فرمايلى: يَاأَيُّهَا الْمُزَمِّلُ) قُمْ اللَيْلَ إِلَّا قَلِلًا) نصْفَهُ أَوْ الْقُصْ مِنْهُ قَلِيلًا أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَتَّلْ الْقُرْآنَ تَرْتِيلًا إِنَّا مَنْلُقي عَلَيْكَ قَوْلًا تَقيلًا ` ( اى په څادر كې نغښتل شويه! د شپى الله ته ودريږه خو يو څه شپه، نيمه شپه يا د دى نه يو څه لږه يا زياته او قران عظيم صحيح او په ترتيل سره لوله ، مونږ ژر پر تاسې د يوه درانده فرمان ( مسئووليت ) اچوونكى يو د درانه فرمان مسئووليت نه مراد د حق دين تبليغ دى او دا رښتيا ده چې دغه ذمه وارى د دنيا له ټولو ( مسئووليتونو زياته درنه او وزمينه ده، د دغه عظيم مسئووليت د حق ادا كولو لپاره ضرورى ده چې تاسې په لمانځه سره قوت حاصل كړى او له الله جل جلاله سره اړيكى ټينكى كړى )

له قران مجيد سره مينه پيدا كړى او په پابندى سره يې تلاوت وكړى، په لمانځه كې يې هم په ډېره پاملرنه سره تلاوت وكړى او د لمانځه نه بيرون يې په صحيح ډول د تلاوت كولو كوښښ وكړى، د زړه د اماده %ى او د دماغ له حاضرى سره چې كوم تلاوت كيږى، د دى سره پر قرآن پوهيدلو كې هم مرسته كيږى، او په ذوق او مينه كې هم زياتوالى كيږى ، قران حكيم د هدايت او پند يوازينى وسيله ده

· - د المزمل سورت ا ۵- آیتونه

پ۳ ۲۵۹ کې ۵ ژوندان آ۵۷ د همدی د پاره نازل شوی دی چې پر آیتونو یې غور وکړای شی، او له یادونو او نصایحو یې ګټه واخستل شی، لدی کبله په قران عظیم کې د غور او تدبر عادت زده کړی او د دی عزم سره یې تلاوت وکړی چې د دی په

لارښوونه کې خپل ژوندون هم بايد جوړ کړای شی او د همدی لارښوونو په وسيله بايد په ټولنه کې هم بدلون راوستل شی، د الله جل جلاله دين هماغه خلک عملی کولای شی چې د خپل غور او فکر مرکز او د خپلو دلچسپيو محور قران مجيد وګرځوی، له قران نه په بی پروايی سره نه پخپله څوک په دين ولاړ پاتی کيدای شی، او نه د دين قايمولو په چارو کې برخه اخيستلای شی تلاوت کوونکيو ته لارښوونه شوی ده

کتاب آنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكَ لِيَدَّبُرُوا آيَاتِه وَلَيَتَذَكَّرَ أُوْلُوا الْأَلْبَاب ( کتاب چې مونږ تاسې ته درليږلى دى سر تر پايَه بركت دى چې خلک يې پر آيتونو غور او تدبر وكړى او د سليم عقل څښتنان ترى سبق حاصل كړى )

او لارښوونه شوی ده چې قرآن مجید ورو ورو تلاوت کړی : وَرَتَّلْ الْقُرْآنَ تَرْتِلًا د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: دا زړونه زنګ وهلی کَیږی لکه څنګه چې اوسپنه زنګ وهلی کیږی، چې کله پری اوبه پریووزی پوښتنه تری وکړای شوه یا رسول الله! بیا د زړونو د زنګ لری کولو څیز کوم دی؟ وی فرمایل د زړه زنګ داسې لری کیږی چې سړی مرګ ډېر یادوی او دویم دا چې د قران تلاوت وکړی [مشکوة المصابیح]

په هر حال کې د الله جل جلاله شکر ادا کړی او د شکر د ولولو د پيدا کولو لپاره هغو خلکو ته نظر وکړی چې په دنيوی شان او شوکت او مال او دولت کې ستاسې نه کمتر دی .

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: هغو خلکو ته وګوری چې په مال او دولت او دنیوی پرتم او د بدبه کې له تاسې کم دی، نو په تاسې کې به د شکر جذبه پیدا شی، او هغو خلکو ته مه ګوری چې په مال دولت او پرتم او جاه کې له تاسې زیات دی، تر څو هغه نعمتونه چې تر اوسه درکړل شوی، پ ۱۹۵۹ کې ۲۵۵ کې انشک او که نه نو د الله جل جلاله د ناشکری جذبه به پيدا شي

ح<sup>ح</sup> له مزو چړچو ځان وژغوری او د حق داسې سپاهيان اوسې چې هر وخت وظيفي اجرا کولو ته تيار اوسي او يو وخت هم وسله له غاړی کوزه نه کړي.

د نبى صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: زه د عيش او آرام ژوندون څنګه تير کړم په داسې حال چې اسرافيل شپيلى په خوله نيولى او غوږ سر ټيټ کړى انتظار کوى چې کله به د شپيلى پوکولو حکم کيږى ، او په قران عظيم کې الله جل جلاله مومنانو ته فرمايلى : وَأَعدُوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْمْ مِنْ قُوْة وَمَنْ رَبَاط الْخَيْلِ تُرْهبُونَ به عَدُو الله تُرْهبُونَ به عَدُو الله وَعَدُوکُمْ وَآتَمْ مَنْ تُوْلَهُمُونَهُمْ اللَّهُ يَعْلَمُهُمْ وَمَا تُنفَقُوا مَنْ شَيْءَ في سَيل الله يُوَف إِلَيْکُمْ وَأَتَمْ لَا تُظْلَمُونَ ( او تر کومه ځايه چې سَتاسې وس کيږى له زيات نه زيات قوت، تُظْلَمُونَ <sup>(</sup> ( او تر کومه ځايه چې سَتاسې وس کيږى له زيات نه زيات قوت، د الله جل جلاله دښمنان او ستاسې دس کيږى له زيات نه زيات قوت، د الله جل جلاله دښمنان او ستاسې د نهي، کې وساتى، چې د هغې په وسيله د الله جل جلاله د هنه نان او ستاسې د نه منه اله جل جلاله يې پيژنې د الله جل پرى وويروى، چې تاسې يې نه پيژنى، الله جل جلاله يې پيژنې د الله جل

د دین لپاره هر ډول قربانی ورکولو او د اړتیا پر وخت د خپل ګران هیواد نه د هجرت کولو ته هم تیار اوسی او خپل ځانونه پرله پسی تلئ ، چې تر کومه حده په تاسې کې دغه جذبه او قوت ځای نیسی ، په قران عظیم الشان کې د حضرت ابراهیم علیه السلام د هجرت د پیښی د بیانولو په ترڅ کې هجرت ته د لیوال کولو او د قربانیو لپاره د تیار اوسیدلو درس په دی ډول ورکړل شوی دی:

يه قرآن عظيم الشان كي داسي دى : إِ وَاذْكُرْ فِي الْكَتَابِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقًا نَبِيًّا إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ يَاأَبَتَ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي عَنْكَ شَيْئًا يَاأَبَتِ

· - د الانفال سورت ۶۰ آیت

109 ی اسلم کې د ژوندان آدان إِنِّي قَدْ جَاءَنِي مَنْ الْعَلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَاتَّبَعْنِي أَهْدِكَ صِرَاطًا سَوِيًّا يَاأَبَت لَا تَعْبُدْ الشَّيْطَانَ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ للرَّحْمَانِ عَصيًّا يَاأَبَتِ إِنِّي أَخَافُ أَنْ يَمَسُّكَ عَذَابٌ مِنْ الرَّحْمَان فَتَكُونَ للشَيْطَان وَلَيًّا قَالَ أَرَاعِبٌ أَنْتَ عَنْ آلَهَتِي يَاإِبْراهِيمُ لَنِنْ لَمْ تَنتَهِ لَأَرْجُمَنَّكَ وَاهْجُرْنِي مَلَيًّا قَالَ سَلَامٌ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفُرُ لَكَ رَبِّي إِنَّهُ كَانَ بِي حَفَيًّا وَأَعْتَزُلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّه وَأَدْعُو رَبِّي عَسَى أَلَّا أَكُونَ بَدُعَاء رَبِّي شَقَيًّا ﴿ رَاوٍ يه دى كتاب کې د ابراهيم عليه السلام له قصي نه پند واخلي، بي شکه هغه يو رښتوني نبي ؤ . خلکو ته د هغه وخت يادونه واوروه ) چې کله هغه خپل پلار ته وويل. پلار جاندا تاسې د دې شيانو عبادت ولي کوي؟ چې نه اوري او نه ويني، او نه ستاسې په څه کار راتلای شی، پلار جانه ! ماته هغه پوهه راکړی شوی ده چې تاسې ته نه ده درکړی شوی، تاسې زما پر وینا روان شی، زه تاسې پر سمه لار بیایم، پلار جانه! تاسې د شیطان بنده ګی مه کوی، شیطان خو د رحمان ډېر نافرمانه دی، پلار جانه! زه ویریږم چې تاسې که همداسې کول نو د رحمان په عذاب کې به راشي، او تاسي به د •شيطان ملګری شی - پلار يې ويل ابراهيمه آيا ته زما له معبودانو ګرځیدئی یې که ته منع نه شوی زه به تا په کاڼو وولم او مړ به دی کړم، او خه د تل لپاره زما نه لری شه، ابراهیم علیه السلام ورته وویل: تا ته زما سلام دی، زه خپل پروردګار ته دعا کوم چې هغه جل جلاله تا وبخښې بیشکه زما پالونکی پر ما ډیر مهربان دی، زه له تاسی هم کناره کیږم او له هغوی هم چی تاسی خدایان ګڼلی عبادت یې کوی، زه خو هم خپل پالونکی رابولم، زما پوره هیله ده چې زه به د خپل رب په رابللو کې هیڅکله نهیلي نااميد نهشم).

د الله جل جلاله په لاره کې د وتلو جذبه، په ځان او مال سره د جهاد ولوله او د هغه جل جلاله په لاره کې د شهادت سپيڅلي هيلي د پيدا کولو

·- د مريم سورت ۴۱-۴۸ ايتونه

| TOY | باما شادنوژ د په ادار |  | Ĵ |
|-----|-----------------------|--|---|
|-----|-----------------------|--|---|

کوښښ وکړي، واقعیت دا دي چې جهاد د ایمان معیار دي او په کوم زړه کې چې د جهاد هيله نه وي، هغه د ايمان او هدايت نه يې برخې يو يې ډوله ويجار کنډر دي، د جهاد ډګر ته د تللو توفيق او د الله جل جلاله په لاره کې د ځان او مال قربانولو وخت تر لاسه کول واقعًا چې ډېره لويه نيکېختي ده. خو که داسې حالات نه وي چې پورته ډول موقع ومومي، يا يې وساپل نه وي، چې تاسې د جهاد ميدان ته ولاړ شي، او د خپل ايمان جوهر ښکاره کړای شی، بيا به هم تاسې د هغو مجاهدينو په صف کې شميرل کيږي چې د الله جل جلاله په لاره کې شهيدان شوي او يا غازيان راستانه شوي دي. په دې شرط چې ستاسې په زړه کې د الله جل جلاله په لاره کې د وتلو جذبه وي، د دين په لاره کې د قرباني ولوله موجوده وي او د شهادت هيله مو په زړه کې وي، ځکه چې د الله جل جلاله په نظر کې د زړونو هغه ولولي وي چې د مجاهدانه کار نامو لپاره سړي ناارامه کوي، د تبوک له غزا نه چې نبي اکرم صلى الله عليه وسلم راستنيده، نو په لاره کې يې خپلو ملګرو ته په وينا کې وفرمايل: په مدينه کې يو شمير خلک داسې وي، چې تاسې چې کوم کوچ هم وکړ او کوم واټن مو چې وواهه هغوی پرله پسی تاسې سره وو ، د نبى اكرم صلى الله عليه وسلم ملكرو به حيرانتيا سره بوښتنه وكړه آيا څوک چې په مدينه کې و؟ وي فرمايل هو! چې په مدينه کې وو، ځکه چې هغوي خپلو مجبوريتونو منع كړي وو ، هغوي پخپله منع كيدونكي نه وو . په قران مجيد کې هم الله جل جلاله د داسې خلکو ستاينه کړی ده چې د جهاد ولولی لرلو سره سره په جهاد کې له ګډون کولو محروم وو، او پر خپله دغه محرومي يي له ستركو اوښكي بهولي. وَلَا عَلَى الَّذِينَ إِذَا مَا أَتَوْكَ لتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لَا أَجدُ مَا أَحْملُكُمْ عَلَيْه تَوَلُوا وَأَعْيْنُهُمْ تَفيضُ مِنْ الدَّمْع حَزَنًا أَلَّا يَجدُوا مَا يُنفقُونَ ` ( او ته پر هغو بی سرو سامانه خلکو الزام دی چې پُخپله تاسی ته راغلل، چې تاسې هغوي ته سپرلي تياري کړي او چې کله تاسې وويل چې

· - د التوبه سورت ۹۲ آیت

| TON            | ېاوا شاينون د لکے فریس                                          |
|----------------|-----------------------------------------------------------------|
| اسې حال کې     | زه ستاسی لپاره د سپرلیو انتظام نشم کولای نو هغوی په دا          |
|                | بيرته ستانه شول، چې له سترګو يې اوښکې بهيدي، له دې غمه چې       |
|                | په جهاد کې د ګډون کولو لپاره د لګښت څه موجود نه وو )            |
| کې له جهاد     | نبي صلى الله عليه وسلم فرمايلي: څوک چې د الله په لاره           |
|                | کولو پرته مړ شو او په زړه کې يې د جهاد هيله هم نه وه، نو ه      |
|                | يوه حالت کې مړ شو [صحيح مسلم]                                   |
| ر مال د قربانی | رښتيا دا ده چې د الله جل جلاله په لاره کې د جنګيدلو او د ځان او |
|                | له ورکولو چې کومه سينه خالي وي ، هغه د مومن سينه نشي کيداي .    |

~



## د بلنی او تبلیغ آداب

109

په بلنه دعوت او تبليغ کې د حکمت او سليقی پوره پوره خيال وساتی او داسې لاری چاری غوره کړی، چې له هره حيثه بی شانه موزونی، د قدر وړ او له مقصد سره هم آهنګی او په اوريدونکی کې د مينی او ولولی پيدا کوونکی وی.

د قران مجيد لارښوونه ده: ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحَكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالِّتِي هِيَ أَحْسَنُ (د خپل رب لورى تَه بلنه وركړى په حكمت او غوره نصيحت سَره او مباحثه وكړى نو په داسې لاره چې بى اندازى غوره وى ) . د قران عظيم د دى جامع آيت نه درى لارښوونى په لاس راځى :

- ا يون مسيم دي و مع يا يا يا يون دري . [.] بلنديد حكمت سره وركري .
- ب} نصيحت او پوهونه په غوره انداز سره وکړی . ج} مباحثه په ښه طريقه سره بايد وکړای شی .

په حکمت سره د بلنی هدف دا دی چې پخپله تاسې ته د خپلی بلنی د سپیڅلتیا او ستر توب پوره پوره احساس وی او تاسې دغه ارزښتناک دولت په ناپوهی سره همداسی بیځایه ونه شیندی، بلکې تاسې یې د وخت او ځای مکمل خیال وساتی، او د اوریدونکی هم، د هر پاټکی (طبقی) او ډلی او هر وګړی سره د هغه د فکری استعداد، پوهی او ذهنی توان او اقتصادی حیثت سره سمی خبری وکړی او هغه ثابت او محکم د خپلمنځی افهام او تفهیم بنسټ وګرځوی، چې ستاسې تر منځ پری اتفاق وی، چې د نږدی والی او مننی لپاره لار هواره کړی

د غوره نصيحت كولو مطلب دا دى، چې تاسې له هغه سوز، خير غوښتنى او اخلاص سره نيكى ولولى راوپاريږى چې اوريدونكى (مخاطب ) د مينى او مننى په ولولو راوپاريږى او له دين سره د هغه اړيكى د ذهنى اطمينان تر حده پاتى نه شى، بلكې دين د هغه د زړه آواز، د روح غذا او د ولولو د آرام وسيله وګرځى . پا اسلام کی د ژوندان آداپ

په تنقید او مباحثه کې د غوره لاری اختیارولو هدف دا دی، چې ستاسې تنقید تعمیری وی، د زړه سوی او اخلاص ائینه وی، او انداز یې داسې په زړه کې کیناستونکی او ساده وی چې په اوریدونکی کې ضد، کرکی، تعصب او جاهلی غیرت ولولی راونه پاروی، بلکې هغه په واقعی توګه یو څه فکر کولو ته اړ شی او د حق غوښتنه پکې را ولاړه شی، او چیری چې دغه ډول حالات نه پیدا کیږی، تاسې خپلی خبری بندی کړی او له هغه مجلس نه پاڅی ولاړ شی

18.

€ په هر حال کې د مکمل دين بلنه ورکړي او پخپل فکر پکي چاڼ مه کوي، اسلام ته د بلونکي هيڅکله دا حق نه دي، چې هغه پخپل نظر د هغي يو څه برخي وړاندي کړي او يو څه يې پټي وساتي.

الهى لارښوونه ده: وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا يَيَّنَات قَالَ الَّنْهِنَ لَا يَرْجُونَ لَقَاءَنَا انْت بقُرْآن غَيْرِ هَذَا أَوْ بَدَّلَهُ قُلْ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَبَدَلَهُ مَنْ تَلْقَاء نَفْسي إِنْ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إَلَى إِنَّى أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْم عَظِيم قُلْ لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا تَلَوْتُهُ عَلَيْكُمْ وَلَا أَدْرَاكُمْ بِه فَقَدْ لَبَنْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مَنْ قَبْله أَفَلَا تَفْقَلُونَ()فَمَنْ أَظْلَمُ مَمَّنْ افْتَرَى عَلَى اللَه كَذَبًا أَوْ كَذَبًا أَوْ كَذَبَ بآيَاته إِنَّهُ لَا يُفْلَحُ الْمُجْرِمُونَ (رافَ چي كله هغوى تَد زمون بنكاره كَذَبًا أَوْ كَذَبًا أَوْ كَذَب بآيَاته إِنَّهُ لَا يُفْلُحُ الْمُجْرِمُونَ (رافَ چي كله هغوى تَد زمون بنكاره مغوى وايي د دى قرآن ير ځاى كوم كسان چي زمون پر ملاقات يقين نه لرى، تغيير او تبديل وكيرى، نو كوم كسان چي زمون پر ملاقات يقين نه لرى، تغيير او تبديل وكيرى، تاسي ورته وواياست چي زمون پر ملاقات يقين نه لرى، دى كي كم كمى يا زياتى نشم كولاى، زه پخپله د هغه وحى پابنديم چي ماته دى كي كم كمى يا زياتى نشم كولاى، زه پخپله د هغه وحى پابنديم چي ماته ويروونكى ورځى د عذاب ويره راسره ده، دا ورته ووايى، كو كوم برى تاكوم ني ور هذه ي ويروونكى ورځى د عذاب ويره يكول ي نه ماته وكيرى ناه لمان يوى يا به تردى كي يو شه ويروونكى ورځى د عذاب ويره راسره ده، دا ورته ووايى، كو مي نه دايله چي داله بي ماته ويروونكى ورځى د عذاب ويره راسره ده، دا ورته ووايى، كه الله جل جلاله واى ، او نه به هغه تاسي له دى نه خبر كړى واى، بيا به تردى ستر طالم

1:1

- د يونس سورت 1۵ - ۱۷ ايتونه

| 181 | بالصام کې د ژوندان آداب | Ĵ |
|-----|-------------------------|---|
|-----|-------------------------|---|

څوک وی چي يوه درواغ خبره له ځانه جوړه کړی او د الله جل جلاله لوری ته يې منسوبه کړی، او يا د الله جل جلاله ايات دروغ وګڼی، په رښتيا چې ګنهګار خلک هيڅکله بريالی کيدای نه شی )

حالات که هر څومره خراب وی، په هر حال کې د داعی کار دا دی چې هغه دین پخپل اصل او مکمل حالت کې وړاندی کړی او د الله جل جلاله په دین کې کمی زیاتی او د حالاتو له غوښتنی سره سم پکی بدلون راوستل په ر لوی او ستر ظلم دی، او د داسې خلکو اخرت او دنیا دواړه تباه کیږی، اسلام د هغه الله جل جلاله رالیږل شوی دین دی، د چا پوهه چې پر ټولو کایناتو محیط ده، چې له ازله تر ابده یقینی پوهه او علم لری او د چا نظر چې په قطعی توګه له غلطی نه پاک دی، چې د بشر د ژوندانه له پیله هم ورځ حیرانوونکی پراختیا پیدا کوی او په بشری ژوندانه کې بی اندازی پر مختیا ښکاره کیږی، نو ښه د کوم بل چا لپاره به پکی د کمی زیاتی څه ځای پاتی شی، چې پخپله د لومړی بلونکی مقام دا ښودل شوی چې هغه د یوه مثالی فرمانبردار په څیر د دی دین پیروی وکړی، او د نافرمانی له خیال نه به هم لړزیږی

دین په حکمت سره پخپل فطری شکل وړاندی کړی چې غیر فطری بوج تری احساس نه شی او خلک د بدګمانی او کرکی په ځای د دین په قبلولو او منلو کې سکون او آرام محسوس کړی، او ستاسې د نرمی خوږی ژبی او حکیمانه بلنی سره خلک بی اندازی مینه څرګنده کړی، حضرت معاویه بن حکم رضی الله عنه فرمایی: یو کرتی مې له نبی ﷺ سره لمونځ ادا کاوه، یو سړی ته پرنجی راغی، ما په لمانځه کې یرحمک الله وویل د پرنجی ځواب می ورکړ، خلکو ماته بد بد کتلو ما وویل، الله جل جلاله دی تاسې سره ښه وکړی ماته ولی بد بد کوری ؟ نو خلکو ماته د چپ اوسیدلو اشاره وکړه، زه چپ شوم، چې کله نبی ﷺ د لمانځه نه فارغ شو، زما مور او پلار دی تری قربان شی، ما د هغه په څیر غوره روزونکی نه د هغه نه د مخه لیدلی او نه وروسته هغه نه زه ورټلم، نه یې ووهلم، او نه یې راته بد ٍ باما تناميون و (وندان آدان ا رد وويل، صرف دومره يې وفرمايل ګوره! دا لمونځ دی، په لمانځه کې خبری اتری کول ښه نه دی، لمونځ خو د الله جل جلاله د پاکی او لويی بیانولو نوم دی او د هغه د لوړاوی بیانولو او قران عظیم د لوستلو.

.....

🗲 په خپل ليک، وينا او د بلنې په خبرو اترو کې تل د اعتدال خيال ساتي چې په اوريدونکي د هيله مندي حالت هم جاري وي او د ويري هم، نه پرې ويرې دومره زور ورکړي، چې اوريدونکې د الله جل جلاله له رحمت څخه نهيلي ( نا اميد) شي او خپله اصلاح او خلاصون هغوي ته نه يوازي دا چې مشکل بلکې ناممکن ښکاره شي او نه د الله جل جلاله د رحمت او بښنی داسې فکر وړاندی کړی، چې هغوی بيخې ځانونه خپلواک او غير مسئوول وګني او د الله جل جلاله د بي شانه رحمتونو په هیله بد کار يو ته ملا وتړي، حضرت على رضي الله عنه فرمايي : تر ټولو غوره عالم هغه دي چې خلکو ته په داسي ډول د الله جل جلاله په لور بلنه ورکوي چې له الله ﷺ يې نه نهيلي کوي او نه د الله جل جلاله د نافرماني لپاره هغوي ته اجازه ورکوی او نه د الله جل جلاله له عذابه هغوی بی ویری کوی

د بلنی او دعوت په کوښښونو کې دوام او تسلسل پيدا کړئ او کوم پروګرام چې جوړوئ هغه په استقلال او مسئووليت سره د پرله پسي چلولو کوښښ وکړی، پروګرامونه نیمګړی پریښودل او د نویو نویو پروګرامونو جوړولو له عادت نه ځانونه وساتئ ؛ لږ کار کوي، خو پرله پسې يې کوئ . د نبي اكرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: غوره عمل هغه دي چې پرله پسي کيږي، که څه هم هغه هر څومره لږ وي .

🗲 د بلنۍ او تبليغ په لاره کې راتلونکی مشکلات، تکاليف او ازميښتونه په پراخه ټنډه استقبال کړي او له صبر او ثبات نه کار واخلي :

يه قران مجيد كبي دي. وَأَمُرْ بِالْمَعْرُوفِ وَالْهَ عَنْ الْمُنْكَرِ وَاصْبُرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴿ بِهُ نِيكَىٰ امر وكَرِه ، لَهُ بَدِي نَهُ مَنْعٍ وكَرِه أو هُر مصيبت چ**ې درباند**ې راشي ورباندې صبر وکړه دا هغه خبرې دې چې د هغو ډېر تاکيد کړي شوي دي ) ·

197\_

او په نيکی حکم وکړه او له بديو منع کوه او په دی لاره کې چې کوم مصيبتونه راشی هغه په ازادی سره وزغمه ځکه چې د حق په لاره کې د مشکلاتو او مصيبتونو راتلل ضروری دی، د ازميښتونو له منزلو نه د تيريدلو رورسته په ايمان کې قوت پيدا کيږی، او په عمل او اخلاقو کې پوخوالی راځی، همدا لامل دی چې الله جل جلاله خپل بنده ګان خامخا آزمايی، څوک چې د ايمان دعوی کوی او څوک چې پخپل دين او ايمان کې څومره زيات پخيږی پر هغه ازميښتونه هماغومره سخت وی

الهی لارښوونه ده: او مونږ تاسې خامخا د ویری، خطر، ولږی او د ځان او مال په زیانونو اخته کوو او تاسې آزمییو، په داسې حالاتو کې چې کوم کسان صبر وکړی او چې کله کوم مصیبت راشی نو وایی چې مونږ د الله ﷺ یو او د الله جل جلاله لورته ورتلونکی یوو هغوی ته زیری ورکړی چې پر هغوی به د الله جل جلاله له لوری بخششونه وی، د هغه د رحمت سیوری به پری وی او همدا کسان پر سمه لار دی .

حضرت سعد رضی الله تعالی عنه له رسول اکرم صلی الله علیه وسلم نه پوښتنه وکړه یا رسول الله! تر ټولو زیات ازمیښت د کوم سړی کیږی؟ هغه وفرمایل: د انبیاء علیهم السلام بیا هغه څوک چې په دین او ایمان کې هغوی ته ډېر نږدی وی او بیا چې څوک دوی ته نږدی وی.

د سړی ازميښت د هغه د دين په اعتبار کيږی، نو څوک چې پخپله دين کې کلک وی، د هغه ازموينه سخته وی او څوک چې په دين کې کمزوری وی، د هغه ازميښت هم کمزوری وی، او دغه ازميښتونه پرله پسی وی، تړ دی چې هغه پر ځمکه په داسې حال کې روان وی چې د ګناه پری هيڅ اثر نه وی [مشکوه المصابيح]

او نبی صلی الله علیه وسلم د خپل حال بیانولو په لړ کې وفرمایل، چې زه د الله جل جلاله په لار کې دومره دومره آزمایل شوی یم چې هیڅکله کوم انسان دومره ندی ازمایل شوی، او زه د الله جل جلاله په لاره کې دومره ویرولی شوی یم چې هیڅکله څوک دورمره نه دی ویرول شوی او پر مونږ دیرش شپی ورځی داسې تیری شوی دی چې زما او د بلال د خوړو لپاره یو

| 154         | ې اسام کې د ژوندانه آدان                              |
|-------------|-------------------------------------------------------|
| له هغه توښي | په داسه څېز نه و، چې کوم دې روح يې وخوړلاي شي، پرته ل |

چې د بلال رضی الله عنه په بغل کې وه [جامع ترمدی] او نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه فرمایلی : کوم سړی چې د صبر کولو کوښښ کوی الله جل جلاله هغه ته صبر ورېښی، اوله صبر نه ډېر غوره او د ډېرو نیکیو جمع کوونکی بخشش بل یو هم نشته [ صحیح بخاری، صحیح مسلم]

په اصل کې ازموينه د تحريک د قوی او ځواکمن کولو او د پرمختګ کولو حتمی وسيله ده، د ازميښتونو له پړاوونو نه د تيريدو پرته يو تحريک هم بريالی کيدای نه شی، په ځانګړی توګه هغه تحريک چې په بشريت کې د يو هر اړخيز انقلاب او بدلون په لور بلنه ورکوی

او د ټول بشري ژوندانه په نوي طرز دودانولو په لور پروګرام له ځانه سره لري.

په کوم وخت کې چې د مکی سخت زړيو پر نبی صلی الله عليه وسلم او د هغه په ملګريو بی اندازی ظلمونه کول، د هماغو ورځو يوه پيښه حضرت خباب ابن الارت رضی الله عنه بيانوی:

پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم د بيت الله د سيورى لاندى څادر سرته ايښى و آرام يې كاوه، مون هغه ته د شكايت كولو لپاره راغلو، ومو ويل: يا رسول الله تاسې زمون لپاره د مرستى غوښتنه نه كوى، تاسې د دى ظلم د پاى ته رسيدو دعا نه كوى اخر دا لړى به تر كومه پورى اوږديږى او كله به دا د مصيبتونو دوران پاى ته رسيږى؟ ) نبى اكرم صلى الله عليه وسلم چې دا واوريدل وى فرمايل، له تاسې د مخه داسې كسان تير شوى دى، چې په هغوى كې به د ځينو لپاره څاه ايستل كيده او بيا به هغه په دى څاه كې درول كيده، بيا به اره راوړل كيده او د هغه بدن به څيرول كيده، ان تردى چې د هغه بدن به دوه ټوټى كيده، بيا به هم هغه له خپل دين نه نه بردى چې د هغه بدن به دوه ټوټى كيده، بيا به هم هغه له خپل دين نه نه بردى چې د هغه بدن به دوه ټوټى كيده، بيا به هم هغه له خپل دين نه نه بردى چې د هغه بدن به دوه ټوټى كيده، بيا به هم هغه له خپل دين نه نه بردى چې د هغه بدن به دوه ټوټى كيده، بيا به هم هغه له خپل دين نه نه بردى چې د هغه بدن به دوه ټوټى كيده، بيا به هم هغه له خپل دين نه نه بردى چې د هغه به بدن كې د اوسپنى ږومنځ ټومبل كيده چې له بنده به له حق څخه نه ګرځيده ، قسم پر الله چې دا دين به غالبيږى، ان تر بنده به له حق څخه نه ديمن له مركز صنعا نه تر حضرموت پورى سفر كوى او په پ ۱۳۵۹ کی ۵ ژینان ۱۹۹ پ لاره کې به د الله جل جلاله پرته د بل څه ویره ورسره نه وی، البته شپنو ته به له څیروونکیو حیواناتو ویره وی، چې چیرې اوزې ونه داړی، خو افسوس چې تاسې له چټکتیا نه کار اخلي [صحیح بخاري]

حضرت معاویه کې فرمایی چې ما له نبی اکرم کې نه دا ارشاد اوریدلی دی: چې زما په امت کې به یوه ډله پرله پسی داسې موجوده وی چې د الله جل جلاله د دین ساتونکی به وی، کوم خلک چې له هغوی سره ملګرتیا نه کوی او کوم کسان چې د هغوی مخالفت کوی، هغه به یې تباه نه کړای شی، ان تردی چې د الله جل جلاله پریکړه راشی او دا د دین مخالف کسان به په همدی حالت کې وی [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

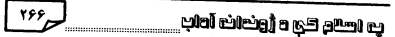
له بی ځایه مهربانی، سستیا او د اصولو له قربانی په کلکه ځانونه وژغوری په قران عظیم کې د مومنانو د ستاینی په باب ویل شوی دی: اشداء علی الکفار (هغوی پر کافسرانو سخت وی).

هغوی په يو حال کې هم د خپلو اصولو په لړ کې روغه او سستيا نه کوی هغوی هر څه زغملای شی، خو د دين او اصولو قربانی نشی ورکولای، مسلمانانو ته الله جل جلاله د نبی صلی الله عليه وسلم په وسيله لارښوونه کړی ده:

فَلِذَلِكَ فَادْعُ وَاسْتَقَمْ كَمَا أُمرْتَ وَلَا تَتَبِعْ أَهْوَاءَهُمْ وَلَا تَتَبِعْ أَهْوَاءَهُمْ ( رنو ته دُوَى ته د دين په لُور بلنه وركره او خَهَ ډول چې تاته حكم دركړاى شوى دى پر هغى په ټينګه ولاړ اوسه او د خلكو په غوښتنو پسى مه درومه ) .

د دين په چارو کې سستيا، بی ځايه شفقت او له باطل سره روغه جوړه هغه خطرناکه کمزوری ده چې دي او ايمان تباه کوی، د نبی اکرم ﷺ لارښوونه ده: کله چې بنی اسرائيلو د الله جل جلاله د نافرمانی په کارو پيل وکړ، نو د هغوی علماو هغوی منع کړل خو هغوی منع نه شول نو د هغوی علماء له هغوی سره د راشه درشه پريښولو پر ځای له هغوی سره ناسته

۱ - د الشوری سورت ۱۵ ایت



پاسته پیل کړه او له هغوی سره یې خوراک څښاک پیل کړو چې کله داسې وشولو نو الله جل جلاله د هغوی زړونه یو شان کړل او بیا د حضرت داؤد علیه السلام او حضرت عیسی علیه السلام په ژبه یې پر هغوی لعنت وکړ، دا ځکه چې هغوی د نافرمانی لاره غور کړه او په همدی بد کاری کې پر مخ ولاړل، د همدی حدیث راوی حضرت عبدالله بن مسعود که فرمایی چې نبی کله تکیه کړی وه، بیا سم کیناست او وی فرمایل : نه، پر هغه ذات سوګند د چا په واک کې چې زما روح دی تاسې به خامخا خلکو ته د نیکی حکم ورکوی، او له بدیو به یې منع کوی او د ظالم لاس به نیسی او ظالم به د حق منلو ته اړ باسی، که تاسې داسې نه کوی نو ستاسې ټولو زړونه به یو شان شی او بیا به الله جل جلاله تاسې د خپل رحمت او هدایت څخه لری وغورځوی، لکه څنګه یې چې بنی اسرائیل بی برخی کړل

• د خپل اولاد اصلاح او روزنه او هغوی د دین د قایم ساتلو د فریضی سرته رسولو لپاره تیارول ستاسې لومړی فرض هم دی او ستاسې د فعالیتونو فطری ډګر هم دی، د دی ډګر په پریښولو او د خپلو تبلیغی او اصلاحی کوښنونو لپاره یوازی بیرون ډګر لټول ناپوهی او غیر فطری عمل دی او دا ډېره لویه ګناه او تیښته ده، د دی مثال داسې دی چې تاسې د قحط په زمانه کې خپله کورنۍ په لوږه تنده کې بد حاله پریږدی، او بهر غلی ته اړ خلک لټوی، او خپل سخاوت ښکاره کوی، ګواکی چې نه تاسې ته د لوږی تندی او خپلولی او مینی احساس شته او نه د غلی له ویش سره ستاسې ذهن اشنا دی، په قرآن کې مومنانو ته لارښوونه شوی ده: یَاأیهَا الَّذِینَ آمَنُوا قُوا اَنفُسَکُمْ وَاَهْلیکُمْ نَارًا '( مومنانو! خپل ځانونه او کورنۍ د جهنم له اوره بچ کړی)

او نبی ﷺ د دی تشریح په دی الفاظو سره کړی ده: له تاسې هر يو نګران او مسئوول دی او له تاسې نه به د هر يوه نه د هغو خلکو په باب پوښتنه کيږی چې ستاسې په سر پرستې کې وی، حاکم څارونکی دی او له هغه نه

' - د التحريم سورت ۶ آيت

پ۵ ۳۳۹ کې ۵ ژون۵۲۵ آ۵۵۵ به د خپل رعیت په باب پوښتنه کیږی او څښتن د خپلی کورنۍ څارونکی دی او میرمن د خپل میړه د کور او د هغه د کور د خلکو څارونکی ده، نو له تاسې هر یو د کور څارونکی او مسئوول دی او له تاسې هر یوه نه به د هغو خلکو په باب پوښتنه کیږی چې ستاسې په څارنه کې دی [صحیح بخاری]

€ د خپلو ګاونډيانو کلی او محلی د خلکو د اصلاح په باب هم فکر وکړی او د هغوی اصلاح هم خپله فريضه وګڼۍ

نبی اکرم صلی الله علیه وسلم یوه ورځ وینا وفرمایله او په هغې کې یې د ځینو مسلمانانو ستاینه وکړه، او بیا یې وفرمایل داسې ولی دی چې یو شمیر خلک پخپلو ګاونډیانو کې د دین پوهه نه پیدا کوی او هغوی ته دین نه ورزده کوی او هغوی ته له دین څخه د ناخبره ساتلو عبرتناک نتایج نه وایی، او هغوی له بدو کارو نه منع کوی ؟

او داسې ولی دی چې ځینی خلک له خپلو ګاونډیانو د دین پوهه نه زده کوی او پر دین پوهیدنه نه پیدا کوی او له دین نه ناپوهه اوسیدلو عبرتناک نتایج نه معلوموی، پر الله جل جلاله سوګند! خلکو! خپلو ګاونډیانو ته د دین تعلیم خامخا ورکړی، په هغوی کې د دین پوهه پیدا کړی، هغوی ته نصیحت وکړی، هغوی ته ښی خبری وکړی او هغوی له بدو خبرو منعه کړی، خلکو ته پکار دی چې خامخا له خپلو ګاونډیانو دین زده کړی د دین پوهه پیدا کړی او د هغوی نصیحتونه ومنی او که نه نو ډېر ژر به هغوی ته سزا ورکړم، بیا هغه له ممبر نه راکوز شو او وینا یې پای ته ورسوله.

له اوريدونكيو نه ځينو له نورو پوښتنه وكړه دا كوم خلك وو چې نبى اكرم ﷺ يې پر خلاف تقرير وفرمايه؟ نورو خلكو وويل چې د هغه د خبرو مخه د اشعر قبيلى په لور وه، هغوى د دين پوهه لرونكى خلك دى او د هغوى په ګاونډ كې پر چينو اباد كليوال خلك دى، كله چې د دى وينا خبر د اشعرى قبيلى خلكو ته ورسيد نو هغوى د نبى ﷺ په خدمت كې حاضر شول، او وى ويل: اى د الله رسوله ! تاسې پخپله وينا كې د ځينو خلكو ستاينه كړى او پر مونږ مو غصه كړى ده، وفرماياست زمونږ نه څه ګناه شوى ده؟ هغه وفرمايل د خلكو فرض دى چې هغوى خپلو ګاونډيانو ته د

دين تعليم وركړى ، هغوى ته وعظ او نصيحت وكړى ، ښى خبرى ورته وكړى او له پدو خبرو يې منع كړى و همدا ډول د خلكو دا هم فرض دى، چې هغوى له خپلو ګاونډيانو د دين علم حاصل كړى، د هغوى نصيحتونه ومنى، او په ځان كې د دين پوهه پيدا كړى، او كه نه نو زه به ډېر ژر هغوى ته سزا وركړم، د دى په اوريدو سره د اشعر قبيلى خلكو وويل اى د الله ﷺ رسوله! ايا مونږ به نورو خلكو كې د دين پوهه پيدا كړو؟ نبى ﷺ وفرمايل : هو! دا ستاسې مسئووليت دې، نو دى خلكو وويل، جناب مونږ ته يو كال وخت راكړى

لكه چې رسول اكرم صلى الله عليه وسلم ورته يو كال وخت وركړو چې په دى يو كال كې هغوى خپلو ګاونډيانو ته دين زده كړى او دينى پوهه پيدا كړى، له دى وروسته نبى صلى الله عليه وسلم دا ايتونه تلاوت كړل :

لُعنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى لِسَان دَاوُودَ وَعِسَى ابْنِ مَرْيَمَ ذَلكَ بِمَا عَصَوًا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ() كَانُوا لَا يَتَنَاهَوْنَ عَنْ مُنكَر فَعَلُوهُ لَبْنُسَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ( د بنی اسرائیلو پر کفر کوونکیو لعنت کړای شوی دی د داود په ژبه او د عیسی بن مریم په ژبه او دا لعنت پری ځکه شوی دی چې هغوی د نافرمانی لاره غوره کړی او پرله پسی یې د الله جل جلاله احکام ماتول ، دوی په خپلو منځو کې یو بل له بدو خبرو نه منع کول بی شکه د هغوی دغه حرکت ډېر بد و)

نشی کیدای، البته دا اندیښنه به وی چې هسی نه چې د جاهلی غیرت او تعصب په را پاریدو سره هغوی د الله جل جلاله او دین په شان کې ګستاخی وکړی او دین ته د رائږدی کیدو په ځای هغوی نور هم لری شی

قرانی لارښوونه ده. وَلَا تَسْبُوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّه فَيَسُبُوا اللَّهَ عَدْوًا بِغَيْرِ عِلْم `( مومنانو! دا خلک چې له الله پرته نور څوک رابلی، هغوی ته ښکنځلی مه کوی داسې ونه شی چې دوی له شرک نه پورته د جهالت پر اساس الله جل جلاله ته ښکنځلی وکړی )

د داعی الی الله، په حیث د دعوت فریضه سرته ورسوی یعنی یوازی د الله جل جلاله په لور بلونکی شی، د الله جل جلاله بنده گان له الله جل جلاله پرته د کوم بل څیز په لور هیڅکله راونه بلی، نه د وطن په لور بلنه ورکړی ، نه د قوم او نسل په لور او نه د کومی ژبی په لور بلنه ورکړی ، نه د کوم گوند په لور، د مومن هدف یوازی الهی رضا ده.

د دغه اساسی هدف او منشور په لور بلنه ورکړی او د یقین پیدا کولو کوښښ وکړی، چې د بنده کار یوازی همدا دی چې هغه د خپل خالق او مالک بنده کې وکړی، پخپل څانګړی ژوندانه کې هم او په کورنۍ ژوندانه کې هم، په ټولنیز ژوندانه کې هم او د هیواد په چارو کې هم، لنډه دا چې په ګرد ژوندانه کې د خپل پالونکی پر وینا ولاړ شی، او د هغه د قانون په اخلاص سره پیروی وکړی، له دی پرته بل کوم داسې څیز نشته چې هسلمان یې خپل مرام وګڼی او د هغی په لور خلکو ته بلنه ورکړی، مومن چې کله هم د الله جل جلاله لارښوونو نه مخ واړوی، او د الله جل جلاله له رضا پرته کوم بل څیز خپل مرام او مقصد وګرځوی ، په دواړو جهانو کې به نامراد او ناکام وی

۲ - د الانعام سورت ۱۰۸ آیت

11. وَمَنْ أَحْسَنُ قُوْلًا مِمَّنْ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنْ الْمُسْلِمِينَ ﴿ د هغه سړی له خبری به غوره خبره د چا وی، چا چې د اند په لور بلنه ورکړه او نيک عمل يې وکړ او وی ويل چې زه د الله جل جلاله فرمان وړونکی او مسلمان يم ) . n in ً - د حم السجده سورت ۳۳ آیت

111

ب (20 مار در (دهان آدان

## په تنظيم کې د نظم آداب

د دعوت او تبليغ د فريضی سرته رسولو لپاره محکم تنظيم جوړ
 کړی او د دين د قايم ساتلو لپاره ټولنيز کوښښونه وکړی

وَلْنَكُنْ مَنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْحَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنْ الْمُنْكَرِ ( او په تاسې كې يو ټولى بايد خامخا داسې وى چې د خير په لور بلنه وركړى په ښو كارونو حكم وكړى او له بدو كارونو يې منع كړى )

د الخير نه مراد هره فطری ښيگڼه ده چې تل بشری فطرت ښيگڼه گڼلی ده، او د ښه والی ګواهی يې اسمانی کتابونو ورکړی ده، دغو ټولو ښيګڼو او نيکيو يو جامع او مرتب شکل د الله جل جلاله هغه راليږل شوی دين ډی، چې په هر دوران کې د الله جل جلاله پيغمبرانو راوړی دی او وروستی مکمل، مستند او محفوظ شکل يې هغه کتاب او سنت دی چې د نبی اکرم صلی الله عليه وسلم امت ته وراکړای شوی دی، د همدی خير په لور د بلنی ورکولو او نيکيو دا نړۍ د مالا مال کولو ډکولو ) لپاره ضروری ده چې مسلمانان د يوه ټولی په حيث دغه کار سرته ورسوی او د ژوندانه په هر ډګر کې پر باطل د بری حاصلولو لپاره يو مستحکم ټولنيز نظام منځ ته راوړی او بی اندازی منظم ټولنيز کوښنونه وکړی، الله جل جلاله د دغه مستحکم او منسجم ټولنيز نظام د نقشی په ښوولو کې د هغوی د ټولنيز نظام ستاينه

إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًا كَأَنَّهُمْ بُنِيَانَ مُرْضُوصٌ ( بِي شِكَ هغه كسان الله جَل جلاله ته محبوب دَى چې د هغه په لاره كې په استقلال سره صفونه تړلى جنګيږي، ګواكي چې هغه يو مستحكم ديوال دى ) نبى صلى الله عليه وسلم د ټولنيز ژوندانه اهميت او د يوه ټولى په حيث د ژوندون تيرولو په باب د تلقين په لړ كې فرمايي درى كسان چې په كوم خنګا كې لوسيم ، د هغه ، ليا ه دوا نه ده مې دا چې هغه ، د يا كې م

ځنګل کې اوسيږی د هغوی لپاره روا نه ده مګر دا چې هغوی پخپلو کې يو تن امير وټاکی منتقی )

<sup>۱</sup> - د ال عمران سورت ۲۰۴ آیت

۲۷۲

ې اسلم کې د ژوغانه اداب

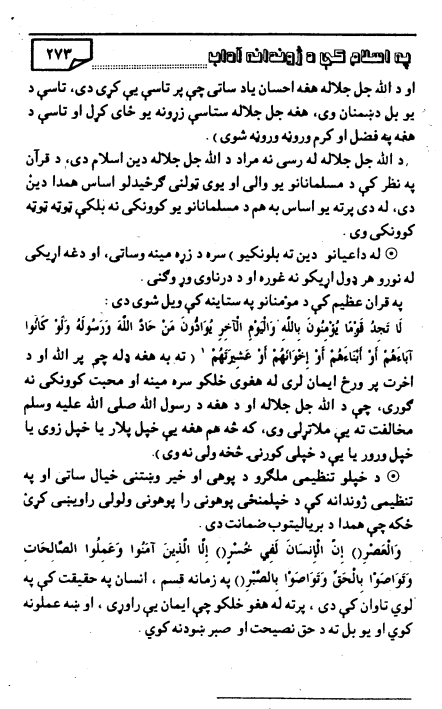
او رسول اکرم صلى الله عليه وسلم دا هم فرمايلى: کوم سړى چې د جنت په منځ کې خپل کور جوړول غواړى هغه بايد له الجماعه ( ټولنى ) سره تړلى وى، ځکه چې شيطان له يوه سړى سره وى او چې کله هغوى دوه کيږى نو شيطان لرى تښتى.

د الجماعت نه مراد د مسلمانانو داسې منظم ټولی دی، چې کله واک د اسلام په لاس کې وی او مسلمان خليفه اسلامی احکام عملی کوی او ټول مسلمانان يی پر قيادت او لارښوونه يوه خوله وی، په داسې حالت کې د کوم مسلمان لپاره بيخی د دی ځای نشته چې هغه له ټولنی څخه جلا ژوندون تير کړی ترڅو پورته ډول ټولنه موجوده نه وی پر امت فرض دی چې په منظم ډول د ټولنيزو کوښنبونو په وسيله د دغه (الجماعت ) د منځته راټک لپاره کوښنې وکړی

⊙ د اتحاد او تنظیم بنسټ یوازی دین وګرځوی، اسلامی تنظیم هماغه دی چې بنسټ یې الهی دین وی ، الله جل جلاله له دین پرته پر کوم بل اساس د مسلمانانو اتحاد او اتفاق، هغه اتحاد نه دی چې اسلام یې حکم کړی دی او داسې تنظیم او ګوند په حقیقت کې اسلام ګوند نه دی، په مسلمانانو کې د ورورولی او یو والی رښتیانی خپلوی یوازی دین دی ، له دین پرته چې څوک هر یو څلی رښتیانی خپلوی یوازی دین دی ، له یو ځای به خای به خلوی یوازی دین دی ، له مسلمانانو کې د ورورولی او یو والی رښتیانی خپلوی یوازی دین دی ، له مسلمانانو کې د ورورولی او یو والی رښتیانی خپلوی یوازی دین دی ، له یو ځای به خای به خپریږی او د یوه الجماعه پر ځای به ډلی ډلی او فرقه ګرځی تنظیم جوړ کړی خو یوازی او یوازی په دی خای به ډلی ډلی او فرقه ګرځی په خای به خای به دی الهی دین قایم په خای ستاسې نصب العین وی او ستاسې ټولی منډی ترړی یوازی د همدی په خاط وی

وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرُّقُوا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانَا وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَة مِنْ مِنْ النَّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَاكَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ` راو تأسي بَول يو حَاى د الله رسى مَضبوطه ونيسى او جَلَا جلا فرقى فرقى مه مُرحى

' - د ال عمران سورت ۱۰۳ آیت



` - د المجادل<sup>،</sup> سورت ۲۲آيت

٢٧٤ العلم المحملة بيروى وكرى او دا يوازى د تنظيمى استحكام د تنظيمى نظم مكملة بيروى وكرى او دا يوازى د تنظيمى استحكام وسيلة ونه تخنى، بلكي دينى فريضة يې هم به نظر كې ونيسى الهى لارښوونه ده. إِلَمَا الْمُؤْمَنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّه وَرَسُولَه وَإِذَا كَانُوا مَعَهُ عَلَى لَمْرٍ جَامِع لَمْ يَذْهَبُوا حَتَّى يَسْتَاذَنُوهُ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَاذُنُونَكَ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ( موْمنان خو به رښتيا سره هماغة كسان دى چې الله

جل جلاله د هغه رسبول له زره نه ومنی او چه کله د کوم ټولنیز کار په وخت رسول الله صلی الله علیه وسلم سره یو ځای وی، نو له هغه د اجازت اخستلو پرته ولاړ نه شی، رښتیا دا ده چې کوم کسان له تانه اجازه اخلی هماغه کسان د الله جل جلاله او د هغه د رسول منونکی دی )

د تنظیمی نظم پابندی او د خپل قائد ( مشر ) اطاعت او قرمانبرداری یوازی یوه قانونی چاره نه ده بلکې یوه مهمه شرعی معامله ده او قران عظیم د هغو خلکو د رښتیانی، ایمان ګواهی ورکړی ده چې د ګوندی نظم پابند وی او له کومی تنظیمی وظیفی هغه وخت پاڅی چې کله د خپل مشر نه اجازه واخلی

۶) په ټولنيز ژوندانه کې چې د نيکې هر کار کيږي، د زړه د اخلاصه له هغې سره مرسته وکړي، او چې څه کولای شي هغه ونه سپموی، د خپلچاری خپلسری او ځان پالنې په څير بدو ولولو نه خپله اخلاقې لمن پاکه وساتي، قرآنې لارښوونه ده، وتعاونوا على البر والتقوي (او د نيکې او الله جل جلاله نه د ويرې په کارونو کې د يو بل مرسته وکړي)

د خپلو ملګرو سره ښی اړیکی وساتی او که کله مو له چا سره څه
 اختلاف پیدا شی نو په سملاسی توګه روغه جوړه وکړی او زړه له چټلتیا نه
 پاک کړی. فاتقو الله واصلحوا ذات بیکم ( نو له الله وویریږی او خپلمنځی
 اړیکی ښی وساتی )

 د اسلامی تنظیم (ګوند) د امیر اطاعت په خوښی سره وکړی او د هغه خیر غوښتونکی او وفادار اوسی، نبوی لارښوونه ده: مسلمانانو ته د

' - د النور سورت ۶۴ آيت



کار کوی د هغوی درناوی وکړی، له هغوی سره د خیر غوښتنی او اخلاص چلن وکړی او هغوی د خپل سفر ملګری او مرستیالان وګڼی، د دین کار کوونکی په حقیقت کې یو د بل مرستیالان او ملاتړ دی، د ټولو هدف دین دی او ټول له خپلی پوهی سره سم د دین خدمت کول غواړی، په اخلاص سره او د افهام او تفهیم له لاری د یو بل غلطی ښکاره کول او د صحیح فکر او عمل ښودنه خو خورا ډېر ښه او مبارک کار دی، او همداسې باید وی، البته خپلمنځی کرکه، اختلاف، حسد او کینه او یو بل له ځانه ټیټ ښودل او یو په بل پسی بد تبلیغات کول هغه بده کړنلاره ده چې په هیڅ ډول نه بیخی پاکه وی چې په اخلاص سره او په واقعی توګه د زړه له تل نه غواړی چې خپل ځواکونه او استعدادونه د الله جل د نه لاره کې ولګوی او په ژوندانه کې د الله جل جلاله د دین یو څه خدمت وکړی . به اسم کی د ژوندان آداب 👘 🗤

د مشرتابه (قیادت) آداب

د اسلامی تنظیم د ګوند، د مشرتابه او لارښوونی د پاره داسی سړی وټاکی چې له الله په ویره او تقوی کې تر ټولو د مخه وی، په دین کې د مشرتابه او لویی معیار نه مال او دولت دی او نه خاندان، بلکې په دین کې هماغه څوک تر ټولو غوره دی، چې تر ټولو زیات له الله جل جلاله ویریدونکی وی، قرآنی لارښوونه ده:

يَاأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا حَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنَنَى وَجُعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَقُوا إِنَّ أَكُرْمَكُمْ عِنْدَ اللَّه أَتْقَاكُمْ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ حَبِيرٌ ( اى انسانانو! مونر تاسى له يوه سړى او ښَحْى نَه پيدا كړى تاسې مو كورنۍ او قبيلى وګر څولى چې پخپلو كې سره وپيژنى، بيشكه د الله جل جلاله په نزد په تاسې ټولو كې ډېر معزز او مكرم هغه دى چې په تاسې ټولو كې زيات متقى او پرهيزګار وى ) حود د قيادت او مشرتابه ټاكنه يوه سوچه دينى فريضه وګنى او خپله رايه

د الهى امانت ګڼلو له مخې د هغه چا په حق کې استعمال کړي، چې تاسې يې واقعًا د دى دروند بار پورته کولو او د دى د حق ادا کولو وړ ګڼى إنَّ اللَّهَ يَأْمُرُّكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَائَات إِلَى أَهْلَهَا ( بيشكه الله جل جلاله تاسى

ته حکم کوی چې تاسې خپل امانتونه هغه چاته وسپاری چې اهل يې وی ) دا يوه اصولي او جامع لارښوونه ده چې هر ډول امانتونه پکی شامل دی

دا يوه اصوري او چاپم رزينوون ده چې مر ډون اعضون وي سامل دی او د بيان په لړ کې له امانتونو نه مراد د اسلامي تنظيم مسئووليتونه دی يعني د اسلامي جماعت د قيادت او لارښووني لپاره د خپل نظر او خوښي امانت هغه اهل ترين سړى ته وسپارى چې په واقعي توګه د امانت بار اوچتولو اهليت او استعداد لرى ، په دى لړ کې پلويتوب يا بي ځايه پيرزويني نه همدا رنګه له نورو عواملو په اغيز منتيا سره رايه ورکول خيانت دى، چې د مومن لمن ترى بايد پاکه وي

· - د النساء سورت **۵۸** آیت

که تاسی ته د مسلمانانو د تنظیم مسئوولیت دروسپارل شی نو خپلو مسئوولیتونو ته پوره پوره پاملرنه وکړه او په مکمله دیانتداری د مسئوولیت له احساس او پاملرنی سره خپله دنده سرته ورسوی .

YVY

باما ضاعوا و چے ولسا ہو

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: څوک چې د مسلمانانو د ټولنیزو چارو مسئوول وی او دی ورسره خیانت وکړی نو الله جل جلاله به پری جنت حرام کړی [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

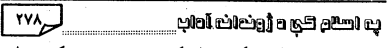
د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده : کوم سړی چې د مسلمانانو د ټولنیزو چارو مسئووفیت پر غاړه واخیست، بیا یې د هغوی خیر غوښتنه ونه کړه او د هغوی د کارونو په سرته رسولو کې یې خپل ځان داسې ستړی نه کړ، لکه څنګه چې د خپلو ځانګړیو اړتیاو لپاره ځان ستړی کوی، نو الله جل جلاله دغه سړی پړ مخې په جهنم کې راګذاروی [طبرانی]

له خپلو مامورينو سره د نرمی، مهربانی انصاف او حوصلی نه کار واخلی، چې هغوی په پراخه ژړه ستاسې سره مرسته وکړی او الله جل جلاله ستاسې تنظيم ته د خپل دين د يو څه خدمت کولو توفيق درکړی ، په قرآن عظيم کې د نبی صلی الله عليه وسلم په ستاينه کې ويل شوی دی فما رځمة من الله للت لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ لَظًا عَليظَ الْقَلْبِ لَالْفَضُوا من حَوْلِكَ ` ( دا خو د الله جل جلاله رحمت دی چې ته د دی خلکو لپاره بی اندازی نرم زړه يې، او که نه چيری تاسې سخت مزاجه او سخت ګير واست، نو دوی ټول به ستاسې په شاو خوا راټول شوی نه وو)

او پر نبی صلی الله علیه وسلم ټینګار شوی دی. وَاخفضْ جَنَاحَكَ لِمَنْ اتَّبَعَكَ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ ( او تاسې د خپلی مهربانی زرونه وغوړوی د هَغو مومنانو لپاره چې ستاسې پیروی کوی )

حضرت عمر بن خطاب رضی الله عنه يو کرتی د تقرير په ترڅ کې وفرمايل ای خلکو زمونږ پر تاسې حق دی چې پسی شاه په اخلاص سره

۰ - د ال عمران سورت ۱۵۰ آیت



زمونې خير وغواړی او د نيکی په چارو کې زمونې سره مرسته وکړی، بيا يې وفرمايل ای د حکومت مسئوولينوا د حاکم له صبر او نرمی نه زيات ګټور او د الله جل جلاله په وړاندی ډېر غوره بل يو صابر هم نه شته دی همدا رنګه د حاکم د ناپوهی جذباتيت او بی سوچ او بی فکره کار کولو نه زيات زيان رسوونکی او ناوړه کومه بله ناپوهی او بدچلنی نشته

<sup>حت</sup>د خپلو ملګريو اهميت احساس کړی، د هغوی د احساساتو درناوی وکړی، د هغوی اړتياوی احساس کړی او له هغوی سره داسې د ورورولی رويه وکړی، چې هغوی تاسې تر ټولو زيات خپل خير غوښتونکی وګڼې

حضرت مالک بن حویرث رضی الله عنه وایی چې یو کرتی مونږ څو تنه همزولی ځوانان له نبی صلی الله علیه وسلم سره د اوسیدو لپاره ولاړو او مونږ د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په خدمت کې تر شلو شپو پوری وو، واقعی چې د الله رسول بی شانه نرم زړی او مهربان و، چې کله هغه احساس کړه چې اوس مونږ د خپلی کورنۍ یادونه غموی نو له مونږ نه یې پوښتنه وکړه چې پخپلو کورونو کې مو څوک پریښی راغلی یاست؟ مونږ ورته تفصیل ووایه نو وی فرمایل ښه نو اوس تاسې خپلو کورونو ته بیرته ولاړ شی او له هماغی سره اوسی، او څه چې تاسې زده کړی دی هغوی ته یې زده کړئ او هغوی ته نیکی خبری زده کړئ ، او پلانی لمونځ په پلانی وخت ادا کړی، او پلانی لمونځ په پلانی وخت ادا کړی او چې کله د لمانځه وخت راشی نو له تاسې نه یو آذان وکړی، او چې څوک په تاسې کې د علم او کردار له مخی زیات وی هغه دی امامت وکړی

د خپلو مل<sup>ع</sup>ريو درناوی وکړی او هغوی خپله اصلی پانګه وګڼی او په پالنه او روزنه کې يې په ټول توان او زړه سوی سره وخت ولګوی، او د هغوی په بی وسی او مفلس ګڼلو د حرص او هوس په نظرونو د هغو خلکو په لور مه ګوری، چې الله جل جلاله ورته دنيوی شان او شوکت او د مال او دولت وخت ورکړی دی .



يباما خاكوا و لك وتصابع وَاصْبُرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبُّهُمْ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيُّ يُرِيدُونَ وَجْهَةُ وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا' ﴿ أَو خَبِلُ خَانُونَهُ دَ هَغُو خَلَكُو بِهُ مَلْكُرتيا أَو انډيوالي مطمئن کړي چې د خپل رب د رضا د غوښتونکي په توګه سهار او ماښام هغه خپل رب جل جلاله رابولی، او د هغوی له نظره په پری وتو د دنیوی او شوکت په غوښتنه کې خپل نظرونه مه څغلوی ) .

په اصل کي د دي جماعت پانګه هماغه کسان دي، چي په مال ځان او وخت سره د دين په تبليغ او خپراوي کي مشغول وي، د تنظيم د مشر( قايد) مسووليت دي چي د هغوي اهميت احساس کړي او خپله ټوله، پاملرنه د هغوي په روزنه او تيارولو کې ولکوي.

🗢 د تنظیم ټول کارونه د ملګرو په مشوره فیصله کړی او سرته یی ورسوی او د ملګرو له اخلاصمندو مشورو نه ګټه واخلی او د تنظیم په چارو کې د هغوې مينه او محبت زيات کړي، د مومنانو صفت الله جل جلاله دا هم بیان کړی دی، چې د هغوی چاری پخپلمنځی مشورو سره سرته رسيږي : وَأَمْرُهُمْ شُوْرٍ لَي بَيْنَهُمْ... ( او د هغوي چاري د خپلمنځي مشورو له مخي فيصله کيږي ...) .

🗢 په ګوندي ( تنظيمي ) چارو کې تل له پراخ زړيتوب او قرباني نه کار واخلي خپل ځان او د کورنۍ خلکو ته په کومه چاره کې لوړاوي مه ورکوي، · بلکی تل د قربانی او سخاوت رویه خپله کړی، تر څو مو ملګری په خوشحاله زړه د هري قرباني ورکولو لپاره مخکي مخکي وي او په هغوي کی له تنظیم نه خفګان او بی تعلقی پیدا نه شی، او د خپلچاری او ځپلسري ولولي يې راونه پاريږي .

حضرت ابوبکر صدیق رضی اللہ عنہ یو خلی حضرت عمر رضی اللہ غنہ ته وويل: اي د خطابه زويه! ما پر مسلمانانو ته د دې لپاره ټاکلي يې چې ته له هغوی سره د مهربانی رویه وکړی، تا د نبی صلی الله علیه وسلم صحبت ليدلي دي چې نبي صلى الله عليه وسلم څنګه مونږ ته پر خپل ځان او

· - د الکهف سورت ۲۸ آیت

ૣ දµഉլ ಛµឡ) s එදු brai ස්

زمونۍ کورنيو ته پر خپلو کورنيو لوړاوی ورکاوه، ان تر دی چې مونې ته به چې څه د هغه له لوری راکول کيدل او له هغو نه به څه پاتی کيدل نو هغه به مونې د نبی صلی الله عليه وسلم کورته، سوغات ليږل [کتاب الخراج]

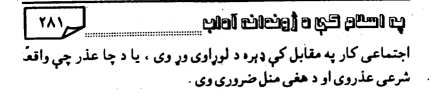
ح د پلویتوب ( جانبداری ) او خپلپالنی څخه د تل لپاره څانونه وژغوری او له بی څایه ښی څوانی او ترحم نه هم څانونه وساتی، حضرت یزید ابن ابو سفیان چ وایی: چې کله حضرت ابوبکر صدیق رضی الله عنه زه سر لښکر کړم او د شام په لوری یې لیږلم نو هغه وخت یې ماته دا نصیحت وفرمایه: ای یزیده! ستا یو څه دوستان او خپلوان دی کیدای شی چې ته هغو ته د ځینو مسئوولیتونو سپارل غوره وګنی، ستا لپاره زما په نظر تر ټولو زیاته د اندیښنی او ویری خبره دا ده ، نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی چې کوم سړی د ټولنیزو چارو مسئوول وی او هغه پر مسلمانانو به د هغه له لوری یوه فدیه هم قبوله نه کړی ان تر دی چې په جهنم کې به یې واچوی [کتاب الخراج]

یه تنظیم کې د نظم ساتلو د زیات نه زیات کوښښ وکړی او 🖘 په دی لړ کې له بی ځایه نرمی او سستیا نه کار وانخلی

الهى لارښوونه ده: إِذَا اسْتَأْذَنُوكَ لِبَعْضِ شَأْنِهِمْ فَأَذَنْ لِمَنْ شَنْتَ مِنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ اللَّهَ ( نو چې كله هغه د كوم خاص كار لپاره له تانه اجازه وغواړى نو تاسې چې چا ته غواړى اجازه وكړى او د هغو خلكو په حق كې له الله جل جلاله څخه بخښنه وغواړى )

يعنی چې کله د تنظیم ملګری د کوم ټولنیز ضرورت لپاره جمع وی او بیا ځینی کسان د خپلو ځانګړیو اړتیاو او مجبوریو له امله اجازه وغواړی، نو د تنظیم د مشر فرض دی چې هغه د تنظیم د نظم د اهمیت په حاطر یوازی همغو کسانو ته اجازه ورکړی، د چا اړتیا چې په واقعی توګه د دغه دینی او

۲ - د النور سورت ۶۱ آیت



ي باوا ښادو) و چې ولسا ښا

#### بنخم څپرکی

#### د بندگی احساس

....

•

د نبى اكرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده چې الله جل جلاله فرمايى: زما بنده ګانو! له تاسې نه هر يو بى لارى دى، پرته له هغوى چې چا ته زه لارښوونه وكړم، نو تاسې زما نه هدايت وغواړى چې زه درته هدايت وكړم، زما بنده ګانو! له تاسې هر يو وږى دى، پرته له هغوى چې زه يې پرى وخورم، نو تاسې زما نه روزى وغواړى چې زه تاسې ته روزى دركړم، زما بنده ګانو! له تاسې هر يو لوڅ دى، پرته له هغوى چې زه يې ورته واغوندم، نو تاسې زما نه جامى وغواړى چې زه يو مي زه يې زه يې ورته واغوندم، نه شپه كې هم ګناه كوى او د ورخى هم او زه ټول ګناهونه بخښلاى شم، نو تاسې زمانه بخښنه وغواړى، چې زه ستاسې ګناه وبخښم. باوا بالجاع و (ويوانع الحالي ما حالي ما م

د توبی او استغفار آداب

<sup>حک</sup> د توبی له قبلیدونه هی کلد مه نهیلی کیږی، که هر څومره لوی لوی گناهونه درنه شوی وی، په توبی سره خپل نفس پاک کړی او الله جل جلاله ته امیدوار هیله مند) اوسی، نهیلی نا امیدی ) د کافرانو کار دی، د مومنانو خو غوریز ښه والی دا دی چې هغوی ډېر زیات توبه کوونکی وی او په یو حال کې له الله مه نامیده کیږی، د ګناهونو د زیاتوالی له ویری نهیلی کیدل او د توبی له قبلیدو نهیلی کیدل د ذهن او فکر تباه کوونکی بی لاری ده، الله جل جلاله د خپلو محبوبو بنده ګانو دا ستاینه نه ده کړی چې له هغوی نه به ګناهونه نه کیږی، بلکې فرمایلی یې دی چې له هغوی نه گناهونه کیږی، خو هغوی پر خپلو ګناهونو ټینګار نه کوی، په ښکاره ډول پری اعتراف کوی او د ځان د پاکولو لپاره نا آرامه وی

وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَنْ يَغْفَرُ الذُنُوبَ إِلَّا اللَّهُ وَلَمْ يُصرُوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ( رَاوَ كَهُ كله له هَغوى نه كوم بد كار كيرَى، يا هغه پر خپل خان كله كوم زياتى كوى، نو ورسره هغوى ته الله جل جلاله ياديرى، او له هغه جل جلاله نه د خپلو محناهونو بخښنه غواړى او له الله جل جلاله پرته څوك دى چې مخناهونه بخښلاى شى؟ او هغوى له علم او پوهى سره پر خپلو كړو هيڅكله تين ار نه كوى)

او په بل ځای کې فرمایی: اِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْا اِذَا مَسَّهُمْ طَانفٌ مِنْ الشَّيْطَان تَذَكُرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصرُونَ ﴿ رَحُوكَ جَي واقعًا لَه الله جل جلّاله ويريدونکی دی، د هغوی حال دا وی چې کله د شيطان د اغيز له مخی کوم بد خيال د

> <sup>۱</sup> - د ال عمران سورت ۱۳۵آیت ۲ - د الاعراف سورت ۲۰۱آیت

باوا شافوا و في عسا ب

هغه په اذهن کې تيريږی، نو ژر هوښياريږی او بيا هغه ته صاف ښکاره کيږی چې صحيح روي کومه ده )

او د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده ټول انسانان له یو مخی خطا کاران دی او غوره خطا کار هغه دی چې ډېر زیات توبه کوونکی دی

په قران عظیم کې الله جل جلاله د خپلو محبوبو بنده ګانو دا غوره والی بیان کړی دی، چې هغوی د سهار په وختونو کې د الله جل جلاله په حضور کې لړزیږی او توبه او استغفار کوی او دا یقین ولری، چې الله جل جلاله به د هغوی پر ګناهونو د عفوی او بخشش پرده وغوړوی، ځکه چې هغه جل جلاله ستر بښونکی دی او د خپلو بنده ګانو سره بی اندازی مینه کوونکی دی واستقفروا ربگم تُم تُوبُوا اِلَیْه اِنَّ رَبِّي رَحِیمٌ وَدُودٌ `ر او د خپل پالونکی څخه بښنه وغواړی او د هغه پر وړاندی توبه وکړی، بیشکه زما رب ډې

رحم کوونکی دی او ډېر محبت کوونکی دی ) .

د الله جل جلاله رحمت ته تل اميدوار اوسی او دا يقين ساتی چې ګناه هر څومره زياته وی د الله جل جلاله رحمت تردی ډېر زيات پراخ دی، د سمندر له څپو نه د زياتو ګناهونو کونکی چې کله پر خپلو ګناهونو شرم احساس کړی او د الله جل جلاله په حضور کې لړزيږی، نو الله جل جلاله د هغه اوري او د خپل رحمت په لمن کې هغه ته پناه ورکوی.

قُلْ يَاعَبَادِي الَّذِينَ أَسُرُقُوا عَلَى أَنْفُسِهُمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ زَحْمَة اللَّه إِنَّ اللَّهَ يَنْفُرُ الذُكُوبَ جَميعًا إِنَّهُ هُوَ الْفَقُورُ الرَّحِيمُ وَأَنْبُوا إِلَى رَبَّكُمْ وَأَسْلَمُوا لَهُ مَنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِكُمْ الْمُذَابُ ثُمَّ لَا تُنْعَرُونَ ` راى زماً هغو بنده كانوا چې پخپلو ځانونو مو زياتى كړى د الله جل جلاله له رحمت نه هيشكله نهيلى نشى په رښتيا سره الله جل جلاله به ستاسې ټول ګناهونه معاف كړى هماغه ډېر بخښونكى دى او ډېر مهريان دى او تاسې د خپل رب لورى ته راجع شى او د هغه

> <sup>1</sup> - د هود سورت ۹۰ آیت ۲ - د الزمر سورت ۵۴-۵۴ آیتونه



فرمانبرداری وکړی، تر دی د مخه چې پر تاسې کوم عذاب راشی او بیا به له تاسې سره له هیڅ ځایه مرسته ونه شی )

⇔د ژوندانه په هره برخه کې چې مو پر ګناهونو شرم احساس کړ، الهی توفيق يې وګڼی او د توبی دروازی خلاصی وګڼی، الله جل جلاله د خپلو بنده ګانو توبه تر هغه وخته پوری قبلوی، تر څو چې د هغه ساه وتلی نه وی، البته د ساه له وچتيدو وروسته چې کله انسان بل عالم ته د تلو په حالت کې وی، نو د توبی وخت پای ته رسيږی.

د نبی اکرم صلّی الله علیه وسلم لارښوونه ده : الله حل جلاله د خپل بنده توبه قبلوی خو د ساه وتلو نه مخکی مخکی [جامع ترمذی]

د حضرت يوسف عليه السلام وروڼو چې هغه په تياره كوهى كې گذار كړ او په خپل فكر يې هغه وواژه، ګواكى چې هغوى نبى د وژلو ګناه وكړه او د هغه كميس يې پر وينو ككړ كړ او د خپل پلار يعقوب عليه السلام د باور راوستلو كوښښ يې وكړ چې يوسف عليه السلام مړ شوى دى او هغه ليوه خوړلى دى، خو د داسې سترى ګناه له كولو څو كاله وروسته چې كله په هغوى كې د خپلى ګناه احساس راولاړيږى، او هغوى شرميدلى له خپل پلار نه غوښتنه كوى چې پلار جانه! زمونږ لپاره الله جل جلاله ته دعا وكړه، چې الله جل جلاله زمونږ ګناه وبخښى، نو د الله جل جلاله پيغمبر ستاسې ګناه ډېره ستره ده، او پردى ستره ګناه اوس كلونه تير شوى دى، نو اوس د بخښنى څه سوال ؟ بلكې هغه وعده كوى ، چې زه به يوازى ستاسې لپاره خپل پروردګار ته د بخښنى دعا كوم، او هغوى ته دا يقين وركوى پې الله جل جلاله به ضرور تاسې معاف كړى، ځكه چې هغه خورا بخښونكى او ډېر مهربان دى براعا شافر د المراجع د المراجع المراجع

قَالُوا يَاأَبَانَا اسْتَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا إِنَّا كُنَّا خَاطِينَ \ ( هغوى ټولو وويل : اى پلار جانه! زمونږ د ګناهونو د بخشش لپاره دَعَا وكړى په رښتيا چې مونږ ډېر خطا كاران يو ) .

قَالَ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّي إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ` ( حضرت يعقوب عليه السلام وويل : زه ستاسی لپاره د خپل رب څخه ضرور د بخښنی دعا کوم او هغه به تاسی خامخا وبخښی رښتيا چې هغه بخښونکی دی او بی اندازی رحم کوونکی دی ) .

نبى صلى الله عليه وسلم د امت نهيلى نه د خلاصون لپاره صحابه كرامو رضوان الله عليهم اجمعين ته يوه عجيبه غريبه قصه واوروله، چې دا درس ترى اخيستل كيږى چې مومن د ژوندانه پر كومة برخه شرم احساس كړى او په رښتيا سره د الله جل جلاله له ويرى هغه په حضور كې ولړزيږى نو هغه جل جلاله يې د مغفرت او بخښنى په لمن كې تاوه وى او هيڅكله به نه غمجن كيږى.

نبی صلی الله علیه وسلم وفرمایل چې په پخوانیو قامونو کې یو سړی و چې ۹۹ مړی یې کړی وو، هغه د خلکو نه پوښتنه وکړه چې په دنیا کې تر ټولو لوی عالم څوک دی؟ خلکو ورته د یوه بزرګوار راهب پته ورکړه، هغه سړی راهب ته ولاړ او ورته وی ویل محترما! ما نه نوی مړی (خونه) کړی دی، ایا زما توبه هم قبلیدای شی؟ راهب ورته وویل نه، ستا د توبی قبلیدو لپاره هیڅ ځای پاتی نه دی، د دی خبری په اوریدو سره هغه سړی راهب هم قتل کړ، او اوس هغه د پوره سلو کسانو قاتل و، اوس هغه بیا له خلکو نه پوښتنی پیل کړی چې په نړی کې تر ټولو پوه عالم څوک دی؟ خلکو ورته د یو بل راهب پته ورکړه، هغه سړی د توبی لپاره هغه راهب ته ورغی او هغه ته یې د خپل حال بیانولو په ترڅ کې وویل ښاغلیه! ما سل قتلونه کړی دی، دا راته ووایی چې زما توبه قبلیدای شی؟ او زما د بخښنی هم کوم شکل

> <sup>۱</sup> - د پوسف سورت ۹۷آیت ۲ - د یوسف سورت ۹۸آیت

۲۸۷ بالما د ژوندان آداب

شته؟ راهب ورته وویل ولی نه! ستا او د توبی تر منځ څه شی خنډ کیدای شي؟ پلاني هيواد ته ولاړ شه، هلته د الله جل جلاله يو څو غوره بنده ګان په عبادت مشغول دی، ته هم له هغوی سره د الله جل جلاله په عبادت مشغول شه، او بيا هيڅکله خپل وطن ته بيرته مه راځه، ځکه اوس دا ځاي ستا لپاره به دینی لحاظ مناسب نه دی دلته ستا لپاره پر توبه قایم پاتی کیدل او د ځان اصلاح کول ډېر ګران دی - هغه سړی روان شو، لانیمه لاره يې وهلې نه وه چې د مرګ پيغام ورته راغي، اوس د رحمت او عذاب ملائکي پخپلو کې په جګړه وي، د رحمت ملائکو وويل اوس ده له ګناهونو توبه کړي او د الله جل جلاله لپاره دې لورې ته راغلي دي، د عذاب ملائکو وویل، تر اوسه ده کوم نیک کار نه دی کړی، دا خبری کیدی چې یوه ملائکه د انسان په شکل راغله، دی ملائکو هغه خپل حکم ( منځگړی ) کړ، چې هغه دي د دغو دواړو ډلو ملائکو تر منځ فيصله وکړي، هغه د انسان په شکل) ملايکی وويل دواړو خواو ته ځمکه اندازه کړی او وه ګوری چې هغه ځای له دی ځایه نږدی دی چې له کومه راغلی او که هغه ځاي نږدي دي چيرته چې دي روان و، ملايکو ځمکه اندازه کړه هغه ځاي نږدی وخوت چیری چې دا سړی روان و، او د تلو په وخت کې د رحمت ملائكو د هغه روح واخيست او الله جل جلاله هغه وبابنه [بخاري، مسلم] ا يوازي د الله جل جلاله په حضور کې پر خپل ګناهونو اقرار وکړي د

هماغه پواری د الله جل جکرته په خصور کې پر خپل کنامونو افرار ولړی د هماغه په حضور کې له ویری ولړزیږی او د هماغه په مخکې خپلی عاجزی، بی وسی اوګنهګاری اظهار وکړی

تواضع او انکسار د انسان هغه پانګه ده چې يوازۍ د الله جل جلاله په حضور کې وړاندې کيداى شى، او کوم بد برخى بد( نصيبه ) چې خپله د عجز او احتياج سرمايه د ځان په څير بى وسى او مجبورو انسانانو ته وړاندى کوى، نو بيا د دغه مفلس سره د الله جل جلاله په حضور کې د وړاندى کولو لپاره هيڅ نه پاتى کيږى، او هغه به ذليل او رسوا شى، تل به د غم ټکرى خورى او هيڅکله په د درناوى څښتن نه شي. وَرَبُّكَ الْغَفُورُ ذُو الرَّحْمَة لَوْ يُوَاخِذُهُمْ بِمَا كَسَبُوا لَعَجَّلَ لَهُمْ الْعُذَابَ بَلْ لَهُمْ مَوْعِد لَنْ يَجِدُوا مِنْ دُونِه مَوْئِلًا ` ر او ستاً پروردَّكار د گناهونو پټوونكى او ډېر زيات رحم كوونكى دَى، كه هغه جل جلاله دوى پر خپلو بد اعمالو فوراً ونيسى نو عذاب به راوليږى، خو هغه جل جلاله په (خپل رحمت سره ) يو وخت د هغى لپاره ټاكلى دى او دا خلك به د خلاصون لپاره له هغه پرته يو د بناه ځاى ونه ومومى ) .

او سوره شورى كې دى : وَهُوَ الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِه وَيَعْفُو عَنْ السَّيَّنَات وَيَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ` ( او هماغه دى چَې د خپلو بنده كَانَو توبه قبلوى او د هغوى ګناهونه بخښى او پر هغو ټولو پوهيږى چې تاسې يې كوى ).

په اصل کې انسان بايد پر دی يقين ولری، چې د بری او خلاصون هم يوه دروازه ده، له دی دروازی نه چې څوک ديکه کړای شوی وی، بيا د تل لپاره ذليل او بی برخی پاتی شو، مؤمنانه فکر همدا دی، چې له بنده که هر ډول ګناه وشی، د هغه کار دا دی چې د الله جل جلاله په حضور کې پښيمانی څرګنده کړی او د هماغه جل جلاله په حضور کې د خپلی ملامتيا اوښکی تويی کړی د بنده د پاره له الله پرته بله يوه دروازه هم نشته، چې له هغی نه وبخښلای شی، ان تر دی چې که سړی الله جل علی شانه پريږدی او د پيغمبر صلی الله عليه وسلم د خوشحالولو کوښښ وکړی نو د الله جل جلاله په دربار کې د هغه دغه کوښښونه هيڅ ارزښت نه لری، او هغه به نامراده شړل کيږی

رسول هم د الله جل جلاله بنده دی او هغه هم د همدی درګاه فقیر دی، هماغه صلی الله علیه وسلم ته چې کومه ستره مرتبه ورکړای شوی ده او د هغه د ستر توب راز هم دا دی چې هغه به د الله جل جلاله تر ټولو عاجز بنده

> ۱ - د الکهف سورت ۵۸ آیت ۲ - د الشوری سورت ۲۵ آیت

د السلام کې د الداني الداني کې د الداني

وی او د نورو انسانانو په مقابله کې به د الله جل جلاله په حضور کې تر ټولو زيات له ويری لړزيږی، د نبی اکرم صلی الله عليه وسلم لارښونه ده. خلکو! له الله جل جلاله د خپلو ګناهونو بخښنه وغواړی، او د هغه حضور ته مراجعه وکړی ما ته وګوری زه د ورځی سل سل کرتی له الله جل جلاله نه د مغفرت غوښتنه کوم [صحيح مسلم]

د مناققانو په يادونه كې الله جل جلاله فرمايى: يَحْلِفُونَ لَكُمْ لِتَرْصَوْا عَنْهُمْ فَإِنْ تَرْضَوْا عَنْهُمْ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يَرْضَى عَنْ الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ [ دا منافقان به ستاسې په مخ كې قسمونه خورى چې له هغوى نه راضى شى، كه له دوى نه راضى هم شى نو الله جل جلاله هيڅكله له داسې بى دينانو، نه راضى كيږى] .

په قرآن مجيد کې د حضرت کعب بن مالک د پند وړ پيښه د تل لپاره درس دی، چې بنده بايد هر څه تير کړی او هر ډول ازميښت وزغمی، خو د الله جل جلاله له درګاه نه د تيښتی لار غوره نه کړی، د دين په لاره کې چې پر انسان هر څه تير شی او الله جل جلاله پر هغه هر څومره مشکلات راولی هغه د انسان د ژوندانه د ښکلی کولو او د مرتبی د لوړولو وسيله ده. همدا بی عزتی د تلپاتی درناوی رښتونی لاره ده او څوک چې د الله جل جلاله دروازه پريږدی او بل چيرته پرتم او درناوی لټوی، هيچيری به يې تر لاسه نه کړای شی، دی به هر ځای ذليل او خوار او په ځمکه او آسمان کې به ورته يوه سترګه ځای هم درناوی نه ښکاری.

وَعَلَى الْثَلَائَة الَّذِينَ خُلُفُوا حَتَّى إِذَا صَاقَتْ عَلَيْهِمْ الْأَرْضُ بِمَا رَحْبَتْ وَصَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنفُسُهُمْ وَظَنُّوا أَنْ لَا مَلْجَأَ مِنْ اللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لَيُتُوبُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ ` ( او هغه درى واره هم وَبَخَبْلَاى شول دَ چا معاملَه چې ځنډولاى شوى وه، كله چې ځمكه د خپلو ټولو پراخيو سره پر هغوى تنګه شوه او خپل ځانونه هم ورته پيټى شول او هغوى پوه شول چې له الله جل جلاله نه

> <sup>۱</sup> - د توبه سورت ۹۶ آیت ۲ - د التوبه سورت ۱۸ آیت

پ اسلام کی د ژوندان آداپ

پرته د خلاصون هیڅ د پناه ځای نشته، پرته له دی چې پخپله له هغه سره پناه واخستل شی، نو الله جل جلاله پخپلی مهربانی سره د هغوی په لوری توجه وکړه، تر څو هغوی هم د الله جل جلاله لوری ته متوجه شی، بیشکه هغه ډېر مهربان او بخښونکی دی )

له پورته دری بزرگانو نه مراد حضرت کعب بن مالک رضی الله عنه حضرت مراره ابن ربیع رضی الله عنه او حضرت هلال ابن امیه الله وو او د دری واړو مثالی توبه به تر قیامته د مسلمانانو لپاره د لاری مشال وی

دری واړو هنایی یوبه به تر کیامت و مصنت کو پرو کو کروی مصنی روی م حضرت کعب ابن مالک رضی الله عنه چې په بوډاتوب کې ړوند شوی و او د خپل زوی سره به ګرځیده، هغه پخپله د خپلی مثالی توبی پندوره پیښه خپل زوی ته بیان کړی وه چې د حدیثو په کتابونو کې ساتل شوی ده. د تبوک غزا ته د تیاری په وخت کې چې کله نبی صلی الله علیه وسلم

مسلمانان د غزا لپاره تيارول، زه په هم په هغو مجلسونو کې شريک وم، ما به چې کله هم د نبی صلی الله عليه وسلم خبری اوريدی، په زړه کې به مې فکر کاوه چې زه به هم خامخا ځم خو چې کورته به راغلم، سستی به می کوله او فکر به می کاوه چې تر اوسه لازيات وخت دی، زما سره د سفر سامان موجود دی، زه روغ او جوړ يم، ښی ښی سپرلی راته ولاړی دی، په روانيدو کې به څومره وخت لګيږی، او خبره همداسې ځنډيده، ان تردی چې ټول مجاهدين د جنګ ډګر ته ورسيدل او زه په مدينه کې ناست وم، ازادی به می کولی

اوس خبرونه په را رسيدو وو چې نبی صلی الله عليه وسلم بيرته راتلونکی دی او يوه ورځ پته ولګيده چې هغه بيرته راورسيد او د معمول سره سم په جومات کې ايسار دی زه هم جومات ته ورسيدم، دلته منافقين د حضور صلی الله عليه وسلم ته ورتلل او رنګا رنګ سوګندونه به يې يادول او خپل عذرونه يې وړاندی کول، پيغمبر اکرم صلی الله عليه وسلم به د هغوی له ځانه جوړی کړای شوی خبری اوريدی او د هغوی ښکاره عذرونه به يې منل او ورته فرمابل يې ځه الله جل جلاله دی تا معاف کړی

191 \_ باما شافو) s هڪ وقتا ب چې کله زما نمبر راورسيد نو نبي صلي الله عليه وسلم ماته وويل : وايه ته څه شي منع کړي وي؟ ما وليدل چې د هغه په موسکا کې د قهر آثار دي. او ما ورته وويل : اى د الله رسوله؛ واقيعيت دا دى چې زما هيڅ عذر نه و ،

زه روغ وم، خوشحال وم سپرلي هم را سره وه، بس زما لټ او بيکاري زه د دى نيك بختيانه بى برخى كړم.

زما د سپينو سپينو خبرو په اوريدو نبي اکرم صلي الله عليه وسلم وفرمايل: ښه ولاړ شه او انتظار وکړه چې الله جل جلاله ستا په باب څه فیصله وفرمایی، زه پاڅیدم او د خپلی قبیلی په خلکو کی کیناستم، د قبيلي خلكو ماته بد رد ويل پيل كړل، چې تا ولي څه خبره جوړه نه كړه، ته خو تل د دين په چارو کې له نورو د مخه يې، خو چې کله ماته دا معلومه شوه چې زما دوه نورو ملګريو هم زما په څير همداسې رښتيا خبره کړي نو زما زړه جمعه ( مطمئن ) شو او ما پريکړه وکړه چې پخپلو رښتياو به ټينګ ياتى كيرم.

له دي وروسته نبي صلى الله عليه وسلم اعلان وفرمايه چې زمونږ دري واړو سره به هیڅوک خبری نه کوی، د دی اعلان سره زما لپاره د مدینی ځمکه بدله شوه او زه پخپلو کې پردی او بيخې بل هيوادې پاتې شوم، په ټولنه کې هيچا زما سره سلام کلام نه کاوه، يوه ورځ چې زه ډېر زيات زړه تنګی شوم او بی اندازی وویریدم، نو خپل یوه د کوچنیتوب انډیوال او د تره (کاکا) زوی ابو قتاده رضی الله عنه ته ورغلم، ما سلام پری واچاوه خو هغه د الله جل جلاله بنده د سلام ځواب اومره هم رانکړ، ما تری پوښتنه وكره أبو قتاده! زه تاته پر الله جل جلاله سو كند دركوم أو پوښتنه كوم، ووايه چې زما له الله جل جلاله او د هغه له رسول صلى الله عليه وسلم سره مينه نشته؟ هغه چپ و، ما بيا ترى پوښتنه وكړه، خو هغه هيڅ ځواب رانکړ، دريم کرتي چې ما سوګند ورکړ او ترې وه مي پوښتل، نو هغه همدومره وويل: الله جل جلاله او د هغه رسول الله صلى الله عليه وسلم به پوهيږي، زما زړه را ډک شو او له سترګو مي اوښکي را رواني شوي، او په غمو کې ډوب تری راستون شوم .

| TAT | بالعال و (وندان آن الله الله الله الله الله الله الله الل |
|-----|-----------------------------------------------------------|
|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                     |

په همدي ورځو کې يو شامي سوداګر راته د غسان پادشاه، يو ليک راکړ د غسانيانو دی پادشاه ليکلی وو، مونږ اوريدلی دی چې ستاسې سردار پر تا ناروا تيري كوى ته خو كوم ذليل انسان نه يي، ستا په درد مونږ پوهيږو، مونږ ته راشه مونږ به ستا سره ستاله شانه سره سمه رويه وکړو ، د ليک په ليدو زما له خولي وواته دا يو بل مصيبت نازل شو او هماغه وخت مي هغه ليک په نغري کې واچاوه. څلويښت ورځي په همدي حالت کې تيري شوي وي چې د پيغمبر اکرم صلي الله عليه وسلم يو استازي له يوه حکم سره راغي، چې له خپلې ميرمني نه هم جلا شه ما پوښتنه وكړه، طلاق وركړم؟ ځواب راکړ شو نه؛ بس بيل اوسه، او ما خپله ميرمن خسرګني کره وليږله او هغې د الله جل جلاله بنده ته مې وويل چې اوس ته هم د الله جل جلاله د حکم انتظار وکړه پر پنځوسمه ورځ د سهار له لمانځه وروسته زه له ځانه بيزاره ډېر نهيلي او غمځپلي د خپل کور پر بام ناست وم، چې ناڅاپي چا وويل، کعبه! مبارک شه! د غږ په اوريدو سره زه پوه شوم او د خپل رب په حضور کې په سجده پريوتم، بيا نو د خلکو راتلل پيل شول او ډلي ډلي به ماته د مبارکی لپاره راتللو زه پاڅیدم او سیده د نبی اکرم 🎉 حضور ته چې په جومات وو ولاړم، ګورم چې د رسول اکرم ﷺ مبارکه څيره له نوره ځليږي، زه ورمخکي شوم سلام مي وکړ، نو نبي اکرم ﷺ راته وويل، کعبه مبارک شه! دا ستا د ژوندانه تر ټولو غوره ورځ ده، ما ورته وویل، حضور دا بخښنه ستاسي له لوري ده او که د الله جل جلاله له لوري؟ وي فرمايل د الله جل جلاله له لوري او پورته آيتونه يي راته واورول

⇒ په توبه کولو کې هيڅکله ځند ونه کړی، د ژوندانه حال چاته معلوم نه دی چې د عمل مهلت به څه وخت پای ته رسيږی، هيڅوک نه پوهيږی چې راتلونکی کړی د ژوندانه دی او که د مرګ، هر مهال خپل پای په ياد ولری او د توبی او استغفار په وسيله زړه او روح ذهن او ژبه له ګناهونو پريمنځی، د نبی اکرم صلی الله عليه وسلم لارښوونه ده :

الله جل جلاله د شپی خپل لاس غزوی، چې کوم سړی د ورځ ګناه کړی وی چې هغه الله جل جلاله ته واپس کړای شی، او د ورځی هغه لاس غزوی د السلام کې د ژوندانه آداب

چې کوم سړی د شپی ګناه کړی وی چې هغه په ورځ کې الله جل جلاله ته واپس کړای شی او د خپلو ګناهونو بخښنه وغواړی ان تردی چې لمر د مغرب (لویدیځ) له لوری راوخیژی [صحیح مسلم]

د لاس غزولو نه مراد دا دی چې هغه خپل ګڼهګار بنده ګان خپل لوری ته رابولی، او پخپل رحمت سره د هغوی ګناهونو پټول غواړی، که پر بنده کوم وخت احساسات غالب شی او کوم ګناه تری وشی، نو هغه ته پکار دی چې غفور او رحیم الله جل جلاله ته پرته له ځنډه مراجعه وکړی، ځکه چې له ګناه نه ګناه پیدا کیږی، او شیطان هر وخت انسان ته په څوکی ناست وی او هغه د انسان د بی لاری کولو له فکر نه یو وخت هم بی پروا کیږی نه .

اې په خورا رښتونی زړه او اخلاص سره داسې توبه وکړی چې ستاسې د ژوندانه يون ( حرکت ) بدل کړی او له توبی وروسته تاسې يو بل انسان په نظر راشی، الهی فرمان دی :

يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللَّه تَوْبَةً نَصُوحًا عَسَى رَبُّكُمْ أَنْ يُكَفَّرَ عَنْكُمْ سَيَّنَاتِكُمْ وَيُدْخِلَكُمْ جَنَّات تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُخْزِي اللَّهُ النَّبِيُّ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ ( اى مؤمنانو! د الله جل جلاله په حضور كې رښتونى او خالصه توبه وكړى ، هيله ده چې ستاسې پروردګار ستاسې ګناهونه له تاسې لرى كړى او تاسې په داسې باغونو كې داخل كړى، چې ترى لاندى نهزونه بهيږى، په هغه ورځ به الله جل جلاله خپل رسول او هغه خلك چې ايمان يې راوړى او له هغه سره ملګرى شوى نه رسوا كوى ).

يعنی داسې توبه وکړئ چې بيا مو د زړه او ذهن په کوم ګوټ کې د ګناه په لور د ورتګ ځای پاتی نه وی، د داسې توبی دری يا څلور برخی دی، که د توبی اړيکی د الله جل جلاله له حق سره وی د توبی دری برخی اجزاء دی ۱ - انسان وقعًا د خپلو ګناهونو په احساس شرمنده وی ۲ - په راتلونکی وخت کې د ګناه نه کولو کلک عزم ولري

' - د التحريم سورت ۸ آيت

بافان کې د ژوندانه آداب

۳ - او د خپل ژوندانه په سمولو او ښکلی کولو کې په مکمله توګه فکرمند وی او په دی باب په ټينګه کار کوی او که ګنهګار د کوم مرمن حق خوړلی وی نو د توبی څلورم جز (برخه) دا ده چې : د بنده حق ادا کړی او يا تری بخښنه وغواړی

همدا هغه توبه ده چې انسان پری په واقعی ډول له ګناهونو پريمنځل کيږی ، د هغه يوه يوه ګناه د هغه له روح نه لاندی را پريووزی او هغه په نيکو اعمالو سينګار ، له ښکلی او ښايسته ژوندانه سره د الله جل جلاله حضور ته ورځی او الله جل جلاله ورته په جنت کې داوسيدو ځای وربخښی، د نبی صلی الله عليه وسلم لارښوونه ده :

كله چې بنده كومه محناه وكړى نو د هغه په زړه كې يو تور داغ پيدا كيږى، بيا كه هغه له محناه نه منع شى، د خپلو محناهونو په احساس پښيمانه او د بخښنى غوښتونكى وى، د الله جل جلاله لور ته رجوع وكړئ او له محناه نه د ځان ساتنى كلك عزم وكړى نو الله جل جلاله د هغه زړه ته جلا وربښى، او كه هغه بيا محناه وكړى نو هغه تور داغ يې زياتيږى ان تردى چې ټول زړه ونيسى، همدا هغه زنمى دى چې يادنه يې الله جل جلاله په خپل كتاب كې فرمايلى دى: كلًا إلَّهُمْ عَنْ زَبَّهِمْ يَوْمَند لَمَحْجُوبُونَ ' ( هيڅكله نه بلكه اصل خبره دا ده چې د هغوى زړونه د هغوى د بدو اعمالو زنمى نيولى دى ).

پر خپله توبه د قایم اوسیدلو کلک عزم وکړی او شپه ورځ دی ته پام لری چې د الله جل جلاله سره د کړی وعدی پر خلاف تری کوم عمل ونه شی او د خپل مخ په زیاتیدو سپیڅلتیا او اصلاح له مخی خپل عزم اټکل کړی او که د خپلو ټولو کوښښونو سره سره تاسې وخوییږی او بیا درنه کومه ګناه وشی نو بیا هم هیڅکله مایوس نه شی، بلکې بیا د الله جل جلاله د بخشش په پراخه لمن کې د ځان لپاره پناه ولټوی او د الله جل جلاله په حضور کې له ویری ولړزیږی چې پروردګاره! زه ډیر کمزوری یم، خو ته می

· - د المطففين سورت ١۴ آيت



د ژوندانه آدان سی

په يو بل وخت کې يو شمير جنګی بنديان راوستل شول، په هغو کې يوه زنانه هم وه چې په سينی پوری زوی تری پاتی شوی و، هغه له ډېره غمه داسې ناقراره وه، چې چيرته به يې کوچنی هلک وليد په سينی پوری به يې ونيوه او شيدی به يې ورکولی، د دغی ښځی د حال په ليدو نبی ﷺ له صحابه رضی الله عنه پوښتنه وکړه، ايا تاسې دا هيله کولای شی چې دا ښځه به خپل زوی پخپلو لاسو په اور کې واچوی صحابه و ورته وويل : يا رسول الله پخپله ګذارول خو يې پريږده که دا خپل زوی په اور کې ووينی نو د خپل ځان نه په تيريدو به هغه بچ کړی، پردی خبره پيغمبر صلی الله عليه وسلم وفرمايل : الله جل جلاله پر خپلو بنده ګانو تر دی زيات رحيم او مهربان دی، څومره چې دا مور پر خپل زوی مهربانه ده ؟

توبه او استغفار پرله پسی واياست، له سهاره تر ماښامه معلومه نه ده چې له انسان نه څومره خطاګانی کيږی، او ځينی وختونه پخپله انسان هم پر هغی نه پوهيږی

دا سوچ مه کوی چې د کومی ستری ګناه پر وخت توبی ته اړتیا ده، انسان هر وخت توبی او استغفار ته اړ دی او پل په پل تری سهوی کیږی، نبی صلی الله علیه وسلم به د ورځی اویا او یا سل کرتی توبه او استغفار فرمایه [صحیح بخاری - صحیح مسلم]

کوم ګنه ګار چې توبه وکاږی او خپل ژوندون سم کړی، هغه هيڅکله حقير مه ګڼی.

حضرت عمران بن الحصين د رسالت د وختو يوه پيښه بيانوی چې د جهينه قبيلی يوه ميرمن د رسول الله صلی الله عليه وسلم په خدمت کې حاضره شوه چې د بد کاری په نتيجه کې حامله شوی وه، وی ويل يا رسول الله ! زه د زنا د سزا وړ شوی يم، پر ما شرعی حد قايم کړی او سزا را کړی، پيغمبر اکرم صلی الله عليه وسلم د هغی ولی راوغوښت، او هغه ته يې وويل : ته هغی سره ښه رويه کوه او چې کله د هغی اولاد پيدا شو نو ماته يې راوله له ولادت وروسته چې هغه ميرمن راغله، نو هغه حکم وکړ چې جامی يې په بدن پوری وتړی چې د سنګسار پر وخت يې جامی ونه شليږی پ ۱۳۳۹ کې ۲ ژوندی کې ۲ پ او بی پردی نه شی بیا یې د سنګسارولو حکم وکې او هغه میرمن سنګسار کړای شوه، بیا یې نبی صلی الله علیه وسلم د جنازی لمونځ ادا کې، حضرت عمر رضی الله تعالی عنه پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم ته وویل، یا رسول الله! تاسې د دی د جنازی لمونځ ادا کوی، نو دی بد کاری کړی وه، پر دی خبره نبی صلی الله علیه وسلم وفرمایل: دی توبه وکړه او داسې توبه چې که د دی توبه د مدینی پر اویا کسانو وویشل شی، نو د ټولو د نجات لپاره کافی ده، تا له دی نه غوره څوک لیدلی چا چې خپل روح د الله جل جلاله حضور ته وړاندی کړی وی

بيد الاستغفار به اهتمام سره وواياست، نبى صلى الله عليه وسلم حضرت شداد بن اوس رضى الله تعالى عنه ته وويل چې سيد الاستغفار يعنى تر ټولو غوره دعا دا ده: اللَّهُمَّ انْتَ رَبَّى لاَ الْهُ إلاَّ انت خَلَقْتَنِى وَانَا عَبْدُكَ وَانَا عَلَى عَهْدِكَ وَوَعُدِكَ مَااسْتَطْعِتَ اَعُوْذِبِكَ مِنْ شَيَرْمَا صَنَعِتُ ، اَبُوْءُ لَكَ بِنْعُمَتِكَ عَلَى وَابُوْءُ بِذَنْبِى فَاغُفرلى فَانَّهُ لاَ يَغْفِرُ السَدُنُوْبَ إلاَ انْتَ [صَحِيح بخارى - جامع تَرمَدى]

( ای الله! ته زما پروردګار یې، له تا پرته هېڅوک معبود نشته، تا زه پیدا کړی یم او زه ستا بنده یم او ما چې له تاسره د بنده ګی او اطاعت کړمه وعده کړی ده، پر هغی به د خپلی وسی پوری ټینګ ولاړ یم، او کوم ګناهونه چې رانه شوی وی د هغو له بدو نتیجو نه ستا د پناه غوښتونکی یم، تا چې کوم نعمتونه را کړی دی، پر هغی قانع یم او زه دا منم چې زه ګنهګار یم، نو ای پروردګاره! زما ګناهونه معاف کړی، له تا پرته زما د ګناهونو بخښونکی څوک دی هیڅوک نشته). .YAA

ييير باوا بابجاوا و لكو هيما ب

د دعا آداب

لَهُ دَعْوَةُ الْحَقِّ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِه لَا يَسْتَجِبُونَ لَهُمْ بِشَيْء إِلَّا كَبَاسِطِ كَفَيْه إلَى الْمَاء لِيَبْلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بَبَالِعَه وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي صَلَال' ( دَ هماغَه رابلل پَه حقه دى او دا خلكَ چَي هغه پريږدى او نورى هستى رابلى هغوى د دوى د دعالكانو هيڅ ځواب نشى وركولاى، د هغوى (غير الله) رابلل داسې دى، لكه چې يو سړى دواړه لاسونه د اوبو لورى ته وغزوى او غواړى چې اوبه (د لرى نه) د ده خولى ته راشى، حال دا دى چې اوبه ده ته هيڅكله نشى را رسيدلاى، بس همداسى د كافرانو دعالكانى بى ځايه دى)

نسی را رسیدوی، بس همداسې د کاربو دت کالي بې کیا کې یعنې د اړتیا پوره کولو او چاره جوړولو ټول واکونه د الله جل جلاله په لاس کې دی - له هغه پرته د چا سره هیڅ واک نشته، ټول هماغه ته اړ دی، او له هغه جل جلاله پرته هیڅوک نشته چې د بنده ګانو زاری واوری، او د هغوی د دعاګانو ځواب ورکړی

يَاأَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّه وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ ` ( اى انسانانو! تاسى ټول اللہ جل جلالہ تہ ارياست ، همدا اللہ جل جلالہ دى چې غنى او بى نيازہ او د ښو غورہ صفاتو څښتن دى )

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده چې الله جل جلاله فرمایلی دی. زما بنده ګانو! ما پر ځان ظلم حرام کړی دی، نو تاسې هم پر یو بل ظلم او زیاتی حرام وګڼی، زما بنده ګانو! له تاسې هر یو بی لاری دی، پرته له هغوی چې زه ورته لارښوونه وکړم نو تاسې زما نه لارښوونه وغواړی، چې

> ۱ - د المطففين سورت ۱۴آيت ۲ - د الفاطر سورت ۱۵آيت

براعا شاعرة في عليه المراجع الم

زه تاسې ته لارښوونه وکېم، زما بنده ګانو! ستاسې هر يو وږی دی، پرته له هغه چا چې زه يې پری وخورم، نو تاسې زما څخه روزی وغواړی چې زه تاسې ته روزی درکړم، زما بنده ګانو! هر يو لوڅ لغړ دی، پرته له هغه چا چې زه يې ورته واغوندم، نو تاسې زما نه جامی وغواړی، زه يی تاسې ته اغوندم، زما بنده ګانو! تاسې د شپی هم ګناهونه کوی او د ورځی هم او زه ټول ګناهونه بخښم [صحيح مسلم]

او رسول اکرم صلى الله عليه وسلم دا هم لارښونه فرمايلى ده چې سړى بايد خپلى ټولى اړتياوى له الله جل جلاله څخه وغواړى، ان تردى چې که د څپلى پونده يې وشليږى، نو له الله جل جلاله يې وغواړى، او که مالګى ته يې اړتيا وى نو هغه هم له الله جل جلاله نه وغواري [جامع ترمذى]

لنډه دا چې انسان بايد د خپل ډېر کوچنی ضرورت لپاره هم الله ﷺ ته رجوع وکړی، له هغه پرته نه څوک د دعاګانو اوريدونکی شته، او نه څوک مرادونه پوره کوونکی

• له الله جل جلاله څخه هماغه څه وغواړی چې حلال او پاک وی، د ناروا اهدافو او د ګناه د چارو لپاره د الله جل جلاله په حضور کې لاسونه اوږدول بی اندازی بی ادبی، بی حیایی او ګستاخی ده، د حرامو او ناروا مرادوو د پوره کیدو لپاره الله جل جلاله ته دعاګانی کول او تذرونه منل له دین سره ډیری بدی ټوکی دی، همدا رنګه د هغو خبرو لپاره هم دعا مه کوی چې الله جل جلاله په ازلی توګه فیصله کړی دی او په کومو کې چې بدلون نشی کیدای، لکه کوم لنډی سړی چې د خپل قد د لوړیدو لپاره دعا وکړی او یا کوم بی اندازی لوړ سړی د خپل قد د راټیټیدو لپاره دعا نور. قرانی لارښوونه ده: وأقیموا و جُوهَکَمْ عند کُلّ مَسْجد وادغوه مُخلصین نور. قرانی لارښوونه ده: وأقیموا و جُوهَکَمْ عند کُلّ مَسْجد وادغوه مُخلصین هماغه را بلې او د هغه لپاره خپل طاعت خالص کړی )

۲ - د الاعراف سورت ۲۹ آیت



د الله جل جلاله په حضور کې اړتيا لرونکی د نافرمانی پر لار مه ځی او د خپلو ناروا مرادونو لپاره دعا مه غواړی، بلکې ښه عمل او سپيڅل ولولی الله جل جلاله ته وړاندی کړی او د خپلو نيکو مرادونو لپاره د الله جل جلاله حضور ته خپله غوښتنه وړاندی کړی

⊙ دعا په ژور اخلاص او سپيڅلى نيت سره وغواړى، او په دى باور يې وغواړى چې له كوم الله جل جلاله يې چې تاسې غواړى، هغه ستاسې پر حالاتو په مكمله توګه په رښتيا سره خبر دى او پر تاسې بى اندازى مهربان هم دى او هماغه جل جلاله دى چې د خپلو بنده ګانو نارى اورى او د هغوى دعاګانى قبلوى، د ځان ښوودنى، ريا او شرک له هر شک نه خپلى دعا ګانى پاكى وساتى، قران فرمايى: فَادْعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ` ( خپل اطاعت الله جل جلاله ته خالص كړى او هماغه جل جَلاله رابلى)

او په بقره سوره کې دی: وَإِذَا سَأَلَكَ عَبَادي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعي إذَا دَعَاني فَلْيَسْتَجِيُوا لي وَلَيُؤْمَنُوا بي لَعَلَّهُمْ يُرْشُدُونَ ( او اى پيغمبره! چې کله له تانه زما بنده ګان زما په باب پوښتنه کوی نو هغوی ته ووايه چې زه هغوی ته نږدی يم، آواز کوونکی چې کله ماته آواز کوی، نو زه د هغه دعا قبلوم، نو دوی بايد زما بلنه ومنی او پر ما بايد ايمان راوړی، چې پر نيغه لار روان شي [ البقره: ۸۶ ]

ا دعا په پوره توجه، مکمل اخلاص او د زړه په حضور سره وغواړی، او له الله جل جلاله ښی هیلی ولری، د خپلو ګناهونو د امبار په نظر کې نیولو پر ځای د الله جل جلاله ښی اندازی عفوه او بښنه او بی حسابه بی کتابه سخاوت په نظر کې ولری، د داسې سړی دعا په حقیقت کې ګرد سره دعا نه ده، چې غافل او بی پروا وی او په احتیاطی سره د ژبی پر څوکه سر سری یو څو کلمی تکرار وی او پر الله جل جلاله یې ښه باور نه وی، په حدیث کې دی. د خپلو ګناهون د زړه په حضور سره وغواړی، او بی خای د الله جل جلاله بی اندازی عفوه او بښنه او بی حسابه بی کتابه محاوت په نظر کې ولری، د داسې سړی دعا په حقیقت کې ګرد سره دعا نه ده، چې غافل او بی پروا وی او په احتیاطی سره د ژبی پر څوکه سر سری یو څو کلمی تکرار وی او پر الله جل جلاله یې ښه باور نه وی، په حضور سره دعا دی. د خپلو ګناهونو د قبلیدو په باب یقین ولری د زړه په حضور سره دعا

<sup>۱</sup> - د المومن سورت ۱۴ آیت ۲ - د البقره سورت ۱۸۶ آیت



وکړی، الله جل جلاله هغه دعا نه قبلوی، چې د غافل او بی پروا زړه نه وتی وی [جامع ترمذی]

• دعا په ډېر عاجزی او عذر زاری سره وغواړی، له عذر او زاری نه مراد چې ستاسې زړه د الله جل جلاله د هيبت او جلال نه په لړزان وی او د بدن پر ظاهری حالت مو هم د الله جل جلاله ويره ښکاری، سترګی ټيټی شوی وی آواز ناست وی، غړی سست شوی وی، سترګی له اوښکو ډکی وی او له ګردو حالاتو مسکينی او بی کسی ښکاره کيږی، نبی صلی الله عليه وسلم يو سړی وليد چې هغه د لمانځه په دوران کې د ږيری د ويښتانو سره لوبی کوی، نو هغه وفرمايل که د ده په زړه کې تواضع وای نو په بدن به يې ښکاره کيدای.

په اصل کې د دعا غوښتلو پر وخت سړی بايد په داسې حالت کې ولړزيږی چې زه يو بی وسی فقير او ناتوانه مسکين يم، الله جل جلاله مکړه که زه له دی درګاه نه وشړل شوم، نو بيا زما لپاره هيچيری تم ځای نشته، زما سره خپل هيڅ نشته، څه چې را سره دی الله جل جلاله را کړی دی

او که الله جل جلاله يې رانکړی نو بل څوک نشته چې ماته څه راکړای شی، الله جل جلاله د هر څيز وارث دی، د هغه سره د هر څيز خزانه ده، بنده خو عاجز او فقير دی قرآن فرمايی: ادعوا ربکم تضرعًا ( خپل رب ته په عاجزی او زاری سره آواز وکړی)

د عبديت او بنده کی شان همدا دی چې بنده خپل پروردګار ته په ډېره عاجزی او تواضع سره آواز وکړی او د هغه زړه او دماغ، احساسات او جذبات او ټول غړی یی د الله جل جلاله په حضور کې سر ځوړی ولاړ وی او له پټ او ښکاره دواړو حالاتو یې احتياج او عاجزی ښکاره کیږی .

• دعا غلى غلى په ټيټ اواز سره غواړى، د الله جل جلاله په حضور كې خامخا ولړزيږى خو د ژړا او زارى ښكارونه يې هيڅكله ونكړى، د بنده عاجزى، تواضع او انكسار بايد يوازى د الله جل جلاله په حضور كې وى، بيشكه ځنى وختونه دعا په زوره زوره هم كولاى شى، خو په يوازى والى كې او يا چې كله اجتماعى دعا كوى، نو هغه وخت په لوړ آواز سره دعا پ ۱۳۳۹ کې ۵ ژوندان آداب وکړی چې نور خلک پری احین ووایی، په عامو حالاتو کې په ټیټ آواز سره غلی غلی دعا وکړی او د دی خبری پوره پوره خیال ساتی، چې ستاسې ژړا او زاری او فریاد بنده ګانو ته د ښودانی لپاره نه دی

وَاذْكُرْ رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَصَرُّعًا وَحِيفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنْ الْقَوْلِ بِالْغُدُوِّ وَالْآصَالِ وَلَا تَكُنْ مِنْ الْغَافِلِيَنَ \ ر اوَ خَيِل پروردَكَار دننه په زړه كې له وَيَرى او زارى سَره ياد كړى او پَه ژبه يې هم په سپک شان اواز سره سهار ماښام ياد كړى او د هغو خلكو نه مه كيږى چې په غفلت كې پراته دى )

د حضرت زكريا عليه السلام د بنده مى د شان په ستاينه كې قران عظيم الشان وايى: إذ نَادَى رَبَّهُ نِدَاءً خَفِيًّا ( چې كله هغه خپل رب ته غلى غلى آواز كړ )

اله دعا كولو د مخه كوم نيك عمل خامخا وكړى، د مثال په توګه يو څه صدقه او خيرات وكړى پر وږى خواړه وخوروى، يا نفل لمونځ او روژى ونيسى، او كه الله جل جلاله مه كړه په كوم مصيبت اخته شوى نو خپل هغه اعمال واسطه كړى او دعا وكړى، چې تاسې په اخلاص سره د الله جل جلاله د رضا لپاره كړى وى .

به قرآن عظیم کې دی : إِلَيْه يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيُّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ ( د الله جل جلاله لوری ته سپیخلی کلمی ورَپورته کیږی او نیک عَمل همدغه لوړی مرتبی وهلای شی ) .

نبي صلى الله عليه وسلم يو ځلى د درى داسې صاحبانو واقعه واوروله چې په يوه تياره شپه كې په يوه سمڅ كې بنده شوى وو، هغو خلكو خپل مخلصانه اعمال واسطه كړل، الله جل جلاله ته يې دعا وكړه او الله ﷺ د هغوى مصيبت لرى كړ

> ۱ - د الاعراف سورت ۲۰۵ آیت ۲ - د مریم سورت ۳ آیت

۳.۳

ا سلام کې د ژوندانه آداب

پيښه داسې وه چې دريو ملګرو يوه شپه په يو غار کې پناه اخيستی وه، الله جل جلاله کول چې د غره له سر نه يو ګټ راورغړيد او د غار سمڅ په خوله کې پريووت او غار بنده شو، ډېر غټ ګټ و، د هغوی په وس کې دا چيرته وه چې ګټ لری کړی او د سمڅی خوله خلاصه کړی ، مشوره يې پردی شوه چې خپل خپل مخلصانه عمل واسطه کړی او له الله جل جلاله ته وغواړی هيله ده چې الله ﷺ د دی مصيبت نه نجات داکړی

يوه وويل: ما په ځنګل کې ميږی او وزی څرولی او همدا زما ګذاره وه، چې کله به زه له ځنګله نه بيرته راغلم، نو تر ټولو لومړی به می پر خپل مور او پلار شيدی څښلی او بيا به می خپلو بچو ته شيدی ورکولی، يوه ورځ زه ناوخته راغلم، زما زړه مور او پلار ويده شوی وو، بچی می ويښ وو او وږی وو، خو ماته دا ښه ښکاره نه شوه، چې د مور او پلار نه مخکی حپل بچو ته شيدی ورکړم او دا می هم ښه ونه ګڼله چې هغوی راويښ او په تکليف کړم دغه رنګی زه ټوله شپه د شيدو پياله په لاس د هغو سرته ولاړ وم بچی می په پښو پوری نښتی وو او ژړل يې خو زه تر سهاره پوری همداسې ولاړ وم

ال له! ما دا کار سوچه ستا د رضا په خاطر کړی، ته د دی په برکت د خار د خولی نه دا ګټ لری کړی، او ګټ دومره لری شو چې آسمان تری ښکاره شو.

دويم سړى وويل: ما په څو تنه مزدورانو كار وكړ او ټولو ته مى مزدورى وركړه خو يوه سړى مزدورى پريښوده ولاړ ، يو څه موده وروسته چې هغه د مزدورى اخيستو لپاره راغى، نو ما هغه ته وويل، چې: دا غوايان، وزى او دا نوكران ټول ستا دى، له ځانه سره يې بوزه، هغه وويل: د الله جل جلاله لپاره ټوكى مه كوه، ما ورته وويل، ټوكى نه دى، واقعى خبره ده چې دا هر څه ستا دى، تا چې كومى پيسى پريښى وى او تللى وى، ما هغه پر كارو بار ولكولى الله جل جلاله پكې بركت زيات كړ ، او دا چې ته څه كورى ، ټول د هماغو پيسو حاصلات دى، دا په ډاډه زړه يوسه، دا هر څه ستا دى، او هغه سړى هر څه يووړل او ولاړ ، الله! ما دا هر څه ستا د رضا لپاره كړى دى، الله : ته د دى نيک کار په برکت د غار له خولى نه دا مې لرى کړى، د

الله جل جلاله په فضل او کرم سره ګټ يو څه نور هم لری شو دريم سړی وويل، زما يوه د تره لور وه چې زما ورسره ډېره مينه وه، هغې زما نه يو څه پيسی وغوښتی، ما ورته پيسی ورکړی، خو چې کله زه د خپلی اړتيا د پوره کولو لپاره د هغې سره کيناستم ، نو هغې وويل ، له الله جل جلاله وويريږه او د دی کار نه منع شه، زه ژر را پورته شوم او هغه پيسی می هم هغې ته وبخښلې

ای الله ا ته ښه پوهيږی چې ما دا هر څه ستا د خوشحالی لپاره کړی دی، ای الله ا ته د دی په برکت د غار خوله خلاصه کړی، الله جل جلاله ګټ د غار له خولی لری کړ او دریواړو ته الله جل جلاله له دغه مصیبت نه نجات ورکړ

• د نيكو مقصدونو لپاره د دعا كولو سره سره خپل ژوندون د الهى هداياتو سره د برابرولو او جوړولو كوښښ هم وكړى، له محناه او حرامو په مكمله تومحه ځانونه وساتى، په هر كار كې د الهى لارښوونو خيال ساتى او د تقوى ژوندون تير كړى، له حرام خوراك، حرام څښاك حرام اغوستن او په بى باكى سره پر حرامو خپل بدن پالونكى دعا كوونكى چې دا هيله ولرى چې زما دعا دى قبوله شى، نو دا بى حده ناپوهى او ضديتوب دى، د دعا قبليدو لپاره ضرورى ده چې د انسان وينا او عمل د دين له لارښوونو سره سره وي.

پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم فرمايى: الله جل جلاله پاكيزه دى او هغه يوازى پاكيزه مال قبلوى او الله جل جلاله مومنانو ته د همدى خبرى حكم كړى دى، د څه يې چې خپلو پيغمبرانو ته حكم كړى دى، لكه چې هغه جل جلاله فرمايلى دى: يَاأَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنْ الطُيَّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ( رَاى پيغمبرانو !پاك شيان وخورئ اونيك عمل وكړئ ، تاسې چې هر چُه كوئ زه ورباندى ښه پوهيږم). ۳۰۵٫٫٫٫٫ ۲۰۵٫٬۰٫۰ ۲۰۱۵٬۰۰۰ ۲۰۵٫٬۰۰۰ ۲۰۰۰

او مؤمنانو ته په خطاب كې الله جل جلاله ويلى دى: يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِنْ طَيَّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ \ ( اى د ايمان څښتنانو! كوم پاك او حلال شيان چې مونږ تاسې ته بښلى دى هغه خورى ) .

بيا محمد صلى الله عليه وسلم د يوه داسې سړى يادونه وكړه چې د اوږدى فاصلى له وهلو وروسته په مقدسه مقاماتو كې حاضرى وركوى، په دواړو ككړ وى، ګردونو وهلى وى او خپل دواړه لاسونه د اسمان په لور نيسى وايى اى زما پروردګاره! اى زما ربه! حال دا دى چې د هغه خواړه حرام دى، د هغه څښاك حرام دى، د هغه جامى حرامى دى او په حرامو يې بدن رالوى شوى دى، نو د داسې باغى او ( نامنونكى ) سړى دعا څنګه قبليداى شى [صحيح مسلم]

• پرله پسی دعا کوی ، د الله جل جلاله په حضور کې عاجری ، احتياج او د بنده ګی اظهار پخپله يو عادت دی ، الله جل جلاله پخپله د دعا کولو حکم کړی دی او فرمايلی يې دی: چې بنده چې کله دعا کوی ، نو زه د هغه اورم، له دعا کولو هيڅکله مه ستړی کيږی او په دی پسی مه اوسی چې په دعا سره تقدير بدليږی او که نه، تقدير بدليدل يا نه بدليدل ، دعا قبليدل يا نه قبليدل د الله جل جلاله کار دی، چې عليم او حکيم دی، د بنده کار په هر حال کې دا دی چې هغه د يوه فقير او محتاج په څير له هغه نه پرله پسی دعا وغواړی او يوه ګړی هم خپل ځان بی احتياجه ونه ګڼی، نی صلی الله عليه وسلم فرمايلی دی: تر ټولو زيات عاجز هغه دی چې په دعا کولو کې عاجز وی [طبرانی]

او نبی ﷺ دا هم فرمایلی دی چې د الله جل جلاله په حضور کې له دعا نه زیات د عزت او درناوی والا څیز بل یو هم نشته [جامع ترمذی]

د مومن شان همدا دی چې هغه به په تکليف او راحت، غم او درد او په تنګسيا او خوښی په هر حال کې الله ﷺ ته آواز کوی، د هغه په حضور کې به خپلی اړتياوی وړاندی کوی او پرله پسی له هغه نه خير غواړی

' - د البقره سورت ۱۷۲ آیت

ې اسلام کې د ژوغانت آمان پ

د پيغمبر اكرم ﷺ لارښوونه ده : كوم سړى چې له الله ﷺ دعا نه غواړى الله جل جلاله هغه ته په قهر كيږي [جامع ترمذي]

• د دعا د قبلیدو په لې کې پر الله جل جلاله باور ولری او که د دعا د قبلیدو اغیز ژر نه ښکاره کیږی، نو د نا امیدی په حالت کې د دعا نه کولو غلطی هیڅکله ونکړی د دعا د قبلیدو په فکر کې د پریشانی په ځای یوازی د دعا کولو فکر وکړی، حضرت عمر رضی الله تعالی عنه فرمایی: ما سره د دعا کولو فکر نشته، یوازی د دعا کولو فکر را سره دی، چې کله ما ته د دعا کولو توفیق را کړای شی، نو قبلیدل به یې هم ورسره را په برخه شی.

د پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: كله چې كوم مسلمان له الله جل جلاله د خه غوښتلو لپاره د الله جل جلاله په لوري مخ كوى ، نو الله جل جلاله د هغه سوال خامخا پوره کوی او یا یې مراد پوره کیږی، یا الله جل جلاله د هغه غوښتل شوي څيز په اخرت کې د هغه لپاره جمع کوي، د قيامت په ورځ به الله جل جلاله يو مومن بنده خپل حضور ته وغواړي، او هغه به خپلی مخی ته ودروی او تری پوښتنه به وکړی، ای زما بنده، ما تاته د دعا کولو حکم کړي و او دا وعده مي کړي وه چې زه ستا دعا قبلوم، نو ايا تا دعا غوښتي وه؟ هغه په وايي، الله غوښتي مي وه، بيا الله جل جلاله فرمايي تا چې زما نه هره دعا غوښتي وه ما قبلوه کړي وه، ايا تا په فلاني ورځ دا دعا نه وه کړي چې زه ستا هغه رنج او غم لري کړم چې ته پري اخته وى او ما تاته له هغه غم او تكليف نه نجات در كړى، بنده به وايي، الهي! بيخي رښتيا ده، بيا به الله جل جلاله فرمايي، هغه دعا خو ما قبوله کړه و په دنيا کې مې ستا هيله تر سره کړي وه او په پلاني ورځ بيا تا په بل غم کې د ککړيدو له امله دعا وکړه! له دي درد او غمه خلاصون راکړه خو تا له هغي درد او غمه خلاصي ونه موند، او پرله پسې پرې مبتلاي وي، هغه به وايي بي شكه الهي! نو الله جل جلاله به وفرمايي، ما د هغه دعا په بدل کې په جنت کې ډول ډول نعمتونه ستا لپاره جمع کړی دی او همدا رنګه به د نورو اړتياو په باب تري پوښتنه کيږي او همدا به ورته فرمايل



کیږی، بیا نبی صلی الله علیه وسلم فرمایل: د مومن بنده به یوه دعا هم داسې نه وی، د څه په باب چې الله جل جلاله دا بیان ونه فرمایی چې ما په دنیا کې قبوله کړه او ستا لپاره می په اخرت کې ذخیره وساتله، هغه وخت به مومن بنده فکر کوی کاشکی چې زما یوه دعا هم په دنیا کې قبوله شوی نه وای، نو ځکه باید بنده په هر حال کې دعا وغواړی { حاکم ] .

۞ د دعا غوښتلو پر وخت د ظاهری آدابو، پاکوالی او سپیخلتیا هم پوره خیال ساتی او زړه هم د ناپاکو ولولو او بدو خیالاتو او بیهوده عقاید وپاک ساتی، په قرآن عظیم کې دی: إنَّ اللَّهَ يُحبُّ التُّوَّابِينَ ويُحبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ( بیشکه اللہ جل جلاله ته محبوب هغه بنده کان دی چې ډېری زیاتی توبی باسی او هغه بنده کان دی چې زیات پاک او صاف اوسیږی )

او په مدثر سوره کې دی: وَرَبَّكَ فَكَبِّرْ رَثِيَابَكَ فَطَهِّرْ ر او د خپل رب کبريايي بيان کړي او خپل نفس پاک ساتي ) .

• د نورو لپاره هم دعا وكړى، خو تل د خپل ځان څخه شروع كوى، لومړى يې د ځان لپاره غواړى بيا يې د نورو لپاره غواړى، په قران عظيم كې د حضرت ابراهيم او حضرت نوح عليه السلام له دوه دعا ګانو همدا درس زده كيږى .

رَبَّ الجُعَلْنِي مُقيمَ الصَّلَاة وَمَنْ ذُرَيَّتِي رَبَّنَا وَتَقَبَّلْ دُعَاء()رَبَّنَا اغْفُرْلِي وَلَوَالدَيَّ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَابُ ( ) ى زَمَّا رِبِه! ما لمونخ كوونكى وكرخوى او زَمَا لَهَ اولاد نه هم داسې خلك راپورته كړى چې دا كار وكړى ) پروردګاره! زما دعا قبوله كړه، پروردګاره، ماته بښنه وكړى او زما مور او پلار او ټول مسلمانان په هغه ورځ وبښى چې كله حساب كتاب قايميږى ) .

رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيَّ وَلِمَنْ دَخَلَ بَيْتِي مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيَّ وَلِمَنْ دَخَلَ بَيْتِي مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِيَاتِ ` <َ زَما رِبِه! ماتَه ببننه وَكَرْه

> ' - د ابراهم سورت ۴۱ آیت ' - د نوح سورت ۲۸آیت

پ السام کې د ژوندان آداپ او زما مور او پلار ته بښنه وکړی او هغو خلکو ته بښنه وکړی چې ايمان يې راوړی او زما کورته راغلی او ټولو مومنانو سړو او مومنانو ښځو ته بښنه وکړی )

که تاسی امامت کوی نو تل جامع دعامی کوی او جامع کلمات استعمالوی.

په قران عظیم الشان کې چې کومی دعاګانی نقل کړای شوی دی، په هغو کې په عمومی ډول د جمعی صیغی استعمال شوی دی، امام په اصل کې د ټولو مقتدیانو نماینده وی، چې کله هغه په جمع سره دعا کوی، مقتدیانو ته پکار دی چې پری امین ووایی.

و به دعا کې له تنګ نظری او خپلچاری نه ځانونه وژغوری ، او د
 الله تعالی د عام رحمت د خاص کولو په غلطی سره فیض او برکت د ځان
 لپاره د خالص کولو دعا ونه کړی

حضرت ابو هريره رضى الله تعالى عنه فرمايى چې نبوى جومات ته يو بانډچى سړى راغى لمونځ يې اداء كي، بيا يې دعا وكړه او وى و بل اى الله پر ما او پر محمد صلى الله عليه وسلم رحم وفرمايه، او زمون سره پر بل چا رحم ونه كړى، نو نبى صلى الله عليه وسلم وفرمايل القد تحجرت واسعا (تا د الله جل جلاله پراخ رحمت تنګ كي) [بخارى]

 په دعا كې له قافيه بندى نه هم ځانونه وژغورى، او په ساده ډول په زارى سره دعا وكړى، په وزن او خواږه آواز له دعا كولو ډډه وكړى، هو! كه له تكلف پرته مو كله له خولى نه موزون الفاظ راوزى او يا قافيه رعايت شى نو بده نه ده.

له نبى اكرم صلى الله عليه وسلم نه هم ځينى داسې دعاګانى رانقل شوى دى چې له جوړښت پرته پكى د قافيى او وزن خيال ساتل شوى دى، لكه د هغه صلى الله عليه وسلم يوه ډېره جامع دعا د حضرت زيد بن ارقم نه روايت شوى ده: الله مرانى اَعُوْذُبِكَ مِنُ قَلْبِ لَاَيَخْشَعُ وَنَفُسٍ لَاَتَشْبَعْ وَعِلْمُ لَاَ

د پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: چې كله د كوم سړى له الله جل جلاله او يا انسان نه د كومى اړتيا پوره كيدو چاره په مخكى وى نو هغه ته پكار دى چې لومړى دوه ركعته لمونځ وكړى، بيا د الله جل جلاله حمد او ثنا ووايى، او پر نبى عليه السلام درود ووايى، له دى وروسته بيا د الله جل جلاله په دربار كې د خپلى اړتيا دعا وغواړى [جامع ترمذى]

د پيغمبر اكرم ﷺ كواهى ده چې د بنده كومه دعا د الله جل جلاله د حمد او ثنا او د رسول الله ﷺ له درود سره كيږى، هغه قبليږى، حضرت فضاله رضى الله عنه فرمايى چې نبى صلى الله عليه وسلم په جومات كې تشريف لاره چې يو سړى راغى، لمونځ يې ادا كړ او له لمانځه وروسته يې ويل الله آ عُفُرلى ( يا الله ! ماته بخښنه وكړى ) د دى خبرى په اوريدو هغه ورته وويل: تا په دعا غوښتلو كې چټكتيا وكړه چې كله لمونځ ادا كړى، ورته وويل: تا په دعا غوښتلو كې چټكتيا وكړه چې كله لمونځ ادا كړى، درعا وكړه، هغه دا خبره كوله چې بل سړى راغى، هغه لمونځ ادا كړ د الله جل جلاله حمد يې بيان كړ، درود شريف يې ولوست، نبى ﷺ ورته وفرمايل اوس دعا وغواړه، دعا به دى قبوله شى [جامع ترمذى]

اله الله جل جلاله نه هر وخت او په هر ساعت کې دعا وغواړی، ځکه چې هغه د خپلو بنده ګانو د فرياد په اوريدو هيڅکله نه خفه کيږی، البته د احاديثو نه معلوميږی، چې يو څه ځانګړی وختونه او حالات داسې دی چې په خصوصي توګه پکې دعا ګاني ژر قبليږي، نو په دغو خاصو وختونو او حالاتو کې په خصوصي ډول دعاګاني وکړي.



ا } د شپی په لومړی برخه کې چې خاموشی خپره شی او خلک په خواږه خوب ویده شی، کوم بنده چې پاڅی او د خپل رب سره د راز او نیاز خبری کوی او د مسکین په حیث خپلی اړتیاوی د الله جل جلاله حضور ته وړاندی کوی، نو هغه پری خصوصی مهربانی کوی د پیغمبر اکرم ﷺ لارښوونه ده: الله جل جلاله هره شپه د ځمکی پر آسمان خپل جلال نازلوی، ان تر دی

چې د شپی لومړی برخه يو څه پاتی وی، نو فرمايی څوک ماته اواز کوی چې زه د هغه دعا قبوله کړم؟ څوک يې زمانه غواړی چې زه يی ورکړم؟ څوک زمانه بخښنه غواړی چې زه ورته بښنه وکړم؟ [جامع ترمذی]

ب } د قـدر په شپه له زیاتو نه زیاتی دعامیانی وکړی چې دا شپه د الله جل جلاله په نزد له زرو میاشتو ډېره غوه ده او دا دعا په خاصه توګه ولولی : اَللَّهُمَ إَنَّکَ عَفُوَّ تُحِبُّ الْفَعُوَ فَاعُفَ عَنِّی [جامع ترمذی]

( الهي ! ته ډېر زيات بخښونکي يې، معافي کول دي خوښ دي نو ته ماته معافي وکړي )

ت } د عرفات په ميدان کې چې کله په نهم ذالحجه د الله جل جلاله ميلمانه جمع کيږی [جامع ترمذی]

ث } د جمعی د ورځی خاص وخت چې د جمعی له خطبی نه شروع کیږی د لمانځه د پای ته رسیدو پری یا د مازدیګر له لمانځه وروسته د ماښام لمانځه تر وخته پوری دی .

ج } د اذان پر وخت او د جهاد په ډګر کې چې کله د مجاهدينو صفونه جوړيږی، د نبی اکرم ﷺ لارښوونه ده: ډوه شيان د الله جل جلاله له درباره نه رد کيږی يو د آذان په وخت کې دعا دويم په جهاد کې د صفونو جوړيدو پر وخت دعا [سنن ابو داود]

ح } د نبى صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: د اذان او اقامت تر منځ وقفه كې دعا نه رد كيږي، صحابه كرامو پوښتنه وكړه، يا رسول الله په دى وقفه كې كومه دعا وغواړو؟ ورته وى فرمايل دا دعا وغواړى : اَلْلَهُمَّ انْ اَسُئَلُكَ الْعَفُوَ والْعَافِيَة فِي النَّدُنَيا وَالَاخِرَة ( الهى! زه له تانه عفو او كرم أو عافيت او سلامتى غواړم، په دنيا كې هم او په اخرت كې هم)

| <ul> <li>خ } د مبارکی روژی په شپو ورځو کې په ځانگړی توګه د روژه ماتی پر وخت [بزاز]</li> <li>د } له فرض لمانځه نه وروسته که خوښه مو وی یوازی دعا کوی او که له امام سره [جامع ترمذی]</li> <li>د ; د سجدی په حالت کې د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده د نه حالت کې بنده الله جل جلاله ته ډېر نږدی کیږی، نو تاسې په دغه حالت کې بنی ښی دعاګانی وغواړی.</li> <li>ر ; چې کله تاسې په کوم سخت مصیبت او یا په بی اندازی رنج او غم میتلا یاست [حاکم]</li> <li>ر ; چې کله د قرآن عظیم ختم وی [ طبرانی ]</li> <li>س ; چې کله د قرآن عظیم ختم وی [ طبرانی ]</li> <li>س ; چې کله د قرآن عظیم ختم وی [ طبرانی ]</li> <li>س ; چې کله د قرآن عظیم ختم وی [ طبرانی ]</li> <li>ی پخی بیان شوی وو او دا ېی هم ورته واضحه کړه چې په مکه کې د قیام فضیلتونه مخبرت حسن بصری رحمه الله علیه چې نه مکې نه بصری ته روان شو. نو ينځي ينځالسو ځایونو کې په ځانګړی توکه دعا ګانی قبلیږي</li> <li>ی خ کمه الله کې دنه ملی چې په مکه کې د قیام فضیلتونه دی پنځی بیان شوی وو او دا ېی هم ورته واضحه کړه چې په مکه کې د قیام فضیلتونه یوی پنځی بیان شوی وو او دا ېی هم ورته واضحه کړه چې په مکه کې د قیام فضیلتونه کې په مکه کې د قیام فضیلتونه دی پنځی ینه کې یو دی ورون شو. نو یو کې یو دی وو او دا ېی هم ورته واضحه کړه چې په مکه کې د قیام فضیلتونه کې پنځی یو دی وو او دا ېی هم ورته واضحه کړه چې په مکه کې د قیام فضیلتونه کې په دی هم د دی ته ورون شو. نو یو کې یو دی وو او دا ېی ه ورته واضحه کړه چې په مکه کې د قیام فضیلتونه کې په دی هم دی د چې په مکه کې د قیام فضیلتونه کې یو دی وو او دا ېی ه ورته واضحه کړه چې په مکه کې د قیام فضیلتونه کې په دی هم د کې د قیام فضیلتونه کې یو دی وو او دا ېی ه ورو د وو وو دو اې مه ورو ور ور کې وری کې وری کې ور کې وری کې ور کې په کې کې ورو کې کې ور کې په دی کې کې ور کې کې ور کې کې په دی کې کې په دی کې کې ور کې کې کې ور کې کې ور کې په دی کې کې په دی کې کې کې پې دی کې کې پې دی ور لو کې کې کې د د مرو کې کې</li></ul> | <b><i>۳۱۱</i></b>     | ත්වේ සාසම් දේස් සිදු සිදු                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|-----------------------------------------------------|
| وخت [بزاز ]<br>د } له فرض لمانځه نه وروسته که خوښه مو وی یوازی دعا کوی او که له<br>امام سره [جامع ترمذی]<br>ذ } د سجدی په حالت کې د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده د<br>سجدی په حالت کې بنده الله جل جلاله ته ډېر نږدی کیږی، نو تاسې په<br>دغه حالت کې ښی بی دعاګانی وغواړی<br>ر } چې کله تاسې په کوم سخت مصیبت او یا په بی اندازی رنج او غم<br>مبتلا یاست [ حاکم ]<br>س } چې کله د ذکر او فکر کومه دینی غونډه وی [ بخاری ، مسلم ]<br>س } چې کله د ذکر او فکر کومه دینی غونډه وی [ بخاری ، مسلم ]<br>س } چې کله د قرآن عظیم ختم وی [ طبرانی ]<br>س } چې کله د قرآن عظیم ختم وی [ طبرانی ]<br>پکی بیان شوی وو او دا ہی هم ورته واضحه کې د چې په ځمکه کې د قیام فضیلتونه<br>پکی بیان شوی وو او دا ہی هم ورته واضحه کړه چې په غمکه کې د دیام فضیلتونه<br>پکی بیان شوی وو او دا ہی هم ورته واضحه کړه چې په غمکه کې دی<br>پکی بیان شوی وو او دا ہی هم ورته واضحه کړه چې په غمکه کې د دیام<br>پ کو بیان شوی وو او دا ہی هم ورته واضحه کړه چې په غمکه کې د دیام<br>پنځلسو ځایونو کې په ځانګړی توکه دعا ګانی قبلیږي<br>پ کو بیان شوی وو او دا ہی هم ورته واضحه کړه چې په غمکه کې دی<br>ه ملتزم سره ( <sup>'</sup> )<br>* کعبه الله کې دننه<br>* د معراب نه لاندی<br>* د معراب نه لاندی<br>* د د معراب نه لاندی<br>* د د زمزم له کوهی سره.<br>* له صفا مروه سره چیری چې منډی رامنډی وهل کیږی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ، د روژه ماتی پر      | خ } د مبارکي روژي په شپو ورځو کې په ځانګړي توګ      |
| امام سره [جامع ترمذی]<br>ذ } د سجدی په حالت کې د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده د<br>سجدی په حالت کې بنده الله جل جلاله ته ډېر نږدی کیږی، نو تاسې په<br>دغه حالت کې بنی ښی دعاګانی وغواړی<br>ر } چې کله تاسې په کوم سخت مصیبت او یا په بی اندازی رنج او غم<br>مبتلا یاست [حاکم]<br>س } چې کله د ذکر او فکر کومه دینی غونډه وی [ بخاری ، مسلم ]<br>س } چې کله د قرآن عظیم ختم وی [ طبرانی ]<br>س } چې کله د قرآن عظیم ختم وی [ طبرانی ]<br>س } چې کله د قرآن عظیم ختم وی [ طبرانی ]<br>س } چې کله د قرآن عظیم ختم وی [ طبرانی ]<br>پ کې بیان شوی وو او دا ېی هم و د دعا کولو ځانګړی خیال وساتې،<br>پ کې بیان شوی وو او دا ېی هم ورته واضحه کړه چې په ځمکه کې د قیام فضیلتونه<br>پ کې بیان شوی وو او دا ېی هم ورته واضحه کړه چې په ځمکه کې په دی<br>پ کې بیان شوی وو او دا ېی هم ورته واضحه کړه چې په ځمکه کې په دی<br>پ کې بیان شوی وو او دا ېی هم ورته واضحه کړه چې په ځمکه کې د قیام فضیلتونه<br>پ ملتزم سره ( <sup>1</sup> )<br>پ کی بیان شوی وو او دا ېی هم ورته واضحه کړه چې په ځمکه کې د دی<br>ه ملتزم سره ( <sup>1</sup> )<br>پ د مقام ابراهیم نه وروسته<br>پ د مقام ابراهیم نه وروسته<br>په د محراب نه لاندی<br>ه د دمزم له کوهی سره.<br>پ د مزم له کوهی سره.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                       | وخت [بـزاز ]                                        |
| امام سره [جامع ترمذی]<br>ذ } د سجدی په حالت کې د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده د<br>سجدی په حالت کې بنده الله جل جلاله ته ډېر نږدی کیږی، نو تاسې په<br>دغه حالت کې بنی ښی دعاګانی وغواړی<br>ر } چې کله تاسې په کوم سخت مصیبت او یا په بی اندازی رنج او غم<br>مبتلا یاست [حاکم]<br>س } چې کله د ذکر او فکر کومه دینی غونډه وی [ بخاری ، مسلم ]<br>س } چې کله د قرآن عظیم ختم وی [ طبرانی ]<br>س } چې کله د قرآن عظیم ختم وی [ طبرانی ]<br>س } چې کله د قرآن عظیم ختم وی [ طبرانی ]<br>س } چې کله د قرآن عظیم ختم وی [ طبرانی ]<br>پ کې بیان شوی وو او دا ېی هم و د دعا کولو ځانګړی خیال وساتې،<br>پ کې بیان شوی وو او دا ېی هم ورته واضحه کړه چې په ځمکه کې د قیام فضیلتونه<br>پ کې بیان شوی وو او دا ېی هم ورته واضحه کړه چې په ځمکه کې په دی<br>پ کې بیان شوی وو او دا ېی هم ورته واضحه کړه چې په ځمکه کې په دی<br>پ کې بیان شوی وو او دا ېی هم ورته واضحه کړه چې په ځمکه کې د قیام فضیلتونه<br>پ ملتزم سره ( <sup>1</sup> )<br>پ کی بیان شوی وو او دا ېی هم ورته واضحه کړه چې په ځمکه کې د دی<br>ه ملتزم سره ( <sup>1</sup> )<br>پ د مقام ابراهیم نه وروسته<br>پ د مقام ابراهیم نه وروسته<br>په د محراب نه لاندی<br>ه د دمزم له کوهی سره.<br>پ د مزم له کوهی سره.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | عا كوي او كه له       | د } له فرض لمانځه نه وروسته که خوښه مو وي يوازي د   |
| سجدی په حالت کې بنده الله جل جلاله ته ډېر نږدی کیږی، نو تاسې په<br>دغه حالت کې ښی ښی دعاګانی وغواړی<br>ر } چې کله تاسې په کوم سخت مصیبت او یا په بی اندازی رنج او غم<br>مبتلا یاست [ حاکم ]<br>س } چې کله د ذکر او فکر کومه دینی غونډه وی [ بخاری ، مسلم ]<br>س } چې کله د قرآن عظیم ختم وی [ طبرانی ]<br>س } چې کله د قرآن عظیم ختم وی [ طبرانی ]<br>ص په دغو ځایونو( مقاماتو ) کې هم د دعا کولو ځانګړی خیال وساتې،<br>محضرت حسن بصری رحمه الله علیه چې نه مکې نه بصری ته روان شو ، نو<br>چغه مکه والو ته په یوه لیک کې ولیکل، چې په مکه کې د قیام فضیلتونه<br>پکی بیان شوی وو او دا بی هم ورته واضحه کړه چې په ځمکه کې په دی<br>پنځلسو ځایونو کې په ځانګړی توکه دعا ګانی قبلیږي<br>پنځلسو ځایونو کې په ځانګړی توکه دعا ګانی قبلیږي<br>پ ملتزم سره ( <sup>'</sup> )<br>پ ملتزم سره ( <sup>'</sup> )<br>په د مقام ابراهیم نه وروسته<br>ه د د مقام ابراهیم نه وروسته<br>پ په مزدلفه کي<br>ه د د محراب نه لاندی .<br>* د د مرم له کوهی سره.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                       |                                                     |
| سجدی په حالت کې بنده الله جل جلاله ته ډېر نږدی کیږی، نو تاسې په<br>دغه حالت کې ښی ښی دعاګانی وغواړی<br>ر } چې کله تاسې په کوم سخت مصیبت او یا په بی اندازی رنج او غم<br>مبتلا یاست [ حاکم ]<br>س } چې کله د ذکر او فکر کومه دینی غونډه وی [ بخاری ، مسلم ]<br>س } چې کله د قرآن عظیم ختم وی [ طبرانی ]<br>س } چې کله د قرآن عظیم ختم وی [ طبرانی ]<br>ص په دغو ځایونو( مقاماتو ) کې هم د دعا کولو ځانګړی خیال وساتې،<br>محضرت حسن بصری رحمه الله علیه چې نه مکې نه بصری ته روان شو ، نو<br>چغه مکه والو ته په یوه لیک کې ولیکل، چې په مکه کې د قیام فضیلتونه<br>پکی بیان شوی وو او دا بی هم ورته واضحه کړه چې په ځمکه کې په دی<br>پنځلسو ځایونو کې په ځانګړی توکه دعا ګانی قبلیږي<br>پنځلسو ځایونو کې په ځانګړی توکه دعا ګانی قبلیږي<br>پ ملتزم سره ( <sup>'</sup> )<br>پ ملتزم سره ( <sup>'</sup> )<br>په د مقام ابراهیم نه وروسته<br>ه د د مقام ابراهیم نه وروسته<br>پ په مزدلفه کي<br>ه د د محراب نه لاندی .<br>* د د مرم له کوهی سره.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | لارښوونه ده د         | ذ } د سجدي په حالت کې د نبي صلي الله عليه وسلم      |
| دغه حالت کې ښی ښی دعاګانی وغواړی<br>ر } چې کله تاسې په کوم سخت مصیبت او یا په بی اندازی رنج او غم<br>مبتلا یاست [ حاکم ]<br>m } چې کله د ذکر او فکر کومه دینی غونډه وی [ بخاری ، مسلم ]<br>m } چې کله د قرآن عظیم ختم وی [ طبرانی ]<br>© په دغو ځایونو( مقاماتو ) کې هم د دعا کولو ځانګړی خیال وساتې،<br>حضرت حسن بصری رحمه الله علیه چې نه مکې نه بصری ته روان شو ، نو<br>هغه مکه والو ته په یوه لیک کې ولیکل، چې په مکه کې د قیام فضیلتونه<br>پکی بیان شوی وو او دا بی هم ورته واضحه کړه چې په ځمکه کې په دی<br>پنځلسو ځایونو کې په ځانګړی توکه دعا ګانی قبلیږي<br>پنځلسو ځایونو کې په ځانګړی توکه دعا ګانی قبلیږي<br>پنځلسو ځایونو کې په ځانګړی توکه دعا ګانی قبلیږي<br>پنځلسو ځایونو کې په ځانګړی توکه دعا ګانی قبلیږی<br>په ملتزم سره ( <sup>1</sup> )<br>ه د مقام ابراهیم نه وروسته<br>په د مقام ابراهیم نه وروسته<br>د د محراب نه لاندی<br>د د محراب نه لاندی<br>د د محراب نه لاندی .<br>د د زمزم له کوهی سره.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ي، نو تاسې پ <b>ه</b> | سجدی په حالت کې بنده الله جل جلاله ته ډېر نږدی کير  |
| مبتلا ياست [ حاكم ]<br>ز } چې كله د ذكر او فكر كومه دينى غونډه وى [ بخارى ، مسلم ]<br>س } چې كله د قرآن عظيم ختم وى [ طبرانى ]<br>© په دغو ځايونو( مقاماتو ) كې هم د دعا كولو ځانګړى خيال وساتې،<br>حضرت حسن بصرى رحمه الله عليه چې نه مكې نه بصرى ته روان شو ، نو<br>هغه مكه والو ته په يوه ليك كې وليكل، چې په مكه كې د قيام فضيلتونه<br>پكى بيان شوى وو او دا ېى هم ورته واضحه كړه چې په ځمكه كې په دى<br>پنځلسو ځايونو كې په ځانګړى توكه دعا ګانى قبليږي<br>پنځلسو ځايونو كې په ځانګړى توكه دعا ګانى قبليږي<br>په ملتزم سره ( ')<br>پنځلسو ځايونو كې په ځانګړى توكه دعا ګانى قبليږي<br>پنځلسو ځايونو كې په ځانګړى توكه ديا ګانى قبليږي<br>په د مقام ابراهيم نه وروسته<br>په د محراب نه لاندى<br>په د د محراب نه لاندى<br>په د د محراب نه لاندى<br>په د د محراب نه لاندى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •                     | دغه حالت کې ښي ښي دعاګاني وغواړي .                  |
| مبتلا ياست [ حاكم ]<br>ز } چې كله د ذكر او فكر كومه دينى غونډه وى [ بخارى ، مسلم ]<br>س } چې كله د قرآن عظيم ختم وى [ طبرانى ]<br>© په دغو ځايونو( مقاماتو ) كې هم د دعا كولو ځانګړى خيال وساتې،<br>حضرت حسن بصرى رحمه الله عليه چې نه مكې نه بصرى ته روان شو ، نو<br>هغه مكه والو ته په يوه ليك كې وليكل، چې په مكه كې د قيام فضيلتونه<br>پكى بيان شوى وو او دا ېى هم ورته واضحه كړه چې په ځمكه كې په دى<br>پنځلسو ځايونو كې په ځانګړى توكه دعا ګانى قبليږي<br>پنځلسو ځايونو كې په ځانګړى توكه دعا ګانى قبليږي<br>په ملتزم سره ( ')<br>پنځلسو ځايونو كې په ځانګړى توكه دعا ګانى قبليږي<br>پنځلسو ځايونو كې په ځانګړى توكه ديا ګانى قبليږي<br>په د مقام ابراهيم نه وروسته<br>په د محراب نه لاندى<br>په د د محراب نه لاندى<br>په د د محراب نه لاندى<br>په د د محراب نه لاندى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | دازی رنج او غم        | ر } چې کله تاسې په کوم سخت مصيبت او يا په بي انا    |
| <ul> <li>س } چې کله د قرآن عظیم ختم وی [ طبرانی ]</li> <li>۞ په دغو ځایونو( مقاماتو ) کې هم د دعا کولو ځانګړی خیال وساتې،</li> <li>حضرت حسن بصری رحمه الله علیه چې له مکې نه بصری ته روان شو ، نو</li> <li>هغه مکه والو ته په یوه لیک کې ولیکل، چې په مکه کې د قیام فضیلتونه</li> <li>پکی بیان شوی وو او دا ېی هم ورته واضحه کړه چې په ځمکه کې په دی</li> <li>پنځلسو ځایونو کې په ځانګړی توکه دعا ګانی قبلیږي</li> <li>پنځلسو ځایونو کې په ځانګړی توکه دعا ګانی قبلیږي</li> <li>ملتزم سره ( ')</li> <li>په منا مروه</li> <li>په مزدلفه کې</li> <li>په مزدله کې</li> <li>په مزدلفه کې</li> <li>په د محراب نه لاندی</li> <li>په د محراب نه لاندی</li> <li>په مزدلفه کې</li> <li>په د محراب نه لاندی</li> <li>په د محراب نه لاندی</li> <li>په د محراب نه لاندی</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                       | مبتلا ياست [ حاكم ]                                 |
| <ul> <li>س } چې کله د قرآن عظیم ختم وی [ طبرانی ]</li> <li>۞ په دغو ځایونو( مقاماتو ) کې هم د دعا کولو ځانګړی خیال وساتې،</li> <li>حضرت حسن بصری رحمه الله علیه چې له مکې نه بصری ته روان شو ، نو</li> <li>هغه مکه والو ته په یوه لیک کې ولیکل، چې په مکه کې د قیام فضیلتونه</li> <li>پکی بیان شوی وو او دا ېی هم ورته واضحه کړه چې په ځمکه کې په دی</li> <li>پنځلسو ځایونو کې په ځانګړی توکه دعا ګانی قبلیږي</li> <li>پنځلسو ځایونو کې په ځانګړی توکه دعا ګانی قبلیږي</li> <li>ملتزم سره ( ')</li> <li>په منا مروه</li> <li>په مزدلفه کې</li> <li>په مزدله کې</li> <li>په مزدلفه کې</li> <li>په د محراب نه لاندی</li> <li>په د محراب نه لاندی</li> <li>په مزدلفه کې</li> <li>په د محراب نه لاندی</li> <li>په د محراب نه لاندی</li> <li>په د محراب نه لاندی</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ، مسلم]               | ز } چې کله د ذکـر او فکر کومه ديني غونډه وي [ بخاري |
| <ul> <li>• په دغو ځايونو( مقاماتو ) کې هم د دعا کولو ځانګړی خيال وساتې، حضرت حسن بصری رحمه الله عليه چې له مکې نه بصری ته روان شو ، نو هغه مکه والو ته په يوه ليک کې وليکل، چې په مکه کې د قيام فضيلتونه پکی بيان شوی وو او دا ېی هم ورته واضحه کړه چې په ځمکه کې په دی پنځلسو ځايونو کې په ځانګړی توکه دعا ګانی قبليږي</li> <li>• ملتزم سره (<sup>1</sup>)</li> <li>• ملتزم سره (<sup>1</sup>)</li> <li>• ملتزم سره (<sup>1</sup>)</li> <li>• د مقام ابراهيم نه وروسته مد مد</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                       | س } چې کله د قرآن عظيم ختم وي [ طبراني ]            |
| حضرت حسن بصری رحمد الله علیه چې نه مکې نه بصری ته روان شو، نو<br>هغه مکه والو ته په یوه لیک کې ولیکل، چې په مکه کې د قیام فضیلتونه<br>پکی بیان شوی وو او دا ېی هم ورته واضحه کړه چې په ځمکه کې په دی<br>پنځلسو ځایونو کې په ځانګړی توکه دعا ګانی قبلیږي<br>* ملتزم سره ( <sup>()</sup> )<br>* کعبه الله کې دننه<br>* پر صفا مروه<br>* د مقام ابراهیم نه وروسته<br>* د محراب نه لاندی<br>* د زمزم له کوهی سره<br>* له صفا مروه سره چیری چې منډی رامنډی وهل کیږی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ي خيال وساتي،         | • په دغو ځايونو( مقاماتو ) کې هم د دعا کولو ځانګړ   |
| هغه مکه والو ته په يوه ليک کې وليکل، چې په مکه کې د قيام فضيلتونه<br>پکی بيان شوی وو او دا ېی هم ورته واضحه کړه چې په ځمکه کې په دی<br>پنځلسو ځايونو کې په ځانګړی توکه دعا ګانی قبليږي<br>، ملتزم سره ( ')<br>، کعبه الله کې دننه<br>، کعبه الله کې دننه<br>، پر صفا مروه<br>، د مقام ابراهيم نه وروسته<br>، د مراب نه لاندی<br>، د مراب نه لاندی<br>، له صفا مروه سره چيری چې منډی رامنډی وهل کيږی.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ته روان شو، نو        | حضرت حسن بصري رحمه الله عليه چې له مکې نه بصري      |
| پکی بیان شوی وو او دا ېی هم ورته واضحه کړه چې په ځمکه کې په دی<br>پنځلسو ځايونو کې په ځانګړی توکه دعا ګانی قبلیږي<br>ملتزم سره ( <sup>()</sup> ) پ مملتزم سره ( <sup>()</sup> ) پ د مقام الله کې دننه د مقام ابراهیم نه وروسته په مزدلفه کي د مقام ابراهیم نه وروسته د مقام ابراهیم نه وروسته د مقام ابراهیم نه وروسته په مزدلفه کي د مقام ابراهیم نه وروسته پ د مقام ابراهیم نه وروسته په مزدلفه کي د مقام ابراهیم نه وروسته په د زمزم له کوهی سره پ منډی رامنډی وهل کیږی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | قيام فضيلتونه         | هغه مکه والو ته په يوه ليک کې وليکل، چې په مکه کې د |
| پنځلسو ځايونو کې په ځانګړی توکه دعا ګانی قبليږي<br><ul> <li>ملتزم سره (<sup>'</sup>)</li> <li>کعبه الله کې دننه</li> <li>پر صفا مروه</li> <li>د مقام ابراهيم نه وروسته</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | مکه کی په دی          | پکي بيان شوي وو او دا بي هم ورته واضحد کړه چې په ځ  |
| <ul> <li>ملتزم سره ( ')</li> <li>کعبه الله کې دننه</li> <li>پر صفا مروه</li> <li>د مقام ابراهيم نه وروسته</li> <li>د مقام ابراهيم نه وروسته</li> <li>د مقام ابراهيم نه وروسته</li> <li>د د مقام ابراهيم نه وروسته</li> <li>د مقام ابراهيم نه</li> <li>د مقام ابراهيم نه</li> <li>د مقام ابراه اله وروم سره چيري چې منډي رامنډي وهل کيږي</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ł                     | پنځلسو ځايونو کې په ځانګړي توکه دعا ګاني قبليږي     |
| <ul> <li>پر صفا مروه</li> <li>د مقام ابراهیم نه وروسته</li> <li>په مزدلفه کي</li> <li>د محراب نه لاندی</li> <li>د زمزم له کوهی سره</li> <li>د زمزم له کوهی سره</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                       |                                                     |
| <ul> <li>د مقام ابراهیم نه وروسته</li> <li>په مزدلفه کي</li> <li>د محراب نه لاندی</li> <li>د زمزم له کوهی سره</li> <li>له صفا مروه سره چیری چې منډی رامنډی وهل کیږی</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                       | 🍫 🛛 كعبه اللہ كې دننه .                             |
| <ul> <li>په مزدلفه کي .</li> <li>د محراب نه لاندی .</li> <li>د زمزم له کوهی سره .</li> <li>له صفا مروه سره چیری چې منډی رامنډی وهل کیږی .</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                       | الله المروم 😽 المروم                                |
| <ul> <li>په مزدلفه کي .</li> <li>د محراب نه لاندی .</li> <li>د زمزم له کوهی سره .</li> <li>له صفا مروه سره چیری چې منډی رامنډی وهل کیږی .</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                       | 🍫 د مقام ابراهيم نه وروسته .                        |
| <ul> <li>د زمزم له کوهی سره.</li> <li>له صفا مروه سره چیری چې منډی رامنډی وهل کیږی.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | *                     |                                                     |
| 🍫 له صفا مروه سره چیری چې منډی رامنډی وهل کیږی.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                       | د محراب نه لاندی .                                  |
| 🍫 له صفا مروه سره چیری چې منډی رامنډی وهل کیږی.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                       | 🎌 د زمزم له کوهي سره.                               |
| <ul> <li>په عرفات کې.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | هل کیږي.              |                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                       | <ul> <li>په عرفات کې.</li> </ul>                    |

` - په بيت الله کې رکن يمانی ته مخامخ يو ځای دی.

\_\_\_باما شامو<u>ا</u> و لكما ي

په منۍ کې.
 په دری واړو جمرو سره.

۳۱۲.

په قران او حديث کې د ښوول شويو دعاګانو ورد ( تکرار ) کول او د هغو په الفاظو او معنی د غور کولو سره دا فکر روزنه هم کیږی چې د مومن هيلی او ارزوګانی بايد څه وی، په کومو کومو کارونو کې بايد ځواکونه او کوم شيان يی بايد اصلی هدف وی.

بیشکه د دعا لپاره د کومی ژبی یا انداز او یا د کلماتو کوم قید نشته بنده چې د خپل الله جل جلاله څخه په کومه کومه ژبه څه غواړی ودی غواړی، خو دا د الله جل جلاله زیاتی فضل او کرم دی، چې هغه دا هم وویل چې زما نه وغواړه او دغسی وغواړه، او د دعاګانو د زړه کولو تر څنګ یې دا هم ورته وویل چې د مومن د دنیا او دین د بریالیتوب لپاره باید هغه څه د وون نظر ولری، او په کومو هیلو او ارزوګانو باید د زړه دنیاګی اباده کړی او بیا خو د دین او دنیا کومه اړتیا او خیر کوم اړخ هم داسې نه دی چې د هغې لپاره دعا ښودلی شوی نه وی، نو له دی امله غوره دا ده چې تاسې له الله جل جلاله د قران او سنت په ښودل شویو الفاظو دعا وغواړی د هغو دعاګانی تکرار کوی چې په قرانکریم کې نقل کړای شوی دی او یا په بیلا بیلا وختونو په خپله پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم کړی دی

| <b><i>T</i></b> 1 <b><i>T</i></b> | بادا شاشوا د چک ولسا ب                                           |
|-----------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| ماګانی یادی ن <b>ہ</b> وی تر      | البته تر هغه وخته چې تاسې ته د قرآن او سنت دا د                  |
| خپلو دعا ګانو کې د                | هغي وخته تاسې لږ تر لږه د دې خيال وساتي چې په                    |
|                                   | قرانی او نبوی دعاګانی مفهوم په نظر کې ولری .                     |
| ، عليه وسلم څو جامع               | په راتلونکی فصل کې د قرانکريم او نبی صلی الله<br>د دالها:        |
| کړی او بيا د همدغو                | دعاګانی نقل کیږی دغه دعاګانی ورو ورو یادی ک<br>دعاګانو ورد کوی . |
|                                   | دف فالو ورد لوی .                                                |



卷 後 後 後 後 の の の の

٠,

ي باى شاعر) د ۋاخان آدان

# د قران کریم جامع دعاگانی

۳۱۴\_

د رحمت او بخښنی دعا

رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنْ الْخَاسِرِينَ ` ( اى الهى ! موندٍ په خپلو ځانونو ډېر ظَلم وكړ، كه ته مونږ ته بښنه ونكړى او پر موند دى رحم رانشى، نو موندٍ به په رښتيا تباه شو )

بیشکه که الله جل جلاله د انسان ګناهونه ونه بښی او پر خپل بی اندازی رحمت یې ونه نازوی نو هغه به تباه شی .

#### د صبر او استقامت دعا

رَبَّـــنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا وَثَبَتْ أَقْدَامَنَا وَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ` ( پروردګاره! پر مونږ صبر راوه اوروه او زمونږ قدمونـه ټنيګ کړه او پَر کافرانو زمونږ د برياليتوب لپاره را سره مرسته وکړه ) .

### د دواړو جهانو د برياليتوب جامع دعا

رَبَّنَا آتَنَا فِي الدُّلْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخرَة حَسَنَةً وَقَنَا عَذَابَ النَّارِ <sup>\*</sup> (الى زمونو ربه! مونَنِ ته په ( دى ) دنيا كې هم ښيكُړه را په برَخه كړى او په اخرت كې هم نيكى را كړى او د اور له عذابه مو وساتى )

### د شیطان له شر نه د بچ کیدو دعسا

وَقُلْ رَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتَ الشَّيَاطِينِ () وَأَعُوذُ بِكَ رَبَّ أَنْ يَحْضُرُونِي' ( پروردګاره! زَه د شيطان لَه لمسوَنوَ نه په تاسَره پناه غواړم، بلکې ای زما ربه! زه له دی نه هم پناه غواړم چې هغه ماته رانږدی شی ) .

· - د الاعراف سورت ۲۳ آیت · - د البقره سورت ۲۵۰ آیت " - د البقره سورت ۲۰۱ آیت <sup>1</sup> - د المومنون سورت ۹۷ آيت

| T10 | ) باما شامون و چا جلسا | ಲ್ಳಿ |
|-----|------------------------|------|
|-----|------------------------|------|

# د دوزخ عذاب نه د خلاصي دعا

رَّبَّنَا صُرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا()إِنَّهَا سَاءَتْ مُسْتَقَرًّا وَمُقَامًا ' ( ای زمونیوه ربه! د جهنم اور زمونو نه لری کړی، بیشکه د ( جهنم ) عذاب خو د ځان دښمن دی، هغه خو د اوسیدو ډېر بد ځای دی او ډېر بد مقام )

### د زړه د اصلاح دعا

رَبَّنَا لَا تُزِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيَّتَنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَلُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَابُ ` ( پروردَ ګاره! کله چې تـا مونږ پـه سمَه لاره روان کړی يو، نو بيا هيڅکله زمونږ زړونـه پـه کـوږوالی اخـته نکـړی، مونږ تـه د خپلو برکتونوله خزانی نـه رحمت راوبينی ځکه چې تـه رښتونی فياض [ستر سخی ] يې )

# د زړه د پاکوالی دعسا

رَبَّسْنَا اغْفُرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلًا لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّسْنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ ` ( زمون ربه ! زمون کَناهونه معاف کړی او زمون د د هغوی وروڼو چې زمون نه يې د مخه ايمان راوړی دی او زمون په زړونو کې د مؤمنانو پر خلاف کرکه پيدا مه کړی، بيشکه ته ډېر رحم کوونکی مهربان دی )

# د حالاتو د سمون دعا

رَبَّنَا آتِنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً وَهَيِّئْ لَنَا مِنْ أَمْرِنَا رَسَّدًا ﴿ پروردَّكَارِهِ! پر مونږ له خپله لوري رحمت نازل کړی او زمونږ په چارو کې ( د سمون حالات ) پیدا کړی ) .

۱ - د الفرقان سورت ۶۵ آیت
 ۲ - د ال عمران سورت ۸ آیت
 ۳ - د الحشر سورت ۱۰ آیت
 ۲ - د الکهف سورت ۱۰ آیت

پاوا شاشوا و چو ولسا ب

#### استغفار

318

رَبَّسْنَا آمَسْنَا فَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّاحِمِينَ ` ( پروردګاره! مونږ ايمان راووړ ، نو تـه مونږ تـه بښنه وکړی، پر مونږ رَحم وکړی، تـه ډېر ستر رحم کوونکی يې ) .

# د اولاد او کورنی له لور د اطمینان دعا

رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزُوَاجِنَا وَذُرَيَّاتِنَا قُوَّةَ أَعَيْنِ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَّامًا ` (پروردګاره! مونږ ته د خپلو میرمنو له لوری زمونږ د اولاد له لوری د سترګو یخوالی راپه برخه کړی او مونږ د پرهیزګارانو لپاره مثال وګرځوی ) یعنی مونږ ته داسې نیک او پاک ژوندون راکړی چې پرهیزګاران خلک مونږ د ځان لپاره مثال وګڼی .

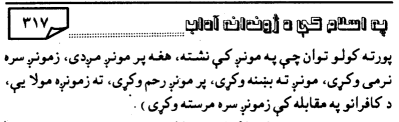
# د مور او پلار له پاره دعا

رَبَّنَا اغْفَرْ لِي وَلَوَالدَيَّ وَلَلْمُؤْمَنِينَ يَوْمُ يَقُومُ الْحِسَابُ `` ( پروردګاره! زما او زما د مور او پَلار او ټَولو موَّمنانَو په هغه ورځ بښنه وکړی، په کومه ورځ چې حساب قايميږی ) .

### د ازمیښت د خلاصون دعا

رَبَّسَنَا لَسا تُوَاحذُنَسا إِنْ نَسِيَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِيسِنَ مَسِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلَا تُحَمَّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاعْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلَانَسا فَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ( پرورد ګارَهَ! په سهوه او خَطا چې زمونږ نه كومه ګناه وشى پر هغې مو مه نيسى، څښتنه! پر مونږ هغه څه مه باروى چې زمونږ نه د مخه خلكو باندى بار كړاى شوى وو، الهى! د كوم بار د

۲ - د المومنون سورت ۱۱۰ آیت · - د الفرقان سورت ۷۴ آیت · - د ابراهیم سورت ۴۱ آیت - د البقره سورت ۲۸۶ آیت



### له کافرانو د خلاصون دعیا

عَلَى اللَّه تَوَكَّلْنَا رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فَتَنَةً لِلْقَوْمِ الظَّالِمِينَ (وَنَجَّنَا بِرَحْمَتِكَ مَنْ الْقَوْمِ الْكَافُرِينَ' (مونږ پر خپل اللہ جل جلالہ توكلَ وكړ، پروردكارہ! مونږ د ظالمانو لَپارہ فتنہ مہ ګرځوى او پخپل رحمت سرہ مونږ ته لہ كافرانو نجات راكړى )

# **په خیر سره د خاتمی دعا**

فَاطِرَ السَّمَاوَاتِ وَالْمَأَرْضِ أَنْتَ وَلِيٍّ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ تَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَأَلْحَقَّنِي بِالصَّالِحِينَ ` ( اى د آسمانونو او خَمكى پيدا كوونكيه! هم ته زَما ولى أو كار سازَ يَم، په دنيا او اخرت كې زما پاى په اسلام كړى او په اخرت كې مې په خپلو صالحو بنده گانو كې شامل كړى ).

رَبَّنَا إِلَنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِي لِلْإِيمَانِ أَنْ آمَنُوا بِرَبِّكُمْ فَآمَنًا رَبَّنَا فَاغْفُرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفَرْ عَنَّا سَيِّمَاتَنَا وَتَوَفَّنَا مَعَ الْأَبْرَارَ()رَبَّنَا وَآتَنَا مَا وَعَدْتَنَا عَلَى رُسُلِكَ وَلَا تُخْزِنَا يَوْمَ الْقَيَامَة إِنَّكَ لَا تُخْلِفُ الْمِيعَادَ ( پرورد كاره! مون ديوه آواز كوونكى واوريدلَ چي د ايمان په لورى يي بلنه وركوله او ويل يي خپل رب ومنى، مون د هغه بلنه ومنله، نو اى مالكه! چي كومه كوتاهى زمون نه شوى ده، له هغى راته تير شه او كومى بدى چي په موږ كي دى هغه رانه لرى كړى، او زمون پاى له نيكانو سره كړى پرورد كاره! د خپلو پيغمبرانو په وسيله چي تا كومى وعدى كړى دى، هغه زمون په باب پوره كړى، او د

> <sup>۱</sup> - د یونس سـورت ۸۵ آیت ۱۰ - د یوسف سورت ۱۰۱ آیت ۲ - د ال عمران سورت ۱۹۳ آیت

پ ۱۳۰۹ کی ۵ ژوندان آدای قیامت په ورځ مو رسوا نه کړی، بیشکه ته د خپلی وعدی پر خلاف کوونکی نه یی )

# د پيغمبراكرم صلى الله عليه وسلم جامع دعاگاني

نبي اكرم صلى الله عليه وسلم به چې شپه او ورځ قيام او سفر كې كومي دعاګاني غوښتي حديث پوهانو هغه په خورا تکليف سره د حديثو مبارکو په کتابونو کې را ټولي کړي دي، د قران حکيم د دعاګانو تر څنګ تاسي د نبى اكرم صلى الله عليه وسلم دعامجاني له مكملي پاملرني سره ولولي، دغه دعاماني خورا اغيزمني، مكملي او بركتناكي هم دي او له هغو نه دا لارښوونه هم په لاس راځي، چې د يوه مومن صحيح تګلاره د هغه د هيلو رښتيانی مرکز او د هغه ارزوګانی بايد څه وی، رښتيا ده چې د انسان صحيح عکس د هغه په هيلو کې ليدل کيداي شي، په ځانګړي توګه په هغو وختونو کې چې د سړي دا باور هم وي، چې هغه د خلکو له نظره پناه دي او د هغه د چوپتيا اوريدونکي يوازي د هغه پالونکي دي، پيغمبر اکرم ﷺ به چې د شپې په تياره کې، په يوازيوالي کې له خلکو جلا او د خلکو په شته والی کې کومی دعاګانی غوښتی، د هغه له حرف حرف نه سوز او د اخلاص او مینی نور وریږی، او دا تری احساسیږی چی کوم عظیم بنده دی چې د خپلې بنده کې مکمل احساس لری او هغه سره تر پايه احتياج ګرځيدلی او هر وخت ېی د خپل رب نه غواړی مينه او په مينه کې ډوبيدل ېې پرله پسې زياتيږي ، هغه چې څه غواړي د هغې روح دا دې چې الهي ! ما ته خپل نړ دی والی راوېښی، له خپل قهر نه می وساتی، پخپلو خوښيومي ونازوي او د اخرت کامراني او کاميابي را په برخه کړه.

### د سهار او ماښام دعاگانی :

د حضرت عشمان بن عفان رضی الله تعالی عنه وینا ده چې نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی، د الله جل جلاله هر بنده چې سهار او ماښام دا دعا ولولی هغه ته هیڅ څیز زیان نشی رسولای

باوا شاموا و لو اسا ب بسْسِمِ اللَّهِ الذِي لاَ يَضُرُّ مَعَ إِسُبِهِ شَيْ فِي الْأَرْضِ وَلَّا فِي السَّمَاءِ وَهُوُ الْشَمِيعُ العُكَلِيْمُ ( د الله جل جلاله به نامه شروع كوم، چې له ( مبارك ) نامه سره يې هیخٌ څیز په ځمکه او آسمان کې ضرّر نشي رسولاي، هغه اوریدونکي او پوهیدونکی دی ) [سنن ابواداود - جامع ترمذی ] د حضرت ابن عمر رضي الله تعالى عنهما وينا ده چې نبي صلى الله عليه وسلم به په پابندي سره سهار او ماښام دا دعا لوسته او هيڅکله به يې نه پريښوده. أَللَّهُمَّ إِنَّى أَسَنَّالُكَ الْعَافِيَةِ فِي الدُّنْيَا وَالْأَخِرَةَ- أَلَلَّهُمُ إِنَّى أُسْتَالُك الْعُفُوَ وَالْعَافِيَةَ فَيْ دِيْنِي وَدُنْيَاىَ وَأَهْلِى وَمَالِى - أَللَّهُمَّ اسْتُرْ غَوْرَاتِى وَمَن رَوْعَاتِى - اللِّهُمُ احْفَظْنِى مِنْ بَيْنِ يَدَىَّ وَمِنْ خَلَفُى وَعَنْ يَمِينِي وَعَنُ شِمَالِى وَمِنْ فَكُوتَنى وَأُعُوذُ بِعُظْمَتِكُ أَنَ اعْتَالَ مِنْ تُحْتِى ﴿ الهي إِذَّهُ لَهُ تَانِه بِهِ دِنيا أَو اخَرت کَی د خیر ْغوښتونکی یم، پروردګاره! زه لهَ تانه عفوه بښنه او سلامتي او خير غواړم، د دين او دنيا په چارو کې ، پخپل اهل وعيال او خپل مال او دولت کَې ، رب العالمين! ته زما پرده وکړی او زما نارامی په ارام او راحت بدله کړي، الهي! مخکي او شاته، ښي او کين لوري ته او له ياسه زما ساتنه وكړي او زه ستا په عزمت پناه غواړم، د دې خبرې نه چې زه ناڅاپه د خپل لاندې لورې نه هلاک کړاي شم ( الله ما په ځمکه د ننوتو له عذاب نه وساتي ` [ سنن ترمذي]

## د لټي او بي زړه توب نه د خلاصون دعا

د حضرت انس بن مال رضى الله عنه وينا ده چې زه د نبى صلى الله عليه وسلم په خدمت كې اوسيدم او ما به زياتره له هغه نه دا دعا اوريده : أللسه تم إنتى أَعُوْذِبِكُ مَسِنُ اللهم وَ الْحُزُنِ وَ الْعَـجُزِ كَ الْكَسَلَوَ الْبُخُلِ وَ الْجُبُنِ كَمَ ضَلَعَ السَتَدَيْنَ وَ غَلَبَهُ الرَّجَسَسَالُ ( الهى ! زه په تَا سره پناه غوارم له رنج او غم نسه ، له بى وسَسى او لتى نسه ، د

' - يوه عالم ويل چې د مينونو نه د نجات دعا همدغه ده ځکه لاندينی خوانه چه د کوم خطر تصور کيږي د مينو نونه هم وي ( مهتمم ) پ۳ ۵۳۹۹ کې ۵ ژوندان آداب بخيلي او بي زړه توب نه، د پور له پيټي نه، او د خلکو له غلبي او فشار نه

. یا ی و بی رو و به منه پرو و پیدی معاور و . [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

### د تقوی او پرهیزگاری دعا

اللَّهُمُ إِنَّى اسْأَلُكَ الْهُدَى والتَّقَى والْعَفَافَ وَالغُنِي ( الهي! زه له تانه هدايت، تُقُوى پاک لمنى او استغنا غوارم )

 دا ډېره مکمله دعا ده، پيغمبر اکرم صلى الله عليه وسلم په دى څلورو کلمو کې په اصل کې هغه هر څه غوښتى دى چې مومن بنده ورته اړتيا لرى .

### د لمانځه نه وروسته دعـا

حضرت معاذ رضى الله تعالى عنه فرمايى چې يوه ورځ پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم زما لاس ونيو او وى فرمايل: معاذه! زما له تاسره مينه ده، بيا يې وفرمايل معاذه! زه تاته وصيت كوم چې د له هيڅ ليانځه نه وروسته دا جمله پرى نږدى، له هر لمانځه نه وروسته يې ووايه:اًللَّهُمَّ أَعِنَّلى عَلَى دا جمله پرى نورى وحُسُنِ عبَادتك ( الهى! ته زمونږ سره مرسته وكړى د خپل ياد ، د خپل شكر او د خَپلى غوره بندكى لپاره )

#### د دنیا او اخرت د رسوایی نه د خلاصی دعا

اللَّهُمَّ أَحْسِنُ عَاقِبَتَنَا فِي الْأُمُورُ كُلُّهَا وَأَجَرُنَا مِنُ خَزَى الدَّنِيا وَعَذَابِ الْأَخِرَةِ ( الهي! په ټولو چارو كې زمونږ پاى په خير سره كړى او مونږ د دنيا له رسوايي او د اخرت له عذاب نه وساتي ) [ طبراني ]

### د بښنی او الهی رضا دعیا

حضرت ابو هريره رضى الله تعالى عنه فرمايى چې نبى ﷺ حضرت سلمان فارسى رضى الله تعالى عنه ته وصيت كاوه وى فرمايل: زه تاته څو كلمى دركول غواړم، د هغو په وسيله له رحمانه سوال وكړه د رحمان لورى ته په زارى شه او شپه او ورځ په همدى الفاظو له هغه نه دعا وغواړه اللهم انبي أستالك صَحَة فِي ايمان وايمانا فى حُسُن خُلُق وَنَجَاحًا يَتْبِعُه فَلَاحٌ وَرَحْمَةً مِنْكَ وَعَافِيةً وَمَعْفَرَةً مِنْكَ وَرِضُوَانًا ( الهى! زه له تانه د خپل ايمان د صحيح والى او تينكتيا غوښتونكى يم، په ښو اخلاقو كې د ايمان پ ایسان کی دارم او داسی بریالیتوب غواړم چې د اخرت بریالیتوب می پری په اغیز غواړم او داسې بریالیتوب غواړم چې د اخرت بریالیتوب می پری په برخه شی او له تانه رحمت، سلامتیا او د ګناهونو بخښنه او ستا د رضا غوښتونکی یم) [ طبرانی، حاکم ]

## له گناهونو نه د پاکوالۍ دعا

د حضرت ام سلمه رضى الله عنها وينا ده چې نبي صلى الله عليه وسلم به دا دعا غوښتله أَللَّهُمَ نَقَّ قَلْبُى مِنَ الْخُطَايًا كَمَا نَقَيْتَ الْنُوبَ الْأَبَيْضَ مِنَ الدَّنَسَ أَللَّهُمُ بَعَدُ بَيُنِى وَبَيْنَ خَطَيْتَتِى كَمَا بَعَدُتَ بَيْنَ المُشْرِقِ وَ المَغُرِب ( الهى ! ته زَما زَرُه ګناهونو تَه د ميلان نه داسې پاک کړى لکه څنګه چې سپينه ټوټه له خيرو او داغونو نه پاکوى، الهى ! ته مې له ګناهونو دومره لرى کړى لکه څومره چې دى د مشرق او مغرب تر منځ فاصله ده) [ معجم کبير ]

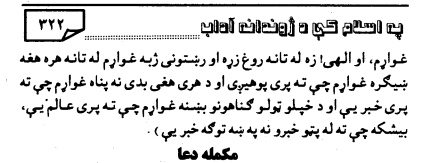
# د مخلوق په نظرکې د عزت دعا

اللَّهُمَّ اجْعَلْنِیْ صَبُوراً وَاجْعَلْنِیْ شَکُوُرا وَاجْعَلْنِیْ فِی عَیْنِیْ صَغِیْراً وَفَیْ اَعَیُنِ النَّاسِ کَبِیُراً ( الـهی! تـهُ می ډېر زیـات صَابَر کړی او خورا شـکَر کوونکی می وګَرځوی او ما د خپل نظر په وړاندی کوچنی او د خلکو په نظر کی ستر وګرځوی )

## د نبي اكرم صلى الله عليه وسلم وصيت

حضرت شداد بن اوس رضى الله عنه فرمايى چې ماته نبى صلى الله عليه وسلم وصيت وفرمايه: شداده؛ چې كله ته وګورى چې د دنيا خلك د سرو او سپينو زرو راټولولو ته اړم شوى دى، نو ته د دى كلماتو ( د ذخيره ) وكړه: اُللَّهُمَّ أُسالُكَ الشَّبَاتَ في الأَمَرُ وَالْعَزَيْمَةِ عَلَى الرَّشُدِ، وَاسالُكَ شُكْرُ نِعْمَتِكَ وَحُسُنَ عبادتك وأُسالُكَ قُلبًا سَلِيمًا، وَلسَانًا صَادِقًا أُسالُكَ مِنُ خَيْر مَا تَعْلَمُ وَاعُوُذِبِكَ مِنْ شَرِّمَا تَعْلَمُ وَأُسْتَغُفِرُكَ لِمَا تَعْلَمُ أَنْتَ عَلاً مُ

( الـهَى! زه پـه ثبات او رښتيـنولى كې د خپـلواكى سـوال كـوم او سـتا د نعمتـنو د شـكر ادا كولـو او سـتا د غـوره بـنده كى د پـر ځـاى كولـو توفيـق



حضرت عايشه رضى الله تعالى عنها فرمايى چې يو ځلى رسول الله زما خواته راغى زه په لمانځه مشغوله وم، د نبى ﷺ ماته څه اړتياوه او پر ما وخت ډېر تير شو، نو هغه وفرمايل ، عايشى! لنډى او جامع دعاګانى غواړه، بيا چې كله نبى ﷺ ته راغلم، نو ما پوښتنه وكړه، يا رسول الله ! لنډه او جامع دعا كومه ده؟ نو هغه وفرمايل دا دعا لوله: اللّهُم إنّى أَسْنَالُكَ مِنُ الْخَيُر كُلّة عَاجله وَاجله مَا عَلَمْتُ مُنهُ وَمَالُمُ أَعَلَمُ وَاعُوْدَبِكَ مَنَ الشَّرِّ كَلَهِ عَاجله وَاجَله مَا عَلَمْتُ مُنهُ وَمَا لَمُ اَعْلَمُ وَاسُنَالُكَ الْجُنّة وَمَا مَنَ الشَّرِ كَلَهِ عَاجله وَاجَله مَا عَلَمْتُ مُنه وَمَا لَمُ اَعْلَمُ وَاسُنَالُكَ الْجُنّة وَمَا مَنَ الشَّرِ كَلَهِ عَاجله وَاجله مَا عَلَمْتُ مُنه وَمَا لَمُ اَعْلَمُ وَاسُنَالُكَ الْجُنّة وَمَا مَنَ الشَّرِ كَلَهِ عَاجله وَاجله مَا عَلَمْتُ مُنه وَمَا لَمُ اَعْلَمُ وَالَيْهُ وَاعُوْدَبِكَ مَنَ الشَّرِ كَلَهِ عَاجله وَاجله مَا عَلَمْتُ مُنه وَمَا لَمُ اعْلَمُ وَاسُنَالُكَ الْجُنّة وَمَا مَنَ الشَّرِ كَلِهِ عَاجله وَاجله مَا عَلْمُتُ مُنه وَمَا لَمُ عَلَمُ وَاسُنَالُكَ الْهُ وَاعُوْدَبِكَ مَنَ الشَّرِ كَلِهِ عَاجله وَاجله مَا عَلْهُ مَا عَلْمُ وَمَا لَمُ عَلَمُ وَاسُنَالُكَ الْجُنّة وَمَا مَنَ الشَرِ عَلَمُ وَاصُرُ عَامِ وَا وَاعُوْدَ عَائِهُ وَامُ عَلَمُ وَاسُنَالُكَ الْجُنَه وَمَا أَنْهُ وَمَا لَمُ وَاعُوْدَ وَمَا مَنَ الشَرِ عَلَمُ وَاصُمَا وَالْهُ وَاجله مَا عَلْمُ وَاسُنَالُكَ مَنْ الْنَارِ وَمَا تَوَى الْهُ وَامُولَمُ وَلُمُ وَمَا وَمَا وَلَمُ مَنْ وَلَعُوْدَ وَمَا وَ

( الهی ؛ زه له تانه د ګردو ښیګړو او نیکیو غوښتنه کوم د ژر کیدونکیو هم او د وروسته کیدونکیو هم، د معلومو هم او د نامعلومو هم، او زه له ګردو بدیونه ستا پناه غواړم، د ژر کیدونکیو بدیو نه هم او د وروسته کیدونکیو بدیونه هم، د معلوم نه هم او له نامعلومو هم، او زه له تانه د جنت غوښتونکی یم او د داسې وینا او عمل چې جنت ته نږدی کوونکی وی او زه له جهنم نه په تا سره پناه غواړم او له هغې وینا او عمل نه هم پناه غواړم چې دوزخ ته نږدی کوونکی وی او زه له تانه هغه ښیګړی غواړم چې له تانه یې محمد ﷺ تری له تانه پناه غوښی وه، او دا غواړم چې ته زما شیانو نه چې محمد ﷺ تری له تانه پناه غوښی وه، او دا غواړم چې ته زما په اصلح کې د ژوندان آداب

#### یر اسلام د ټینگ پاتی کیدلو دعا:

أُلسَّهم احُفَظُينی بِالْاسسَلَام قَائِمًا وَاحُفَظُينی بِالْاِسُلَام قَسَاعِداً وَاحُفَظِينی بِالْاِسلَام رَاقِداً وَلَاَتَشُمِتُ بِی عَدُواً حَاسِداً (الهیا ما بَه ناسته ولاره او به وَيَبُسه اوَ خوبَ كې به هر حاكت كې پر اسلام قايم لرى او كوم دښمن او حسد كوونكى ته پر ما د خندا وخت مه وركوى ).

#### د نوی مسلمان دعا

حضرت ابو مالک اشجعی رضی الله تعالی عنه فرمایی چې زما د پلار وینا ده چې کله به څوک نوی په اسلام مشرف کیده، نو نبی به هغه ته لمونځ زده کاوه او بیا به یې ورته ویل چې داسې دعا غواړه: اُللَّهُم اغْفُرُلَیُ وَارُحَمُنِیُ، وَاهُدِنِیُ، وَعَافِنِیُ وَارُزُقُنِیُ (الهی! ته ماته بښنه وکړی، پر ما رَحَم وکړی، لارښوونه راته وکړی، سلامَتیا راوبښی او روزی راوبښی) .

#### د نفاق او بد اخلاقي نه د بچ کیدو دعا

ٱُللَّهُمَّ إِنِّي أُعُودُبِكَ مِنُ مُنْكَرَاتِ الْإِخُلَاقِ وَالْأَعْمَالِ وَالْأَهُوَاءِ، ٱللَّهُمَّ إِنَّى أَعُوُذُبِكَ مَنَ الشَّقَاقِ وَالنَّفَاقِ وَسُوءِ الْأَخْلَاقِ ( الهي! زه پناه غوارم له بدو اخلاقو، بدو اعمالو او نفساني غوبَنتنو، يا الله! زه پناه غوارم له جګړو، نفاق، او بد اخلاقي څخه)

#### درود او سلام

پر ستر محسن حضرت محمد صلى الله عليه وسلم زيات درود ، او سلام وواياست، دا رښتيا ده چې د هغه د بى اندازى نيكيو او خورا زياتى مهربانى او شفقت بدله مونږ هيڅكله نشو ادا كولاى، كه څه كولاى شو نو يوازى دا چې د مينى او عقيدت او د فدا كارى او ځان قربانونى له ولولو سره پر هغه درود او سلام ووايو، او الله جل جلاله ته دعا وكړو چې پروردګاره! ستا نبى صلى الله عليه وسلم چې زمونږ په خاطر شپه او ورځ كوم لړزوونكى تكاليف زغملى دى او مونږ ته يې د دين رڼا را رسولى ده او زمونې د لارښوونى په خاطر يې چې څومره ويلى كړى دى . رباوا جاجزة ورجاب المات

الهى! مونو د دى بى سارى احسان هيڅ بدله نشو ادا كولاى، ستا نه زمونو هيله ده چې پروردګاره! ته پر هغه بى حسابه رحمتونه نازل كړى، د هغه درجى لوړى كړى، د هغه دين د باطلو يرغلونو نه وساتى، او پراختيا وركړى او په اخرت كې هغه له ټولو مقربينو نه زيات ځان ته نږدى وګرځوى، په قران كريم كې مسلمانانو ته همدا لارښوونه شوى ده: إنَّ اللَّهَ وَمَلَائكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبيِّ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْه وَسَلَّمُوا تَسْلَيمًا ( يقينًا الله او د هغه ملائكى پر نبى صلى الله عليه وسَلَم پرله پسى درود وايى، مسلمانانو! تاسى هم پرى درود وواياست )

حضرت ابی ابن کعب رضی اللہ تعالی عنه ته نبی ﷺ وفرمایل: ابی! که ته خپـل ټول وختونه پـه درود او سلام ویلو کې ولګوی، نو الله جل جلاله به پـه دنیا او اخرت کې ستا کفالت پر خپله غاړه واخلی [ مسئد احمد ]

د حضرت انس بن مال رضی الله عنه وینا ده چې نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی: کوم سړی چې پرما یو کرتی درود ووایی، الله جل جلاله پری لس رحمتونه نازلوی، لس نیکی ورته لیکل کیږی، لس محناهونو تری لری کیږی اولس مرتبی یې لوړیږی [سنن نسایی]

او نبی صلی الله علیه وسلم دا هم فرمایلی دی کوم سړی چې پرما درود وایی او ملائکی پر هغه سړی تر هغې پوری درود وایی، تر څو چې دا سړی پرما درود وایی

د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: هغه سړی بخیل دی د چا په مخ کې چې زما یادونه وشی او پرما درود ونه وایی [ سنن ترمذی ] او رسول اکرم صلی الله علیه وسلم هغه سړی د خپلی ملګرتیا او صحبت

تر ټولو زيات حقدار ګڼې چې پر هغه تر ټولو زيات درود او سلام وايي. د پيغمبر صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: د قيامت په ورځ زما د ملګرتيا او صحبت تر ټولو حقدار هغه سړى دى چې پرما تر ټولو زيات درود وايي [سنن ترمذى]

- د الاحزاب سورت ۵۶ آیت



حصرت عبد الله بن مسعود حلكو ته وويل، چې قله ناسی پر ببی صلی الله عليه وسلم درود وواياست نو په ښه توګه ېې وواياست، تاسی ته څه معلومه ده چې دا درود به د نبی عليه السلام په درباره کې وړاندی کيږی ، خلکو تری هيله وکړه نو بيا تاسی موږ ته دورد وښاياست نو هغه و فرمايل دا درود لولي : اللهم المتقين خاتم النبين محمد عبدک و بترکاتک علي سيد المُرْسَلِيْنَ وَ إِمَام المُتقين خاتم النبين محمد عبدک و بترکاتک علي سيد و قابد الخير و رَسُول الرّحمة، اللهم ابعتي محمد عبدک و رَسُولک اما م الجُيْر ملی عُلی محمد و کړی الرود به د کما صلوتک و معدی و رود ايلهم و قابد الخير و رَسُول الرّحمة، اللهم ابعت کما ميد که مقاماً يغبطه به الاولون، اللهم ملی عُلی محمد و علی ال محمد و علی ال محمد کما مرد که مقاماً يغبطه به الاولون، اللهم ملی عُلی محمد و علی ال محمد کما صليت علی ابراهيم و علی ال ابراهيم محمد و علی ال محمد و علی ال محمد کما کارکت علی رحمتونه او فيوضات نازل کُړی، د رسولانو پر سردار ، د پرهيوګارانو امام، او پر خاتم النبين محمد صلی الله عليه وسلم چې ستا بنده او رسول دی، بنيګړو مثال د خير لارښود او د رحمت استازی دی، ته می د عظمت پر هغه مقام سر لوړی کړی، چې د ده د مخکينو لپاره د رشک وړ دی- الهی ا پ اسلو کی د محمد صلی الله علیه وسلم او د هغه پر ال لکه چې تا رحمت نازل کړی پر محمد صلی الله علیه وسلم او د هغه پر ال لکه چې تا رحمت نازل کړی پر ابراهیم او د هغه پر آل ، بیشکه ته د ډیرو ستاینو څښتن او لوی ېی ) [ ابن ماجه ] حضرت ابو مسعود انصاری رضی الله تعالی عنه واېی چې: یو ځلی بشیر ابن سعد له رسول الله صلی الله علیه وسلم نه پوښتنه و کړه یا رسول الله ! موږ پر تاسی څه ډول درود او سلام وایو نو نبی صلی الله علیه وسلم تر

ډيره غلى و او بيابى و فرمايل: أللهُمْ صَلى عَلىٰ مُحَمَّدٍ وَ عَلَىٰ آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَيَّتُ عَلىٰ آلِ إِبْرَاهِيْمَ فى الْعَالَمِيْنَ إِنَّكَ حَمِيدُ مَّجِيدٌ السن مسلم] الهى ! پر محمد صلى الله عليه وسلم أو د هغه پر آل رحمت نازل كړى،

لكه څنګه چې تا رحمت نازل كړى و د ابراهيم عليه السلام پر آل او بركت نازل كړى پر محمد او د هماغه صلى الله عليه وسلم پر آل، لكه څنګه چې تا په كاېناتو كې بركت نازل كړى و، پر ابراهيم، بيشكه ته د ډيرو پاكو صفتونو څښتن او د عظمت خاوند يې.

#### د قربانی دعا

چې څاروى مخ په قبله څملوې لومړى دا دعا ولولې: انى وجهت و جهى قُلْ إِنَّ صَلَتي وَنُسُكي وَمَحْيَاي وَمَمَتي لِلَّه رَبَّ الْعَالَمِينَ() لَا شَرِيكَ لَهُ وَبَذَلِكَ أُمرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ - اللهم لك و مَنكَ ( ما په پور ، توجه سره خپل مَخ د هغه الله جل جلالَه په لورى كړى دى چاچې ځمكې او آسمانونه پيدا كړى دى اوزه له شرك كوونكيو څخه نه يم، بيشكه زما لمونځ، زما قربانى، زما ژوند او مرك هر څه د رب العالمين لپاره دى، له هغه سره هڅوك شريك نشته، د همدى ما ته حكم شوى دى او زه مسلمان او منونكې يم، الهى دا هم ستا دى او تا را كړى دى )

بنا د بسنم الله، الله اكبر په ويَلو تيره چاره د څاروى پر غاره راكاږې، او له حلالولو وروسته دا دعا ولولې: اللهم تَقَبَّلُهُ مِنَّيُ ﴿ كَمَا تَقَبَّلْتَ مِنُ خَلِيْلِكَ حَدَّ

<sup>۱</sup> - که په قربانی کې له چا سره شریک یاست نو د منی پر ځای ( مینا ) ووایی او له هغې وروسته د ټولو نومونه واخلی. ۲۷ ۳۳۵ کې ۵ ژونگان آمان اِبُرَاهِیُمَ وَ جَبِیْبِکَ مُحَمَّدٍ عَلَیْهِمَا الَصَّلَوٰةُ وَ السَّلامُ ( الهی ته دا قربانی زموږ له لوری قبوله کړی، لکه څنګه چې تا د خپل دوست ابراهیم علیه السلام او خپل حبیب محمد صلی الله علیه وسلم قربانی قبوله کړه، پر دواړو دی درود او سلام وی )

د قربابى څاروى پر بل چا حلالول هم روا دى خو تاسى بى پخپله حلال كړى غوره ده او د حلالولو پر وخت په شعورى ډول هغه دعا چې لولئ په خپل زړه او دماغ كې راولئ، څه چې تاسى په دعا كې وابى يعنى دا چې زموږ هر څه د الله جل جلاله لپاره دى او د هماغه په لاره كې بايدهر څه قربان كړاى شى، د هماغه د اشارى په ميندالو موږ اوس د هغه په لاره كې قربانى كوو، سبا كه د هغه جل جلاله اشاره وى نو موږ به د خپل ځان قربانى هم د هغه په لاره كې وړاندى كړو او شكريه به بى ادا كړو كه هغه پخپله لاره كې د وينو تويولو توفيق را كړ او د شهادت سعادت بى را په برخه كې

### د عقیقی دعا

له عقيقی نه مراد هغه وزه يا پسه دی چې د نوی اولاد له لوری د ولادت د پيدا کيدو په اوومه روځ د خيرات په توګه حلاليږی .

د پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده په اوومه ورځ د ماشوم لپاره نوم وټاكې او د هغه سركل كړى، او د هغه له لورى عقيقه وكړى د څاروى د حلالولو پر وخت څاروى قبلى ته مخامخ څملوى ، او لومړى هغه دعا ولولې چې د قسربانې د څاروى د حلالولو پر وخت لوستل كيږى ( انى وجهت ) نه تر ( لك ومنك ) پورى بيا د بسم الله، الله اكبر په ويلو تيره چاره د څاروى پر غاړه را كاږئ او بيا دا دعا ولولې : اللهم هذه عقيقه .... تَقْبَلُهُ كَمَا تَقْبَلْتُ مِنْ حَبِيُبِكَ مُحَمَّدٍ وُ خَلِيْلِكَ إِبُراهِيْم عَلَيْهُمَا الصَلُوْق وَ السَّلَامُ دَمَهَا بِدَمِهِ لَحُمُهَا بِلَحُمِهِ شَعُرها بِسَعُرِه عَظْمُهَا بِعَظْمِهِ ()

۲ - له هذه عقيقه نه وروسته د هغه ماشوم نوم واخلي، د چا چې عقيقه ده.

پ اصلام کې د ژوندان آداب

( الهي ! دا .... عقيقه ده، قبوله ېي کړي لکه څنګه چې تا د خپل دوست حضرت ابراهيم عليه السلام او خپل حبيب حضرت محمد صلي الله عليه وسلم له لوري قبوله کړه، د دې وينه د ماشوم د ويني فديه ده غوښه ېي د ما شوم د غوښي فديه ده، ويښتان ېي د ويښتانو فديه دي هډوکې کې ېي د ماشوم د هډوکو فديه دي، الهي ته ېي قبوله کړي )

241

کوم خلک چې توان لری هغوی دی د خپل اولاد له لوری خامخا عقیقه وکړی، عقیقه یو مستحب خیرات دی، د هلک له لوری دوه وزی یا پسان او د نجلی له لوری یوه وزه یا پسه دی او دا هم روا دی چې د هلک له لوری یو پسه حلا کړای شی، البته کوم خلک چې توان نه لری ، د هغوی لپاره هیڅکله مناسبه نه ده چې هغوی د غریبی سره سره عقیقه کول ضروری وګنی او ځان پوروړی کړی او عقیقه وکړی

د عقيقى غوښه خامه ( اومه ) هم ويشلاى شى ، خو مستحب دا ده چې پخه يې كړى او پر مسكينانو يې ووشى او د ګاونډيانو كره يې وليږى او پر خپلو خپلوانو او دوستانو ېې هم خوړلاى شى، د حضرت امام حسن ﷺ د عقيقى پر وخت هغه وفرمايل چې يو ورون ( پتون ) دايې كره وليږئ او نور تاسې پخپله وخورئ او پر نورو يې هم وخورئ [ سنن ابو داود ]

#### د تراویح لمانخه دعا

تراويح د ترويحه جمع ده، په تراويح لمانځه كې له هرو څلور ركعتو وروسته كيناستو او آرام كولو ته ترويحه وايي او په همدى مناسبت د روژى په مباركه مياشت كې دغه سنت لمانځه ته تراويح وايي په ترويحه كې دا دعا ولولى: سبحان ذى الملك و الملكوت سُبْحان ذى العَزَّة وَالْعَظْمَة وَالْهَيْبَة وَالْقُدَرَة وَ الكَبُرِيَاء و الْجَبَرُوْت ، سُبُحان الملكي أَلْلَهُمَّ أُجُرْنَا مِنُ النَّارِ يَامُجُيُرُ يَا مُجْيُرُ يَا مُجْيَرُ

ر پاک دی د حکومت او اقتدار څښتن، پاک دی د عزت، عظمت، هېبت، واک، لویی او پرتم څښتن. پاک دی تل ژوندی بادشاه چې نه کله ویده کیږی او نه هیڅکله فناه لری، بی اندازی پاک، او له عیبونو منزه دی، ڀنادا شادنوڻ د چڪ ڪاني ٿ

زمونږ پروردګار، د ملايکو رب او د حضرت جبريل عليه السلام پالونکی۔ الهی! مونږ د دوزخ له اوره وساتی، ای پناه ورکوونکيه، ای پناه ورکوونکيه، ای پناه ورکوونکيه! )

د تراويح لمونځ په جمعه ( جماعت ) سره ادا کړی او که کیدای شی نو د ټول قران د اوريدو کوښښ پکی وکړی، تراويح دی کوم داسې حافظ ادا کړی، چې د پوره درناوی او د زړه په مينه قرآن داسې ورو ورو تلاوت کړی، چې مقتدی هم زړه تنګی نه شی، او قران کريم هم داسې واضح واضح ولوستل شی چې د تلاوت حق يې ادا شی

قرآن له داسې بی پروایی او بی فکری سره مه تلاوت کوی، چې ګواکی له سره پيټی کوزول وی دا په حقيقت کې له قران سره ستر ظلم دی ، د الله ﷺ د کتاب دا حق دی، چې د زړه په مينه ، د فکر په حاضری او غور او دقت سره ولوستل شی او ځان پکی په غور کولو او فکر کولو عادت کړای شی

همدا ډول د تراویح هم بایـد له آرام او دقت سـره ادا کړای شی، پــه بی پروایی او چټکتیا سره په ژر ژر رکوع او سجده کول د لمانځه له هدفه بی پروایی هم ده او د لمانځه له خوند او مزی نه محرومی هم

#### قنوت نازله

باوا جاجاة والجاب الم وَيُقَاتِلُونَ أَوُلِيَاءَكَ، ٱللَّهُمَّ اغْفِرُ لِلْمُوْمَنِينَ وَالْمُؤمِّنِاتِ وَالْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسُلِمَاتِ وَأَصُلِحُ ذَاتَ بِيُنِهِمُ وَأَلفُ مَنْنَ قُلُوَبُهِمُ وَاجْعَلَ فَي قُلُوبِهِمُ الْإِيْمَانَ وَالْحِكْمَةِ وَنَبْتُهُمْ عَلَى مِلْةٍ رَسُوَلِكَ صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَوْزِعُهُمُ أَنْ يَوْفُوا بِعَهْدِكَ ٱلَّذِي عَاهَدْتَهُمْ عَلَيْهِ وَأَنْصُرُ هُمْ عَلَى عَدُوِّكَ وَ عَدُوهِمْ إِلَّهُ ٱلْحَقُّ وَاجْعَلْنَا مِنْهُمُ ﴿ الهي! تَه مُوَنِّ بِه هَدَايَت وَنَازُوَى أَوَ بِه هَدَايَت مِينَدَلِيوُ خلکو کې مو شامل کړی او مونږ ته سلامتيا راوېښی، او په عافيت میندلیو خلکو کې مو شامل کړی، او زمونږ سر پرستی وکړی او په هغو خلکو کې مو شامل کړی چې ستا په سر پرستې کې دی، او زموږ پر هغو شيانو برکت کړی چې تا رابښلی دی، او موږ د هغو له شره وساتی چې تا ېی فیصله فرمایلی، ځکه چې هم ته فیصله فرماېی او پر تا د چا فیصله غالبه کیدای نه شی، هغه ( خُوک ) هیڅکه خوار کیدای نه شی چې ته بی سرپرستی و فرماېي، او هغه ( څوک ) هیڅکله عزتمن نشي کیداي چې ته ېي خپل دښمن و ګرځوي، ته د ډير زيات برکت څښتنه ېي، اي زموږ لوړ او عاليترين ربه ! مودٍ له تا نه بښنه غواړو او ستا په حضور کې توبه کوو، الهي ا کافرانو ته عذاب ورکړي چې ستا له ( لاري ) خلک منعه شوي او ستاً پيغمبران دروغجن کڼي او ستا د اولياءَ و سره په جګړه دي، الهي آ د مومنو سړو، مومنو ښخو، مسلمانو سړو او مسلمانو زنانه بښنه وکړی، د هغوي خپلمنځي اړيکي اصلاح کړي، د هغوي په زړونو کې خپلمنځي مينه پيدا کړی، د هغوی په زړونو کې ايمان او حکمت پيدا کړی او هغوی د خپل رسول الله صلى الله عليه وسلم به ملت كې را جمع كړى، او هغوى ته وسه ورکړی چې ستا هغه وعده پوری کړی چې تاتری اخیستی ده او له هغوی سره مرسته وکړی د هغوی او خپلو دښمنانو په مقابله کې، پروردګاره ۱ زموږ زاری واوری او موږ هم په همدی خلکو کې شامل کړی ) د اړتيا لپاره لمونځ

۲ چې کله هم تاسی د کومی لویی یا کوچنې اړتیا سره مخامخ شبې، د الله جل جلاله په حضور کې ودریږی، او دوه رکعته (صلوه الحاجه) لمونځ ادا کړې او بیا حمد او ثنا ووایی، او دا دعا ولولې، له الله جل جلاله هیله

| باوا شام کې د ژوندان اداب                                                                                            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ده چې هغه به ستاسي دعا نه ردوي، د نبي صلي الله عليه وسلم لارښوونه                                                    |
| ده، كله چې د چا الله جل جلاله يا كوم بنده ته څه اړتيا پيښه شي، نو په ښه                                              |
| ډول دي اودس وکړي، بيا دي دوه رکعته لمونځ وکړي او د الله جل جلاله                                                     |
| حمد او ثنا دی ووایی او پر نبی صلی اللہ علیہ وسلم دی درود ووایی او بیا                                                |
| دى الله ته داست دعا كي من                                                                                            |
| لا الله إلا الله المُحليم الْكَرِيم سُبُحَانَ اللهِ رَبِّ الْعَرْشِ الْعَظِيم وَالْحَمَدُ لِلهِ رَبَّ                |
| العلمين أسنالك موجبات رخمتيك وعزائم مغفرتك والغنيمة من كل بر                                                         |
| وَالسَّلَامَةُ مِنْ كُلِّ إِنَّمَ لاتَدْعَ لَيْ ذَنْبَا إِلاَّ عَفْرُتَهُ وَلَاهَمًا إِلا فَرْخَتَهُ وَلا تحاجة هُرُ |
| لك رضا إلا قضيتها يًا أرحَمُ الرَّحِمِينَ ( د الله جل جلاله پر ته خوك معبود                                          |
| نشته، هغه ډېر برد بار او ډېر مهرباني کوونکي دي، پاک او لور تردي د                                                    |
| ستر عرش څښتن، شکر هماغه الله لسره چې د ټولو، جهانونو رف دي ،                                                         |
| الهي ! زه له تا نه د هغو شيانو سوال کوم چې ستا د رحمت واجبوونکي او                                                   |
| ستا د رحمت لازموونکی دی، په هره ښیکړه کې برخه او له هرې ګناه نه                                                      |
| خلاصون غواړم، الهي ! ته مي د ګردو ګناهونو له پښنې پرته او د هر درد او                                                |
| غم د لري کولو پرته مه پريږدي او زما کومه اړتيا چې تاته غوره وي ، هغه د                                               |
| پوره کیدو پرته پری نږدی ای په رحم کوونکیو کې تر ټولو زیات رحم                                                        |
| کوونکید!) [ سنن ترمذی- سنن ابن ماجد ]                                                                                |
| د قرآن یادونی ( حفظ ) دعا                                                                                            |
| د قران کريم د حفظ کولو او يا د ساتلو لپاره هغه دعا په پام کې ونيسي                                                   |
| چې نبي صلى الله عليه وسلم حضرت على كرم الله وجهه ته زده كړي وه .                                                     |
| حضرت عبد الله بن عباس رضي الله عنه وايي چې يو ځلي موند د پيغميه                                                      |
| عربي صلى الله عليه وسلم يه مجلس كي ناست وو جي حضرت علي كي                                                            |
| الله وجهه راغي او د خپلې حافظي نه يې شکايت وکړې چې يا د سول الله! د                                                  |
| نرآن آيتونه زما به خون کې نه پاتي کيږي، څه چې يادوم په ياد مي نه پاتي                                                |
| كعبوب نسترصل الأروار وبراح ومترجع والمروان والبغيرين                                                                 |

کیږی، نبی صلی الله علیه وسلم د حضرت علی رضی الله تعالی عنه د شکایت په اوریدو وویل ابو الحسن! زه تاته داسې دعا ولی درزده نه کړم چې یې ولولی ته تری هم فایده واخلی او هغوی تری هم فایده واخلی چاته

....

پې چه ته ورزده کړی او بیا چې ته هر څه زده کړی هغه ستا په زړه کې پاتی یې چه ته ورزده کړی او بیا چې ته هر څه زده کړی هغه ستا په زړه کې پاتی شی او تاته یادوی، حضرت علی کرم الله وجهه وویل، یا رسول الله! داسې دعا خو خامخا را زده کړی، نو هغه د هغې دعا په باب وفرمایل : دا دعا ولوله دری، پنځو، یا د اوو جمعو په شپو کې یې پرله پسی د الله په حکم به دا غشی پر نښه ثابت شی، پر هغه ذات سوګند چا چې ماته حق دین رالیږلی دی، د مؤمن دا دعا هیڅکله خالی نه ځی

حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهما وایی چې اوه یا پنځه جمعی به تیری شوی وی ، چې حضرت علی کرم الله وجهه بیا د پیغمبر اکرم مجلس ته تشریف راووړ او ویلی یې یا رسول الله ! لومړی به می څلور آیتونه زده کول، خو چې تکرارول به مې نو له ذهن نه به مې واته او اوس دا حال دی چې زه څلویښت څلویښت ایتونه زده کوم نو داسې معلومیږی چې کواکی زما په مخ کې د الله جل جلاله کتاب پرانستی ایښی دی همدا ډول به ما لومړی یو حدیث اوریده او چې کلمه به می د تکرارولو کوښښ کاوه نو هیریده به می، او اوس دا حال دی چې زه هر څومره احادیث اورم او چې بیا یې تکراروم نو یو حرف هم رانه نه غلطیږی

محمد صلى الله عليه وسلم چې واوريدل وى فرمايل : د كعبى په رب مى دى سوګند وى ! ابو الحسن! واقعى مومن دى .

د دعا د تفصيلی طريقی د بيانولو په لړ کې هغه لارښوونه وکړه چې د جمعې په شپه دا دعا ولوله، زما د ورور يعقوب عليه السلام زامنو چې کله له هغه څخه د استغفار د دعا لپاره غوښتنه وکړه نو هغه ورته وفرمايل، زه به ډېر ژر ستاسې لپاره استغفار وکړم، د يعقوب عليه السلام مقصد دا و چې د جمعې په شپه به زه ستاسې لپاره استغفار کوم نو ای علی ! ته د جمعې په شپه د تهجدو په وخت کې پاڅه، ځکه چې دا د دعا د قبليدو وخت دی، طبيعت دا وخت حاضر وی او د الله جل جلاله لوری ته متوجه وی، او که د شپې په وروستې برخه کې نه شې پاڅيدای نو بيا د شپې په لومړی پاڅه او که په نيمه شپه کې هم نه شې پاڅيدای، نو بيا د شپې په لومړی برخه کې څلور رکعته لمونځ داسې ادا کړه چې په لومړی رکعت کې د





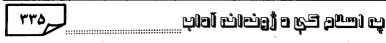
لويی او احترام څښتنه! او د داسې واک او اختيار خاونده چې څوک دی د مقابلی اراده هم نشی کولای، ای بی اندازی رحم کوونکی زبه ! زه ستا د لويی او ستا د ذات د نور په وسيله له تا نه سوال کوم چې ته د خپل کتاب په برکت زما سترګی روښانه کړی او زما پر ژبه د هغی الفاظ جاری کړی او زما له زړه غم او تکليف لری کړی او د برکت لپاره يې زما سينه بيرته کړی او د دی ( قرآن ) په برکت زما بدن ومينځی او پاک او صاف يې کړی، له تا پرته هيڅوک نشته، چې د حق په چارو کې زما مرسته او ملاتړ وکړی پر حق نورانی کوونکی بس هم ته يې، له ګناهونو د منع کيدو قوت او پر نيکيو د کلک پاتکيدو توان، الهی! هم ته ورکولای شی، چې ډېر لوړ ترين

### په قرآن عظیم کې د پوهي دعا

د قرانکريم تلاوت او پر مطالبو يې غور او فکر د مومن په زړه پوری عبادت دی، له قرآن سره مينه د الله جل جلاله سره د مينی دليل هم دی او د الله جل جلاله سره د اړيکو وسيله هم، په قرآن کې له تدبر او تفکر سره مومن ته روحانی خوشحالی هم په برخه کيږی، او په دی توګه ورته د حکمت دروازی هم بيرته کيږی

قران حکيم بيشکه ډېر آسان کتاب دی، تر کومه ځايه چې تری د هدايت حاصلولو او پر احکامو پوهيدو پوری اړه لری، لارښوونی يی ډېری ساده واضحی او له پيچلتيا پاکی دی، خو دا سرارو او رموزو، د ميندلو لپاره يې ضروری ده چې تاسې يې د قرآن پوهيدنی د ټولو آدابو او شرايطو سره مطالعه وکړی، له رښتينی غوښتنی سره پری فکر وکړی او هيڅ وخت تری بی پروايی او غفلتونه کړی، او په ټول ژوندانه کې يې پرله پسی مطالعه وکړی

دا بيخې فطری خبره ده چې د مطالعې په دوران کې به داسې مشکل ځايونه هم راځۍ چيری چې به له ژور فکر او دقت سره سره هم ستاسې دهن نه مطمئن کيږی، او تاسې به ډېر مشکلات احساسوی، خو که تاسې واقعې د قران حکيم د زده کړی هيله مند ياست، نو هيڅکله نهيلي او مات زړې نه شي، او نه پر قران د اعتراض کولو بې ځايه خيال په زړه کې راولي،



او نه ستړی شی چې په قران کې فکر او تدبر پریږدی، بلکې له پوره اطمینان سره د الله جل جلاله لوری ته متوجه اوسی او په مکملی ځان سپارنی سره له هیڅکله د خپل نظر او غوښتنی د تاویلاتو د را ایستلو بی ځایه کوښښ ونکړی، بلکې د یوه طالب په څیر پر هغه مفهوم ټینګ ولاړ اوسی، چې د قران کریم د الفاظو نه مو په ذهن کې راځی، او بیا د ډېری بی وسی او عاجزی په حالت کې الله جل جلاله ته سوال وکړی چې الله! زما دا فکری تشویش لری کړی او پر صحیح مفهوم می وپوهوی

د دی هدف لپاره د شپی په نوافلو کې په يو څه اواز سره ورو ورو تلاوت هم وکړی، او لاندی ليکل شوی دعا هم ولولی الله جل جلاله به يې فکر او غم لری کړی او په خوښی او خوشحالی به يې بدل کړی الله م انځ عُبُدک، ابن عُبُدک، ابن اُمَتک ناصيَتۍ بيُدک، ماض فتی حکمک عُدُل فی قضاءک اُستالک بکل اسم هَوَ لَک، سَميت به نفسک او اُنزلته فی کتابک او عُلَقتهٔ اُحدا من خَلَقک اُو اُستاثرت به فی علم الْغَيْب عُندک، ان تَجَعَل القُران رَبيع قلبک، وَنُوَرَ صَدَرِی جَلاَء خُرُنی وَذَهَابَ عَقَدی ( الهی ! زه ستا القُران رَبيع قلبکی، وَنُورَ صَدَری جَلاَء خُرُنی وَذَهَابَ عَقَدی ( الهی ! زه ستا بنده یم، ستا د بنده زوی یم، ستا د وینځی زوی یم، زما وچولی ( تندی ) ستا په ورغوی کې دی، پر ما هم ستا حکم نافذ دی، زما په باب ستا هره فيصله انصاف ده، زه له تا نه ستا د هر هغه نوم په وسيله چې ستا لپاره لايق دی، چې تا د ځان لپاره ايښی دی او يا تا په خپل کتاب کې نازل کړی دی، یا دی پخپل مخلوق کې چا ته ويلی دی ، یا د خپل ځان سره د غيبو په خزانه کې ايښی دی، دا سوال کوم چې قسران زما د زړه پسرلی ، زما د سينی نور، زما د غم درمل او زما د فکر او پريشانی علاج پسرلی ، زما د سينی اور، زما د غم درمل او زما د فکر او پريشانی علاج

د حديث د راوی حضرت عبد الله بن مسعود رضی الله تعالی عنهما وينا ده چې د نبی صلی الله عليه وسلم نه پوښتنه وشوه مونږ دا دعا زده کړو؟ نو هغه وفرمايل څوک چې دا دعا واوری، هغه دی ضروری زده کړی او ياده دی کړی 885

با الله في الماني ا

د جمعی خطبه

د اسلامی ولولو د راپارولو، د ایمان تازه کولو او د ذکر او اذکارو د فریضی په پرله پسی ترتیب سره د سرته رسولو لپاره د جمعی د لمانځه خطبه ډېره اغیزمنه او منظمه وسیله ده، په فطری انداز سره په هره هفته کې مسلمانانو ته د خپلو مسئوولیتونو یادونه، د دینی غوښتنو پوهونه او د اسلام لپاره د څه کولو د هیلی پیدا کولو لپاره دا په زړه پوری ګټه تری تاسې هغه وخت تر لاسه کولای شی، چې تاسې اوریدونکیو ته د هغوی په ژبه هم وینا وکړی.

تر کومه ځايه چې په دويمی خطبی پوری اړونده ( مربوطه ) ده نو بايد په عربی ژبه وی البته لومړی خطبه تاسې په هغه ژبه هم ورکړی چې اوريدونکی پری پوهيږی، ښه او غوره خو دا ده چې د ورځنی حالاتو په نظر کې نيولو سره د دينی غوښتنو په باب جامع او لنډه وينا وکړی او هره هفته په ترتيب سره د ذهنيتونو جوړولو او عمل ته د چمتو کولو لپاره کوښښ وکړی، خو که د کوم لامل له مخی تاسې داسې ونکړای شی، نو لږ تر لږه په هغه ژبه هم وکړی چې کومه عربی خطبه ولولی او هدفمنده ترجمه يې په هغه ژبه هم وکړی چې اوريدونکی پری پوهيږی، د عربی خطبی په باب راشده خليفه ګانو کومه خطبه وټکی الله عليه وسلم او يا د وسلم هغه مستندی جملی رانقلوو، يوه خو هغه خطبه ده چې له هجرت وروسته هغه په لومړی جمعه ورکړی وه او دويمه هغه خطبه ده چې له هجرت مسلمانان په خورا بليغ انداز سره دی ته وهڅول چې له قرآن حکيم سره ژوره مينه پيدا کړی او پرله پسې پکې غور او فکر وکړی ځې له قرآن سره د مينه پيدا کولو پرته د دين سره اړيکی ساتل امکان نه لری

## په مدينه منوره کې لومړي خطبه

ٱلْحَمُدُنِدِ أَحْمَدُهُ وَأَسْتَعْدِنَهُ وَأَسْتَغْفِرُهُ وَأَسْتَغْفِرُهُ وَأَسْتَهْدِيهِ وَاوِمِنَ بِه وَلَا أَكَفُرُهُ. وَاعَادِى مَنَ يَكْفُرُهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَا الله إِلا الله وَحْدَهُ لَا شَرَيْكَ لَهُ وَاشْهَدُ أَنْ مُحَمَّدا عَبُدُهُ وَرَسُولُهُ ، أَرْسَلَهُ بِأَلْهُدًى وَالنَّوْرِ وَالْمَوْعِظَةِ عَلَى فَتُرَةٍ مِّنَ



( شکر او سَتاينی الله لره دی، زه يې شکر ادا کوم، مرسته تری غواړم، د بښنی تری هيله لرم او د لارښوونی او هدايت تری هيله لـرم، ايمان پری راوړم او کافر کيږم پری نه، او هغه څوک خپل دښمن گڼم ، چې پـرده کافر کيږی، او زه ګواهی ورکوم چې له الله جل جلاله پـرته بل معبود نشته ، هغه يوازی واحد دی، هيڅوک ورسـره شريک نشته او زه شاهدی وايم



چې محمد صلى الله عليه وسلم د الله جل جلاله بنده او استازى دى ، چې الله جل جلاله ورته د هدايت، نور او نصيحت په ورکولو په داسې دوران کې يې خپل استازی وګرځاوه، چې له اوږدی مودی راسی د پيغمبرانو د راتګ لړي بنده وه، د رښتياني پوهي رڼا تته شوي وه، د بي لاري دوره وه، د هستی نظام ګډ وډيدونکی و، قيامت رانږدی شوی و، او د هر سړی اجل سرته ولاړو- نو چا چې ( رسول الله صلى الله عليه وسلم ومانه ) د الله او رسول الله صلى الله عليه وسلم اطاعت يي ومانه، هغه نيغه لاره ومونده او چا چې د ( رسالت په انکار کولو ) د الله جل جلاله او رسول نافرماني وکړه، هغه لاره وركى شو او په لنډ فكرى كې پريووت او له حقى لارى بى لارى په کمراهي کې لري پريووت- زه تاسې ته وصيت کوم چې له الله جل جلاله وه ويريږي، يو مسلمان چې بل مسلمان ته له غورونه غوره نصيحت کولاي شي هغه همدا دي، چې د اخرت د ذخيري ټولولو لپاره يې وهڅوي، او له الله جل جلاله د ويريدو تلقين ورته وكړى، نو له الله جل جلاله څخه وه ويريږي لکه څنګه چې هغه د خپل ذات نه د ويريدلو حکم کړي دي، تردي غوره نه کوم بل نصیحت شته او نه تردی غوره بله کومه یادونه کیدای شی-او رښتيا دا ده چې له الله جل جلاله ويره د بنده لپاره چې له الله جل جلاله په ويره او لړزه کې ژوند تير کړی، د اخرت د ښکلی پای رښتونی، مرستندوی ده، چې تاسې يې غوښتونکی ياست، او کوم سړی چې په خالص نيت سره يوازي د الهي رضا په خاطر خپلي پټي او ښکاره چاري په هر حال کې سمۍ کړی، نو د دی سملاسی بدله په دنیا کې دا ده، چ<mark>ې هغه</mark> به نيک نومي وي او له مرګه وروسته به په هغه وخت کي په ځان پوره وي چې کله هر سړي خپلو هغه اعمالو ته بې اندازې محتاج اوي چې د هغه وخت لپاره يې کړي وي، او له هغو پرته چې کوم بد اعمال وي د هغو په باب به هیله لری چې کاشکی دا اعمال زما نه ډېر لری وای او الله جل جلاله تاسي له خپل ځان څخه ويروي او الله جل جلاله پر خپلو بنده ګانو خورا مهربان دی سوګند دی پر هغه ذات د چا وينا چې رښتوني او وعده يې پر وفا ولاړه ده چې دا خبره به ( خامخا ) پيښيږي، ځکه چې په خپله هغه لوړ

پ رسلم کې د ژوندان آداپ

بر اسم کې د ژوندان آدان پ

او عالتيرين ( ذات ) يې لارښوونه کوې چې: زما په حضور کې خبره نه بدلیری او زه پر خپلو بنده ګانو د ذری اومره ظلم کوونکی نه یم، نو له الله جل جُلاله وه ويريږي، د دنيا او اخرت په ټولو ښکاره او پټو چارو کې، رښتيا دا ده چې څوک د الله جل جلاله له غضب نه ويريږي ، الله جل جلاله د هغه ګناهونه تري ايسته کوي او د هغه اجر لاپسي زياتوي او څوک چې پرې ويريده، هغه ډېر لوي برياليتوب وګاټه، او ښه پوه شي چې د الله ﷺ ويريدونكي بنده د هغه له خفګانه لري ساتي او د هغه له عذابه يې ساتي، او د هغه له ناراضيتوب نه يې بچوي، او په ښه ډول پردي حقيقت هم پوه شی، چې د الله جل جلاله ویریدونکی مخونه روښانه او ښکلی کوی، څښتن د خپل بنده نه خوشحاله لوري او د بنده مرتبه لوړوي-ګوري! د خپلي خپلي برخي نيكي راټولي كړي او د الله جل جلاله پر وړاندي هيڅكله لټي او بيکاري ونه کړي، سره له دي چې هغه تاسې ته د خپل د پوهي په درکولو سمه لاره تاسې ته ښودلي ده تر څو چې هغه وپيژني هغه خلک چې پخپل ايمان کې رښتونی دی او هغه چې دروغجن دی، نو تاسې هم د خلکو سره ښه رويه وکړی، لکه چې هغه له تاسې سره ښه سلوک کړی دی، او د هغه دښمنان خپل دښمنان وګڼي، او د هغه په لاره کې داسې جهاد وکړي چې د جهاد حق ادا کړای شي هغه تاسې د خپل دين لپاره ټاکلي ياست او ستاسې نوم يې ( مسلم ) ايښي دي، د دې لپاره چې څوک هلاکيدونکي دی، هغه له روښانه دلیل سره هلاک شی او څوک چې ژوندی پاتی کیدونکی دی، هغوی له روښانه دلیل سره ژوندی پاتی شی، او د واک او توان سرچينه يوازي د الله جل جلاله ذات ديخو د الله جل جلاله ذكر زيات کوي او د نن نه وروسته د راتلونکي سبا لپاره عمل کوي، ځکه چې کوم بنده د ځان او الله جل جلاله تر منځ خپله معامله روغوي، الله جل جلاله د هغه لپاره په هغو ټولو چارو ( معاملاتو ) کې بس دی چې د ده او نورو بنده کانو تر منځ وی، ځکه چې الله جل جلاله د بنده ګانو فیصلي کوي بنده ګان د هغه فیصله نه کوي، هغه د انسان د هر څه څښتن دی او د انسان په ۳۴. ۲۳۵۹ کی ۵ روندان آوای ۱۹۹ و تواند معد له هر څه لوی ، برتر او لوړ دی او واک کې د هغه جل جلاله هیڅ نشته، هغه له هر څه لوی ، برتر او لوړ دی او قوت او طاقت یوازی د هماغه دی [ طبری دولسم ټوک ۲۵۵ مخ ]

د قران عظیم سره د مبنی نصبحت إِنَّ الْحَمَدَ لِلَّهِ أَحْمَدُهُ وَأُسْتَعِيْنَهُ وَنَعُوُدُ بِاللَّهِ مِنْ شَرُورِ أُنفُسِنًا وَ مِنْ سَيَّنَاتِ إَعْمَالِنِهِ مَنْ تَبْهُدِهِ اللهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَ مَنْ يُضْلِلُهُ فَلَا هَادِي لَهِ ، وَأَشْهَدُ أَن لَّا إِلَٰهُ إِلَّا اللهُ وَحُدَمٌ لَاشَرِيْكَ لَهُ إِنَّ أَحْسَنَ الْحَدِيْتِ كِتَبُ اللهِ قَدُ أَفْلَحُ مَن زَيَّنهُ اللَّهُ فِنَّ قَلِبُهِ وَإِدْخَلَهُ فِي الإُسَلَامَ بَعْدَ الْكُفُرِ ، وَاخْتِبَارَهُ عَلَى مَا سِوَاهُ مِنْ أُحَادِيَبُ ٱلْنَاسِ إِنَّهُ أُصْدَقُ الْحَدَيْثِ وَأَبْلَغُهُ أَحِبُّوا مَنْ أَحَبَّ اللهِ وَأَحِبّوا الله مِن كَلّْ قُلُوبِكُمُ وَلاَتَمَلُّوا كَلَامَ اللهِ وَذِكْرُهُ وَلَا تَقْسُوا عَلَيْهِ قُلُوَبُكُمُ- أَعْبُدُوا اللهِ وَلَاتَشْرِكُوْا بِعِرْشَيْنًا، إِتَّقُوا اللهُ حَتَّ تُقْتِهِ وَصَدِقُوا صِّالَحَ مَا تَعْمَلُونَ بأفواهكُمُ وَتُحَابُوا بِرُوْحٍ اللهِ بَيْنَكُمْ، وَالسَّلَام عَلَيْكُمْ وَوَحُمَّةُ اللهِ ﴿ بِيشَكُه شَكَرَ او ستاينه هم الله جل جلاله لره ده، زه د هغه حمد او ثنا وايم، له هغه نه مرسته غواړم او مونږ د هغه د بخشش په لمن کې پناه غواړو ، د نفس له وسوسونه او د بد کاريو له جزا نه، چانه چې الله جل جلاله هدايت وکړي ( او هغه ، هغه چاته لارښوونه کوی چې واقعًا د هدايت غوښونکی وی ) نو هغه هیڅوک بی لاری کولای نه شی او څوک چې الله جل جلاله له سمی لاری بی لارې کړي ( او هغه داسې څوک بې لارې کوي چې د سمې لارې غوښتونکې نه وي ) نو هغه ته هیڅوک لارښوونه نشي کولاي، زه مواهي کوم چې له الله جل جلاله پرته څوک د عبادت لايق نشته، هغه يو دي، هيڅوک ورسره شریک نشته.

رښتيا دا ده چې تر هر څه غوره خبری د الله جل جلاله کتاب دی، هغه انسان بريالی شو چې زړه يې پر کتاب الله ښکلی دی، او څوک چې له کفر وروسته الله جل څلاله پر اسلام مشرف کړی دی، او چا چې ټولی بشری خبری پری ايښی او د الله جل جلاله کتاب يې د ځان لپاره ټاکلی دی، بيشکه الهی کلام سراسر حقيقت دی، چې اندازی اغيزمن دی، څوک چې ورسره مينه لری، تاسی هم له هغه سره مينه ولرئ ، او د خپلو زړونو په ټوله پاملرنه له الله جل جلاله سره رښتينی مينه پيدا او د هغه د کلام په تلاوت ۲۹ اسلام ۲۹ او منه المالی او یادولو هیڅکله مه ستړی کیږئ، او هیڅکله دی ستاسې زړونه د کلام الله په باب بی پروا او سخت نه وی، نو د همدی الله جل جلاله بنده کی وکړئ، څوک ورسره د ذری اومره مه شریکوئ، او تل تری په ویره کې اوسی، لکه څنګه چې تری د ویریدو حق دی او د خپلو نیکو اعمالو تصدیق پر ژبه هم کوی (په ژبه هماغه څه وایاست چې ستاسې له شانه سره مناسب وی) او د الهی دین او رحمت پر اساس پخپلو منځو کې مینه ساتئ ، والسلام علیکم ورحمة الله! [اعجاز القران]

· ; `

#### دويمه خطبه

الحمد الله حمداً كثيراً والصلوه والسلام على رسوله ارسله الله شاهدا ونذيراً وداعيًّا الى الله باذنه وسراجًا منيراً وعلى اله واصحابه وسلم تسليمًا كثيراً كثيراً، اما بعد؛ فيا ايها الناس؛ اوصيكم بتقوى الله فإن تقوى الله ملاك الحسنات، وعليكم بالطاعة فان من يطع الله ورسوله فقد فاز فوزاً عظيمًا، وقال الله تعالى في كتابه المجيد، أن الله وملائكته يصلون على النبي يا أيها الذين أمنوا صلوا عليه وسلموا تسليما اللهم صلى على سيدنا ومولانا محمد وعلى اله واصحابه الذين اتبعوه في ساعة العسرة، اللهم امطر شابيب رضوانك على السابقين الأولين من المهاجرين والانصار خصوصًا على افضل البشر بعد الأنبيآء بالتحقيق أمير المومنين سيدنا أبى بكر الصديق رضى الله تعالى عنه وعلى أمير المؤمنين سيدنا عمر الفاروق رضي الله عنه وعلى امير المؤمنين سيدنا عثمان ابن عفان رضي الله تعالى عنه وعلى امير المؤمنين سيدنا على بن ابي طالب كرم الله وجهه وعلى ولديه السعيدين سيدا شباب اهل الجنة الحسن والحسين رضى الله تعالى عنهما وعلى امهماسيدة نساء اهل الجنة فاطمه الزهراء رضى الله تعالى عنها وعلى سائر الصحابة والتابعين رضوان الله تعالى عليهم اجمعين .

اللهم انصر من نصر دين محمد صلى الله عليه وسلم واجعلنا منهم واخذل من خذل دين محمد صلى الله عليه وسلم ولاتجعلنا منهم عبادالله! رحمكم الله ان الله يامر بالعدل والإحسان وإيتاء ذى القربى وينهى عن



الفحشآء والمنكر والبغى يعظكم لعلكم تذكرون اذكرو الله يذكركم وادعوه يستجب لكم ولذكر الله تعالى اعلى واولى واعز واجل واهم واعظم و اكبر.

ڀناوا ښادي و چک **ولسا پ** 

#### د نکاح خطبه

د نکاح د شرعی حیثیت د پیژندلو، د هغی غوښتنی په ذهن کې، کینولو او په نکاح پوری اړوندو ( مربوطو ) لازمو سترو مسئوولیتونو د یادونی په خاطر د نکاح په محفل کې د نکاح خطبه لوستل هم سنت دی، پر دی مهال له خطبی نه د پوره پوره ګټی اخستلو لپاره ډیره مناسبه دا ده چې د نکاح د خطبی لوستونکی د نکاح د خطبی ترجمه او لنډه تشریح هم په خپله ژبه کې وکړی، چې اوریدونکې پری په ښه ډول پوه شی، د همدی هدف په نظر کې نیولو په خاطر لاندی د نکاح خطبه د ژباړی سره وړاندی کیږی :

إِنَّ الحَمَدَ فِفِرَ سَتَعِيْنَهُ وَ نَسْتَغْفِرُهُ وَ نَعُوْذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُوُرِ ٱنْفُسْنَا مِنْ يَتَهَدِهِ اللَّهُ فَلَاَمُضَلَّ لَهُ وَمِنُ يَصُلِلُ فَلاَ هَادِى لَهُ، وَاسْهَدُ أَنَ لاَ إِلَٰهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَسَّهَدُ أَنَّ مُحَمَداً عبُدُهُ وَرَسُولُهُ . "يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِه وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ - - "يَاأَيُّهَا النَّاسُ اتَقُوا رَبْكُمْ الَذِي حَلَقَكُمْ مَنْ نَفْسٍ وَاحدَة وَخَلَقَ مَنْهَا زَوْجَهَا وَبَتْ مُنْهُمُونَ -كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَقُوا اللَّهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مَنْ نَفْسٍ وَاحدَة وَخَلَقَ مَنْهَا زَوْجَهَا وَبَتْ

اناً أَيْهَا ٱلَّذِينَ امَنُوُا ٱتَّقُوا اللهَ وَ قُوْلُوُا قَوْلاً سَدِيدًا يَّصُلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُنَكُمُ دُنُوَبَكُمْ وَمَنْ يَطِعِ اللهُ وَرَسُوُلَهُ فَقَدُ فَازَ فَوُزاً عَظِيْماً [ مشكوة ]

وَ قَالَ رَسُوُلَ ٱللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاللهِ إِنِّي لَاَحْسَاكُمُ لِلهِ وَ أَتَقَاكُمُ لَهُ وَلَكِنِّي أَصُوْمَ وَأُفْطِرُ وَأُصَلِى وَأَرْقَدُ وَأَتَزَوَّجُ النِسَاءَ فَمُنْ رَغِبَ عَنْ سُبَنِّى فَلَيْسَ مِنِّي

( شکر او ستاينه هم الله پاک لره ده، مونو له هماغه نه مرسته غواړو او له هماغه نه د ګناهونو معافی غواړو او موږ د خپل نفس د لمسونو او بديو په مقابل کې خپل ځانونه د الله جل جلاله په پناه کې ورکوو [ رښتياده ] چې څوک الله پر سمه لاره روان کړی [ او هغه څوک پر سمه لار روانوی چې پری د تللو اراده لری ] نو هغه هيڅوک نشی ای لاری کولای ، او څوک چې الله جل جلاله ای لاری کړی [ او هغه هماغه څوک بی لاری کوی چې یا ۳۴۳ کی د (وندان آدان بسته لاره کولای نشی، او زه از دادی کیدل غواری ] نو هغه هیڅوک پر سمه لاره کولای نشی، او زه

کواهي ورکوم، چې له الله جل جلاله پرته هيڅوک معبود نشته او زه کواهي ورکوم چې محمد ﷺ د الله تعالى بنده او د هغه رسول دى .

د ايمان خاوندانو! له خدايه په صحيح توګه ويره اختيار کړې او تر مرګه د الله جل جلاله وفادار او فرمانبردار اوسې

ای ځلکو ! د الله جل جلاله له قهر نه وويريږې چاچې تاسی له يوه نفس نه [آدم عليه السلام] نه پيدا کړې او د همدی يوه بدن نه ېی د هغه جوړه [ بی بی جوا] پيدا کړه او بيا ېی د همدی دواړو په وسيله ډير نارينه او زنانه په ځمکه کې خپاره کړی، د همدی پالونکې الله جل جلاله له ناراضيتو به ځانونه وساتې، د څه پـه وسيله چې تاسی له يو بل نه خپل حقوق غواړی او د خپلوانو د حقوقو خيال ساتي ، يقين ولـرې چې الله جل جلاله ستاسی څارنه کوی .

د ایمان څښتنانو ! له الله وویریږی او غوره او ښی پخی خبری کوئ ، نو الله جل جلاله به ستاسی اعمال اصلاح کړی او پرګناهونو بــه مو د بښنی پرده وغوړوی، او کوم خلک چې د الله جل جلاله او د هغه د رسول ﷺ تابعداری کوی، هغوی به پر ستره کامیابی سر لوړی شی

قسم پر الله جل جلاله زه په تاسی ټولو کې له خدایه زیات ویریدونکې یم، خو زما حال دا دی چې زه کله نفلی روژی نیسم او کله ېی نه نیسم، په شپه لمونځونه هم ادا کوم او ویده کیږم هم او زه له زنانه سره نکاح هم کوم، څوک چې زما له دی سنتو غاړه وغړوی، زما سره ېی اړیکې نشته ) [صحیح بخاری]

استخاره

د ژوندانه په مهمو چارو لکه سفر، نکاح، ماموریت او تجارتی چارواو نورو کې استخاره وکړې، د استخاری معنی ده خیر ښیګڼه غوښتل، په کومو مهمو او روا کارونو کې چې تاسی ته د خیر اړخ ښکاره نه وی، په هغو کې خامخا استخاره وکړې او بیا مو چې په کوم لوری د زړه میلان دی، هماغه الهی قضا وګڼې او غوره ېی کړې، د استخاری طریقه داده چې

\*\*\* باوا شاموا و لك فرسا لث کله تاسي ته کوم غیر معمولي کار پيښ وي، نو له مکروه او حرامو وختونو پرته چي کله هم وغواړې، دوه رکعته لمونځ ادا کړې او بيا د استخاری دعا ولولي، د حضرت سعد بن ابي و قاص وينا ده چې نبي صلي الله عليه وسلم فرمایلی دی: له الله تعالی استخاره کول د آدم د اولادی نیکبختیا ده او پر الهي قضا رضا هم د آدم عليه السلام د خو خات سعادت دي، او بدبختي ېې دا ده چې هغوي له خدايه خير ونه غواړي او د الله جل جلاله پر کړو ناخوښه وي [ مسند احمد] او نبي صلى الله عليه وسلم دا هم فرمايلي: استخاره كوونكي هي كله نامراده نه وي او مشوره كوونكي هيڅكله پښيمانه نه وي او له كفايت نه كار اخستونكي هيڅكله چاته نه محتاج كېږي [ طبراني ] د حضرت جابر رضي الله عنه وينا ده چې نبي صلى الله عليه وسلم چې به څنګه موږ ته قرآن لوسته همداسي به بي د استخاره کولو هم تعليم را کاوه، فرمايل به ېې چې څوک له تاسي نه په کومه مهمه چاره کې فکر مند وي نو دوه رکعته لمونځ دی وکړی او بیا دی دا دعا ولولی [صحیح بخِاری] ٱللَّهُمَّ إِنَّىٰ أُسْتَخِيْرُكَ بِعِلِمِكٍ وَ أُسْتَقْدِرُكَ بِقُدُرَتِكَ وَ أُسْتَالُكَ مِنُ فَضَلِكُ الْعَظِيْمِ فَإِنَّكَ تَقْدَرُ وَ لَاأَقَدِرُ وَ يَعْلَمُ وَ لَا أَعْلَمُ وَ أَنْتَ عَلَّامُ الْغَيْوُب ٱللَّهُم إِنْ كُنْتُ تَّعْلَمُ أَنَّ هٰذَا الْأَمْرَ أَخَيْرُلِّي فِي دِيْنِي وَ مَعِيْشَتِي وَ عَاقَبَهِ أَمْرِى فَاقَدُرُهُ لِي وَ يَسَرِّهُ لِتَى ثُمَّ بَارِكَ لِي فَيْدِوَ إِنْ كُنتَ تَعْلَمُ أَنَّ لَمَذَا الأُمَر شَرَلَى فِي دِيْنِيَ وَ مَعْيَشَتِى وَ عَاقِبَهِ أَمُرِى فَاصُرِفَهُ عَنِّى وَ اصْرِفْنِي عَنْهُ وَ اقْدُرَلِي الْخَيَرَ حَيْثُ كَانَ ثُمَّ أَرْضِنِي بِهِ ر الهي ! زه له تانه ستا د علم په وسیله د خیر غوښتونکي یم او ستا د قدرت په وسيله ستا د ستر فضل سوال کوم، ځکه چې هم ته د قدرت څښتن ېي او زما د ذري هومره قدرت نشته، ته د علم څښتن ېي، او زما

علم نشته، او هم ته د غیبو پر ټولو خبرو پوهېږی . علم نشته، او هم ته د غیبو پر ټولو خبرو پوهېږی .

' ...د هذالامر په ځای خپل حاجت ( اړتیا ) ووایاست او یا د هذ الا مر د ویلو پر وخت خپله اړتیا په تصور کې راولي



\*\*\* \*\*\*\*

•

يبادآ شادو و دو مساد

الهي سپيڅلي نومونه ( اسماء حسني )

749

د نفسي تزكيي او د زړه د اطمينان مستند او غوره وسيله دا ده چي تاسې پر الهي ذكر خپله ژبه لمده وساتي، د هغه صفات تكرار كړى، د هغو صفتونو د غوښتنو په باب غور وكړى او په ايمان او شعور سره دغه صفتونه پخپل زړه او دماغ د حاكم او جارى ساتلو عادت زده كړى ، الهى لارښوونه ده : يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذَكْرًا كَثِيرًا()وَسَبَّحُوهُ بُكُرَةً وَأَصِيلًا' ( اى د ايمان خاوندانو! د الله تعالى ذكر پَه كثرتَ سره كوى او سهار او ماښام د

او په اعراف سورت کی دی : وَلَلَّه الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا ( او د الله غوره غوره نومونه دی ، نو په دی غَوَرَه نومونو هغه یادوی ) .

د دغو نومونو تفصیل او د هغو پراخی غوښتنی او معناوی یې هم په قران عظیم کی په وضاحت سره بیان کړای شوی دی او پیغمبر اکرم ﷺ د دغو صفتونو شمیر، تفصیل او د هغو د زده کړی ستره بدله ښودلی او د هغی تکرار ( ورد ) کولو ته ئی مومنان لیوال کړی دی ، د هغه لارښوونه ده د الله جل جلاله نه نوی نومونه دی څوک یی چی یاد کړی جنت ته به داخل شی [ صحیح بخاری ]

د الهي صفاتو د زده کولو مطلب دادی چی تاسی هغه وپیژنی، هغه زده کړی، د هغو پر غوښتنو عمل وکړي او له هغو سره سم د خپل ژوندانه جوړولو کوښښ وکړي، د دی لاره دا ده چی تاسی په مینه او اخلاص تلاوت وکړي، د قران عظیم له پوهیدو سره تلاوت وکړي او پرله پسی پکې له غور او تدبر نه کار واخلی، بیا هغه مستند احادیث هم په غور سره مطالعه کړئ ، په کومو کی چي د الهی صفاتو مفهوم او غوښتنی بیان

· - د الاحزاب سورت ۴۲ آیت

باعاً دُوْلَ دُوْلَ السَّامِ عَنْ عَنْ الْحُالَةِ الْحُالَةِ عَنْ الْحُالَةِ عَنْ الْحُالَةِ عَنْ عَ

کړای شوی دی ، همدارنګه هغه سنت اذکار او دعاګانی هم په پوره توجه او پاملرنی ولولئ چی په عمومی توګه د دغه الهی صفاتو نه جوړی وی د قسران عظیم مطالعه کوونکیو د همدی قران له مطالعی نه دغه نه نوی الهی نومونه راجمع کړی دی :

٣۴V

**الله** دا د کائناتو د پيدا کوونکی ذاتی نوم دی چې د ګردو غوره صفاتو او د خير او برکت سرچينه ده، دا نوم له هغه پرته نه بل چاته ويل شوی دی او نه يې چاته ويل صحيح دی، همدا الله جل جلاله ستاسې د محبتونو اصلی مرکز دی، همدا الله جل جلاله ستاسې د عباداتو او قربانيو يوازينی حقدار دی، او همدا الله جل جلاله له ګردو خطراتو نه د بچ ساتلو يوازينی د پناه ځای دی، نو د همدی الله جل جلاله پر محبت خپل زړونه آباد کړی، په اخلاص سره يې بنده ګی وکړی او پر همدی الله جل جلاله باور او يقين ولړی.

وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ ` ( او ایمان لرونکی مومنان له الله تعالی سره شدیده مینه لری ) .

إِنَّسا أَنزَنْسنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ فَاعْبُدْ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدَّينَ أَلَا لِلَّه الدِّينُ الْحَسالِصُ ` ( اى نبى! دا كتاب مون تاته به حقّه نازل كړى دى، نو د الله عبادت وكړى او خپله بنده مى د هغه لپاره خالصه كړى، به بسه ډول وپوهيږى، چې بنده مى يوازى د همدى الله تعالى حق دى ) .

قُلْ إِلَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ وَلَا أُشْرِكَ بِهِ ` ( ورته وواياست چي ماته حكم شوى چي زه د همدى الله عبادت وكرم او هي خوك ورسره شريك نه كرم ) وعسلَى الله فَلْيَتَوَكُلْ الْمُؤْمِنُونَ \* ( او بروسه كونكى هم پر الله جل جلاله بروسه او تكيم كوى )

٣۴٨

**الرَّحُمٰن**: هغه ذات د چا په رحمت کې چې بی اندازی جوش او خروش دی او څوک چې بی اندازی رحم کوونکی دی او چا چې په خپل رحمت سره انسان په سترو نعمتونو نازولی دی [ الرَّحْمَنُ عَلَّمَ الْقُرْآنَ حَلَقَ الْإِنسَانَ عَلَّمَهُ الْبَيَانَ ( رحمن [هغه ذات دی ] چې دا قرآن يې د زده کړ او انسان ته يې له پيدا کولو سره د خبرو توان ورکې

باوا شادوا و لاح اسا ب

د الله حل جلاله د رحمانيت تر ټولو لوی مظهر دا دی چې هغه انسان ته د قران په څير عظيم نعمت وروباښه او بيا يې انسان ته د خبرو په توان ورکولو په نورو مخلوقاتو کې ځانګړی غوره والی وروباښه

الرّحينيم: هغه ذات دى د چا رحمت چې پرله پسى دى د چا د هميشنى رحمت لړى چې هيڅكله نه پرى كيږى، په دنيا كې هم د هغه د پرله پسى رحمت په سيورى كې انسان پالل كيږى، پر مختګ كوى ، د نيكيو پر لار روانيږى، د عمل لپاره وخت پيدا كوى او په اخرت كې به هم مؤمنان د هغه د همدى صفت په بركت د جنت په څير آرام ځاى كې د عيش او آرام ژوندون تيروى [ وَإِنْ تَعُدُوا نعْمَةَ اللَّه لَا تُحْصُوهَا إِنَّ اللَّهَ لَعَفُورٌ رَحِيمٌ ( او كه تاسې د الله جل جلاله د نعمتونو حساب كول غواړى نو شمير يې نشى يعنى د الله جل جلاله د بى شميره او بى اندازى نعمتونو شميرلى امكان نه لرى ) انسان د ژوندانه په شيبه شيبه كې د الله جل جلاله رحمت او پاملرنى ته اړ دى او د هغه د رحمت باران پرله پسى اورى )]

هُوَ الَّذِي يُصَلَّي عَلَيْكُمْ وَمَانَكَتُهُ لَيُخْرِجَكُمْ مَنْ الظُّلُمَاتِ إِلَى التَّورِ وَكَانَ بِالْمُؤْمَنِينَ رَحِيمًا تَحَيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقُوْنَهُ سَلَامٌ وَأَعَدَّ لَهُمْ أَجْراً كَرِيمًا <sup>\*</sup> ( هَماغه ذات دى چې پَر تاسي رحمت فرمايى او د هغه ملايكى ستاسې لپاره د رحمت دعا كوى چې هغه تاسې له تيارونه راوباسى، رڼا ته مو راولى، هغه پر مؤمنانو ډېر

> <sup>۱</sup> - د الرحمن سورت ۱-۲ آیت ۲ - د النحل سورت ۱۸ آیت ۲ - د الاحزاب سورت ۴۳ آیت

| ٣۴٩                 | پا اسلم کې د ژرندان آداب                                                                                   |
|---------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| هغه استقبال         | رحم کوونکي دي ، په کومه ورځ به چې ورسره خبري کوي نو                                                        |
| درناوي بدله         | به په سلام سره وی او د دوی لپاره الله جل جلاله د عزت او                                                    |
|                     | تياره کړی ده )                                                                                             |
|                     | <b>الُمُلِکُ</b> : د کائناتو رښتونی بادشاه چې پر دواړو جهانو يې                                            |
|                     | فَتَعَالَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ ﴿ نو اللَّه لورترين او رښتونى بادشاه دى ا                            |
| ِځکه خو يې          | <b>الْقُدْتُوْسُ</b> : له کردو عیبونو او غلطیو له یوه سره پاک دی، نو                                       |
|                     | رالیږل شوی قانون د هری خطا نه پاک دی .                                                                     |
| لمى .               | <b>اَلسَّلَامُ</b> : له کردو نیمکړتیاو او کمزوریو نه روغ رمټ او سات                                        |
|                     | المُؤْمِنُ له كردو افتونو او عذابونو نه په امان ساتونكي                                                    |
|                     | <b>اَلَمُهَيْمُنُ</b> : د مخلوق څارونکی او له بیلاریو ساتونکی                                              |
| د واک لاندی         | <b>العُبِرْبُرُ</b> د واک او درناوی يوازينی سرچينه د چا چې هر څه                                           |
| ره وي) .            | دي " فَإِنَّ الْعِزَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا (عزت له يو سره ټول د الله جل جلاله لپا                            |
| ړونکي .             | <b>الْجَبَّارُ</b> : د بی شانه غلبی او زور څښتن د مخلوق ویجاړی جو                                          |
|                     | <b>المُتَكَبِّرُ</b> : د عظمت او کبریایی سرچینه چې په کبریایی                                              |
|                     | هيخوك شريك نه دى " هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّهُ مَالَكُ ا                                       |
| لل <b>ہ هغہ ذات</b> | الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ` ر ا |
| ا ذات، له هر        | دى چې له هغه پرته بل معبود نشته، رښتيني بادشاه، پاک                                                        |
|                     | نقصانه روغ، په امن او امان کې ساتونکي، ساتندوي، پر هر                                                      |
| له هغو شيانو        | بي شانه لوړي څښتن، پاک او تر ټولو لوړ دي الله جل جلاله ا                                                   |
|                     | چې دا خلک يې ورسره شريکوي )<br>مړم و                                                                       |
| ه سم د غوره         | <b>الُخَالِقُ</b> : له شانه سره د مناسبو قوتونو او استعدادونو سر                                           |
| ونكى .              | وجود بخښونکی<br><b>کالبارئ</b> د هر څيز له نشت نه شته کوونکي بي ساري ايجادو                                |
|                     |                                                                                                            |

۱۱۶ المومنون سورت ۱۱۶ آیت
 ۱۰ الحشر سورت ۲۳ آیت

| یا ایتان کی د ژوندانه آدان                                                                                 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>المُصَوِّرُ</b> : مخلوقاتو ته شكل وركوونكي " هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي الْأَرْحَامِ كَيْفَ         |
| يَشَساءُ ( هماغه ذات [ الله جل جلاله ] دى چې د ( ميندو ) په رحمونو كې                                      |
| خنګه وغواړي ستاسې شکلونه جوړوي ) - وَصَــوَرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُوَرَكُمْ وَإِلَيْهِ                         |
| الْمَصيرُ ` ( هغه [ الله جل جلاله ] ستاسي بد صورتونه جوړل کړل او غوره بد                                   |
| صورَتونه بي جوړ كړل ) - هُوَ اللهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى `` (    |
| هماغه الله جل جلاله دي د كائناتو خالق، ايجادوونكي او اختراع كوونكي                                         |
| د کلونو جوړوونکي د هماغه لپاره ښه ښه نومونه دي )                                                           |
| <b>ٱلْغَضَّارُ</b> : ډېر زيـات بښونکی او معـافوکی " فقَــلتُ اسْتَغْفِرُوا رَبْکَمْ إِنَّهُ کَان           |
| غَفُّارًا ' راو ما ورته وويل چې د خپل رب نه بښنه وغواړي ، هغه ډېر زيات                                     |
| بښوونکي دي )                                                                                               |
| َ <b>الْقَهَّارُ</b> : پر خپل مخلوق د پوره غلبی او واک څښتن                                                |
| <b>الُوَاحِدُ</b> : يوازى او ځانله، چې په ذات، صفاتو، قدرت او حقوقو كې                                     |
| ورسره هيڅوک شريک نشته " لِمَسنْ الْمُلْكُ الْيَوْمَلِلَهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ * ( نن د چا               |
| حکومت دی د الله جل جلاله چې يو دی او پر هر څه غالب دی )                                                    |
| می و .<br>التواب: د بنده کانو پر حال پام کوونکی او د کناه کارانو توبه قبلوونکی "                           |
| ثُم مَّ تَسابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ( يا الله جل جلاله هغوى ته |
| توجه وكړه چې توبه وكړى، بيشكه الله جل جلاله زيات توبه قبلوونكى او                                          |
| رحم كوونكي دي )                                                                                            |

| <b>TO1</b>                  | باعاً دَيْ وَثِياتُ أَوَاتُ                                                        |
|-----------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| ا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً    | <b>برد.</b><br>الوهاب : د بي غرضه بخشش او سخاوت څښتن " وَهَبْ لَنَا                |
| له ته بی شانه د             | َ إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ ﴿ رمودٍ ته د خپل لوري رحمت راوبښي بيشك                |
|                             | سخاوت څښتن یې )<br>رد رتو و                                                        |
| خليق په صفت                 | <b>الْخُلَقُ</b> په هر ډول، هر وخت د هر څيز پيدا کوونکی د ت                        |
|                             | كي كامل " أَوَلَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَى أَنْ |
| -                           | وَهُوَ الْخُلَاقُ الْعَلِيمُ ` ( آيا هغه ذات چَي حُمكه او اسمانونه يي              |
| ى نە! ھغە بى                | دی توان نه لری چې د دی په څير نور پيدا کړای شی، وا                                 |
|                             | اندازې لوی خالق دی او د پوهي څښتن دی )                                             |
| کوونکی ر                    | َ <b>الْبُوْزَاقُ</b> : خَپْل مخلوق ته په ښه شان روزي ورکوونکي، اړتيا پوره ک       |
| ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ` | المتين: بي اندازي محكم أو توانمد "إنَّ الله هُوَ الرَّزَّاقُ                       |
| ى دى ) .                    | ر بېشكه همدا الله ښه روزى وركونكى، زورور، محكم او قو:                              |
|                             | َ ٱلْفَتَّاحُ : د مخلوقاتو تر منځ فیصله کوونکی، کران اسانوون                       |
|                             | <b>الْعَلِيُمُ</b> : د بنده محانو په هر ډول خبرو، کارونو، احساساتو                 |
| نح بيننا بالحق              | په مستقيمه توګه پوهيدونکي " قل يجمع بيننا ربنا ثم يف                               |
| ے<br>جمع کوی، بیا           | وهو الفتاح العليم ( ورته ووايه؛ زمون , پرورد کار به مون را                         |
| عادلانه فيصله               | به زموږ تر منځ سمي سمي فيصلي کوي، بيشکه هغه ډېر                                    |
|                             | کوونکی او پر هر څه پوهيدونکي دي )                                                  |
| . ده له علم او              | <b>المُحِيْطُ</b> : پر ټولو مخلووقاتو احاطه کوونکی، هیڅ څیز د                      |
| ملاله پر هغوي               | قدرت نه بهر نه دى " وَاللَّهُ مِنْ وَرَائِهِمْ مُحِيطٌ * رَاو الله جل -            |

۱ - د ال عمران سورت
 ۱ - د یسن سورت ۸۱ آیت
 ۱ - د الذریات سورت ۸۸ آیت
 - د الذریات سورت ۲۰ آیت
 \* - د البروج سورت ۲۰ آیت

له هری خوا نه محیط دی )

| TOT_                    | باما شادو ژوندان آدام                                                                            |
|-------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| للهَ عَلَى كُلٌّ شَيْءٍ | <b>الْقَدِبُورُ</b> : پر هر څه د مکمل اختيار او قدرت څښتن <sup>.</sup> أَنَّ ا                   |
|                         | قَدِير أَنَّ اللهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا ( دا چي الله جل جلال                      |
|                         | دې او دا چې د الله جل جلاله علم پر هر څه احاطه کړی ده).                                          |
|                         | <b>الْحَلِيُمُ</b> : په عذاب ورکولو کې بيړه نه کوونکې، بنده ګانو                                 |
|                         | روانيدو وخت وركوونكي، زَغم لرونكي" إنَّ اللَّهُ يُسْكُ السَّمَ                                   |
|                         | تَسزُولَا وَلَئِنْ زَالَتَا إِنْ أَمْسَكَهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِنْ بَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ جَلِيمًا  |
| ته نه پريږدی او         | ده چې هُمدا الله دي چې اسمانونه او ځمکه بي ځايه کيدو                                             |
| نيوونيكي [ منع          | که چیری بی ځایه شی، نو د الله جل جلاله پرته یی هیڅوک را                                          |
| څښتن دی )               | کوونکی] نشته بیشکه الله جل جلاله د دهر زغم او تیریدنی                                            |
|                         | مدين در.<br>الشكور: د مخلوق نيكو اعمالو ته بي اندازي ارزښت ور                                    |
|                         | الْحَمْــدُ لِــلَّهِ الَّذِي أَذْهَبَ عَنَّا الْحَزَنَ إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ راو هغو |
| مونږ ډېر زيات           | الله جل جُلالُه شُكر، چې زمونږ نه يې غم لري كړ، بيشكه پر                                         |
|                         | ر زمونږ پر ګناهونو ) سترګي پټوونکي او عزت ورکوونکي دي )                                          |
|                         | کُلُغُفُور: د ډېر زيات تيريدنی څښتن او پرده پوښ .                                                |
|                         | الْعُفُوْ: ډېر زيات عفو كوونكي.                                                                  |
| رًا ۲ (لری نه ده        | فَأُوْلَــنِكَ عَسَى اللَّهُ أَنْ يَعْفُوَ عَنْهُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَفُوًا غَفُو                |
| افي كوونكي او           | چې الله جَل جلاله هغوي وېښي، الله جل جلاله ډېر لوی مع                                            |
|                         | تيريدونكى دى )                                                                                   |
| مِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ   | <b>الْعَظِيم</b> َ: پخپل ذات او صفاتو کې د لوي څښتن " فَسَبِّحْ بِاسْ                            |
|                         | <ul> <li>نو ته د خپل لوى او ستر الله جل جلاله په نامه ثنا وايه)</li> </ul>                       |

۱۲ - د الطلاق سورت ۱۲ آیت
 ۱۲ - د الفاطر سورت ۴۱ آیت
 ۱۹ - د سورت البفره ۹۹ آیت
 ۱۹ - د الواقعه سورت ۷۴ آیت

۲۵۳ ۲۳۵ ۲۹ ۲۵ ۲۵ ۲۵ ۲۵ ۲۵ ۲۵ ۲۵ الواسع: د بی اندازی پراخیو څښتن، پر بنده محانو له زیاتی پراخی سره احسان کوونکی " وَاللَّهُ وَاسعٌ عَلِيمٌ \* يُؤْتِي الْحِكْمَةَ مَنْ يَسَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا ( الله جل جلاله بی اندازی لاس پراخی او پوه دی، چاته چې غواړی حکمت وربښی او چاته چې حکمت ورکړای شو، هغه ته په حقيقت کې ستر دولت ورکړای شو )

**الُحَكِيُمُ**: د كائناتى نظام او بنده محانو په باب په بى شانه علم سره فيصله كوونكى " إِنَّ السلَّهُ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا()يُدْخِلُ مَنْ يَشَاءُ فِي رَحْمَتِه وَالظَّالِمِينَ أَعَدَّ لَهُ مْ عَذَابًا أَلِيمًا <sup>\*</sup> (بيشكه الله جل جلاله ډَبر پوهيدونكى او پَه پوهه فَيصله كوونكى دى، څوك چې وغواړى پخپل رحمت كې يې داخلوى او د ظالمانو لپاره يې دردونكى عذاب تيار كړى دى )

َ **ٱلْحَتَّ**: د ژوندانه سرچینه، له مرګه خوب او پریشانی نه پاک " رَتَوَ کُلْ عَلَی الْحَیِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ " ( او توکل وکړی پر هغه ژوندی ذات جل جلاله چې هیڅکله ورته مرګ نه راځی )

َّ **ٱلْقَيَّوَمُ**: د كايناتو د نظم سمبالوونكى او پر خپل حال ساتونكى " اللَّهُ لَا إِلَــهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سَنَةٌ وَلَا نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَات وَمَا فِي الْأَرْضِ ( له الله جل جلاله ، هغه ژوندي ابدي ذات نه پرته چې ټول كاًننات يې تنظيم كړيدي بل هېڅ الله جل جلاله نشته - هغه نه ويده كېږي او نه پريشاني پرې راځي- په ځمكي او اسمانونو كې چې هرڅه دي د هغه دي ) **اَلْسَّعْيُعُ**: د بنده كانو خبرى اوريدونكى، د بنده كانو نه په مكمله توكه خبردار.

<sup>1</sup> - د البقره سورت ۲۶۸ آیت
 <sup>2</sup> - د الدهر سورت ۳۱ آیت
 <sup>2</sup> - د الفرقان سورت ۵۸ ایت
 <sup>3</sup> - د البقره سورت ۲۵۵ آیت

| ٣              | ٥۴                       | باما تشاعر د ژوندانه آداب                                                                                                                                               |
|----------------|--------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| _ منځ          | غوي تر                   | <b>ٱلْبَصِيْر</b> : د بنده ګانو پر کړو او چارو نظر لرونکی، چې د ه                                                                                                       |
| بقْضُونَ       | ونه کا يَ                | صحيح فيصله وكرى " وَاللَّهُ يَقْضِي بِالْحَقِّ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُ                                                                                            |
| بصلى           | ىيھى ف                   | بِشَيْءٍ إِنَّ اللَّهَ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴿ او الله جِل جِلالِه حِقَى أَو م                                                                                     |
| يصله           | ې څيز ف                  | کوی او هغه خلک چې له الله پرته نور رابلی، هغوی د هیڅ                                                                                                                    |
|                |                          | کوونکی نه دی، الله د هر څه لیدونکی او اوریدونکی دی )<br>کوس د د                                                                                                         |
| (لارو          | يبرونو                   | <b>اللّطِيفُ</b> : بی اندازی باریک لیدونکی او د باریکترینو تد<br>چارو) غوره کوونکی                                                                                      |
| يُمَا إِنَّ    | مَانُ <sup>نَ</sup> المَ |                                                                                                                                                                         |
|                |                          | <b>الخَبِيُرُ</b> : د بنده ګانو له هری خبری نه پوره پوره خبریدونکی "<br>تَکُنْ مُثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ فَتَکُنْ فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّمَاوَاتِ             |
| نار <i>ص</i> ِ | او في ا                  | يَأْتِ بِهَا اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ لَطِيفٌ حَبِيرٌ ` (مُرانه زُويه! كوم څيز چې                                                                                          |
| بىت د          | ، د عوب<br>ک ته          | دانی اومره هم وی او په کومه سخره ( ډېره ) یا په اسمانونو او ځمکه                                                                                                        |
|                |                          | وي، الله به يې راوړي کړي، بيشکه الله باريک ليدونکي او خبر                                                                                                               |
|                |                          | العلق: د بی اندازی لوړی او اوچتی مرتبی څښتن ذات.                                                                                                                        |
| رسره           | ، کې و                   | <b>الکبير</b> : بی اندازی ستر او لوی څښتن چې په کبريای ذات                                                                                                              |
|                |                          | هيڅوک شريک نه دي.                                                                                                                                                       |
| کريدو          | په منک                   | <b>کَلُحَقَّ</b> : هغه ذات چې وجود او شته والي چې حق دي، او چا                                                                                                          |
|                |                          | یې پر حقانیت هیڅ اغیزه نه پریوزي .<br>۲۰ م د م                                                                                                                          |
| 4.1.1          |                          | <b>المُبْيَنُ</b> د حق راښکاره کوونکی او حق په حقه ښودونکی .<br>مَنَوُ المُبَينُ لَذَ بِاللَّهَ فَنَ اللَّهِ فَ الْحَتُ الْمُ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَ |
| - الله         | ڊي همد<br>ر              | وَيَعْسَلَمُونَ أَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ الْمُبِنُ ` راو هغوى به وپوهيږى ج<br>جل جِلاله حق دى او هغه رښتيا د رښتيا په توګه ښودونكى دى                                |
|                | • ( (                    | کا بخر د. مودنانو مرستندوی او حمایت کوونکی دی.<br>النَّصْبُرُ: د مومنانو مرستندوی او حمایت کوونکی.                                                                      |
|                |                          |                                                                                                                                                                         |
|                |                          |                                                                                                                                                                         |
|                |                          | ' - د المومن سورت ۲۰ آیت                                                                                                                                                |

-

۲ - د لقمان سورت ۱۶ آیت ۳ - د النور سورت ۲۵ آیت ۳

| 800 | ) .<br>Ų | اواَ سُاحُواُ و هِ | ک ایسام ک |
|-----|----------|--------------------|-----------|
|-----|----------|--------------------|-----------|

وَاعْتَصِمُوا بِاللَّهِ هُوَ مَوْلَاكُمْ فَنَعْمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ النَّصِيرُ'( او له الله جل جلاله سره تړلی شی، هَماغه ستاسې رښتونی بادار دی، څومره غوره ملاتړ او څومره ښه مرستند وی )

ذَلكَ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَأَنَّ الْكَافِرِينَ لَا مَوْلَى لَهُمْ (دا حُكه چې څوک چې مؤمن دى د هغَى بادار او كار ساز الله جل جلاله دى او د كافرانو هيڅوک ملاتړ او كار ساز نشته )

**الَكَرِيُمُ**: په غوره توګه د بښنی او ښه چلن څښتن يَاأَيُّهَا الْإِنسَانُ مَا غَرَّكَ بربِّكَ الْكَرِيم () الَّذي خَلَقَكَ فَسَوَّاكَ فَعَدَلَكَ ()في أَيِّ صُورَة مَا شَاءَ رَكَّبَكَ (ای انسانه ته کوم څيز ستا د خپل رب کريم په باب په دوکه کې پری ايستی يې، هغه پروردګار چې ستا د پيدا کولو پروګرام يې جوړ کړ، بيا يې ستا جوړښت سم سم وکړ، نو ته يې خورا موزون جوړ کړی او په کوم شکل

**الْغَنِيُّ**: له مخلوقاتو بي نيازه او بي پروا

ٱلْحَوِيكُ: پخپل ذات كې د سپيڅليو صفاتو څښتن، چې د چا ثنا او ستاينى ته اړ نه دى " وَمَنْ يَشْكُرْ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لَنَفْسِه وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيِّ حَميدٌ " (څوک چې شكر وكړى، د هغه شكر د خپل ځان لپاره دى او څوک چې كفر وكړى نو الله جل جلاله بى نيازه پخپله د پاكو صفاتو څښتن دى ) الْقُوَىُّ: د بى شانه قوت څښتن د چا پر وړاندى چې د هيچا زور نه چليږى الْشَدِيُدُ: خورا سخت نيوونكى چې له نيوكى يې هيڅوك خلاصيدونكى نه دى " كَدَأْس آل فرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَفَرُوا بِآيَات اللَّه فَأَخَذَهُمْ اللَّهُ

| په اسام کې د ژوندان آداب                                                                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مخکې خلکو سره معامله پيښه شوي ده، هغوي د الله د ايتونو له منلو نه                                    |
| انکار وکړی، او الله هغوی پر خپلو ګناهونو ونيول ، الله د ځواکمن قوت                                   |
| څښتن دی او د سختی سزا ور کوونکی دی ) .                                                               |
| <b>ٱلْرَقِيْبُ</b> : د بنده محانو د اعمالو او چارو څارونکی • إِنَّ اللَّهَ کَانَ عَلَيْکُمْ          |
| رَقِيبًا (یقین او باور ولری چې الله جل جلاله پر تاسې څارونکی دی )                                    |
| <b>الْقَرِيْبُ</b> : بنده کانو ته تر هر څه نږدی ذات جل جلاله.                                        |
| <b>المُجِيبُ</b> د بنده ګانو دعاګانی اوریدونکیاو قبلوونکی " وَإِذَا سَأَلَكَ                         |
| عَبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعي إذَا دَعَانِي فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي' ( او |
| اي پېغمبره ! زَما بُندګان که له تانه زما پَه بَاب پوښَتنه وکړيَ، نو هُغو ته                          |
| ووايه چې زه ورته ډېر نژدې يم - بلونکي چې کله ما وبلې نو زه د هغه دعا                                 |
| فبلوم) .                                                                                             |
| فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّي قَرِيبٌ مُجِيبٌ ` ﴿ نو تاسي له هغه نه           |
| بښنه وغواړي او د هغه جل جلاله په حضور کې توبه وکړي، يقينًا زما رب                                    |
| فريب دي او د دعا گانو قبلوونکي دي .<br>مردم                                                          |
| <b>ألوکیک</b> د بنده محانو د چارو د سمښت ذمیه اخیستونکی او کار ساز                                   |
| [وَقَـــ أَلُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ ( او هغوى وويل، زمون لپاره الله جلّ            |
| جلاله کافی دی او هماغه غوره کار ساز دی ).                                                            |
| <b>الْحَسْبُبُ</b> : له بنده محانو پوښتونکی او حسّاب اخیستونکی [ إِنَّ اللَّهَ كَانَ                 |
| عَلَى كُلَّ شَيْءٍ حَسِيبًا * (بيشكه الله جل جلاله د هر څيز حساب اخيستونكي                           |
| دی) .<br>دی) .                                                                                       |
|                                                                                                      |
|                                                                                                      |

<sup>۱</sup> - د البقره سورت ۱۸۷ آیت ۲ - د هود سورت ۶۱ آیت ۲ - د النساء سورت ۸۶ آیت ۴ - د یونس سورت ۱۰۰ آیت

TOV\_ پ اسلم کې د ژوندان آداب

**اَلُجَامِعُ**: د بدن د ذرو يو ځاى كوونكى، او د حشر په ورځ د بنده ګانو راټولوونكى " رَبَّنَا إِنَّكَ جَامِعُ النَّاسِ لِيَوْمٍ لَا رَيْبَ فِيهِ ( پروردګاره! رښتيا ده چې په هغه ورځ به ته انسان راجمع كوى د كومى ورځى په راتلو كې چې هيڅ شك نشته ) .

الُقَاكِرُ: د هر كار د كولو توان او طاقت لورنكى" أَيَحْسَبُ الْإِنسَانُ أَلَّنْ نَجْمَعَ عظَامَهُ () بَلَى قَادرينَ عَلَى أَنْ نُسَوِّيَ بَنَائَهُ ( آيا دا انسان خيال كوى چې مونو به د هغه ( ذرى ذرى او خواره واره ) هډوكى راجمع نه كړو؟ خامخا به يې راجمع كوو، مونو پر دى قادر يو چې كټ مټ يې روغ رمټ كړو )

الَحْفِيْظُ: د بنده ګانو له هر افت او مصيبت نه ساتونکی اِنَّ رَبِّي عَلَى کُلِّ شَيْء حَفيظٌ <sup>۲</sup> رېيشکه زما پروردګار د هر څيز ساتونکی دی )

اَلُمُقَقِيتُ : مخلوق تـه پوره پوره د خپلى برخى وركولو توان لرونكى روزى وركوونكى وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلَّ شَيْء مُقِيتًا <sup>:</sup> ( و الله جل جلالـه هر څيز ته د خپلى خپلى برخى وركولو توان لرى )

**الودود**: له بنده کانو سره بی حده محبت کوونکی .

المجید : د لویی او شرف څښتن" وَهُوَ الْغَفُورُ الْوَدُودُ()ذُو الْعَرْشِ الْمَجِيدُ <sup>•</sup> راو هغه ډېر زیات پرده پوښ، بی اندازی محبت کوونکی، د عرش څښتن او د لويي او شرف څښتن دی ) .

آلَشَهْدُ: هر ځای حاضر او ناظر او د هر څیز لیدونکی" وَاللَّهُ عَلَی کُلَّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ` ( او الله جل جلاله هر څیز د نظر لاندی ساتی ) .

ç

| یا اسام کې د ژوندان آداب                                                                                    |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| کُلُبَاطِنٌ له نظرونو نه پټ او پوښلی * هُوَ الْأَوَّلُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ                 |  |
| وَهُوَ بِكُلٌّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ هغه ﴿ ذات ﴾ چې تر هر څه لومړی، له هر څه                                     |  |
| وروستي، په هر څه کې ښکاره او د هر چا له نظرونو پټ پوښلي دي )<br>پېړ                                         |  |
| القاهر: پر بنده محانو د مكمل واك او اختيار څښتن [ وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَاده وَهُوَ                   |  |
| الْحَكِيمُ الْحَبِيرُ ` ( او هغه پر خپلو بنده کانو مکمل غلبه او واک لری )                                   |  |
| <b>الکافی</b> : چې د بنده ګانو د هری اړتیا لپاره پخپله کافی او بس دی <sup>.</sup> اَلَیْسَ اللَّهُ          |  |
| بكَاف عَبْدَهُ ٢ (آيا الله جل جلاله د خپلو بنده كانو لپاره كافي نه دى؟ )                                    |  |
| <b>الشَّاکِرُ</b> د بنده محانو کوښښونو ته ارزښت ورکوونکی " وَکَانَ اللَّهُ شَاکِرًا                         |  |
| عَلِيمًا ` ( او الله قدر دان او عليم دى ) .                                                                 |  |
| <b>اَلُمُسْتَعَانُ</b> : هغه ذات د چانه چې بايد امداد وغوښتل شي <sup>.</sup> وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى |  |
| مَا تَصفُونَ ° ( او د الله جل جلاله نه مرسته غوښتل کيداي شي ) .                                             |  |
| <b>اَلْبَدِیْغُ</b> د ساری او مثال پرته پیدا کوونکی ، بی ساری ایجادوونکی                                    |  |
| · بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ( د اسمانوو او ځمکي بي ساري ايجادونکي ) .                               |  |
| <b>ٱلْغَافِرُ</b> : د ګناهونو بخښونکی " غَافِرِ الذَّنْبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ شَدِيدِ الْعِقَابِ            |  |
| (د ګناهونو بخښوونکي او د توبي قبلوونکي )                                                                    |  |
| <b>الْحَاكَمُ</b> : پر خپل مخلوق حکومت کوونکی، ځان له بادشاه او قانون ساز "                                 |  |
| ِنْ الْحُكْمُ إِلَّا لِلَهِ ` (حكومت كول يوازي د الله جل جلاله حق دي ) .                                    |  |

| j      |
|--------|
| α<br>, |
| آلَ    |
| زي     |
|        |
| ج      |
|        |
| <br>   |
| ۱      |
| Ļ      |
| ۲      |
| Ⴙ      |
|        |
| ۵      |
| ÷      |
| u      |
|        |
|        |

•

| <b>757</b>                | پ اسلام کې د ژوندان آداب                                                     |
|---------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| ، د پرمختګ د ګردو         | ُ <b>الرَّبَّ</b> : پالونکی، له هر ډول خطرات ساتونکی                         |
|                           | ينزلونو تياروونکي او د کمال تر سر حده رسوونکي                                |
|                           | لله رَبِّ الْعَالَمِينَ \ رِثنا ده الله لره چې د كونينو پالون                |
| ی اندازی مهربانه ( رَبِّي | َ <b>اَلْحَفِي</b> د مخلوق ډېر زيات خيال ساتونکي، ب                          |
| • •                       | اِنَّهُ كَانُ بِي حَفِيًّا ` ر بِي شكه هغه پر ما مهربان دي )                 |
| يته ا                     | َ <b>لَأَلُحَدُ</b> : يو، بَي ساري، د چا چې هيڅوک سيال نش                    |
| هغه ته احتياج دی ( قُلْ   | كَلْصَّمَدُ بي نيازه، چې چاته محتاج نه دي او ټول                             |
| و دی، الله بی نیازه دی،   | هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ * اللَّهُ الصَّمَدُ ﴿ وَوَايَهُ : هُغَهُ اللَّهُ حِي يَو |
|                           | ټول هغه ته اړ دى )                                                           |

۱ - د طور سورت ۲۸ ایت الفاتحه سورت الم \* - د مريم سورت ۴۷ آيت ٔ - د اخلاص سورت

|   |     | സ്.                         | با ويث           |                                   |
|---|-----|-----------------------------|------------------|-----------------------------------|
|   | مخ  | سرليک                       | مخ               | سرليک                             |
|   | 109 | اولاد د روزني آداب          | 1                | سريزه                             |
|   | ۱۷۰ | د دوستی آداب                | صل)              | لومړي څپرکې ( ف                   |
|   | 190 | د کوربه توب آداب            |                  | د پاکوالۍ او سپيخلتې              |
|   | ۲.۳ | د میلمستیا آداب             | ٩                | د روغتيا آداب                     |
| P | ۲.۶ | د مجلس آداب                 | 4.1              | د جامو آداب                       |
|   | 41. | ســـلام آداب                | ب ۳۳             | د خوراک ، څښاک آدا                |
|   | 440 | د ناروغ پوښتنيآداب          | ر آداب <b>۳۵</b> | د ويده كيدلو او ويښيدلو           |
|   | ۲۳. | د لیدنیی کتنی آداب          | 48               | د لاری آداب                       |
|   | 222 | خبرو اترو آداب              | 44               | . د سفر آداب                      |
|   | 130 | د لیک را لیک آداب           | ٥٣               | د غم او مصيبت آداب                |
|   | 222 | د کار او زیار آداب          | ۶۳               | د ویری آداب                       |
|   |     | څلورم څپرکی (فصل)           | آداب ۶۹          | د خوښي او خوشحالي                 |
|   | 144 | د (بلنوالي) آداب            |                  | دويم څپرکۍ ( فص                   |
|   | 109 | د بلنی او تبليغ آداب        | ۷۶               | د جومات آداب                      |
|   | 221 | په تنظيم کې د نظم آداب      | ~ > >            | د لمانځه آداب                     |
|   |     | د مشرتابه (قیادت) آداب      |                  | د قرآنکريم د تلاوت آه             |
|   |     | پنځم څپرکي (فصا             | 41               | د جمعي ورځي آداب                  |
|   | ۲۸۳ | د توبي او استغفار آداب      | •                | د جنازي د لمانځه آدا،             |
|   | 298 | د دعا آداب                  | ۱۰۲              | د مړی آداب                        |
|   |     | د قران کریم جامع دعاګانی    | ۱۰۸              | د هدیری آداب                      |
|   |     | د پيغمبراكرم ﷺ جامع دعاګاني | •                | د کسوف او خسوف آد                 |
|   | 444 | مكمله دعا                   | -                | د رمضان المبارك آدا               |
|   | 222 | درود او سلام                | 114              | د روژی آداب                       |
|   | 378 | د قربانې دعا                |                  | د زکوه او خیرات آداب              |
|   | 342 | د عقیقی دعا                 | 140              | د حج آداب                         |
|   | 227 | د تراويح لمانځه دعا         |                  | دريم خپرکې                        |
|   | 414 | قنوت نازله                  | 146              | د مور او پلار آداب<br>م           |
|   | ۳۳۰ | د اړتيا لپاره لمونح         |                  | د کورنیز ژوندانه آدار             |
|   | 221 | د قرآن یادونی ( حفظ ) دعا   | ب ۱۴۶            | د کورنيز ژوندانه آدا <sup>ر</sup> |



| مخ  | سرليک                          |
|-----|--------------------------------|
| 226 | په قرآن عظیم کې د پوهي دعا     |
| 378 | د جمعی خطبه                    |
| 378 | په مدينه کې لومړي خطبه         |
| 46. | د قران عظیم سره د مینی نصیحت   |
| 341 | دويمه خطبه                     |
| 242 | د نکاح خطبه                    |
| 444 | استخاره                        |
| 345 | الهي سپيڅلي نومونه (اسماءحسني) |



Download From: Aghalibrary.com